
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 4

Artikel: Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in
Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975 [Schluss]

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 237 —

Die Fünfte Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi

23. November bis 10. Dezember 1975

(Schluss*)

Sektion IV: Erziehung zu Befreiung und Gemeinschaft

Erstmals in der Geschichte des Ökumenischen Rates der Kirchen
hat sich eine Vollversammlung mit der Verantwortung der Kirchen
für Erziehung und Bildung beschäftigt. Seitdem sich 1971/72 der
«Weltrat für christliche Erziehung» im ÖRK integriert hat, war dies

jedoch die logische Folgerung aus diesem Zusammenschluss. Diese
christliche pädagogische Organisation auf Weltebene war aus der im
Jahre 1907 gegründeten «The World's Sunday School Association»
hervorgegangen. Obwohl sich diese schon lange weit über das Gebiet
von Sonntagsschule und Kindergottesdienst hinaus mit grundlegenden

Problemen christlicher Erziehung in der Welt beschäftigt hatte,
blieben ihre Bemühungen auf einen verhältnismässig kleinen Kreis
beschränkt. Mit der nach Uppsala 1968 erfolgten Schaffung eines
Büros für Bildungsfragen im ÖRK waren die Voraussetzungen für
die von beiden Seiten angestrebte Integration gegeben.

Im «Arbeitsbuch Nairobi 75» wurde zum richtigen Verständnis
des Begriffs «Erziehung» aus einem Dokument der letzten
Vollversammlung des Weltrats für christliche Erziehung (1971) folgender
Satz zitiert : «Erziehen heisst nicht so sehr lehren als vielmehr, sich
mit den Menschen auf ihre Wirklichkeit einlassen ; es heisst leben
lernen, in anderen und in uns selbst schöpferische Kräfte wecken; es

heisst unter der Führung Gottes und mit Hilfe seiner Kraft die

Menschheit von den Bindungen befreien, die Gottes Ebenbild in ihr
nicht zur Entfaltung kommen lassen27.» Damit wird deutlich, in
welch weitem Horizont dann in Nairobi das Thema der vierten Sektion

angegangen wurde, nämlich als «die Vielfalt des geplanten,
bewussten Handelns zur Beeinflussung und Unterrichtung bzw.
Ausbildung von Menschen. Es umfasst das Schul- und Bildungswesen,
die verschiedenen Stufen des Schulsystems, die nichtinstitutionali-
sierte Erziehung, Sozialisation sowie die ausserschulische Bildung,

* Vgl. IKZ 1976, Heft 1, S.34-63; Heft 3, S. 176-192,
27 Ebd. S. 51.



— 238 —

das was im Französischen mit formation' und im Deutschen mit
,Erziehung' und .Bildung' gemeint ist28. » Doch nicht nur der Begriff
der Erziehung müsste vor verengerndem Missverständnis geschützt
werden, sondern auch «Befreiung» bedurfte einer präzisierenden
Anmerkung, war dieser Terminus doch in vielen Kreisen längst ein
politisches «Reizwort» geworden: «Der Begriff ,Befreiung' geht zurück
auf das Erlösungswerk Jesu Christi, der befreit und eint. Er bezieht
sich sowohl auf das Persönliche als auch auf das Kollektiv-Strukturelle,

ebenso wie der Begriff der Sünde und des Todes, von denen
Jesus Christus Befreiung bringt. Er bezieht sich ebenfalls auf die
Fülle der biblischen und theologischen Bedeutung des befreiten
Lebens für einzelne und Gemeinschaften, zu dem Gott uns beruft.»
Und schliesslich soll auch das WTort «Gemeinschaft« so umfassend
verstanden werden wie die biblisch und theologisch gleichermassen
gefüllten Begriffe «koinonia» und «oikoumene», «der ganzen bewohnten

Erde, der Einheit, die Christus der Schöpfung und seiner Kirche
bringt»29.

In Übereinstimmung mit diesem Verstehenshorizont definiert
dann der Sektionsbericht das Ziel christlicher Erziehung wie folgt:
«Im Gehorsam gegenüber dem Auftrag Jesu Christi, unseren Nächsten

zu lieben, sind wir aufgerufen, eine Gesellschaft zu schaffen, in
der Menschlichkeit, Gerechtigkeit, Offenheit und Freiheit den Willen
Gottes in seiner Schöpfung widerspiegeln» (IV, 2). Von da her ergab
sich von selbst, dass alle gängigen erzieherischen Bildungsprogramme
und deren meist eindeutige Tendenz zur Erhaltung des vorherrschenden

gesellschaftspolitischen Zustandes einer Kritik unterzogen wurden.

Die Fragwürdigkeit gerade unserer westlichen Bildungsmodelle,
die einerseits eine einseitig intellektuell geschulte Elite heranzüchten
und auf der andern Seite fast ebenso viele als Versager fürs ganze
Leben frustrieren, erweist sich schonungslos dort, wo sie im Gefolge der

Kolonialzeit z.B. in afrikanischen Verhältnissen gutgläubig kopiert
werden. Statt dem einzelnen Menschen behilflich zu sein, sich gemäss
seiner individuellen Begabung auch praktisch entfalten und so für
andere eine Hilfe werden zu können, sind Schulen nicht selten ein

Machtinstrument der Herrschenden und müssen willfährige Trabanten

ihres staatlichen Systems «liefern».
Gerade in solchen Verhältnissen mussten die Kirchen «ein Zei-

28 Bericht aus Nairobi 75, offizieller Bericht ÖRK, Verlag O.Lembeck,
Frankfurt a.M., S.58 Anm.

29 Ebd. Anm. S.58.



— 239 —

chen für die befreiende Macht Gottes» sein. Auch dort, wo die
Kirchen keinen direkten Einfluss auf das Schulwesen haben, muss ihre
eigene Erziehung die Christen dazu ausrüsten, im täglichen Leben
sich als Zeugen und Zeichen von Gottes Teilnahme und Sorge für die
Welt zu bewähren, sie «zur Nachfolge heranbilden» (IV, 21). Aber:
«Allzuoft sind unsere christlichen Gemeinschaften nicht Zeichen der
Befreiung und der Gemeinschaft, sondern des Obrigkeitsdenkens und
einer engstirnigen Kirchturmspolitik» (IV, 18). Die Sektion fand dies

bestätigt im Erlebnis von Nairobi. Denn «unsere Erfahrungen während

einer ökumenischen Zusammenkunft wie dieser Versammlung,
mit ihrer Vielfalt von Kulturen, Wertvorstellungen, Lebensstilen,
Arbeitspraktiken und Sprachen, zeigen uns, wie einschränkend
unsere Bildungsarbeit gewesen ist ; wie schwierig es ist, geduldig zu sein
und aufmerksam auf das zu hören, was fremd oder neu ist ; und wie
blind uns unsere Konditionierung durch Kultur und Bildung für die
reichen Möglichkeiten gemacht hat, die das Engagement und der
wechselseitige Austausch im Namen Christi bieten» (IV, 25).

Besonderes Augenmerk schenkte die Sektion sodann der
theologischen Ausbildung, wobei sie zwar den Kirchen die Pflicht nicht
bestritt, eine für die besonderen Ämter in der Kirche erforderliche
wissenschaftliche Vorbildung zu gewährleisten, jedoch betonte : «Die

Bemühungen, die Botschaft des Evangeliums für den heutigen Tag
zu erfassen, dürfen nie aufhören und sind nicht das Privileg von
Professoren und Geistlichen, sondern eine Aktivität des ganzen Volkes»

(IV, 26). Von da her auch das Postulat der «Einrichtung von Ämtern
für eine grössere Vielfalt von Personen in ebenso vielfältigen
Situationen», damit die Antwort der Kirche auf die Herausforderungen
der Welt situationsgerecht sei. Zu diesem Gesichtspunkt wird in den
abschliessenden «Empfehlungen» u. a. zu bedenken gegeben, in welch

ungleichem Verhältnis der materielle Aufwand der Kirchen für die

theologische Ausbildung ihrer künftigen Amtsträger zu den meist
bescheidenen Mitteln stehe, die für kirchliche Erwachsenenschulung
zur Verfügung stehen. Die Kirchen werden aufgefordert, «neu zu
beurteilen, ob die Ausbildung von hauptberuflichen Geistlichen für das

Amt und ihre jetzige Verwendung nach den Grundsätzen einer guten
Haushalterschaft erfolgt» (IV, 39.7).

Schliesslich wird auf die häufige Diskrepanz zwischen der
Botschaft, die zu verkünden der Kirche aufgetragen ist, und dem
Lebensstil vieler Gemeinden, Amtsträger und Mitglieder, hingewiesen :

«Die Kirchenfernen würden durch unseren Lebensstil von Christus



— 240 —

erfahren, wemi wir sein WTort Fleisch werden liessen und in ihrer
Mitte lebten, statt uns von ihnen abzuheben» (IV, 33). Mit Recht wird
darauf hingewiesen, dass das Bemühen um einen neuen und kreativen
Lebensstil nicht Sache des einzelnen Menschen sein kann, so wichtig
sein Beitrag natürlich ist, sondern dass gerade hier die Kirche und
jede Ortsgemeinde den »Auftrag hat, «für die Gesellschaft, zu der sie

gehört, zu einem Zeichen der Hoffnung zu werden und die
weltumspannende Gemeinschaft widerzuspiegeln, zu der wir alle gehören»

(IV, 36).
Mit einem über 40 Positionen zählenden Katalog von «Empfehlungen»

werden aus dem dargelegten Befund die Mitghedkirchen auf
vordringliche »Aufgaben hingewiesen. Im eigenen Wirkungsbereich
sollen sie u.a. «allen Altersgruppen grenzüberschreitende kulturelle
Erfahrungen vermitteln, um die Möglichkeit der menschlichen
Entwicklung stärker bewusst zu machen» (IV, 39.1) ; «der Familie helfen,
ihre grundsätzliche erzieherische »Aufgabe wahrzunehmen, Befreiung
und Gemeinschaft zu vermitteln» (IV, 39.3); ferner wird die Schaffung

ökumenischer »Ausbildungsprogramme für Geistliche und Laien
auf allen Ebenen (auch der lokalen) angeregt, durch Verbindung zu

andern christlichen Traditionen bestehende Vorurteile abbauen zu

helfen und im Kontakt mit Vertretern anderer Weltreligionen und

auch mit Nichtglaubenden sich dem Eindruck von der Vielfalt und

Fülle von Gottes menschlicher und natürlicher Schöpfimg zu öffnen;
weitere wichtige Punkte smd die Revidierung der überkommenen
christlichen Vorstellungen von der menschlichen Sexualität, das

Praktizieren der Solidarität mit »Armen, Behinderten und Gefangenen

der Ungerechtigkeit und L nterdrückung, der Beitrag der Kirche

zur Überwindung der Entfremdung zwischen den Generationen und

zur Lösung des Problems der Drogenabhängigkeit unter Jugendlichen

(IV, 39.S-15).
In bezug auf die Büdungsarbeit anderer wird das Wächteramt

der Kirche hervorgehoben und die Pflicht betont, überall aktiv
mitzuwirken, wo es in diesem Bereich möghch ist, z.B. bei der Entwicklung

und Realisierung von Bildungskonzepten, die zu Mitbestimmung
und Gleichberechtigimg führen (IV, 40.1), dafür zu sorgen, dass finanzielle

Mittel dort eingesetzt werden, wo sie «der grössten »Anzahl von

Menschen den grösstmöghchen Vorteil bringen imd Kskrirninierun-

gen beseitigen»; «in den Bildimgsprozessen sicherzustellen, dass die

Entfaltimg des ganzen Mensehen gewährleistet und die wechselseitige

Beziehimg seiner emotionalen, physischen, mentalen imd spin-



— 241 —

tuellen Komponenten berücksichtigt wird, so dass keine Komponente

auf Kosten der anderen übervorteilt wird» (IV, 40.7). Sodann
wird betont, dass die Kirche sich nicht nur über den Einfluss der
Massenmedien im Bereich von Erziehung und Bildung Rechenschaft
geben müsse, sondern vielmehr ihre Mitverantwortung wahrzunehmen

habe, indem sie «für eine bessere Berichterstattung über die Fragen

und Probleme in Gottes Welt und eine bessere Analyse ihrer
wahren Ursachen durch die säkularen und religiösen Medien» sorgt,
den kritischen Geist der Christen gegen offene oder versteckte Ideolo-
gisierung durch die Massenmedien (Werbespots) entgegenwirkt
(IV, 40.8-10). Als Gegengewicht zur Gefahr des Militarismus sollen
die Kirchen «nach kreativen Möglichkeiten der Erziehung zum Frieden

suchen» (IV, 40.12)
«Unterricht über Spiritualität im Leben», «Erziehung zur

Entwicklungsverantwortung », «Förderung des politischen Bewusstseins »,

«Sicherung von Bildungschancen für alle Altersstufen, in erster Linie
für Frauen» (IV, 41.1-8) sind einige der Postulate, welche die
Kirchen in ihrer eigenen Bildungsarbeit berücksichtigen sollen. Ferner
wird ihnen empfohlen, dafür zu sorgen, «dass die kircheneigenen
Bildungseinrichtungen Modelle nichtelitärer Gemeinschaften sind, die
eine Alternative zum kompetitiven und individualistischen Bildungs-
wesen bieten» (IV, 41.9). Wohl nicht unnötig ist schliesslich auch der
Appell zur «Überprüfung der gegenwärtigen Nutzung kircheneigener
Gebäude und eventuellem Baustopp für neue Bildungseinrichtungen,
ehe nicht eine möglichst vielfältige und optimale Nutzung der
vorhandenen Einrichtungen sichergestellt ist» (IV, 41.11).

Sektion V: Strukturen der Ungerechtigkeit
und der Kampf um Befreiung

Übereinstimmend betonten alle Berichte über die 5.

Vollversammlung, dass die befürchtete Konfrontation zwischen Nord und
Süd, zwischen den Reichen und den «Habenichtsen» in unserer Welt,
zwischen den kirchlichen Vertretern der westlichen Industriestaaten
und denjenigen aus den Entwicklungsländern nicht stattfand.
Niemand vermochte eine eindeutige Erklärung für das Ausbleiben dieser

Konfrontation zu geben, zumal sie ansatzweise im Verlaufe der
Konferenz durchaus ab und zu spürbar war. Auch in den Diskussionen

von Sektion V, deren Thematik ja die grundlegende Problematik
dieser Konfrontation namhaft machte, traten die schroffen Gegen-



— 242 —

sätze zwar durchaus in Erscheinung, führten aber nie zum befürchteten

«Patt». Neben den in unserem Bericht bereits früher angedeuteten
Gründen30 lag es wohl vor allem auch an der Art und Weise, wie

Sir Michael Manley, Premierminister von Jamaica, als Hauptreferent
das Thema dieser Sektion anging, nämlich so, dass sich alle

Zuhörer - ob sie nun aus der Ersten, Zweiten oder Dritten Welt kamen -
gleichermassen provoziert fühlen mussten. «Heilsam» war u.E. auch
die Tatsache, dass die Sektion in ihrer Arbeit sich auf 3 konkrete
Problemkreise beschränkte, nämlich «Menschenrechte», «Sexismus»
und «Rassismus», die sie alle vom zentralen Gedanken der Solidarität
Gottes mit den Menschen, wie sie im stellvertretenden Leiden Jesu

Christi sichtbar geworden ist, anging. So heisst es in der «Präambel»

(V, 4) : «Gott ruft seine Kirche, eine Gemeinschaft von erlösten
Sündern, Christus auf seinem Weg zu folgen und, der Sache der Armen,
Unterdrückten und Verachteten verpflichtet, die Liebe Gottes durch
das Wort und das ganze Leben auszudrücken und das Kreuz
anzunehmen.» Wie aber hinter dem Kreuz die Auferstehung steht, so

ermächtigt der Sieg Christi zu «vertiefter Hoffnung für diejenigen, die

gegen Unterdrückung und Herrschaft im Kampf stehen» (V, 8). Für
viele neu war wohl der Gedanke, dass nicht nur die Unterdrückten,
sondern ebenso auch ihre Unterdrücker «der Befreiung und Gottes

vergebender Liebe bedürfen» (V, 9) - ein Gedanke, der das Ende

jeglichen klassenkämpferischen Denkens ist und zeigen mag, in welch

ganzheitlicher Verantwortung vor der Botschaft des Evangeliums
im ÖRK gerade solch hochpolitischen Probleme gesehen werden.

Im ersten Teil des Sektionsberichtes, welcher dem Thema
«Menschenrechte » gewidmet ist, mag man bedauern, dass in der Einführung
(V, 11-18) nicht deutlich wird, dass der Begriff «Menschenrechte»

kein theologisch-biblischer, sondern ein humanistisch-philosophischer

ist. Immerhin wird dies dann implizit deutlich, wenn betont

wird, es sei «für die Kirchen unerlässlich, die Erklärungen über die

Menschenrechte hinter sich zu lassen und zu deren praktischer
Anwendung beizutragen. Als Christen bekräftigen wir, dass das

Evangelium uns eine Menschenwürde verleiht, wie wir sie aus eigener Kraft
nicht finden können» (V, 14). Es wird jedoch erklärt, «die Grundsätze

und Normen (wie sie nämlich in der Allgemeinen Erklärung der

Menschenrechte und auch in der .Erklärung über Sicherheit und
Zusammenarbeit in Europa von Helsinki 1974' enthalten sind, d.B.)

30 Vgl. IKZ 1976, Heft 1, S.51f.



_ 243 —

decken sich weitgehend mit dem heutigen Verständnis der Christen
von den Voraussetzungen für eine gerechte Gesellschaft» (V, 15).

Als erstes Postulat nennt der Bericht «das Grundrecht auf
Leben» und definiert es als Recht auf Arbeit, ausreichende Ernährung,
auf Gesundheitspflege, angemessene Unterbringung undBildung, auf
Ausbildung und Nutzung aller Fähigkeiten des Menschen. Millionen
von Menschen in der Welt ermangeln jedoch eines, mehrerer oder gar
aller dieser menschlichen Grundrechte. Schuld daran sind entweder
«die gegenwärtigen internationalen Wirtschaftsstrukturen», welche
es einigen reichen Ländern ermöglichen, den Grossteil der
Welt-Rohstoffreserven und die Weltmärkte zu kontrollieren, oder multinationale

Konzerne, welche durch Zusammenarbeit mit unterdrücken -

schen Regierungssystemen arme Länder ausbeuten. Ebenso negativ
wirken sich auch eine Wirtschaftsoligarchie aufnationaler Ebene und
die ausbeuterische Verteilung von Grundbesitz aus (V, 19-20). Im
Blick auf die Zukunft schliesslich wird betont : «Das Grundrecht auf
Leben umfasst die Garantie der Rechte künftiger Generationen, wie
z.B. Umweltschutz und die Erhaltung der Rohstoffreserven der
Erde» (V, 21).

Was sodann «die Rechte auf Selbstbestimmung, auf kulturelle
Identität und die Rechte von Minderheiten» (V, 22-35) betrifft, wird
auf die besondere Verantwortung der Kirchen gerade auf diesen
Gebieten hingewiesen. «In diesem Zusammenhang dürfte es von gröss-
ter Bedeutung sein, dass alles unternommen wird, um die Erklärung
von Helsinki zu verwirklichen - vor allem für Minderheiten in den

Signatarstaaten » (V, 24). Wie brisant dieser Aspekt ist, zeigte sich, als
der Schweizer Delegierte Dr. J.Rössel (Schweiz. Evang. Kirchenbund)

später im Laufe der Diskussion über den Text der Stellungnahme

der 5.Vollversammlung zum Helsinki-Vertrag den Antrag stellte,
es sollte endlich offen auch von den Menschenrechtsverletzungen,
speziell auf dem Gebiet der Religionsfreiheit, in Osteuropa die Rede
sein. Dieser Vorstoss erzeugte nicht nur Spannung, sondern wurde
auch als befreiend empfunden und führte schliesslich zum Auftrag an
den Generalsekretär, der Sitzung des neuen Zentralausschusses vom
Sommer 1976 einen ersten Situationsbericht über diesen heiklen
Fragenkomplex vorzulegen, worüber in der nächsten Nummer zu berichten

sein wird.
Vom «Recht auf Mitbestimmung innerhalb der Gemeinschaft»

ist in V, 26-28 die Rede, das als unerlässlich bezeichnet wird «für den

Aufbau einer wahrhaft demokratischen Gesellschaft». Dazu bedarf



— 244 —

es jedoch nebst einer wirtschaftlichen und sozialen Grundlage auch
der Erziehung besonders der Frauen und Jugendlichen zu sozialer
und politischer Mitbestimmung und Verantwortung. Gerade in dieser

Hinsicht ist die Initiative der Kirche erwünscht.
«Das Recht des Andersdenkenden» (V, 29-30), das eine Gemeinschaft

oder ein System vor Erstarrung bewahrt, verpflichtet die Christen

zur Solidarität mit denjenigen, «die wegen ihrer religiösen
Überzeugung und Praxis sowie wegen ihres Einstehens für politische und
soziale Gerechtigkeit leiden», aber auch zum Ernstnehmen jener, welche

den herrschenden Anschauungen in ihren eigenen Kirchen
gegenüber kritisch eingestellt sind.

«Das Recht aufdie Würde jedes einzelnen» (V, 31-33) wird in der

heutigen Welt - wie die summarische Aufzählung konkreter Beispiele
beweist - vielerorts und oft auf gröbste Weise verletzt, wobei leider
«eine zunehmende Mitwirkung der Sicherheitskräfte und
polizeiähnlicher Einheiten auf nationaler und internationaler Ebene »

festgestellt werden muss.
«Die Religionsfreiheit» (V, 34-36) wird als eines der Hauptanhegen

der Mitgliedskirchen des ÖRK bezeichnet, wobei sie allerdings
kein Privileg der Kirche sein darf, sondern allen Glaubensüberzeugungen

gegenüber gelten muss. «Unter Religionsfreiheit verstehen wir
das Recht, aus freiem Entschluss eine Religion oder einen Glauben

zu haben oder anzunehmen, sowie das Recht, diese Religion oder
diesen Glauben einzeln oder gemeinsam mit andern öffentlich oder im

privaten Bereich, im Gottesdienst, in dem herkömmlichen Brauchtum,

in Praxis und Lehre zu äussern. Zur Religionsfreiheit muss auch

das Recht und die Pflicht der religiösen Institutionen gehören, die

herrschenden Mächte, wo dies notwendig ist, im Einklang mit ihren

religiösen Überzeugungen zu kritisieren» (V, 36).
Im Verlaufe ihrer Diskussion konnte Sektion V immer wieder

Bezug nehmen auf den Bericht, den die Konsultation über
«Menschenrechte und christliche Verantwortung» im Auftrag des ÖRK im

Oktober 1974 in St. Polten (Österreich) erarbeitet hatte.
Welche «Empfehlungen» hat Nairobi in bezug auf die

Menschenrechtsprobleme den MitgUedkirchen gegeben Zunächst wird
«Erziehung und Bewusstseinsbildung in Fragen der Menschenrechte»

gefordert, und zwar dergestalt, dass einerseits das Bewusstsein für

Verletzungen der Menschenrechte und deren Ursachen geschärft,
andererseits in den christlichen Gemeinden über diese Rechte und die

im Falle von Verletzungen zu Gebote stehenden Rechtsmittel unter-



— 245 —

richtet wird. Ferner soll systematisches Grundlagenmaterial
beschafft und die Aufklärung über die Menschenrechte in die theologische

und kirchliche Ausbildung eingebaut werden (V, 79.1-5).
Sodann wird von den Kirchen erwartet, dass sie durch

«Information und Kontakte» (V, 80.1-6) diese Bewusstseinsbildung
unterstützen, zu sammelndes Material über unterschiedliche Einstellungen
zur Menschenrechtsfrage und über Menschenrechtsverletzungen in
der eigenen Gesellschaft verbreiten und durch persönliche Kontakte
zuverlässige Kommunikationskanäle schaffen. Nicht völlig motiviert
scheint uns in V, 80.5 das Postulat, die Kirchen sollten «als Priorität
anerkennen, dass im Nahen Osten die Rechte des palästinensischen
Volkes, das unter Besatzung lebt, verwirklicht werden, und auf dieses

Ziel hinzuarbeiten», wenn dann im folgenden Abschnitt generell
an die Kirchen appelliert wird, «Christen und Nichtchristen zu helfen
ihre wahre Situation und die Notwendigkeit des Kampfes für ihre
Rechte zu erkennen, wo die Rechte ganzer Völker durch
Kolonialherrschaft, unzulässige politische, wirtschaftliche oder militärische
Einmischung in die inneren Angelegenheiten, durch die Besetzung
eines Landes durch ausländische Mächte, durch die Vertreibung aus
ihrem Heimatland, durch die Machtübernahme durch rassistische,
militärische oder andere unterdrückerische Regimes verletzt
werden».

«Ein juristisches Instrumentarium für den Schutz der
Menschenrechte» (V, 81.1-2) soll unter Mithilfe der Kirchen weltweit
dergestalt aufgebaut werden, dass entsprechende bestehende Institutionen

wirksam verbessert und fehlende geschaffen werden. Was die

Forderung an die Kirchen betrifft, sie möchten durch Augenschein in
Lagern und Haftanstalten sich über die Behandlung der Insassen an
Ort und Stelle informieren, fehlt ein Hinweis darauf, dass das
Internationale Rote Kreuz sieh dies schon längst zur Aufgabe gemacht hat.
Hier könnte es sich doch wohl nur um koordinierte Zusammenarbeit
handeln. Schliesslich hat die Kirche in dieser Welt zwar ein Wächteramt,

aber keine polizeiliche Aufsichtspflicht, was dann im folgenden
Abschnitt über «Aktionen auf örtlicher, nationaler und regionaler
Ebene» (V, 81.3-7) indirekt auch bestätigt wird mit dem Hinweis:
«Christus hat uns geboten, den Gefangenen und Verstossenen und
ihren Familien praktischen und geistlichen Beistand zu gewähren». -
Wer nicht selber in Nairobi gewesen ist und das zeitweilige «Gerangel»

um Nennung oder Auslassung konkreter Fälle von Menschenrechtsverletzungen

in bestimmten Völkern und Staaten miterlebt hat, wird



— 246 —

sich mit Recht darüber verwundern, dass in V, 81.5 ausschliesslich
von menschenrechtsbedrohenden Regimes und Verhältnissen in
Asien die Rede ist. Angesichts der Tatsache, dass Menschenrechte
überall in der Welt, wenn auch in unterschiedlichem Masse verletzt
werden, kommt einer derart selektiven Namennennung diskrimina-
torischer Charakter zu. Man muss sich fragen, ob es nicht an der Zeit
wäre, innerhalb des ÖRK ein Forum zu schaffen, das dafür zu sorgen
hätte, dass künftig Formulierungen vermieden werden können, die a

priori den Anschein machen, der ÖRK sei parteiisch und einseitig -
es sei denn, man wolle dies explizit sein. Aber dann wird man es auch
zu begründen wissen.

Schliesslich sei der letzte Abschnitt der Empfehlungen zum
Thema «Menschenrechte» hier im vollen Wortlaut wiedergegeben.
Denn was hier thematisch bezogen über «Die Verantwortung des

ÖRK» ausgeführt wird, skizziert die helfende Funktion des ÖRK auf
allen Gebieten:

«82. Der ÖRK wird aufgefordert,
1) den Kirchen bei den genannten Aufgaben zu helfen;
2) im Rahmen seiner Möglichkeiten Informationen über

Verletzungen der Menschenrechte zu sammeln und zu verbreiten ;

3) kirchliche Amtsträger und die einzelnen Christen in ihrer
schwierigen Aufgabe zu stärken und ihnen zu helfen, ihre prophetische

Rolle angesichts des Missbrauchs der Macht und der unmenschlichen

Praktiken in ihren Kirchen, in Staat und Gesellschaft
gewissenhaft wahrzunehmen ;

4) ein Ort zu sein, an dem sich die Kirchen gegenseitig in Frage
stellen, damit sie ihren Dienst besser erfüllen lernen ; ein Ort, an dem

die Kirchen zusammenkommen, um sich im mutigen Kampf für die

Menschenrechte in ihrer jeweiligen Situation seelsorgerisch und
materiell zu unterstützen ; und ein Ort, an dem Strategien für den Kampf
ausgetauscht werden ;

5) wenn nötig und möglich, Untersuchungs- und Seelsorge-

Teams dorthin zu senden, wo Christen und Nichtchristen
Unterstützung und Ermutigung im Kampf für die Menschenrechte
brauchen;

6) seine beratende Funktion bei den Vereinten Nationen, seine

Verbindungen zu regionalen zwischenstaatlich-regierungsamtlichen
Organisationen und zu einzelnen Regierungen und seine Zusammenarbeit

mit nicht-regierungsamtlichen Organisationen dafür
einzusetzen, dass die Verletzungen der Menschenrechte aufhören;



— 247 —

7) entweder direkt oder durch die Kommission der Kirchen für
internationale Angelegenheiten öffentliche Erklärungen über die
Verletzung der Menschenrechte von Nationen, Gruppen oder einzelnen
herauszugeben, wo das den direkt Betroffenen nützt und durch
Klarstellung der betreffenden Probleme zur Beseitigung der Wurzeln
solcher Menschenrechtsverletzungen beiträgt ;

8) Gruppen und einzelnen materiell und auf andere Weise zu
helfen, die wegen ihres christlich motivierten Eintretens für die
Menschenrechte und wegen ihres Kampfes für Gerechtigkeit in der
Gesellschaft, in der sie leben, gequält, unterdrückt, gefangen gesetzt
oder verfolgt werden. »

Im mittleren Teil des Sektionsberichtes V kommen die Probleme
des «Sexismus » (V, 39-56) zur Sprache. Worum es hier geht, hat Viola
Schmid in ihrer Nachbetrachtung zur Nairobi-Tagung wie folgt zu-
sammengefasst31 : «Sexismus bedeutet eine ungerechtfertigte
Einschätzung von Frauen und Männern, denen lediglich auf Grund ihres
Geschlechts ganz bestimmte Verhaltens- und Charaktermerkmale
nachgesagt werden. Ist es denn wirklich richtig, dass eine Frau nicht
politisch urteilen kann und ein Mann nicht weinen darf Sexismus
bedeutet, den Menschen in ein Schema pressen und damit seiner ganz
persönlichen ureigenen Individualität berauben.» Trotz dieser mit
Recht auf beide Geschlechter bezogenen Definition des Sexismus

ging es in Nairobi darum, «die Frauenfrage bewusst in alle Überlegungen

des ÖRK» einzubeziehen. Denn trotz aller bisherigen
Bemühungen von seiten des ÖRK seit Amsterdam 1948 («Der Kirche als

dem Leib Christi gehören Männer und Frauen an, die als verantwortliche

Personen erschaffen worden sind, Gott zu preisen und Gottes
Willen zu tun») hat sich die Lage der Frau in Kirche und Welt bisher
nicht wesentlich verändert.

Vordringlich sind derartige Veränderungen nach Überzeugung
der 5. Vollversammlung hauptsächlich auf den drei Gebieten der

Theologie, der Partizipation und der mitmenschlichen Beziehungen. Im
theologischen Bereich sollen «die biblischen Aussagen und theologischen

Prämissen der Gemeinschaft von Mann und Frau in Kirche und
Gesellschaft » untersucht werden V, 42). Ferner wird betont : «Frauen
und Männer in der Kirche brauchen heute eine Erklärung zu den
Bibeltexten über die Rolle der Frau in der Schöpfung und Erlösung»

31 Ökumenische Rundschau 2/1976, Sonderheft zur 5.Vollversammlung
S. 241 ff.



— 248 —

(V, 43). Da das Mysterium von Gottes Wesen weder von der Sprache
noch durch Metaphern und Bilder adäquat wiedergegeben werden
kann, «müssen Männer und Frauen sich eingehend mit Bibelübersetzungen

befassen, um Irrtümer sexistischer Ausdrucksweise in
Zukunft zu vermeiden» (V, 44). Schliesslich hindern «sexistische Strukturen

in liturgischer Sprache und Praxis Frauen an der ganzheitlichen

Teilnahme an der anbetenden Gemeinschaft (V, 45).
In bezug auf die Partizipation wird das Recht aller Menschen -

also auch der Frauen - auf den Kampf für die Befreiung anerkannt.
Der ÖRK wird angesichts der Machtlosigkeit der Frauen im
politischen, wirtschaftlichen, ökumenischen, gesellschaftlichen Bereich
aufgefordert, «seine im Internationalen Jahr der Frau begonnene
Arbeit an einem Aktionsprogramm für die nächsten zehn Jahre
fortzusetzen» (V, 47). Als Ziel dieses Planes wird die Bereitstellung von
Mitteln für Selbsthilfe- und Selbstentwicklungsprogramme genannt,
insbesondere auf den Gebieten der Wasserversorgung in ländlichen
Gegenden, der Aufklärung über Fragen der Geburt und der Ernährung.

Ferner müssen die Frauen über ihre Rechte in der bestehenden

Rechtsordnung sachgemäss informiert und die «Beziehungen
zwischen Frau und Gesetz einschliesslich des Straf- und Gewohnheitsrechts

(z.B. Regelung der Mitgift), Familienrechts, Erbrechts,
Vertrags-und Lehensrecht» überprüft werden (V, 48.a-d).

Im «Bereich der menschlichen Beziehungen» wird daraufhingewiesen,

dass Frauen und Männer «einander oft ausbeuten, indem die

Macht über den andern missbraucht wird» V, 49). «Bevor Männer und

Frauen sich gegenseitig aufeinander verlassen, müssen sie sich im
Bewusstsein voller Identität als Männer und Frauen unabhängig, wertvoll

und sicher fühlen» (V, 50). Im Blick auf diese Zielsetzung werden

die Frauen ermuntert, sich in Gruppen zu vereinigen zur gegenseitigen

Unterstützung, um Solidarität und ein «Selbstwertgefühl» zu

entwickeln, ohne das eine gleichberechtigte Partnerschaft nicht möglich

ist (V, 51). An die Adresse der Kirche wird betont, dass sie

besondere Möglichkeiten und Verantwortung habe, um die Entfaltung
der Persönlichkeit von Mann und Frau in der Ehe zu fördern (V, 52),

aber auch, um isoliert lebender Menschen (z.B. alleinstehende

Personen, ledige Mütter usw.) sich anzunehmen (V, 53). Fast prophetisch

mutet V, 54 an, wenn wir an die jüngste Initiative der Frauen

in Nordirland denken : «In den sozialen Beziehungen zwischen Frau

und Mann werden durch die Unterdrückung Kräfte freigesetzt, auf

Grund deren die Frauen ein besonderes Verständnis von und Interesse



— 249 —

an Konfliktlösungen haben.» Was die «Stellung der Frau in der
Kirche» betrifft, anerkennt der Bericht «einige kleine Fortschritte»,
postuliert aber gleichzeitig für die Frauen «eine verantwortlichere und
vollständigere Mitwirkung am kirchlichen Leben. Der Frage der
Ordination und der Anstellung von Frauen in der Kirche muss dabei
besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden» (V, 56). Dass gerade
dieser letzte Passus in Kreisen der orthodoxen Vertreter auf energischen

Widerstand stiess, ist verständlich. Dennoch blieb er mit
Zustimmung einer grossen Mehrheit stehen.

In den «Empfehlungen zum Sexismus» wird den Kirchen das
Studium des Dokumentes «Die Gemeinschaft von Frauen und Männern

in der Kirche» (1975) empfohlen und zur Teilnahme an einem
dreijährigen Studienprogramm eingeladen. Alle im Bericht
angesprochenen wichtigen Punkte werden als Postulat wiederholt.
Zusätzlich wird den Mitgliedkirchen empfohlen, «in ihren Ortsgemeinden

und Gruppen am Studium und an der Durchführung des Zehn-
Punkte-Weltaktionsplans der UNO mitzuarbeiten» (V, 76.3). Nicht
unwichtig ist, dass dabei nicht stur von «Gleichberechtigung» die
Rede ist, sondern von einer «Partnerschaft wechselseitiger
Unterstützung» (V, 77). Inwiefern dies alles auch mit dem Konferenzthema
von Nairobi zu tun hat, sagt der Satz : «Die Freiheit und Einheit in
Jesus Christus schliesst beide Hälften der menschlichen Gemeinschaft

ein. »

Der dritte Problemkreis in Sektion V war der «Rassismus». Hier
knüpft der Bericht an die Aussagen früherer Vollversammlungen an
und wiederholt einleitend den Satz «Rassismus ist Sünde gegenüber
Gott und den Mitmenschen» (V, 57). Er fügt das Zugeständnis an,
dass die Kirchen für den Rassismus mitverantwortlich sind und dass

es ihnen immer noch nicht gelungen ist, ihn «zumindest in der Kirche
zu eliminieren» (V, 58). Die Tatsache, dass «wir als Kirchen ein tieferes

Verständnis vom Wesen des Rassismus und von seinen verschiedenen

Ausdruckformen gewinnen müssen», entbindet uns Christen
nichtvon der Pflicht, «im Gehorsam gegenüber Christus den Rassismus
in Gesellschaft und Kirche zu bekämpfen» (V, 59). Da sich dabei
unweigerlich der Konflikt «Gewalt-Gewaltfreiheit» ergibt, wird auf die

vom ÖRK erarbeitete Studie «Gewalt, Gewaltfreiheit und der Kampf
um soziale Gerechtigkeit» (1973) hingewiesen.

Für sich selber spricht der Zwischentitel des Berichtes «Das Aus-
mass des Rassismus - eine Litanei der Schande», unter welchem u. a.

festgestellt wird: «Kein Land kann sich völlig vom Rassismus frei-



— 250 —

sprechen » (V, 61 Dass es in aller Welt rassistische Kirchen gibt, wird
freimütig zugestanden, wobei der Rassismus allerdings oft nur
versteckt am Werke ist. Sechs Jahre Antirassismus-Programm des ÖRK
waren eine genügend lange Zeit, um über die Situation in den Kirchen
hinsichtlich dieses Problems zur Klarheit zu gelangen. So lautet eine
der gezogenen Folgerungen: «Sie (nl. die Kirchen) sind viel eher
bereit, den Kampf gegen den Rassismus in anderen Ländern zu führen
als im eigenen» (V, 64.e).

Niemand wird bezweifeln, «dass die stärkste rassistische
Unterdrückung heute in institutionellen Strukturen begründet» ist, seien
diese «rassistische Gesetzgebung; ein von Weissen geschaffenes
Welthandelssystem mit Präferenzen zugunsten andersrassischer

Gruppen; weiterbestehende Strukturen eines Siedlerkolonialismus
oder die Tendenz der Mächtigen, ein sie privilegierendes System
aufrechtzuerhalten, das die Schwachen und Abhängigen von jeglicher
Teilhabe an den Entscheidungsprozessen ausschliesst» (V, 66.a-f).

Da sich rassistische Strukturen auf internationaler Ebene
gegenseitig stützen, ist es Aufgabe der Kirche, «Richtlinien und
Programme auszuarbeiten», die diese Zusammenhänge aufdecken, um
wirksame Gegenmassnahmen entwickeln zu können (V, 68). Diese

Aufgabe der Kirchen ist dringlich, da «die Gewalt des Rassismus
heute akuter ist als je zuvor», er institutionalisiert sich, «wird auf
Grund militärischer und wirtschaftlicher Machtverhältnisse permanent

verstärkt». Schwerpunkt in diesen Bemühungen bleibt das

südliche Afrika, wo die Kirchen «gerade in diesem Gebiet selbst in
diese Probleme verwickelt sind und weil hier der Rassismus im Gesetz

verankert ist» (V, 71-73).
Hinsichtlich «Rassismus» hat Nairobi nicht nur «Empfehlungen»

erlassen, sondern das bisherige Vorgehen des ÖRK im Kampf gegen
den Rassismus einmütig gutgeheissen und die Weiterführung des

entsprechenden Programms beschlossen. Die Kirchen werden
aufgefordert, in den eigenen Reihen für eine sachgerechte Information zu

sorgen und das Antirassismus-Programm auch durch Gebet und

finanzielle Mittel weiterhin zu unterstützen. Als unerlässlich wird

«theologische Reflexion» bezeichnet (V, 84), wozu auch das Studium
des erwähnten Studienberichtes «Gewalt, Gewaltlosigkeit und der

Kampf um soziale Gerechtigkeit» (1973) zu rechnen ist. In den

Auseinandersetzungen der Kirchen mit dem Rassismus behält Südafrika

weiterhin den Vorrang (V, 87), doch werden als weitere vordringliche
rassistische Situationen spezifisch angeführt (V, 88) :



— 251 —

«a) die Lage der Koreaner in Japan ;

b) die Lebensbedingungen der Urbevölkerung von Nord- und Süd¬

amerika ;

c) die Situation der Ureinwohner von Australien und ethnischer
Minderheiten in Neuseeland ;

d) der sich verstärkende, gegen Schwarze und ausländische Ar¬
beitnehmer gerichtete Rassismus in Europa».

Sektion VI: Menschliche Entwicklung:
Die Zwiespältigkeit von Macht und Technologie

und die Qualität des Lebens

Wenn je im Verlaufe der S.Vollversammlung apokalyptische
Töne lautgeworden sind, dann war es im einleitenden Referat zur
letzten der sechs Sektionen, das der australische Naturwissenschafter

Prof. Charles Birch hielt. Schonungslos liess er uns in einen Spiegel

blicken, in dem jeder erkennen müsste, wie zerstörerisch und
mörderisch die Art des Lebens ist, das wir als Ausbeuter der Rohstoffvorräte

unserer Erde und als progressive Umweltverschmutzer weithin

immer noch blind und sorglos führen. Gerade im Kern des ÖRK
waren das allerdings keine ungewohnten Perspektiven. Im Rahmen
der seit 1966 angelaufenen Studienarbeit über «Kirche und
Gesellschaft» hatten mehrere Tagungen bereits mit Nachdruck auf das
Unheilvolle künftiger Entwicklungen aufmerksam gemacht und wenigstens

eine hellhörige kleine Minderheit für all diese Fragen sensibilisiert.

So waren die Teilnehmer in Sektion VI grossenteils auch
bereits vertraut mit den kritischen Punkten, die es in diesem
Zusammenhang zu beachten gilt. «Vier umwälzende, kräftige Faktoren»
werden im Bericht eingangs erwähnt, welche «die Veränderungen im
kommenden Jahrzehnt bestimmen :

a) die Forderungen von zwei Dritteln der Weltbevölkerung;
b) die Nahrungs- und ökologischen Probleme, die heutige und künf¬

tige Generationen bedrohen ;

c) der Missbrauch von Macht und der Kampf von Machtlosen ;

d) die Infragestellung der wachstumsorientierten Überflussgesell¬
schaften und deren Folgen für die übrige Menschheit» (VI, 1).

Angesichts solch klarer Diagnose ist man gespannt auf die
«Therapie», welche die Sektion zu verschreiben gedenkt.

Zunächst motiviert deren Bericht das Engagement der Kirchen
für diese Fragen. Er nennt fünf Beweggründe : einmal die Leiden der



— 252 —

Menschen in fast allen Kontinenten ; dann den Rufnach Erneuerung
der Gesellschaft ; den ständigen Ruf Gottes zur Gerechtigkeit ; den
Ruf an uns Christen, Haushalter der Schöpfung Gottes zu sein ; und
schliesslich die notwendige Bereitschaft der Christen, Verzweiflung
in Hoffnung, Ungewissheit in konstruktive Gewissheit zu verwandeln.

Das zu konkretisieren und im Bereiche der globalen
Überlebensprobleme aufzuzeigen war Aufgabe der beiden Untersektionen,
die sich parallel mit je besonderen Fragen befassten. UnterSektion 1

widmete sich ausschliesslich den «Neuen Dimensionen in der
Entwicklungsarbeit». Zunächst müsste ein deprimierendes Bild bisheriger
Entwicklungsbemühungen gezeichnet werden, indem trotz gewaltiger

Anstrengungen auch von seiten der Kirchen die Not auf fast
allen Gebieten heute grösser ist als damals, da die Entwicklungshilfe
einsetzte. Dass man dabei keineswegs resignierte, beweisen folgende
Feststellungen: «In der Entwicklungsaufgabe sind wir... nachdenklich

gestimmt und haben aufdie vielen Fragen kaum Antworten. Das

ist ein hoffnungsvolles Zeichen. Es zwingt uns, unsere früheren
Ansichten zu überprüfen, aus unseren Fehlern zu lernen und mit neuer
Kraft weiterzumachen» (VI, 9).

In bezug auf die Entwicklungsaufgabe wird festgestellt, dass

«die Verantwortung für den Entwicklungsprozess vor allem bei
säkularen Stellen liegt. Aufgabe der Christen und der Kirchen wird es sein,
bei der Festlegung, Bewertung und Artikulierung gerechter politischer,

wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Ziele und deren Anwendung

mitzuwirken» (VI, 12).
Eine auf stetes Wachstum eingestellte Wirtschaft und die Er-

schöpfbarkeit derRohstoffvorräte unseresPlaneten sind unvereinbare

Gegensätze. Um den hier nötigen Ausgleich herbeiführen zu helfen,
sollen Christen «die Nutzung, die Kontrolle und das Eigentum an den

Ressourcen sorgfältig prüfen» (VI, 13). Sodann wird der Vorschlag zur
Schaffung einer neuen Weltwirtschaftsordnung begrüsst, gleichzeitig
aber auch gefragt, ob eine solche auf den bestehenden Grundlagen
überhaupt aufgebaut werden könne. «Oder sollten die Bemühungen

Hand in Hand gehen mit Veränderungen auf nationaler Ebene ?»

(VI, 14).

Im Zusammenhang mit den oft astronomischen Summen für
Rüstungsausgaben werden die Kirchen aufgerufen, «ihre Stimme

gegen den zunehmenden Militarismus zu erheben und die Öffentlichkeit
aufzufordern, für die notwendigen Veränderungen in der nationalen



— 253 —

Wirtschaft zu sorgen, damit der Rüstungswettlauf deutlich gestoppt
und eine allgemeine Abrüstung gefördert werden kann» (VI, 15).

Ferner wird die Notwendigkeit betont, «das beispiellose
Bevölkerungswachstum der letzten Jahrzehnte und seine wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Folgen zu bremsen» (VI, 16). Abschliessend

wird festgestellt, «dass nicht nur die Methoden der Entwicklung,
sondern auch deren Ziele in Frage gestellt sind» (VI, 17). «Bei der
Suche nach neuen Zielen haben die Kirchen in ihrer prophetischen
Rolle Gelegenheit, unterstützt von einer .Theologie und Spiritualität
des Kampfes...,' zur gesamten Menschheit zu sprechen. In diesem
Sinne müssen sie eine Wirtschaft befürworten, bei der es auf die
Menschen ankommt» (ebd.).

In den «Empfehlungen» werden die Kirchen - übrigens sehr zu
Recht - aufgefordert, sich Zeit und Mühe zu nehmen, «die Komplexität

dieses Problems zu begreifen. Wir müssen der Gefahr entgehen,
vereinfachend oder moralistisch zu urteilen »(VI, 62). Dabei werden
sie auch mit dem Problem der Macht und ihrer Ausübung konfrontiert,

dessen Grössenordnung sie bisher unterschätzten.
Für die Beteiligung der Kirchen an der Entwicklungsarbeit

nennt der Bericht zwei Aspekte, denen Beachtung zu schenken ist:
zum einen gilt es, Prioritäten zu ermitteln. Als solche werden «die

Hilfe für die Ärmsten, Entwicklungsarbeit im landwirtschaftlichen
Sektor sowie die aus der Landflucht resultierenden wilden Siedlungen

und Grossstadtslums » genannt (VI, 65f.). Der Aufruf des ÖRK,
2 % des Einkommens für Entwicklungsarbeit zur Verfügung zu stellen,

wird erneuert, weil es hier um einen Lernprozess auch im lokalen
Bereich geht. Zum andern muss den Modalitäten der Beteiligten
Beachtung geschenkt werden, die je nach örtlichen Gegebenheiten
verschieden sind (VI, 67). Generell und konkret werden folgende
Beteiligungsmöglichkeiten der Kirchen genannt :

«1 Einfluss der Kirchen auf ihre Regierungen und örtlichen Macht¬

strukturen (z.B. Schulen, Gewerkschaften, Presse usw.).
2) Durchführung von Entwicklungsprogrammen durch Kirchen

oder ökumenische Einrichtungen (wie beispielsweise nationale

und/oder regionale Kirchenräte und den ÖRK) auf lokaler,
regionaler oder nationaler Ebene.

3) Kirchliches Handeln in Partnerschaft mit weltlichen Instituti¬
onen und Aktionsgruppen, die Entwicklungsarbeit leisten,
einschliesslich Regierungsstellen und UNO-Sonderbehörden» (VI,
67).



— 254 —

Abschliessend wird den Kirchen empfohlen, «ihre Regierungen
nachdrücklich aufzufordern, die sofortige Einrichtung einer unter
internationaler Kontrolle stehenden Nahrungsmittelreserve für
Katastrophenfälle zu unterstützen» und gleichzeitig dafür zu sorgen,
dass die Entwicklungsländer durch Kapital-Transfer und
angemessene Technologie in ihrem Bemühen unterstützt werden, durch
Verbesserung der Nahrungsmittelproduktion dem Hungerproblem
selbständig begegnen zu können (VI, 68).

Die Untersektion 2 befasste sich speziell mit dem Thema «Soziale

Verantwortung im technischen Zeitalter». Worum es dabei geht, sagen
schon die ersten einleitenden Sätze : «Viele Wissenschafter und
Technologen sind der Ansicht, dass die Welt auf eine Katastrophe mit
weltweiten Hungersnöten, Erschöpfung der natürlichen Ressourcen
sowie Umweltzerstörung zusteuert. Die Menschheit ist jetzt aufgerufen,

sich auf den Weg zu einer lebensfähigen Weltgemeinschaft zu
machen, in der Wissenschaft und Technik dazu dienen, die materiellen

und spirituellen Grundbedürfnisse der Menschen zu befriedigen,
der menschlichen Not entgegenzuwirken und eine Umwelt zu schaffen,

die allen Menschen unbefristet eine angemessene Lebensqualität
garantiert. Hierzu gehört, dass wir unsere Zivilisation grundlegend
verändern, neue Techniken entwickeln, neue Einsatzbereiche für die

Technik entdecken und eine neue internationale Wirtschaftsordnung
sowie neue politische Systeme verwirklichen» (VI, 18). Was die

«Technische Beurteilung und Kriterien für eine .bedarfsorientierte
Technologie' » (Teil I) anbetrifft, werden als Hauptpunkte angeführt :

Risikoeinschätzung, Energieeinsparung, Kernenergie, alternative
Energietechnologien, Rüstungstechnik und Ressourcenverbrauch
sowie soziale Konsequenzen der Anwendung moderner
Kommunikationstechniken (VI, 20-26).

«Die Zuteilung der noch freien Ressourcen» erfordert «eine

eindeutige Ethik in den Fragen der Kontrolle» über die Rohstoffvorräte
der Natur (VI, 27). Hinsichtlich «Agrartechnologie und die

Ernährungskrise» wird als kurzfristige Massnahme die Schaffung eines

«Ernährungsprogramms für Katastrophenfälle» gefordert. «Langfristig

geht es um die Entwicklung ausreichend breit angelegter
Nahrungsmittelplanung, die ökologisch vertretbar und mit einer Politik
eigenständigen Wachstums vereinbar ist» (VI, 28).

Angesprochen werden sodann die Frage einer «Ethik der gerechten

und lebensfähigen Gesellschaft» (VI, 29-31), «Die Anwendung
der modernen Biologie auf den Menschen», die ethische Probleme



— 255 —

impliziert (VI, 32.1-7). Im Bereich der «Begegnung von Wissenschaft
und Glaube» (VI, 33) wird daraufhingewiesen, dass die Anwendung
wissenschaftlicher Erkenntnisse auf den Menschen ethische Fragen
aufwirft, auf die zu antworten die Wissenschaft nach eigener Aussage

nicht fähig ist. Ferner ist die Erarbeitung «einer gemeinsamen
christlichen Konzeption der Schöpfung» vonnöten, «wobei das
Persönliche erhalten bleibt und gleichzeitig die wertvollen Erkenntnisse
der modernen Wissenschaft in das Wesen der Schöpfung hineingenommen

werden» (VI, 34).
Von besonderer Bedeutung sind die Abschnitte, die sich im

Bericht mit dem Problem der «Macht und Machtregulierung» befassen

(VI, 35-50). Nacheinander kommen die wirtschaftliche (41 f.),
politische (43f.), ideologische (45), militärische (46f.), die Macht des Volkes

(48f.) und schliesslich die kirchliche Macht (50) zur Sprache.
Ein letzter Abschnitt des Berichtes von Sektion VI befasst sich

mit «Hauptpunkte für eine Diskussion über die Qualität des Lebens »,

wobei die grundlegenden Gedanken dazu sich in VI, 56 finden : «Das

Problem der Qualität des Lebens ist im Grunde ein theologisches
Problem, denn es geht dabei um das Wesen der nach dem Bilde Gottes
geschaffenen Menschheit. In der biblischen Tradition beruht das

Menschsein nicht auf den Leistungen oder dem Erfolg eines
Menschen. Unser Wert wird vielmehr dadurch bestimmt, dass Gott uns
trotz unserer Fehler angenommen hat. Gott will, dass wir seine treuen
Haushalter sind, dass wir uns seiner Schöpfung erfreuen und sie pflegen.

Auch will er, dass wir als seine Mittler uns für Liebe, Frieden,
Harmonie, Versöhnung und Gerechtigkeit unter allen Menschen
einsetzen, zwischen Gesellschaften, Nationen und im Kosmos. Grundlage

unseres Handelns muss unser Glaube an Gott sein, die Liebe zu
ihm und unserem Nächsten und die Hoffnung aufErlösung in Christus
durch den Heiligen Geist.» Nachdem diese Gedanken dann kurz
entfaltet worden sind, fasst der Bericht alles Gesagte zusammen in den
Satz: «Wir Christen müssen erkennen, dass der letzte Prüfstand für
Lebensqualität auf Erden das gehorsame Opfer entsagungsvoller
christlicher Nachfolge ist. Darum leben Christen nach einer Ethik
der Hingabe und Selbstbeschränkung, wie sie uns unser Herr
Jesus Christus, der Gott und Mensch zugleich ist, vorgelebt hat»

(VI, 61).
In den «Empfehlungen» hinsichtlich «Soziale Verantwortung im

technischen Zeitalter» stehen die Energie-Probleme an der Spitze,
indem die Kirchen aufgefordert werden,



— 256 —

a) in den Industrieländern das momentane Konsumverhalten auf
diesem Sektor in Frage zu stellen, d. h. zur Schonung der
nichtersetzbaren Energiereserven aufzurufen (VI, 69) ;

b) allen Problemen der Kernenergie ihre volle Aufmerksamkeit zu
schenken (Sicherheitsmassnahmen, Beseitigung des Atommülls)
und zu den Ergebnissen des ökumenischen Symposiums über
Fragen der Kernenergie (Sigtuna/Schweden, 1975) Stellung zu
nehmen (VI, 70) ;

c) die Erforschung und Entwicklung alternativer Energietechno¬
logie moralisch zu unterstützen (VI, 71).
Besondere Aufmerksamkeit sollen die Kirchen sodann allen

ethischen Aspekten schenken, welche die Schaffung einer gerechten
und lebensfähigen Gesellschaft (VI, 7 2 f. wie auch die Verwirklichung
der neuesten wissenschaftlichen Entdeckungen auf den Gebieten der

Biologie und Medizin implizieren (VI, 74f.). Ferner soll das Verhältnis

von Kirche und Staat neu durchdacht (VI, 76), für das wachsende

Engagement der Kirchen für eine gerechtere und menschlichere
Gesellschaft entsprechende theologische Kriterien klarer formuliert
(VI, 77), die Forschungsarbeiten im Hinblick aufdie Gestaltung einer

neuen Weltwirtschaftsordnung intensiviert (VI, 78) und schliesslich

angesichts der weltweit wachsenden Tendenz zum Militarismus vom
ÖRK eine spezielle Tagung über das Wesen des Militarismus als

Vorbereitung für ein Programm zu dessen Bekämpfung einberufen werden

(VI, 79).
In den abschliessenden Empfehlungen zur « Qualität des Lebens»

wird nochmals die besonders grosse Verantwortung aller Christen
für die anstehenden Probleme hingewiesen und mit Nachdruck
betont, dass vor allem der Beitrag der Frauen in dieser Hinsicht ganz
besonderes Gewicht besitzt. «Es ist deshalb die Pflicht der Kirchen,

darauf zu achten, dass Frauen auf allen Ebenen einbezogen
werden, auf denen über diese kritischen und weltweiten Probleme
entschieden wird, die Arbeit, Bildung, Recht und den Beitrag der Frau
betreffen» (VI, 80-85).

Und was schliesslich in VI, 86 angemerkt wird, gilt für alle sechs

Sektionen: «Obwohl die obigen Empfehlungen an die Adresse der

Mitgliedskirchen des ÖRK und an diesen selbst gerichtet sind, hoffen

wir, dass sich auch einzelne, Gruppen und Ortsgemeinden mit diesen

Empfehlungen zur Mitwirkung an der Basis durch geeignete Aktionen
auseinandersetzen und sie diskutieren werden.»

Bern Hans A. Frei


	Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975 [Schluss]

