
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 4

Artikel: Autorität im Neuen Testament [Fortsetzung]

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 224 —

Autorität im Neuen Testament *

(IL Teü)

B. Inhalt, Grund und »Art der Ausübung
und Anerkennung von Autorität

/. Bei der primären Autorität Jesu

Man kann sich fragen, ob in einer Erörterung, die nicht allein
der Klärung historischer Fragen, sondern auch heutig-praktischen
Zwecken zu dienen hat, der Frage weiter nachgegangen werden soll,
wie es sich mit der Autorität Jesu verhielt. Es wird sich jedoch zeigen,
dass das, was unter der Frage nach der Autorität bei Jesus zu erkennen

ist, überall, wo es um dieses Problem geht, von grosser Bedeutung
ist.

Es hat sich bereits ergeben, dass unter den verschiedenen Aspekten

der »4utoritätsfrage vor allem zwei Unterscheidungs- und Aspekt-
Paare zu beachten sind : einmal die Seite des Autorität Ausübenden
und die des Adressaten der Autorität (nur beide Seiten zusammen
machen das Phänomen der Autorität aus), dann die Unterscheidung
zwischen epistemischer und deontischer Autorität. Dies soll im
folgenden beim Vorgehen beachtet werden.

Die in Betracht kommenden Fragen sind schon gestellt worden:
Wie kam Jesus dazu, sich selber als Träger von Autorität zu verstehen,

als solcher öffentlich aufzutreten und sich entsprechend zu
verhalten Wie kamen einige seiner Zeitgenossen dazu, ihn als solchen

»\utoritätsträger zu erkennen und anzuerkennen Es wurde auch

schon eine Antwort angedeutet, indem das Stichwort «göttliche
Sendung » eingeführt wurde. Es wäre ferner daran zu erinnern, dass nach

verschiedenen biblischen und kirchhchen Zeugnissen, in Jesus der

Sohn Gottes, der Logos ein Mensch geworden und als Mensch begegnet

ist. Beide Stichworte beziehen sich sowohl auf die epistemische
als auch auf die deontische »Autorität. Sie bringen jedoch keine

Lösung unserer Frage, sondern nur eine verbale Verschiebung; denn

jetzt müssen wir fragen, wie konnte sich der Mensch Jesus von Nazareth

als Gesandter Gottes und als Sohn Gottes verstehen und verhalten,

bzw. wie konnten ihn seine Zeitgenossen als das verstehen und

anerkennen



— 225 —

An der Einsicht, dass der Hinweis auf die göttliche Sendung und
die Gottessohnschaft bestenfalls eine wertvolle Verschärfung der
Frage, aber nicht ihre Lösung bringt, ist m.E. nicht wenig gelegen.
Einmal geht es um ein christologisches Problem : Die Menschheit Jesu
muss so voll genommen werden, dass von Jesus nichts gesagt wird,
was grundsätzlich nicht auch von jedem andern Menschen gesagt
werden könnte, sonst ist gar nicht von Menschwerdung die Rede. Unsere

Probleme müssen also auch die Probleme Jesu sein und umgekehrt.

Dann : Wenn es nicht so ist, gibt es keine Überprüfbarkeit der
Aussagen Jesu, somit, wie schon oben gesagt, auch keine Unterscheidung

von Wahr und Falsch, und die Frage nach der Autorität Jesu
wird hinfällig. Sätze von der Art «Jesus war der Sohn Gottes, also
sind seine Aussagen wahr, man kann sie nicht prüfen, man muss sie
einfach glauben, er hat die Autorität» haben keinen ermessbaren Sinn
und kommen nicht in Betracht.

Freilich stehen nun so zahlreiche und weitgreifende Probleme
vor uns, dass ich mich begnügen muss, mit einigen Andeutungen auf
die Punkte vorzustossen, die mir als die für unsern Zusammenhang
wichtigsten erscheinen. Es dünkt mich, es sei einfacher, mit der Frage
zu beginnen, wie sich die Dinge für die Adressaten der Autorität Jesu
verhielten. Vergegenwärtigen wir uns, dass Jesus im Zusammenhang
mit Johannes dem Täufer und in Weiterführung von dessen
Botschaft vor die Öffentlichkeit trat, aller Wahrscheinlichkeit nach bald
auch Kranke heilte und dann anfing, bestimmte Männer als Jünger
zu sich zu rufen. Damit waren diese Männer vor die Frage der
Sendung undAutorität Jesu gestellt. Sie bejahten sie durch ihr Verhalten.
Warum sie das taten, wird nicht angegeben. Aus dem Ganzen der

Darstellung der Evangelisten, die in eins zusammengesehen werden

muss, lässt sich doch etwa folgendes sagen : Hatte schon die Predigt
des Täufers die Frage nach der Erfüllung der alttestamentlichen
Prophétie aufgeworfen, so geschah dies auch durch die auffälligen
Taten Jesu. Wundertaten sind zwar vieldeutig, wie die Evangelisten
selber wissen (vgl. Mt. 7,22 ; Mk. 13,22 u. Par.). Sie zeigen immerhin
die Gegenwart von Macht und sind darum in der Lage, Fragen
aufzuwerfen, die das Fehlen von Macht nicht zu stellen vermag. So nötigen
sie die jüdischen Autoritäten, die Vollmachtfrage zu stellen (Mk. 11,

27ff u. Par.). Es ist bedeutsam, wie Jesus diese Frage beantwortet:
nicht mit Ja oder Nein, sondern mit der konkreten Rückfrage nach
ihrem Urteil über Sendung und Autorität des Täufers. D.h. mit
andern Worten : die Frage nach der Autorität Jesu kannnicht allgemein



— 226 —

beantwortet werden, und/oder die allgemeine Antwort hätte keinen
Wert. Hingegen kann eine Antwort gefunden werden, sofern sich
jemand auf die Sendung und Botschaft des Täufers und damit auch
Jesu einlässt. Der Sachverhalt ist verwirrlich für jeden, der für seine

Entscheidung nach einem entscheidungsfreien Kriterium verlangt:
man kann nicht verstehen und urteilen, wenn man sich nicht praktisch

darauf einlässt. Aber man kann sich ja auch nicht praktisch
darauf einlassen, ohne gleichzeitig zu urteilen. Eines impliziert das
andere und setzt es voraus. Ebenso verhält es sich mit dem
Zusammenhang mit dem AT: Das AT lässt die Taten und Reden Jesu in
einem besondern Erwartungs- und Verstehenshorizont erscheinen,
und die Taten und Reden Jesu bringen ein neu konkretisierendes
Verständnis des AT. D.h. Entscheidung und Glaube bleiben Entscheidung

und Glaube ; aber indem sie erfolgen, findet Erkenntnis und
Prüfung statt. Ein konkretes Sich-auf-etwas-Einlassen müsste hinterher
verworfen werden, wenn es einer Prüfung nicht standhielte. Indem
die Männer, die Jesus zu Jüngern ruft, diesem Ruf folgen, tun sie das,

was Jesus anlässlich der Vollmachtsfrage implizit verlangte. Sie

bejahen also zuerst die deontische Autorität Jesu. Darin ist aber auch
schon ein Ja zu seiner epistemischen Autorität enthalten. Sie wird
immer deutlicher, indem sie Jesus nachfolgen, und durch ihn
untereinander gegenseitig verpflichtet und verbunden werden. Mehr und
mehr sehen sie, dass Jesus den Willen Gottes versteht und ganz konkret

tut und bezeugt, dass er also Gott selbst und seine Entscheidungen

und damit die Menschen, das Leben, die Welt, die Wirklichkeit

versteht, liebt und verstehen lässt in der Liebe, die aus der

Weisheit kommt und in der Weisheit, die aus der Liebe hervorgeht.
Und darin erkennen sie die göttliche Sendung in Jesus, die Gegenwart

Gottes selbst in ihm.
Folgendes scheint mir in dem allem für unsere Frage das

Entscheidende zu sein:
a) Indem erfahren wird, dass Jesus die Wirklichkeit5 versteht und

zu verstehen zu geben vermag, wird er als Autorität erkannt. Die

5 Auf die Frage, was Wirklichkeit sei, werden verschiedene Antworten
gegeben. Man kann auch der Meinung sein, es lasse sich auf diese Frage
überhaupt keine Antwort finden. Wenn hier und im folgenden von Wirklichkeit die

Rede ist, ist nie die Meinung, es sei ohne weiteres klar, was das ist, und man
könne diese Frage als neutrales Urteilskriterium verwenden. Das Wort ist
immer vor dem Hintergrund der Tatsache gebraucht, dass in dieser Frage alle

Fragen des Lebens vereinigt sind. Wenn es oben heisst, dass Jesus die
Wirklichkeit verstehe und zu verstehen gebe, ist aber nicht gemeint, dass er nur die



— 227 —

Frage nach der Wirklichkeit und die Erkenntnis der Wirklichkeit ist
das Medium, in dem Autorität als Autorität aufscheint und auch dann
als solche erkannt und anerkannt werden kann, wenn keine Art von
Zwang und auch keine Art von institutioneller Autorität stützend zu
Hilfe kommt. Diese Art von Autorität oder dieses Element an andern
Erscheinungen von Autorität bezeichne ich als «authentisch»6.

b) Die im Medium der Wirklichkeitserkenntnis sich zeigende
Autorität ist sowohl deontisch als epistemisch. Sie legt sich niemandem
auf wie etwas Fremdes, das einfach hingenommen werden muss. Sie

wird vielmehr in einem gegenseitigen Sich-Verstehen entdeckt, in
das neben Jesus als dem Autoritätsträger sogleich eine Mehrzahl von
Adressaten als Repräsentanten der Menschheit miteinbezogen ist.
Diese Art von Autorität ist also nicht nur subjektiv wie die Autorität
dessen, der mit der Predigt nichts anfangen kann, dessen Autorität
zwar unbestreitbar ist, für sich allein aber zu nichts führt. Sie wirkt
vielmehr intersubjektiv und gemeinschaftsbildend. Durch sie lernt
man nicht allein Jesus, sondern auch den Nächsten verstehen und
annehmen. Durch sie entsteht ein Angeld auf die Erfüllung der
Verheissung für eine Vereinigung der Menschheit mit Gott.

c) In den eben vorgelegten Sätzen, in denen von «sehen», «erfahren»,

«sich einlassen», «erkennen» die Rede ist, handelt es sich immer
um ein Tun, in dem ein intuitiver Sprung im Spiel ist, der sich wohl
rechtfertigen, aber nicht mit zwingenden Argumenten aufnötigen
lässt. Der Sache nach ist also im Sinn von I.Kor. 2,9 ff vom Heiligen
Geist die Rede, d. h. die Ausübung und die Anerkennung der Autorität

Jesu geschieht im Heiligen Geist.

eben angedeutete Problematik bewusstmache. Das ist zwar auch der Fall. Für
die Jünger geschah aber zugleich oder zuerst etwas anderes. Aus den Worten
und Taten Jesu ging ihnen auf: So ist Gott So ist sein Wille Das ist, was
verheissen war und was wir suchen So ist unser Heil und unsere Zukunft usw.
Und dies alles so, dass sie in dem, was an der Frage nach der Wirklichkeit
offenbleibt, auch die Offenheit der Zukunft sehen, glaubon, annehmen konnten.
Kurz: Jesus gab ihnen die Wirklichkeit als von Gott konstituierte Wirklichkeit

zu erkennen.
6 Das Wort «authentisch» wird im alltäglichen Sprachgebrauch mit

verschiedenen Bedeutungen verbunden, am häufigsten wohl mit dor Bodoutung
«echt» im Gegensatz zu « unecht». Hier und im folgendon ist das Wort nicht im
Sinne dieses Gegensatzes gemeint ; es soll ausschliesslich die Autorität oder das
an einer Autoritätsausübung bezeichnen, das nicht durch Institution odor
Zwang vorgegeben ist, sondern allein durch persönliches Wagnis zustande
kommt, wie immer dieses Wagnis begründet sei. Durch dieso Vorwendung des
Wortes «authentisch» soll also nicht etwa das Institutionelle als unecht oder
sonst irgendwie abgewertet werden.



— 228 —

d) Von hier aus lässt sich auch verstehen, wie die oben postulierte
Überprüfbarkeit gemeint sein muss und aufgewiesen werden kann.
Um eine Prüfung anhand allgemein anerkannter Kriterien kann es
sich nicht handeln. Die Prüfung ist selber wieder ein offener Erkennt-
nisprozess, bei dem unser bisheriges Verständnis von Wirklichkeit
von den konkreten Taten, Aussagen und Weisungen Jesu her hinterfragt

und korrigiert wird, zugleich aber auch an den Tag kommt, ob

wir Wirklichkeit tatsächlich so verstehen und so darin leben können,
wie es nach der Begegnung mit Jesus der Fall sein muss, wenn er denn
als Autorität soll anerkannt werden können.

Nun ist zu überlegen, wie sich dieselbe Frage aufseiten Jesu
darstellt, die Frage also, wie Jesus als Autorität vor die Öffentlichkeit
treten, sich als Autorität verhalten und sich folglich als Autorität
verstehen konnte. Wirwissen nichtviel von der Biographie Jesu. Aber
das, was wir mit hinlänglicher Wahrscheinlichkeit annehmen dürfen,
scheint mir immerhin zu einer genügend begründeten Vermutung
und Rekonstruktion auszureichen. Aus der Zeit vor seiner Begegnung

mit dem Täufer stehen keine für uns in Betracht kommende
belegbare Nachrichten zur Verfügung. Gleichwohl wird nicht zu
bestreiten sein, dass Jesus schon vorher gelebt, gefühlt und gedacht,
Gottesdienste besucht, gehört, gelesen, gebetet, mit andern und mit
sich selbst und auch mit Gott Erfahrungen gemacht hat. Von diesen

Erfahrungen her kommt er zum Täufer und schliesst sich anscheinend

für kurze Zeit seiner Bewegung an. Er spricht in der Öffentlichkeit

und gerät bald in Konflikte. Sie haben alle den gleichen Grundzug

: es ist doch nicht so, wie ihr (sc. seine Gesprächspartner) zu meinen

scheint, sondern so und so ; Gott, sein Wille ist nicht so, wie man
nach eurem Verhalten denken könnte, sondern so und so. In
Gesprächen, die in der Thematik und im Kreis der Partner ganz konkret
bezogen sind, in konkreten Weisungen, in einzelnen Taten (Heilungen)

bringt er zum Ausdruck, wie es ist mit Gott, den Menschen, dem

Leben, der Wirklichkeit. Die Reaktionen aufsein Tun lassen ihn nicht
nur Ablehnung, sondern auch Freude und Dankbarkeit erfahren. Er
bekommt zu merken, dass viele sich und ihre Situation von ihm
verstanden fühlen. Es entsteht ein gegenseitiges Sich-verstanden-Füh-
len, eine Intersubjektivität der Erkenntnis: er ist im Medium der

Wirklichkeitserkenntnis zur Autorität geworden. Wie die Wirklichkeit

selbst ist auch ihre Erkenntnis von Gott gegeben. So muss er in

seiner Einsicht, in seinem Reden und Tun und in dem, was dadurch

in Gang kommt, eine göttliche Sendung erkennen und bejahen. Und



— 229 —

er muss auch - implizite oder ausdrücklich - glauben, was später in
Joh. l,4f, 9-13 gesagt werden wird und was man schon immer
gewusst hat, aber freilich meist auf ganz andere Weise zur Sprache
kommen liess, dass in ihm der Logos gegenwärtig sei, aber nicht nur
wie in jedem andern Menschen, sondern in besonderer7 unverstellter
Weise.

Besonders bemerkenswert ist dabei : Obwohl Jesus erfährt, dass

er in einer solchen Sache und in einer solchen Weise Autorität hat,
dass er Atheist sein müsste, um seine göttliche Sendung nicht zu
erkennen, argumentiert er dennoch nie mit der formalen Berufung auf
seine Autorität. Es gibt wohl, wie schon gesagt, Sätze in der Art von
«Ich bin nicht gekommen, dies oder jenes zu tun», aber keine in der
Art von «Ich bin von Gott ; ihr habt nur zu schweigen, zu hören und
anzunehmen»8. Statt dessen diskutiert Jesus. Vor allem in den
Gleichnissen sucht er aufgeistreiche Weise die Partner in ein
Einvernehmen mit ihm zu bringen, immer im Medium der Frage nach der
Wirklichkeit.

7 Es ist mir noch nie gelungen, in der halb psychologisierenden Art, wie
sie für die oben gewählte Argumentationsweise erforderlich wäre, in klarer
und überzeugender Weise einen Unterschied herauszuarbeiten zwischen dem
Sein des Logos in der Welt und so auch im Menschen, wie es Joh. l,4f, 9-11
ausgesprochen ist, imd der Art, wie der Logos nach Joh. 1,14 in Jesus erschien.
Ich vermag einen solchen Unterschied erst anzudeuten, indem ich in folgender
Art von der Erweckung «zurückbuchstabiere»: Die Begegnung mit dem
Auferweckten zeigt, dass der Tod Jesu ein besonderer Tod war, und beides zusammen,

Auferweckung und Tod, zeigen, dass die Verbindung Logos-Mensch bei
Jesus nicht nur von der Art war, wie sie bei uns ist. Aber dieses Darstellungsverfahren

ist unbefriedigend. Oben suchte ich den Unterschied durch eme
Steigerung von 1,4f, 9-13 zum Ausdruck zu bringen. Diesen Unterschied gibt
es auch, woil in uns die Gegenwart des Logos durch die Finsternis verdeckt ist.
Aber das genügt nicht, um 1,14 gerecht zu werden. - Ob 1,9-11 aufden Fleisch -

gewordenon zu beziehen ist, wie man meist atinimmt, oder auf don Logos im
Sinn von 1,1-4, spielt hier keine Rolle.

Wichtiger scheint mir folgendes : Dass vielen Menschen der Gedanke der
Menschwerdung des Logos als nicht nachvollziehbar erscheint, dürfte damit
zusammenhängen, dass man sich nie darum bemüht, anzugeben, was man mit
dem Wort «Gott» meint und wo man dem mit diesem Wort Gemeinten im Alltag

begegnet. Dann wüd ein unbokanntes X mit allen denkbaren Negationen
so transzondentalisiert, dass von vornherein ausgemacht ist, dass der Gedanke
einer Menschwerdung nicht nachvollziehbar ist.

8 Wenn einige Stellen des Johannesevangeliums, wie z.B. 3,31ff; 5,19ff ;

12,46-50, etwas anders tönen, so liegt das daran, dass das vierte Evangelium
nicht die historischen Worte Jesu berichten will, sondern Jesus das sagen
lässt, was er den Gläubigen bedeutet, was sie nachher von ihm glauben.



— 230 —

Somit zeigen sich auf Seiten Jesu dieselben Faktoren :

a) Sowohl die Ausübung als auch die Entdeckung und
»Anerkennung der Autorität Jesu erfolgt nicht nur von Seiten seiner
Adressaten, sondern auch von seiten Jesu selbst im Medium der
Erkenntnis der Wirklichkeit. Sie ist authentische Autorität, die ohne

Unterstützung institutioneller Autorität oder irgendeines Zwanges
besteht.

b) Jesus argumentiert nie unter formaler Berufung auf seine

Autorität. Seine Autorität wird im gegenseitigen Verstehen und
Verstandenwerden entdeckt; sie ist intersubjektiv und
gemeinschaftsbildend. Sie vereinigt freilich nicht die ganze Menschheit,
sondern nur eine kleine Minderheit. Warum das so ist oder gar - von Gott
her gesehen - so sein muss, vermag ich nicht zu sagen. Es lässt sich

nur angeben, was in diesem Tatbestand zum Ausdruck kommt, z.B. :

die Freiheit und Freiwilligkeit der Ausübung und der Anerkennung
authentischer Autorität; dass die Frage nach der Wirklichkeit eine

Frage des Glaubens und darum viel stärker als es bei den
Naturwissenschaften der Fall ist, eine Frage der Entscheidung und darum

grundsätzlich nie fertig ist, sondern immer offenbleibt. Immerhin ist
die Minderheit, welche durch die gemeinschaftsbildende Effizienz der

authentischen Autorität Jesu zustande kommt, und ihre
ununterbrochene Kontinuität in der Geschichte so stark und in kritischen
Zeiten so spontan, dass ihr der Charakter der Intersubjektivität nicht
abgesprochen werden kann.

Zu den Punkten c) und d) wäre mutatis mutandis nur zu sagen,
was oben (S.226f.) schon ausgeführt wurde. Es soll nicht wiederholt
werden.

II.IUI. Primär und sekundär abgeleitete Autorität

Apostel und Bischöfe

Wie die Abschnittüberschrift zeigt, soll die Autoritätsausübung
von seiten der Apostel und die von seiten der Bischöfe9 sowie die

entsprechenden Sachverhalte bei den betreffenden beiden Adressatengruppen

in eine Darstellung zusammengefasst werden. Das mag
erstaunen ; denn wir sind gewohnt anzunehmen, dass zwischen Aposteln
und Bischöfen ein grosser Unterschied bestehe, nicht zuletzt unter

9 Hier und im folgenden ist das Wort «Bischof» immer als Typus gemeint,
als zusammenfassende Bezeichnung für alle die, die nach den Aposteln die

Küchen leiten, also auch Presbyter, Lehrer, unter gewissen Gesichtspunkten
auch Diakone.



— 231 —

dem Gesichtspunkt der Autorität. Ich muss darum mein Vorgehen
rechtfertigen. Es hat folgende Gründe :

1) Wie oben bereits gezeigt wurde, hat ein Apostel zwei Wirkungsfelder:

das Missionsfeld und die konstituierte Kirche. Hinsichtlich
Autorität herrschen hier und dort völlig verschiedene Verhältnisse.
Während in der konstituierten Kirche die Autorität des Apostels
anerkannt und bereits benötigt ist, ist auf dem Missionsfeld
grundsätzlich keine Spur von Anerkennung und Benötigung vorhanden,
die Stellung des Apostels ist sozusagen «frei schwebend », so dass er
sich entweder, wie Jesus, allein mit authentischer Autorität oder
dann überhaupt nicht behaupten kann. Gewiss besteht trotzdem ein

grosser Unterschied zwischen Jesus und dem Apostel : für den Apostel
ist Jesus der Inhalt seiner Botschaft, der Apostel verkündigt ja Jesus

Christus, während bei Jesus das Reich Gottes, der Wille Gottes und
derartige Themen den Inhalt seiner Botschaft ausmachen ; in seinem
Verhalten aber ist immer auch eine »Aussage über ihn selber impliziert.

Der Apostel spricht zwar auch über sich selbst, und zwar nicht
nur implizit, sondern ausdrücklich. Man muss sogar sagen, dass Person,

Auftrag, Geschick des Apostels zum Inhalt seiner Botschaft
gehören, jedoch nur so, dass man erkennen kann, wie sich am Apostel
die Realität dessen kundtut, was er von Jesus verkündigt. Pointiert
könnte man formulieren : die Verkündigung Jesu und des Apostels
haben dasselbe Thema, nämlich Jesus Christus. Und gerade diese

Übereinstimmung macht den grossen L'nterschied aus ; denn sie

bedeutet, dass der Apostel einen andern verkündigt, Jesus aber, freilich
nur implizit, sich selber. »Aber davon abgesehen, allein unter dem
Gesichtspunkt der Art der »Autoritätsausübung betrachtet, besteht
zwischen Jesus und einem auf dem Missionsfeld tätigen Apostel kein
Unterschied. Und für jeden andern Missionar verhält sich dies bis auf
den heutigen Tag genau gleich. Nun ist ein Bischof zwar für eine
bestehende Kirche bestimmt. Das hindert aber nicht, dass er auch als

Missionar arbeiten kann. Dann gilt auch für ihn, was vorhin ausgeführt

wurde. Somit besteht hinsichtlich der Art der Autoritätsausübung

auf dem Missionsfeld zwischen Apostel und Bischof einerseits

und, von hier nicht in Betracht fallenden Einzelheiten abgesehen,
Jesus andererseits kein Unterschied. Für beide gemeinsam gilt: was
im vorausgehenden »Abschnitt gesagt wurde, braucht nicht wiederholt

zu werden. - Im folgenden sollen also nur noch Probleme zur
Sprache kommen, die ihren Ort in schon konstituierten Kirchen

haben.



— 232 —

2) Auch in einem weiteren Punkt - er wurde ebenfalls schon vor
Augen geführt - besteht gerade hinsichtlich der Autoritätsausübung
kein Unterschied zwischen einem Apostel und einem Bischof: beider
Autorität ist anerkannt und wird von der Gemeinde, die existieren
will, benötigt. Gewiss, das Institutionelle wird immer selbstverständlicher

und stärker, so dass die Autoritätsstellung des Bischofs bald
als gesicherter erscheint als die des Apostels. Vom Bischof wird von
vornherein die Autoritätsausübung erwartet; der Apostel muss
immer wieder um ihre Anerkennung kämpfen. Dennoch : das Gewicht
des Institutionellen beim Bischof wird beim Apostel aufgewogen
durch die Anerkennung seiner Bedeutung als Kirchengründer. Darum

meine ich, dass auch unter diesem Gesichtspunkt höchstens

graduelle und temporäre, aber keine grundsätzlichen Unterschiede
zwischen Apostel und Bischof bestehen und somit eine gemeinsame
Darstellung gerechtfertigt sei.

3) Gross ist allerdings der Unterschied, der darin besteht, dass

der Apostel der Augenzeuge der Auferweckung Jesu Christi und darum

der erste Verkündiger des vollen Evangeliums ist, während der
Bischof das Zeugnis des Apostels weitergibt. Dieser Tatbestand wird
es sein, der den Eindruck der grossen Differenz und Distanz zwischen

Apostel und Bischof erweckt. Der Unterschied ist da, darf aber nicht
nach Belieben auf andere Gesichtspunkte ausgeweitet werden. Darum

empfiehlt es sich, gerade die mit dieser Differenz verbundenen
Autoritätsprobleme in Verbindung miteinander zu behandeln.

4) Was die Ausübung der sekundär abgeleiteten Autorität
betrifft, ist das Quellenmaterial im NT spärlich. Wohl gibt es mehrere
Stellen, aus denen klar hervorgeht, dass nach dem Weggang der
Apostel die Kirchen von andern Männern geleitet werden sollten und
auch geleitet wurden .vgl. z.B. Apg.20,17ff; I.Kor.3,5ff; 12,28f;
Eph.4,11-16; l.Petr.5,1-4; am ausführlichsten in den Pastoralbriefen).

Sie werden mit verschiedenen Ausdrücken bezeichnet, und
es wird auch hinlänglich klar, was ihre Aufgaben sein sollten. Man
kann wohl annehmen, dass unter verschiedenen literarischen
Kaschierungen da oder dort die Träger dieser sekundär abgeleiteten
Autorität, kurz: «die Bischöfe», selber zu Worte kommen (z.B. in
Apg.20,17ff; Eph.4,llff; l.Petr.5, Iff und in den Pastoralbriefen).
Die Pastoralbriefe wird man wohl dahin verstehen dürfen, dass ein
solcher Bischof seine Amtsbrüder ermahnt, ihre Verantwortung für
die Kirchen ernst zu nehmen. Dies würde daraufhinweisen, dass der
Umstand des Benötigt-Seins bei vielen dazu führte, dass sie ihre Ver-



— 233 —

antwortung gerade darum nicht sehr ernst nahmen, weil sie sie als
Last empfanden.

Was hingegen fast ganz fehlt, sind Stellen, aus denen sich mit
einiger Deutlichkeit und Wahrscheinlichkeit feststellen liesse, wie die
Adressaten dieser Autoritätsausübung, die Gemeindeglieder, darauf
reagierten und wie das Verhältnis zwischen den Bischöfen und den
Adressaten ihrer Autorität beschaffen war und funktionierte. Aus
den Pastoralbriefen, die auffälligerweise nicht an die Gemeinden,
sondern an die supponierten apostolischen Delegaten gerichtet sind,
könnte man sogar den Schluss ziehen, es werde überhaupt nicht mehr
damit gerechnet, dass den Gemeindegliedern der Heilige Geist gegeben

sei, dass sie auch die Erkenntnis haben und also mitverantwortlich

sind; sie würden vielmehr nur noch als Tätigkeitsfeld betrachtet.
Ich halte diese Interpretation nicht für zutreffend; ich glaube, das

Anliegen, die Amtsbrüder zu ermahnen, sei dem Verfasser so

vordringlich gewesen, dass die Laien nur noch als «Gegenstand » der
Verantwortung in den Blick kamen. Es ist aber schon unbefriedigend,
dass eine rein klerikale und autoritäre Interpretation immerhin als
theoretisch möglich erscheint.

Da nun einerseits kein genügendes Quellenmaterial für das

Zusammenspiel zwischen Laien und Bischöfen vorliegt, andererseits
aber in Apg. 20,17 ff; l.Kor.3,5ff; 1. Petr. 5,1 ff ganz deutlich
ausgesprochen ist, dass die Bischöfe dem Vorbild des Apostels folgen sollten,

so ist es auch von dieser Seite fast geboten, die Behandlung der
einschlägigen Fragen für Apostel und Bischöfe zusammenzunehmen,
das, was sich hinsichtlich der Apostel ergibt, auch als Modell für die
Bischöfe gelten zu lassen und nur dort, wo es nötig ist, Differenzen zu
erwähnen oder unerwartete Übereinstimmungen zu unterstreichen.

Ich setze nun dort ein, wo der grosse Unterschied zwischen dem

Apostel und dem Bischof besteht, und stelle zusammen, was mir im
Blick auf unser Thema als besonders wichtig erscheint, wobei bald
das Unterscheidende, bald das Gemeinsame zwischen Apostel und
Bischof, bald allein das Modellhafte des Apostels genützt werden
kann.

a) Verstehen wir den Apostel als Augenzeugen der Auferweckung
Jesu, so ist er zweifellos eine für den Bischof10 unerlässliche epistemi-

10 Es sei daran erinnert, dass «Bischof» als Typus zu verstehen ist, vgl.
Anm. 9.



— 234 —

sehe Autorität ; denn der Bischof käme nie dazu, seine
Verkündigungsfunktion auszuüben, wenn er nicht auf das Zeugnis des Apostels
zurückgreifen könnte, Er kann nicht als Verkündiger der
Auferweckung Jesu auftreten, wenn nicht einige vor ihm gewesen sind, die

sagen konnten, dass sie den Auferweckten gesehen haben.
Man muss aber bedenken, was das heisst, die Auferweckung Jesu

als Augenzeuge zu bezeugen. Es genügt nicht, dass einer sagt: «Ich
habe ihn gesehen ». Das müsste man zwar als unumstösslich gelten
lassen wie bei einem, der behauptet, dass er Kopfweh habe. Eine so

geartete epistemische Autorität bliebe aber völlig subjektiv; sie

könnte über den einen Sprecher nicht hinausgehen und keine
intersubjektive Rezeption finden. Wenn man genauer zusieht, bemerkt
man auch, dass es überhaupt nicht möglich wäre, zu wissen, was die

Aussage sagt, wenn sie nur den Satz «Ich habe ihn gesehen»
enthielte. Ein irgendwie, auch noch so vordergründig verstehbarer Sinn

entsteht erst, wenn nähere Angaben über das «ihn » beigefügt werden,
z. B. dass er Jesus hiess, durch Reden und Taten aufgefallen war und
schliesslich gekreuzigt wurde. Durch diese Beifügungen, die bei den

Aposteln, auch bei Paulus, praktisch ja viel weiter gingen, entsteht
aber sofort etwas höchst Bedeutsames : die Angaben über Jesus
geben der Nachricht über seine Auferweckung eine besondere Bedeutung,

und umgekehrt gibt die Botschaft von der Auferweckung dem

Tun und den Geschicken Jesu eine besondere Bedeutung. Aber diese

Bedeutung wäre ihrerseits nicht recht erfassbar gewesen, wenn der

»Apostel die Nachricht von der Auferweckung und von den Geschicken

Jesu mit den Bedeutungen, die sie sich gegenseitig geben, nicht si-

tuiert hätte in die Welt- und Lebenswirklichkeit, in die er sich mit
seinen Partnern gestellt sah, womit er einerseits diese Welt- und
Lebenswirklichkeit in ein neues Licht stellte und neu verstehen lernte
und lehrte und andererseits aber auch neue, weitgreifende
Bedeutungen und Konsequenzen an Person, Geschichte, Tod und
Auferweckung Jesu entdeckte und sichtbar machte. Man könnte mit einer

bekannteren Wendung auch sagen, dass der Apostel das Christusereignis

verkündigte, indem er die Lebenswirklichkeit vom Christusereignis

her interpretierte, und das Christusereignis, indem er es in den

Kontext seiner Welt- und Lebenserfahrung stellte.
Die verschiedenen Apostel haben dies auf verschiedene Weise

getan. Auch wenn die neutestamentlichen Schriften nicht alle oder

sogar nur zum kleinern Teil von Aposteln stammen, so spiegeln sie

dennoch deutlich wider, dass die Apostel sowohl bei der In-Bezie-



— 235 —

hung- Setzung von Auferweckung und Lebensweg Jesu als auch bei der
Verbindung mit der Welt- und Lebenswirklichkeit verschiedene
Beziehungssysteme gefunden und geschaffen haben. So haben wir heute
im NT verschiedene Typen von Christologie und Soteriologie. Nicht
selten haben wir Mühe, die oft unausgesprochenen Voraussetzungen
dieser Beziehungssysteme zu entdecken, welche die verschiedenen
Aussagen schlüssig miteinander verbinden und gegenseitig verständlich

machen. Das ändert aber nichts daran, dass es zurZeit derApostel
gerade diese Beziehungssysteme waren, in denen die Nachrichten von
Jesus und ihre Bedeutung zur Sprache gebracht wurden, die sie zu
verstehbaren, überhaupt erst zu Aussagen machten; denn eine Aussage,

die man nicht verstehen kann, ist für den Hörer gar keine Aussage.

Indem die Nachrichten von Jesus, wie eben gesagt, in diesen

Bezugssystemen zur Sprache gebracht wurden, konnten die Hörer
entdecken, dass sie selber, ihr Leben, ihre Wirklichkeit mit ihren
Problemen bereits in den Aussagen über Jesus vorkamen ; sie konnten
sich selber in den »Aussagen über Jesus wiederfinden, und, umgekehrt
gesagt, konnten sie so die Aussagen über Jesus, als Aussagen über
Wirklichkeit, über ihre eigene Wirklichkeit und über Wirklichkeit
schlechthin verstehen, wobei ihnen erst noch als glaubwürdig
aufging - da sie sich ja als bereits eingeschlossen erfuhren -, dass die

Wirklichkeit in Jesus neu, und zwar zum Heil neu konstituiert worden

war. Indem die Nachricht von Jesus in dieser Weise ergriffen
wurde, wurde sie nicht nur als überprüfbar, sondern als schon
überprüft, «verifiziert » erfahren. So konnten die Nachrichten von Jesus
als die eigene Wirklichkeit betreffende Aussagen verstanden und
intersubjektiv rezipiert werden und sich als gemeinschaftbildend
auswirken.

Dass es sich so verhielt, ist in den neutestamentlichen Schriften
deutlich daran erkennbar, dass die Nachricht von Jesus eine Menge
von Problemen und Diskussionen auslöste, mit denen sich dann, wie
die Briefe zeigen, auch wieder der Apostel beschäftigen müsste und
in denen es ausnahmslos und in weitestem Umfang um die Frage geht,
was die Wirklichkeit sei. Die Apostel haben also nicht nur wie
Kommunikationsapparate Nachrichten übermittelt, deren Bedeutung und
Sinn im Unbestimmten belassen wurde ; sie haben das Christusereignis

zu verstehen gebracht. Und das haben sie im Medium der Frage
nach der Wirklichkeit getan. Dabei war in der schon bestehenden
Kirche ihre Tätigkeit durch das Benötigt-Sein zwar schon etwas
unterstützt, nicht aber durch formale Institutionalität gesichert. Ihre



— 236 —

Autorität blieb insofern für die Kirchen und damit auch für die
Bischöfe authentische Autorität.

Nun wurden von den Aposteln, ihrem Tun, ihrer Autorität, ihrem
Verhältnis zu den Kirchen und zu denen, die nach ihnen die Kirchen
leiten sollten, also zu den Bischöfen, immer so gesprochen, wie wenn
sie noch lebten und wie wenn die künftigen Bischöfe noch die viva vox
der Apostel hörten. Aber die Apostel sind gestorben, ebenso die erste
Generation von Bischöfen und noch viele andere Generationen, und
die Zeugnisse der Apostel sind für uns nur noch in den Schriften des

NT vorhanden. Es stellt sich somit die Frage, inwiefern sich dadurch
etwas geändert habe. In einer Hinsicht gewiss. Wenn wir, wie es bisher

in diesem Aufsatz geschehen ist, annehmen, dass Autorität von
einem lebendigen Menschen ausgeübt werde, so mussten wir sagen:
an die Stelle der Autorität der Apostel ist für den heutigen Bischof
die Normativität des biblischen Zeugnisses getreten.

(Fortsetzung folgt)

Bern Kurt Stalder


	Autorität im Neuen Testament [Fortsetzung]

