Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 4

Artikel: Autoritat im Neuen Testament [Fortsetzung]
Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 224 —

Autoritit im Neuen Testament *
(IT. Teil)

B. Inhalt, Grund und Art der Ausiibung

und Anerkennung von Autoritit

I. Ber der primdaren Autoritiit Jesu

Man kann sich fragen, ob in einer Erérterung, die nicht allein
der Klirung historischer Fragen, sondern auch heutig-praktischen
Zwecken zu dienen hat, der Frage weiter nachgegangen werden soll,
wie es sich mit der Autoritiat Jesu verhielt. Es wird sich jedoch zeigen,
dass das, was unter der Frage nach der Autoritat bei Jesus zu erken-
nen ist, tiberall, wo es um dieses Problem geht, von grosser Bedeutung
1st.

Es hat sich bereits ergeben, dass unter den verschiedenen Aspek-
ten der Autoritatsfrage vor allem zwei Unterscheidungs- und Aspekt-
Paare zu beachten sind: einmal die Seite des Autoritat Ausiibenden
und die des Adressaten der Autoritit (nur beide Seiten zusammen
machen das Phinomen der Autoritidt aus), dann die Unterscheidung
zwischen epistemischer und deontischer Autoritat. Dies soll im fol-
genden beim Vorgehen beachtet werden.

Die in Betracht kommenden Fragen sind schon gestellt worden:
Wie kam Jesus dazu, sich selber als Trager von Autoritdt zu verste-
hen, als solcher 6ffentlich aufzutreten und sich entsprechend zu ver-
halten ? Wie kamen einige seiner Zeitgenossen dazu, ihn als solchen
Autorititstrager zu erkennen und anzuerkennen ! Es wurde auch
schon eine Antwort angedeutet, indem das Stichwort «géttliche Sen-
dung » eingefiihrt wurde. Es wire ferner daran zu erinnern, dass nach
verschiedenen biblischen und kirchlichen Zeugnissen, in Jesus der
Sohn Gottes, der Logos ein Mensch geworden und als Mensch begeg-
net ist. Beide Stichworte beziehen sich sowohl auf die epistemische
als auch auf die deontische Autoritit. Sie bringen jedoch keine Lé-
sung unserer Frage, sondern nur eine verbale Verschiebung; denn
jetzt miissen wir fragen, wie konnte sich der Mensch Jesus von Naza-
reth als Gesandter Gottes und als Sohn Gottes verstehen und verhal-
ten, bzw. wie konnten ihn seine Zeitgenossen als das verstehen und

anerkennen ?



— 225 —

An der Einsicht, dass der Hinweis auf die géttliche Sendung und
die Gottessohnschaft bestenfalls eine wertvolle Verschirfung der
Frage, aber nicht ihre Losung bringt, ist m. E. nicht wenig gelegen.
Einmal geht es um ein christologisches Problem : Die Menschheit Jesu
muss so voll genommen werden, dass von Jesus nichts gesagt wird,
was grundsétzlich nicht auch von jedem andern Menschen gesagt
werden konnte, sonst ist gar nicht von Menschwerdung die Rede. Un-
sere Probleme miissen also auch die Probleme Jesu sein und umge-
kehrt. Dann: Wenn es nicht so ist, gibt es keine Uberpriifbarkeit der
Aussagen Jesu, somit, wie schon oben gesagt, auch keine Unterschei-
dung von Wahr und Falsch, und die Frage nach der Autoritit Jesu
wird hinféllig. Sétze von der Art «Jesus war der Sohn Gottes, also
sind seine Aussagen wahr, man kann sie nicht priifen, man muss sie
einfach glauben, er hat die Autoritdt» haben keinen ermessbaren Sinn
und kommen nicht in Betracht.

Freilich stehen nun so zahlreiche und weitgreifende Probleme
vor uns, dass ich mich begniigen muss, mit einigen Andeutungen auf
die Punkte vorzustossen, die mir als die fiir unsern Zusammenhang
wichtigsten erscheinen. Es diinkt mich, es sei einfacher, mit der Frage
zu beginnen, wie sich die Dinge fiir die Adressaten der Autoritat Jesu
verhielten. Vergegenwirtigen wir uns, dass Jesus im Zusammenhang
mit Johannes dem Taufer und in Weiterfithrung von dessen Bot-
schaft vor die Offentlichkeit trat, aller Wahrscheinlichkeit nach bald
auch Kranke heilte und dann anfing, bestimmte Ménner als Jiinger
zu sich zu rufen. Damit waren diese Manner vor die Frage der Sen-
dung und Autoritat Jesu gestellt. Sie bejahten sie durchihr Verhalten.
Warum sie das taten, wird nicht angegeben. Aus dem Ganzen der
Darstellung der Evangelisten, die in eins zusammengesehen werden
muss, lisst sich doch etwa folgendes sagen: Hatte schon die Predigt
des Taufers die Frage nach der Erfillung der alttestamentlichen
Prophetie aufgeworfen, so geschah dies auch durch die auffilligen
Taten Jesu. Wundertaten sind zwar vieldeutig, wie die Evangelisten
selber wissen (vgl. Mt.7,22; Mk. 13,22 u. Par.). Sie zeigen immerhin
die Gegenwart von Macht und sind darum in der Lage, Fragen aufzu-
werfen, die das Fehlen von Macht nicht zu stellen vermag. So notigen
sie die jiidischen Autorititen, die Vollmachtfrage zu stellen (Mk. 11,
27ff u. Par.). Es ist bedeutsam, wie Jesus diese Frage beantwortet:
nicht mit Ja oder Nein, sondern mit der konkreten Riickfrage nach
ithrem Urteil iiber Sendung und Autoritat des Taufers. D.h. mit an-
dern Worten : die Frage nach der Autoritidt Jesu kannnicht allgemein



— 226 —

beantwortet werden, und/oder die allgemeine Antwort hitte keinen
Wert. Hingegen kann eine Antwort gefunden werden, sofern sich
jemand auf die Sendung und Botschaft des TAufers und damit auch
Jesu einlisst. Der Sachverhalt ist verwirrlich fiir jeden, der fiir seine
Entscheidung nach einem entscheidungsfreien Kriterium verlangt:
man kann nicht verstehen und urteilen, wenn man sich nicht prak-
tisch darauf einldsst. Aber man kann sich ja auch nicht praktisch
darauf einlassen, ohne gleichzeitig zu urteilen. Eines impliziert das
andere und setzt es voraus. Ebenso verhilt es sich mit dem Zusam-
menhang mit dem AT: Das AT lisst die Taten und Reden Jesu in
einem besondern Erwartungs- und Verstehenshorizont erscheinen,
und die Taten und Reden Jesu bringen ein neu konkretisierendes Ver-
standnis des AT. D.h. Entscheidung und Glaube bleiben Entschei-
dung und Glaube ; aber indem sie erfolgen, findet Erkenntnis und Pri-
fung statt. Ein konkretes Sich-auf-etwas-Einlassen miisste hinterher
verworfen werden, wenn es einer Prifung nicht standhielte. Indem
die Ménner, die Jesus zu Jiingern ruft, diesem Ruf folgen, tun sie das,
was Jesus anlisslich der Vollmachtsfrage implizit verlangte. Sie be-
jahen also zuerst die deontische Autoritit Jesu. Darin ist aber auch
schon ein Ja zu seiner epistemischen Autoritét enthalten. Sie wird
immer deutlicher, indem sie Jesus nachfolgen, und durch ihn unter-
einander gegenseitig verpflichtet und verbunden werden. Mehr und
mehr sehen sie, dass Jesus den Willen Gottes versteht und ganz kon-
kret tut und bezeugt, dass er also Gott selbst und seine Entschei-
dungen und damit die Menschen, das Leben, die Welt, die Wirklich-
keit versteht, liebt und verstehen liasst in der Liebe, die aus der
Weisheit kommt und in der Weisheit, die aus der Liebe hervorgeht.
Und darin erkennen sie die géttliche Sendung in Jesus, die Gegen-
wart, Gottes selbst in ihm.
Folgendes scheint mir in dem allem fiir unsere Frage das Ent-
scheidende zu sein:
a) Indem erfahren wird, dass Jesus die Wirklichkeit? versteht und
zu verstehen zu geben vermag, wird er als Autoritit erkannt. Die

8 Auf die Frage, was Wirklichkeit sei, werden verschiedene Antworten
gegeben. Man kann auch der Meinung sein, es lasse sich auf diese Frage iiber-
haupt keine Antwort finden. Wenn hier und im folgenden von Wirklichkeit die
Rede ist, ist nie die Meinung, es sei ohne weiteres klar, was das ist, und man
konne diese Frage als neutrales Urteilskriteriumm verwenden. Das Wort ist
immer vor dem Hintergrund der Tatsache gebraucht, dass in dieser Frage alle
Fragen des Lebens vereinigt sind. Wenn es oben heisst, dass Jesus die Wirk-
lichkeit verstehe und zu verstehen gebe, ist aber nicht gemeint, dass er nur die



— 227 —

Frage nach der Wirklichkeit und die Erkenntnis der Wirklichkeit ist
das Medium, in dem Autoritit als Autoritdt aufscheint und auch dann
als solche erkannt und anerkannt werden kann, wenn keine Art von
Zwang und auch keine Art von institutioneller Autoritit stiitzend zu
Hilfe kommt. Diese Art von Autoritét oder dieses Element an andern
Erscheinungen von Autoritit bezeichne ich als «authentisch»®.

b) Die im Medium der Wirklichkeitserkenntnis sich zeigende Au-
toritéat ist sowohl deontisch als epistemisch. Sie legt sich niemandem
auf wie etwas Fremdes, das einfach hingenommen werden muss. Sie
wird vielmehr in einem gegenseitigen Sich-Verstehen entdeckt, in
das neben Jesus als dem Autoritatstriger sogleich eine Mehrzahl von
Adressaten als Repréasentanten der Menschheit miteinbezogen ist.
Diese Art von Autoritéit ist also nicht nur subjektiv wie die Autoritét
dessen, der mit der Predigt nichts anfangen kann, dessen Autoritit
zwar unbestreitbar ist, fiir sich allein aber zu nichts fithrt. Sie wirkt
vielmehr intersubjektiv und gemeinschaftsbildend. Durch sie lernt
man nicht allein Jesus, sondern auch den Nichsten verstehen und
annehmen. Durch sie entsteht ein Angeld auf die Erfiilllung der Ver-
heissung fiir eine Vereinigung der Menschheit mit Gott.

¢) In den eben vorgelegten Sétzen, in denen von ¢sehen», «erfah-
ren», «sich einlassen», «erkennen» die Rede ist, handelt es sich immer
um ein Tun, in dem ein intuitiver Sprung im Spiel ist, der sich wohl
rechtfertigen, aber nicht mit zwingenden Argumenten aufnétigen
lisst. Der Sache nach ist also im Sinn von 1. Kor. 2,9ff vom Heiligen
Geist die Rede, d. h. die Ausiibung und die Anerkennung der Autori-
tit Jesu geschieht im Heiligen Geist.

eben angedeutete Problematik bewusstmache. Das ist zwar auch der Fall. Fiir
die Jiinger geschah aber zugleich oder zuerst etwas anderes. Aus den Worten
und Taten Jesu ging ihnen auf: So ist Gott! So ist sein Wille! Das ist, was ver-
heissen war und was wir suchen! So ist unser Heil und unsere Zukunft! usw.
Und dies alles so, dass sie in dem, was an der Frage nach der Wirklichkeit offen-
bleibt, auch die Offenheit der Zukunft sehen, glauben, annehmen konnten.
Kurz: Jesus gab ihnen die Wirklichkeit als von Gott konstituierte Wirklich-
keit zu erkennen.

6 Das Wort «authentischy» wird im alltiéglichen Sprachgebrauch mit ver-
schiedenen Bedeutungen verbunden, am héufigsten wohl mit der Bedeutung
«echty im Gegensatz zu «unecht». Hier und im folgenden ist das Wort nicht im
Sinne dieses Gegensatzes gemeint ; es soll ausschliesslich die Autoritit oder das
an einer Autorititsausiibung bezeichnen, das nicht durch Institution oder
Zwang vorgegeben ist, sondern allein durch persénliches Wagnis zustande
kommt, wie immer dieses Wagnis begriindet sei. Durch diese Verwendung des
Wortes «authentischy soll also nicht etwa das Institutionelle als unocht oder
sonst irgendwie abgewertet werden.



— 228 —

d) Von hier aus lasst sich auch verstehen, wie die oben postulierte
Uberpriifbarkeit gemeint sein muss und aufgewiesen werden kann.
Um eine Priifung anhand allgemein anerkannter Kriterien kann es
sich nicht handeln. Die Prifung ist selber wieder ein offener Erkennt-
nisprozess, bei dem unser bisheriges Verstindnis von Wirklichkeit
von den konkreten Taten, Aussagen und Weisungen Jesu her hinter-
fragt und korrigiert wird, zugleich aber auch an den Tag kommt, ob
wir Wirklichkeit tatséchlich so verstehen und so darin leben kénnen,
wie es nach der Begegnung mit Jesus der Fall sein muss, wenn er denn
als Autoritat soll anerkannt werden konnen.

Nun ist zu iiberlegen, wie sich dieselbe Frage auf seiten Jesu dar-
stellt, die Frage also, wie Jesus als Autoritit vor die Offentlichkeit
treten, sich als Autoritdt verhalten und sich folglich als Autoritit
verstehen konnte. Wir wissen nicht viel von der Biographie Jesu. Aber
das, was wir mit hinlinglicher Wahrscheinlichkeit annehmen diirfen,
scheint mir immerhin zu einer geniigend begriindeten Vermutung
und Rekonstruktion auszureichen. Aus der Zeit vor seiner Begeg-
nung mit dem Téaufer stehen keine fiir uns in Betracht kommende
belegbare Nachrichten zur Verfugung. Gleichwohl wird nicht zu be-
streiten sein, dass Jesus schon vorher gelebt, gefiihlt und gedacht,
Gottesdienste besucht, gehort, gelesen, gebetet, mit andern und mit
sich selbst und auch mit Gott Erfahrungen gemacht hat. Von diesen
Erfahrungen her kommt er zum Téaufer und schliesst sich anschei-
nend fiir kurze Zeit seiner Bewegung an. Er spricht in der Offentlich-
keit und gerat bald in Konflikte. Sie haben alle den gleichen Grund-
zug: es ist doch nicht so, wie ihr (sc. seine Gespriachspartner) zu mei-
nen scheint, sondern so und so; Gott, sein Wille ist nicht so, wie man
nach eurem Verhalten denken koénnte, sondern so und so. In Ge-
sprichen, die in der Thematik und im Kreis der Partner ganz konkret
bezogen sind, in konkreten Weisungen, in einzelnen Taten (Heilun-
gen) bringt er zum Ausdruck, wie es ist mit Gott, den Menschen, dem
Leben, der Wirklichkeit. Die Reaktionen auf sein Tun lassen ihn nicht
nur Ablehnung, sondern auch Freude und Dankbarkeit erfahren. Er
bekommt zu merken, dass viele sich und ihre Situation von ihm ver-
standen fiihlen. Es entsteht ein gegenseitiges Sich-verstanden-Fiih-
len, eine Intersubjektivitit der Erkenntnis: er ist im Medium der
Wirklichkeitserkenntnis zur Autoritit geworden. Wie die Wirklich-
keit selbst ist auch ihre Erkenntnis von Gott gegeben. So muss er in
seiner Einsicht, in seinem Reden und Tun und in dem, was dadurch
in Gang kommt, eine gottliche Sendung erkennen und bejahen. Und



— 229 —

er muss auch — implizite oder ausdriicklich — glauben, was spéter in
Joh.1,4f, 9-13 gesagt werden wird und was man schon immer ge-
wusst hat, aber freilich meist auf ganz andere Weise zur Sprache
kommen liess, dass in ihm der Logos gegenwiirtig sei, aber nicht nur
wie in jedem andern Menschen, sondern in besonderer? unverstellter
Weise.

Besonders bemerkenswert ist dabei: Obwohl Jesus erfahrt, dass
er in einer solchen Sache und in einer solchen Weise Autoritiat hat,
dass er Atheist sein miisste, um seine gottliche Sendung nicht zu er-
kennen, argumentiert er dennoch nie mit der formalen Berufung auf
seine Autoritat. s gibt wohl, wic schon gesagt, Séitze in der Art von
«Ich bin nicht gekommen, dies oder jenes zu tun», aber keine in der
Art von «lch bin von Gott; ihr habt nur zu schweigen, zu héren und
anzunehmen »8. Statt dessen diskutiert Jesus. Vor allem in den
Gleichnissen sucht er auf geistreiche Weise die Partner in ein Einver-
nehmen mit ihm zu bringen, immer im Medium der Frage nach der

Wirklichkeit.

7 Es ist mir noch nie gelungen, in der halb psychologisierenden Art, wie
sie fiir die oben gewihlte Argumentationsweise erforderlich wére, in klarer
und iiberzeugender Weise einen Unterschied herauszuarbeiten zwischen dem
Sein des Logos in der Welt und so auch im Menschen, wie es Joh.1,4f, 9-11
ausgesprochen ist, und der Art, wie der Logos nach Joh. 1,14 in Jesus erschien.
Ich vermag einen solchen Unterschied erst anzudeuten, indem ich in folgender
Art von der Erweckung «zuriickbuchstabiere»: Die Begegnung mit dem Auf-
erweckten zeigt, dass der Tod Jesu ein besonderer Tod war, und beides zusam-
men, Auferweckung und Tod, zeigen, dass die Verbindung Logos—Mensch bei
Jesus nicht nur von der Art war, wie sie bei uns ist. Aber dieses Darstellungs-
verfahren ist unbefriedigend. Oben suchte ich den Unterschied durch eine
Steigerung von 1,4f, 9-13 zum Ausdruck zu bringen. Diesen Unterschied gibt
es auch, weil in uns die Gegenwart des Logos durch die Finsternis verdeckt ist.
Aber das geniigt nicht, um 1, 14 gerecht zu werden. — Ob 1,9-11 auf den Fleisch-
gewordenen zu beziehen ist, wie man meist annimmt, oder auf den Logos im
Sinn von 1,1-4, spielt hier keine Rolle.

Wichtiger scheint mir folgendes: Dass vielen Menschen der Gedanke der
Menschwerdung des Logos als nicht nachvollziehbar erscheint, diirfte damit
zusammenhingen, dass man sich nie darum bemiiht, anzugeben, was man mit
dem Wort, «Gott» meint und wo man dem mit diesem Wort Gemeinten im All-
tag begegnet. Dann wird ein unbekanntes X mit allen denkbaren Negationen
so transzendentalisiert, dass von vornherein ausgemacht ist, dass der Gedanke
einer Menschwerdung nicht nachvollziehbar ist.

8 Wenn einige Stellen des Johannesevangeliums, wie z.B. 3,311f; 5, 19ff;
12,4650, etwas anders tonen, so liegt das daran, dass das vierte Evangelium
nicht die historischen Worte Jesu berichten will, sondern Jesus das sagen
lasst, was er den Gliaubigen bedeutet, was sie nachher von ihm glauben.



— 230 —

Somit zeigen sich auf seiten Jesu dieselben Faktoren:

a) Sowohl die Ausiibung als auch die Entdeckung und Aner-
kennung der Autoritdt Jesu erfolgt nicht nur von seiten seiner
Adressaten, sondern auch von seiten Jesu selbst im Medium der Er-
kenntnis der Wirklichkeit. Sie ist authentische Autoritit, die ohne
Unterstiitzung institutioneller Autoritat oder irgendeines Zwanges
besteht.

b) Jesus argumentiert nie unter formaler Berufung auf seine
Autoritat. Seine Autoritit wird im gegenseitigen Verstehen und
Verstandenwerden entdeckt; sie ist intersubjektiv und gemein-
schaftsbildend. Sie vereinigt freilich nicht die ganze Menschheit, son-
dern nur eine kleine Minderheit. Warum das so ist oder gar — von Gott
her gesehen — so sein muss, vermag ich nicht zu sagen. Es lasst sich
nur angeben, was in diesem Tatbestand zum Ausdruck kommt, z. B.:
die Freiheit und Freiwilligkeit der Ausiibung und der Anerkennung
authentischer Autoritit; dass die Frage nach der Wirklichkeit eine
Frage des Glaubens und darum viel stirker als es bei den Natur-
wissenschaften der Fall ist, eine Frage der Entscheidung und darum
grundsétzlich nie fertig ist, sondern immer offenbleibt. Immerhin ist
die Minderheit, welche durch die gemeinschaftsbildende Effizienz der
authentischen Autoritat Jesu zustande kommt, und ihre ununter-
brochene Kontinuitdt in der Geschichte so stark und in kritischen
Zeiten so spontan, dass ihr der Charakter der Intersubjektivitat nicht
abgesprochen werden kann.

Zu den Punkten c¢) und d) wire mutatis mutandis nur zu sagen,
was oben (S.226f.) schon ausgefiithrt wurde. Es soll nicht wiederholt
werden.

11./111. Primir und sekunddr abgeleitete Autoritiit

Apostel und Bischife

Wie die Abschnittiiberschrift zeigt, soll die Autoritéitsausiibung
von seiten der Apostel und die von seiten der Bischofe® sowie die ent-
sprechenden Sachverhalte bei den betreffenden beiden Adressaten-
gruppen in eine Darstellung zusammengefasst werden. Das mag er-
staunen ; denn wir sind gewohnt anzunehmen, dass zwischen Aposteln
und Bischofen ein grosser Unterschied bestehe, nicht zuletzt unter

9 Hier und im folgenden ist das Wort «Bischof» immer als Typus gemeint,
als zusammenfassende Bezeichnung fiir alle die, die nach den Aposteln die

Kirchen leiten, also auch Presbyter, Lehrer, unter gewissen Gesichtspunkten
auch Diakone.



— 231 —

dem Gesichtspunkt der Autoritat. Ich muss darum mein Vorgehen
rechtfertigen. Es hat folgende Grunde:

1) Wie oben bereits gezeigt wurde, hat ein Apostel zwei Wirkungs-
felder: das Missionsfeld und die konstituierte Kirche. Hinsichtlich
Autoritdt herrschen hier und dort véllig verschiedene Verhéltnisse.
Wihrend in der konstituierten Kirche die Autoritit des Apostels
anerkannt und bereits benotigt ist, ist auf dem Missionsfeld grund-
sitzlich keine Spur von Anerkennung und Benétigung vorhanden,
die Stellung des Apostels ist sozusagen «frei schwebend », so dass er
sich entweder, wie Jesus, allein mit authentischer Autoritit oder
dann iiberhaupt nicht behaupten kann. Gewiss besteht trotzdem ein
grosser Unterschied zwischen Jesus und dem Apostel : fiir den Apostel
ist Jesus der Inhalt seiner Botschaft, der Apostel verkiindigt ja Jesus
Christus, wahrend bei Jesus das Reich Gottes, der Wille Gottes und
derartige Themen den Inhalt seiner Botschaft ausmachen; in seinem
Verhalten aber ist immer auch eine Aussage liber ihn selber impli-
ziert. Der Apostel spricht zwar auch iiber sich selbst, und zwar nicht
nur implizit, sondern ausdriicklich. Man muss sogar sagen, dass Per-
son, Auftrag, Geschick des Apostels zum Inhalt seiner Botschaft ge-
horen, jedoch nur so, dass man erkennen kann, wie sich am Apostel
die Realitat dessen kundtut, was er von Jesus verkiindigt. Pointiert
konnte man formulieren: die Verkiindigung Jesu und des Apostels
haben dasselbe Thema, ndmlich Jesus Christus. Und gerade diese
Ubereinstimmung macht den grossen Unterschied aus; denn sie be-
deutet, dass der Apostel einen andern verkiindigt, Jesus aber, freilich
nur implizit, sich selber. Aber davon abgesehen, allein unter dem Ge-
sichtspunkt der Art der Autoritdtsausiibung betrachtet, besteht
zwischen Jesus und einem auf dem Missionsfeld téatigen Apostel kein
Unterschied. Und fiir jeden andern Missionar verhélt sich dies bis auf
den heutigen Tag genau gleich. Nun ist ein Bischof zwar fiir eine be-
stehende Kirche bestimmt. Das hindert aber nicht, dass er auch als
Missionar arbeiten kann. Dann gilt auch fiir ihn, was vorhin ausge-
fithrt wurde. Somit besteht hinsichtlich der Art der Autoritatsaus-
ibung auf dem Missionsfeld zwischen Apostel und Bischof einerseits
und, von hier nicht in Betracht fallenden Einzelheiten abgesehen,
Jesus andererseits kein Unterschied. Fiir beide gemeinsam gilt: was
im vorausgehenden Abschnitt gesagt wurde, braucht nicht wieder-
holt zu werden. — Im folgenden sollen also nur noch Probleme zur
Sprache kommen, die ihren Ort in schon konstituierten Kirchen ha-
ben.



— 232 —

2) Auch in einem weiteren Punkt — er wurde ebenfalls schon vor
Augen gefiihrt — besteht gerade hinsichtlich der Autoritiatsausiibung
kein Unterschied zwischen einem Apostel und einem Bischof: beider
Autoritit ist anerkannt und wird von der Gemeinde, die existieren
will, benotigt. Gewiss, das Institutionelle wird immer selbstverstand-
licher und stérker, so dass die Autoritétsstellung des Bischofs bald
als gesicherter erscheint als die des Apostels. Vom Bischof wird von
vornherein die Autorititsausiibung erwartet; der Apostel muss im-
mer wieder um ihre Anerkennung kdmpfen. Dennoch: das Gewicht
des Institutionellen beim Bischof wird beim Apostel aufgewogen
durch die Anerkennung seiner Bedeutung als Kirchengriinder. Dar-
um meine ich, dass auch unter diesem Gesichtspunkt hochstens
graduelle und temporire, aber keine grundsitzlichen Unterschiede
zwischen Apostel und Bischof bestehen und somit eine gemeinsame
Darstellung gerechtfertigt sei.

3) Gross ist allerdings der Unterschied, der darin besteht, dass
der Apostel der Augenzeuge der Auferweckung Jesu Christi und dar-
um der erste Verkiindiger des vollen Evangeliums ist, wihrend der
Bischof das Zeugnis des Apostels weitergibt. Dieser Tatbestand wird
es sein, der den Eindruck der grossen Differenz und Distanz zwischen
Apostel und Bischof erweckt. Der Unterschied ist da, darf aber nicht
nach Belieben auf andere Gesichtspunkte ausgeweitet werden. Dar-
um empfiehlt es sich, gerade die mit dieser Differenz verbundenen
Autorititsprobleme in Verbindung miteinander zu behandeln.

4) Was die Ausiibung der sekundir abgeleiteten Autoritdt be-
trifft, ist das Quellenmaterial im N'T spérlich. Wohl gibt es mehrere
Stellen, aus denen klar hervorgeht, dass nach dem Weggang der
Apostel die Kirchen von andern Mannern geleitet werden sollten und
auch geleitet wurden (vgl. z.B. Apg.20,17ff; 1.Kor.3,51f; 12,28f;
Eph.4,11-16; 1.Petr.5,1-4; am ausfiihrlichsten in den Pastoral-
briefen). Sie werden mit verschiedenen Ausdriicken bezeichnet, und
es wird auch hinldnglich klar, was ihre Aufgaben sein sollten. Man
kann wohl annehmen, dass unter verschiedenen literarischen Ka-
schierungen da oder dort die Tréger dieser sekundir abgeleiteten
Autoritiat, kurz: «die Bischofe », selber zu Worte kommen (z.B. in
Apg.20,17ff; Eph.4,111f; 1. Petr. 5, 1{f und in den Pastoralbriefen).
Die Pastoralbriefe wird man wohl dahin verstehen diirfen, dass ein
solcher Bischof seine Amtsbriider ermahnt, ihre Verantwortung fiir
die Kirchen ernst zu nehmen. Dies wiirde darauf hinweisen, dass der
Umstand des Benotigt-Seins bei vielen dazu fiihrte, dass sie ihre Ver-



— 233 —

antwortung gerade darum nicht sehr ernst nahmen, weil sie sie als
Last empfanden.

Was hingegen fast ganz fehlt, sind Stellen, aus denen sich mit
einiger Deutlichkeit und Wahrscheinlichkeit feststellen liesse, wie die
Adressaten dieser Autorititsausiibung, die Gemeindeglieder, darauf
reagierten und wie das Verhéltnis zwischen den Bischéfen und den
Adressaten ihrer Autoritidt beschaffen war und funktionierte. Aus
den Pastoralbriefen, die auffalligerweise nicht an die Gemeinden,
sondern an die supponierten apostolischen Delegaten gerichtet sind,
kénnte man sogar den Schluss ziehen, es werde tiberhaupt nicht mehr
damit gerechnet, dass den Gemeindegliedern der Heilige Geist gege-
ben sei, dass sie auch die Erkenntnis haben und also mitverantwort-
lich sind ; sie wiirden vielmehr nur noch als Tatigkeitsfeld betrachtet.
Ich halte diese Interpretation nicht fiir zutreffend; ich glaube, das
Anliegen, die Amtsbriider zu ermahnen, sei dem Verfasser so vor-
dringlich gewesen, dass die Laien nur noch als «Gegenstand » der Ver-
antwortung in den Blick kamen. Es ist aber schon unbefriedigend,
dass eine rein klerikale und autoritidre Interpretation immerhin als
theoretisch moglich erscheint.

Da nun einerseits kein geniigendes Quellenmaterial fiir das Zu-
sammenspiel zwischen Laien und Bischéfen vorliegt, andererseits
aber in Apg.20,171f; 1. Kor. 3,51f; 1. Petr. 5, 1{f ganz deutlich ausge-
sprochen ist, dass die Bischofe dem Vorbild des Apostels folgen soll-
ten, so ist es auch von dieser Seite fast geboten, die Behandlung der
einschlagigen Fragen fiir Apostel und Bischofe zusammenzunehmen,
das, was sich hinsichtlich der Apostel ergibt, auch als Modell fiir die
Bischofe gelten zu lassen und nur dort, wo es notig ist, Differenzen zu
erwithnen oder unerwartete Ubereinstimmungen zu unterstreichen.

Ich setze nun dort ein, wo der grosse Unterschied zwischen dem
Apostel und dem Bischof besteht, und stelle zusammen, was mir im
Blick auf unser Thema als besonders wichtig erscheint, wobei bald
das Unterscheidende, bald das Gemeinsame zwischen Apostel und
Bischof, bald allein das Modellhafte des Apostels geniitzt werden
kann.

a) Verstehen wir den Apostel als Augenzeugen der Auferweckung
Jesu, so ist er zweifellos eine fiir den Bischof!? unerléssliche epistemi-

10 Es sei daran erinnert, dass «Bischof» als Typus zu verstehen ist, vgl.
Anm. 9.



— 234 —

sche Autoritiat; denn der Bischof kdme nie dazu, seine Verkiindi-
gungsfunktion auszuiiben, wenn er nicht auf das Zeugnis des Apostels
zuriickgreifen konnte, Er kann nicht als Verkiindiger der Aufer-
weckung Jesu auftreten, wenn nicht einige vor ihm gewesen sind, die
sagen konnten, dass sie den Auferweckten gesehen haben.

Man muss aber bedenken, was das heisst, die Auferweckung Jesu
als Augenzeuge zu bezeugen. Es geniigt nicht, dass einer sagt: «Ich
habe ihn gesehen ». Das miisste man zwar als unumstosslich gelten
lassen wie bei einem, der behauptet, dass er Kopfweh habe. Eine so
geartete epistemische Autoritdt bliebe aber véllig subjektiv; sie
konnte iiber den einen Sprecher nicht hinausgehen und keine inter-
subjektive Rezeption finden. Wenn man genauer zusieht, bemerks
man auch, dass es iiberhaupt nicht moglich wére, zu wissen, was die
Aussage sagt, wenn sie nur den Satz «Ich habe ihn gesehen» ent-
hielte. Ein irgendwie, auch noch so vordergriindig verstehbarer Sinn
entsteht erst, wenn nihere Angaben iiber das «ihn » beigefiigt werden,
z.B. dass er Jesus hiess, durch Reden und Taten aufgefallen war und
schliesslich gekreuzigt wurde. Durch diese Beifiigungen, die bei den
Aposteln, auch bei Paulus, praktisch ja viel weiter gingen, entsteht
aber sofort etwas hochst Bedeutsames: die Angaben iiber Jesus ge-
ben der Nachricht liber seine Auferweckung eine besondere Bedeu-
tung, und umgekehrt gibt die Botschaft von der Auferweckung dem
Tun und den Geschicken Jesu eine besondere Bedeutung. Aber diese
Bedeutung wire ihrerseits nicht recht erfassbar gewesen, wenn der
Apostel die Nachricht von der Auferweckung und von den Geschicken
Jesu mit den Bedeutungen, die sie sich gegenseitig geben, nicht si-
tuiert hitte in die Welt- und Lebenswirklichkeit, in die er sich mit
seinen Partnern gestellt sah, womit er einerseits diese Welt- und Le-
benswirklichkeit in ein neues Licht stellte und neu verstehen lernte
und lehrte und andererseits aber auch neue, weitgreifende Bedeu-
tungen und Konsequenzen an Person, Geschichte, Tod und Aufer-
weckung Jesu entdeckte und sichtbar machte. Man konnte mit einer
bekannteren Wendung auch sagen, dass der Apostel das Christuser-
eignis verkiindigte, indem er die Lebenswirklichkeit vom Christus-
ereignis her interpretierte, und das Christusereignis, indem eresin den
Kontext seiner Welt- und Lebenserfahrung stellte.

Die verschiedenen Apostel haben dies auf verschiedene Weise
getan. Auch wenn die neutestamentlichen Schriften nicht alle oder
sogar nur zum kleinern Teil von Aposteln stammen, so spiegeln sie
dennoch deutlich wider, dass die Apostel sowohl bei der In-Bezie-



— 235 —

hung-Setzung von Auferweckung und Lebensweg Jesu als auch bei der
Verbindung mit der Welt- und Lebenswirklichkeit verschiedene Be-
ziehungssysteme gefunden und geschaffen haben. So haben wir heute
im NT verschiedene Typen von Christologie und Soteriologie. Nicht
selten haben wir Miihe, die oft unausgesprochenen Voraussetzungen
dieser Beziehungssysteme zu entdecken, welche die verschiedenen
Aussagen schliissig miteinander verbinden und gegenseitig verstand-
lich machen. Das dndert aber nichts daran, dass es zur Zeit der Apostel
gerade diese Beziehungssysteme waren, in denen die Nachrichten von
Jesus und ihre Bedeutung zur Sprache gebracht wurden, die sie zu
verstehbaren, iiberhaupt erst zu Aussagen machten; denn eine Aus-
sage, die man nicht verstehen kann, ist fiir den Horer gar keine Aus-
sage. Indem die Nachrichten von Jesus, wie eben gesagt, in diesen
Bezugssystemen zur Sprache gebracht wurden, konnten die Hérer
entdecken, dass sie selber, ihr Leben, ihre Wirklichkeit mit ihren
Problemen bereits in den Aussagen iiber Jesus vorkamen ; sie konnten
sich selber in den Aussagen iiber Jesus wiederfinden, und, umgekchrt
gesagt, konnten sie so die Aussagen iiber Jesus, als Aussagen iiber
Wirklichkeit, iiber ihre eigene Wirklichkeit und iiber Wirklichkeit
schlechthin verstehen, wobei ihnen erst noch als glaubwiirdig auf-
ging — da sie sich ja als bereits eingeschlossen erfuhren —, dass die
Wirklichkeit in Jesus neu, und zwar zum Heil neu konstituiert wor-
den war. Indem die Nachricht von Jesus in dieser Weise ergriffen
wurde, wurde sie nicht nur als iiberpriifbar, sondern als schon {iber-
priift, «verifiziert » erfahren. So konnten die Nachrichten von Jesus
als die eigene Wirklichkeit betreffende Aussagen verstanden und
intersubjektiv rezipiert werden und sich als gemeinschaftbildend aus-
wirken.

Dass es sich so verhielt, ist in den neutestamentlichen Schriften
deutlich daran erkennbar, dass die Nachricht von Jesus eine Menge
von Problemen und Diskussionen ausléste, mit denen sich dann, wie
die Briefe zeigen, auch wieder der Apostel beschiftigen musste und
in denen es ausnahmslos und in weitestem Umfang um die Frage geht,
was die Wirklichkeit sei. Die Apostel haben also nicht nur wie Kom-
munikationsapparate Nachrichten iibermittelt, deren Bedeutung und
Sinn im Unbestimmten belassen wurde ; sie haben das Christusereig-
nis zu verstehen gebracht. Und das haben sie im Medium der Frage
nach der Wirklichkeit getan. Dabei war in der schon bestehenden
Kirche ihre Tatigkeit durch das Benotigt-Sein zwar schon etwas un-
terstiitzt, nicht aber durch formale Institutionalitéat gesichert. Ihre



— 236 —

Autoritat blieb insofern fiir die Kirchen und damit auch fiir die Bi-
schofe authentische Autoritéit.

Nun wurden von den Aposteln, ihrem Tun, ihrer Autoritit, ihrem
Verhiltnis zu den Kirchen und zu denen, die nach ihnen die Kirchen
leiten sollten, also zu den Bischéfen, immer so gesprochen, wie wenn
sie noch lebten und wie wenn die kiinftigen Bischofe noch die viva vox
der Apostel horten. Aber die Apostel sind gestorben, ebenso die erste
Generation von Bischiéfen und noch viele andere Generationen, und
die Zeugnisse der Apostel sind fiir uns nur noch in den Schriften des
NT vorhanden. Es stellt sich somit die Frage, inwiefern sich dadurch
etwas gedandert habe. In einer Hinsicht gewiss. Wenn wir, wie es bis-
her in diesem Aufsatz geschehen ist, annehmen, dass Autoritét von
einem lebendigen Menschen ausgeiibt werde, so miissten wir sagen:
an die Stelle der Autoritit der Apostel ist fiir den heutigen Bischof
die Normativitiat des biblischen Zeugnisses getreten.

( Fortsetzung folgt)

Bern Kurt Stalder



	Autorität im Neuen Testament [Fortsetzung]

