Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die flnfte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen in
Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975 [Fortsetzung]

Autor: Frei, Hans A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 176 —

Die Fiinfte Vollversammlung
des Okumenischen Rates der Kirchen in Nairobi

23. November bis 10. Dezember 1975

(Fortsetzung *)

Die Arbeit der sechs Sektionen

Wie auf den vorausgegangenen vier Vollversammlungen wurde
auch in Nairobi das Hauptthema, das diesmal «Jesus Christus befreit
und eint» lautete, erganzt und zugleich auch sinngemaéss entfaltet in
den problembezogenen Themata der sechs Sektionen. Jeder dieser
Problemkreise wurde in einer Plenarsitzung durch ein Grundsatzre-
ferat eingefiihrt, wobei in einzelnen — leider nicht konsequent in
allen — Fallen der nachfolgenden Diskussion durch ebenso pointierte
kurze Korreferate wirksam vorgearbeitet wurde. Dass es in der dann
jeweils zur Verfiigung stehenden Zeit im Plenum nie zu mehr als eini-
gen wenigen (nur teilweise!) spontanen Reaktionen reichte, wurde
wohl in erster Linie von denjenigen Delegierten bedauert, die ihr
schon vor Anhoren des Einfithrungsvortrags priapariertes Votum aus
Zeitmangel nicht vorlesen konnten! Das umfassende Gespréch tiber
die wichtigen Sachfragen blieb den zu gleicher Zeit getrennt tagenden
Sektionen vorbehalten, die sich alle fiir den grisseren Teil der ihnen
zur Verfiigung stehenden Zeit wiederum in zahlreiche «sub-sections»
gliederten, was ein Maximum an Beteiligung von seiten der Delegier-
ten gewihrleistete. Aber auch diese klug berechnete Arbeitsteilung
vermochte nicht zu verhindern, dass man am Schluss durchwegs iiber
Zeitmangel sich beklagte und — wie dies schon bei fritheren Vollver-
sammlungen der Fall war — es im Riickblick auch auf Nairobi nicht
an Stimmen fehlt, die im Hinblick auf die verabschiedeten Sektions-
berichte von «Dberflichlichkeit» und «Unverantwortlichkeit» spre-
chen. Kann solcher Kritik die Berechtigung auch nicht vollig abge-
sprochen werden, so muss doch gerechterweise beigefiigt werden,
dass die Teilnehmer fiir Nairobi noch besser dokumentiert und vorbe-
reitet an ihre Arbeit gehen konnten, als dies bei fritheren Tagungen

* Vel. IKZ 1976, Heft 1, S.34-63.



— 177 —

der Fall war — vorausgesetzt allerdings, dass sie diese Moglichkeit tat-
sachlich auch optimal nutzten! Denn ausser dem summarisch-popu-
lar auf die Tagung hinfithrenden Vorbereitungsheft «Jakarta 75»12
und dem offiziellen Rechenschaftsbericht «Von Uppsala nach Nai-
robi»3 erhielt jeder Teilnehmer speziell als Praparation der Sektions-
arbeit sechs entsprechende Dossiers, iiber deren Inhalt und Verwen-
dungszweck das mit der Tagungsorganisation beauftragte Stabsmit-
glied des ORK, Rev. David Gill, u.a. schrieb: «...ein Dossier mit Hin-
tergrundmaterial, das den Teilnehmern an der Vollversammlung und
anderen Interessenten bei ihrer Vorbereitung helfen soll. Diese Dos-
siers enthalten eine Fiille von unterschiedlichen Beitrigen, die
zwangslaufig etwas willkiirlich ausgewahlt werden mussten: Sie fin-
den persoénliche Stellungnahmen ; lesen in Ausziigen aus Konferenz-
berichten, wie sich die verschiedenen Standpunkte entgegengekom-
men sind ; und kénnen anhand konkreter Situationsberichte die Ak-
tualitit und Universalitiat der angesprochenen Probleme feststellen.
Diese Beitrage riicken insgesamt all die Fragen in ein scharfes Licht,
die im Laufe der Sektionsarbeit der Vollversammlung auftauchen
konnten. — Diese Dossiers sollen nur auslésende Funktion haben!4.»
Uberdies enthielt das Arbeitsbuch!® sogenannte «Kommentierte Ta.-
gesordnungen fiir die Sektionen», die immerhin auf je 10-14 Seiten
grundlegende Gedanken und Denkanstosse zu den sechs Sektions-
themen vermittelten und alle in ganz konkrete «Fragen zur Diskus-
sion» ausmiindeten. Wer sich die Miithe nimmt, die erarbeiteten Sek-
tionsberichte auf diesem «Material-Hintergrund » zulesen, wird miihe-
los feststellen, dass dessen direkter Einfluss eigentlich minimal war.
Eine Schweizer Teilnehmerin, Dr. Marga Biihrig, machte sich zu die-
sem unbefriedigenden Sachverhalt auf Grund ihrer Nairobi-Erfah-
rung in Sektion IV kritische Gedanken, zumal sie sich auch zur Fest-
stellung genotigt sieht, dass der Sektionsbericht nicht einmal alles
Wesentliche aus den «sub-sections» aufgenommen und verarbeitet
hat. Den Grund hierfiir diagnostiziert sie wie folgt:

12 (Jakarta 75». Vorbereitungsheft fiir die 5. Vollversammlung ORK. Vér-
lag O.Lembeck, Frankfurt a. M., und F.Reinhardt-Verlag, Basel. 53 S.

13 (Von Uppsala nach Nairobi». epd-Dokumentation Bd. 15, hg.v. Hans-
Wolfgang Hessler. Eckart-Verlag, Bielefeld/Frankfurt. 282 S.

14 5 Vollversammlung ORK, Jakarta 75. 6 Dossiers zu den Sektionen
I-VI.

15 Arbeitsbuch Nairobi 75 fir die Finfte Vollversammlung des ORK.
219 8. Die erwiihnten «Kommentierten Tagesordnungen fiir die Sektioneny fin-
den sich auf S.17-89.



— 178 —

«1. Es fehlte an einer wirklich klaren Aufgabenstellung. Die Vor-
arbeit im Arbeitsbuch und die miindlichen Einfiihrungen in der ersten
Sitzung der Sektion stimmten nicht iiberein. So wussten die Teilneh-
mer zum Teil gar nicht, was die Gruppe, in der sie sich dann vorfan-
den, fiir eine Aufgabe hatte.

2. Die Zusammenarbeit zwischen dem Vorsitzenden und dem
Sekretar der Sektion und den Gruppenleitern war fiir die Teilnehmer
an den Kleingruppen nicht transparent, d.h. die Gruppenleiter ka-
men aus den Stabsbesprechungen mit Anweisungen zuriick, die mit
den Erwartungen der Gruppe nicht iibereinstimmten, ihnen aber
auch zum Teil gar nicht wirklich iibermittelt wurden.

3. Aus zeitlichen Griinden war es vollig unmoglich, aus dem
Leeren, sozusagen aus dem Nichts, einen druckfertigen Bericht zu
erstellen. Die Vorarbeiten fiir den Schlussbericht waren aber fiir die
Teilnehmer der Sektion nicht ersichtliché.»

Dass aber dann trotz derartiger Schwierigkeiten jede Sektion
dem Plenum einen Bericht samt Empfehlungen vorlegen konnte, er-
klart Frau Dr.Biihrig aus ihrer Sicht zu Recht damit, «dass eine
ganze Anzahl von begabten und einsatzfreudigen Menschen, z.B.
eine Reihe von Gruppenleitern, sich unerhort eingesetzt hat und dass
am Ende ein Redaktionsteam (das bei solchen Anlidssen unentbehr-
liche ,drafting committee‘! D.B.) zusammensass, das iiber geniigend
Sachkenntnis verfiigte, um diesen Bericht zu schreiben, der dann die
Billigung aller fand».

Mit diesen kritischen Bemerkungen zur Genese dieser Sektions-
berichte soll deren Aussagekraft keineswegs geschmilert, sondern
vielmehr eher ein gewisses Mass von Verwunderung dafiir geweckt
werden, dass unter solch schwierigen Umsténden zeitlicher, techni-
scher und menschlicher Natur iiberhaupt solche Berichte verabschie-
det werden konnten.

Nachdem diese Sektionsberichte seither im vollen Wortlaut ge-
druckt erschienen sind'?, kénnen wir uns im folgenden darauf be-
schrianken, die einzelnen Berichte kurz zu kommentieren und auf die
wichtigsten Punkte, die darin angesprochen werden, hinzuweisen.

16 (Lernprozess an und nach einer Weltkonferenz», in Heft 18/19, Juni
1976, von «Evangelische Erwachsenenbildung», S.58-74.

17 Bericht aus Nairobi 75. Offizieller Bericht ORK. Verlag O.Lembeck,
Frankfurt a. M. 1976.

Ergebnisse aus Nairobi. Sonderdruck der Botschaft und der Sektionsbe-
richte mit der Diskussion (S.1-121 des obigen Berichtes).



— 179 —

Dabei verdienen die jeweils als letzter Teil angefiigten Empfehlungen
besondere Beachtung, weil sich in ihnen das «Rohmaterial» findet,
aus dem der Zentralausschuss auf seiner ersten Tagung vom August
1976 in Genf das Titigkeitsprogramm des ORK fiir die kommenden
Jahre «distillieren» soll.

Sektion I: Bekenntnis zu Christus heute

Es ist kaum blosser Zufall, dass der ersten Sektion von Nairobi
ein Thema gestellt wurde, das in derart eindeutiger Weise das Be-
kenntnis zu Christus beinhaltet. Einmal war es bedingt durch das
umfassende Losungswort der ganzen Konferenz «Jesus Christus be-
freit und eint». Das sollte doch mehr als ein wohlklingendes Motto,
aber auch nicht nur ein billiges Schlagwort sein! Wer sich unter dieser
Losung versammelte, hatte Anlass zur Besinnung auf die Frage, was
das bedeutet, sich zu Christus zu bekennen. Und diese Besinnung be-
gann ja nicht erst in Nairobi. Auf der Tagung des Zentralausschusses
1972 in Utrecht wurde der Anstoss gegeben zu einer Studie «Rechen-
schaft geben von der Hoffnung, die in uns ist» (nach I.Pt.3.15), um
¢Christen in vielen Landern und Kirchen zur Teilnahme an einem ge-
meinsamen Unterfangen einzuladen : versuchen, gemeinsam — soweit
wir dies vermogen — zu sagen, wie der Glaube und die Hoffnung aus-
sehen, die uns in Christus gegeben sind, das Heil Gottes, das wir in
unserem Gottesdienst bekennen und in Wort und Tat zu verkiindigen
suchen». Bereits damals zeigte sich, dass der ORK gerade in bezug
auf dieses zentrale Problem in einer betonten inneren Spannung steht:
wihrend die westlich-reformatorische Glaubenshaltung den Akt des
Bekennens wesentlich und primér als Angelegenheit des einzelnen
Christen und also dynamisch versteht, denken die Vertreter der
katholischen — und das heisst im ORK in erster Linie der orthodoxen,
aber auch der altkatholischen und z.T. der anglikanischen — Kirchen
primér an den der Gemeinde Jesu Christi iiberlieferten Glauben, wie
er im kirchlich-gemeinschaftlichen Bekenntnis seine festgefiigte
Form gefunden hat. Das Bekennen durch die Gliubigen setzt zu-
nichst die personliche Aneignung des der Kirche anvertrauten Glau-
bens und die innere Zustimmung dazu voraus, wirkt deshalb auf pro-
testantische Vertreter eher statisch. So war es unvermeidlich, dass
selbst noch in Nairobi von orthodoxer Seite der ORK davor gewarnt
wurde, ein neues Glaubensbekenntnis zu formulieren — etwas, das
liberhaupt nie erwogen worden war. Innerstes Motiv der erwihnten



— 180 —

Studie war vielmehr die Frage, ob es uns Christen trotz der konfes-
sionellen Gespaltenheit moglich sei, unsern Glauben an den Einen
Herrn Jesus Christus gemeinsam zu bezeugen in einer Art und Weise,
«ie die Welt versteht» ? — Das Thema von Sektion I erhielt jedoch
noch nach einer anderen Seite besondere Signifikanz. War der Chor
jener Stimmen in den letzten Jahren nicht immer stirker geworden,
die dem ORK Untreue gegeniiber dem Evangelium von Jesus Chri-
stus und Vernachlissigung des Auftrags zur Evangelisation der Welt
vorwarfen ?

Wer den Bericht von Sektion I liest, muss zur Kenntnis nehmen,
dass Nairobi iiberraschend eindeutig nicht nur die Notwendigkeit,
sondern auch die Moglichkeit des gemeinsamen Zeugnisses von Jesus
Christus bejaht hat. Ohne falsche Scheu wird auch darauf hingewie-
sen: «Das Bekenntnis zu Christus und die Bekehrung zur Jiinger-
schaft geh6ren untrennbar zusammen» (I, 13). Obwohl die dritte Sek-
tion sich speziell mit der Frage des Verhaltnisses zwischen Christen
und den Vertretern anderer Weltreligionen zu befassen hatte, konnte
dieser Aspekt doch auch in Sektion I nicht ganz ausgeklammert wer-
den. Dies geschieht im Abschnitt, der iiberschrieben ist mit «Viele
Kulturen — Ein Christus» (I, 21-31). Die kulturbedingte Verschie-
denheit der Christusbekenntnisse macht es notwendig, «dass wir
einander zuhoren miissen, und dariiber hinaus, dass wir wissen miis-
sen, was Menschen anderen Glaubens oder ohne Glauben iiber Jesus
Christus und die ihm nachfolgen sagen» (I, 25). Mit anderen Worten:
der Dialog der Christen mit andern Weltreligionen ist unabdingbar
und wird nicht als Bedrohung fiir das Christusbekenntnis der Kirchen
empfunden. Zu den «Strukturen, die das Bekenntnis zu Christus ver-
dunkeln,» werden solche der Macht wie auch soziale Faktoren gerech-
net. Da ist vom Rassismus, aber auch vom Materialismus sowohl in
kapitalistischen wie sozialistischen Konsumgesellschaften, vom Na-
tionalismus und sogar von Organisationsstrukturen der Kirchen die
Rede. Trotz all dieser Erschwernisse und der eigenen Stindhaftigkeit
«bekriftigen wir gemeinsam unser Bekenntnis zu Christus, denn wir
haben erkannt, dass er keinem Kulturkreis fremd ist und dass er in
allen Gesellschaftsformen erlést und richtet. Der gemeinsame Inhalt
unseres Bekennens ist Jesus Christus, der befreit und eint».

In diesem Zusammenhang wirft L. Vischer, der Direktor der
«Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung» im Stab des
ORK, eine wichtige Frage auf. Er stellte sie anlisslich seiner Gastvor-
lesung an der Universitit Utrecht, bei welcher Gelegenheit er Ende



— 181 —

Januar 1976 in 4 Vortragen die Ergebnisse von Nairobi kritisch sich-
tetel8: «Werist das ,wir‘ ? Wirklich die Delegierten in der ganzen Viel-
falt, die sie aus ihren verschiedenen Landern und Situationen brach-
ten ¢! Oder doch nur eine Minderheit, die sich zum Sprecher fiir die
Vollversammlung machte ¢ Oder — und dies ist wohl die wahrschein-
lichste Antwort — bringt das ,wir‘ noch keine wirkliche Gemeinschaft,
sondern eher den dringenden gemeinsamen Wunschk nach Gemein-
schaft und gemeinsamem Zeugnis zum Ausdruck?!? ?»

In diesem Sinne bemiiht sich der Bericht, das personliche und das
gemeinschaftliche Bekennen in fruchtbare Beziehung zueinander zu
setzen. In dem mit «Die bekennende Gemeinschaft» iiberschriebenen
Abschnitt wird u. a. festgestellt (I, 33): «Die am Leben Christi teilha-
ben und ihn als Herrn und Heiland, Befreier und Einiger bekennen,
bilden eine Gemeinschaft, die vom Heiligen Geist geschaffen und er-
halten wird. Diese Gemeinschaft im Geist findet ihr Hauptziel und
ihren letzten Sinn in der eucharistischen Feier und im Lobpreis des
dreieinigen Gottes. Die Doxologie ist das allerh6chste Bekenntnis,
das all unsere Trennungen iibersteigt.»

Nun gibt es jedoch in bezug auf das Christusbekenntnis der
Kirche noch einen weiteren Kontroverspunkt, der gerade in den Dis-
kussionen um den ORK immer wieder Anlass zu Auseinandersetzun-
gen gibt: die Frage nimlich, wie sich solches Bekennen zum Han-
deln des Christen verhalte. Oft wird hier beinahe geometrisch das Be-
kennen als die Vertikale und das Tun als die Horizontale bezeichnet
und dem ORK im Hinblick auf seine verschiedenen Aktivititen auf
sozialem, wirtschaftlichem und politischem Gebiet der Vorwurf ge-
macht, er habe sich ginzlich der Horizontalen verschrieben. Nairobi
hat auch hier unmissverstindlich betont, dass eins das andere be-
dingt. Ein einziger Satz (in I, 45) gibt in dieser Hinsicht den Grund-
ton wieder: «Das Bekenntnis zu Christus ist gleichzeitig verbunden
mit dem Kampf des Christen gegen die Macht des Bosen in ihm selbst,
in der Kirche und in der Gesellschaft.» Oder wie L.Vischer dem Sinne
nach zutreffend die Aussagen dieses Berichtes zusammenfasst: «Wer
Jesus Christus als das Heil erfahren hat, muss ihn auch als das Heil
der Welt verstehen2.»

18 Veriinderung der Welt — Bekehrung der Kirchen. Denkanstosse der
Finften Vollversammlung des ORK in Nairobi. Verlag O. Lembeck, Frankfurt
a.M. 1976, 111 Seiten.

19 A.a.0.8.20.

2 A.a.0.8.23.



— 182 —

Im «Rufzum Bekenntnis» (I, 53-70) wird entfaltet, wie die Voll-
versammlung es versteht, dass «das ganze Evangelium fiir den gan-
zen Menschen, fiir die ganze Welt und die ganze Kirche» verkiindigt
werden soll, und darauf hingewiesen, dass diese Aufgabe von hichster
Dringlichkeit ist.

Wenn die Sektion I in den abschliessenden «Empfehlungen» alle
«Briider und Schwestern auf der ganzen Welt» einlddt, «einige der
Probleme, die in Nairobi genannt wurden, zu bedenken und damit in
unseren weitergehenden Denkprozess einzutreten», dann wird damit
gleich ein Mehrfaches klar zum Ausdruck gebracht: einmal geht
«Nairobi» jeden Christen an und nicht nur jene kleine Minderheit von
«wkumenisch Interessierten und Motivierten», der man als den Spezia-
listen bisher allzu gerne diese Dinge iiberlassen hat. Ferner war Nai-
robi nur Etappe, Durchgangsstation. Nicht nur im ORK-Stab und
den iibrigen ORK-Gremien miissen die Ergebnisse der 5.Vollver-
sammlung verarbeitet und die nétigen Folgerungen gerade auch fiir
das Leben der einzelnen Kirchen, Gemeinden und Christen gezogen
werden. Moglichst viele sollten sich an der Basis, die ja gerade in Nai-
robi wie noch nie zuvor auf einer Weltkirchenkonferenz anvisiert und
angesprochen worden ist, in diesen «weitergehenden Denkprozess»
miteinschalten. Aber — und hier kommt unwillkiirlich das grosse
Ritselraten und Unbehagen — ist die Basis iiberhaupt in der Lage,
dieser entscheidenden Forderung nachzukommen ? Wer sorgt dafiir,
dass die Nairobi-Texte in ihrem Wortlaut breit gestreut und bis in die
Ortsgemeinden hinein gelesen werden ! Die bisherigen Erfahrungen
lehren, dass die offiziellen Dienstwege gerade fiir derartiges Material
noch kaum durchléssig geworden sind?.. Die Schweizer Delegierten
haben einen bescheidenen Versuch unternommen, das Nairobi-Mate-
rial nach ihrer Riickkehr zu sichten und das ihnen fiir unser Land und
unsere Kirchen wichtig Scheinende zu einer kleinen Handreichung®
zu verarbeiten und fiir die Gruppenarbeit auf lokalem Boden anzu-
bieten. Ahnliches wird ohne Zweifel da und dort geschehen. Aber Mil-
lionen von Mitchristen in aller Welt werden i{iber Nairobi trotzdem
nur gerade das erfahren und zur Kenntnis genommen haben, was die

N Vgl die kritischen Gedanken des Berichterstatters tiber «Konziliaritit
an der Basis oder: Was hemmt die 6kumenische Bewegung ?» in «Okumenische
Rundschau» 25.Jg., Heft 1/1976, S. 171t

2 (Okumenische Aufgaben in der Schweiz. Einfithrung in die Texte der
5. Vollversammlung des ORK. Nairobi 1975». Heft 21 «Studien und Berichte
aus dem Institut fir Sozialethik» des Schweiz. Evang. Kirchenbundes, 1976.
(Erhiiltlich beim Sekretariat des SEK, Sulgenauweg 26, 3007 Bern.) 41 Seiten.



— 183 —

bekanntlich sehr einseitige — weil auf Aktualitit und Sensation ge-
trimmte — Information der Massenmedien ihnen vermittelt hat. Und
das war durchwegs weniger als ungentigend. Deshalb sei nicht nur der
erwahnte Appell von SektionI an die Adresse der kirchlichen Basis hier
in bezug auf die Empfehlungen auch der iibrigen Sektionen und zu-
handen aller, «die horen wollen», unterstrichen, sondern auch mit
Nachdruck darauf hingewiesen, dass gerade in dieser Sache der in den
letzten Jahren im ORK immer wieder ins Feld gefiihrte Faktor «(Kom-
munikation» nicht so sehr auf Seite des «Sendersy, sondern auf der-
jenigen der «Empfinger» griindlicher Verbesserung bedarf'!

Was die einzelnen Empfehlungen betrifft — es sind deren mehr
als 20! —, so finden sich darunter etliche, die an sich lingst verwirklicht
sein sollten und gerade darum ein Beweis dafiir sind, wieviel Klein-
arbeit an der Basis noch nétig ist, um 6kumenische Denk- und Kom-
munikationsprozesse iiberhaupt in Gang zu setzen. Es werden aber
auch Anregungen gemacht, welche im jetzigen Zeitpunkt noch uto-
pisch klingen mégen, frither oder spater jedoch ohne Zweifel erwogen
werden miissen, wenn «Okumene» gelebte Wirklichkeit werden soll:
«..auf Grund von Bibelstudium und gemeinsamer Erfahrung tiber
den gemeinsamen Inhalt ihres Glaubens nachdenken mit dem Ziel,
Unterrichtsmaterialien fiir ihre konkrete Situation zu entwickeln»
(I, 73.4); «Die Kirchen mogen sich stirker um Uberwindung der
Schranken bemiihen, die einer gemeinsamen Feier der Eucharistie
im Wege stehen» (I, 73.7); «Die Kirchen mogen erkennen, dass sie
sehen und héren miissen, wie Christus in anderen Teilen der Welt be-
kannt wird. Das gilt vor allem fur die Kirchen, die in der Vergangen-
heit Missionare in andere Linder ausgesandt, aber nie Missionare auf-
genommen haben. Wir brauchen Gegenverkehr in der Mission, Mission
in sechs Kontinenten und einen Austausch der Talente und Modelle
in der Evangelisation» (I, 73.16). Im letzten Paragraphen (73.21)
schliesslich wird den «Kirchen am gleichen Ort» empfohlen, sie «soll-
ten gemeinsam

a) ihre Situation analysieren und fragen, was sich daraus fiir sie
ergibt, besonders im Blick auf Lebensbereiche und soziale Schichten,
die bisher von ihnen im Zeugnis und Dienst vernachléissigt wurden;

b) ihre Dienste fiir die Notstinde der Gemeinschaft einsetzen,
und zwar so, dass Selbsthilfe und Ganzheit gefordert werden ;

¢) in Solidaritdt mit denen mit-leiden, deren Lage sie nicht in-
dern kénnen (z. B. mit denen, die jemand durch den Tod verloren ha-



— 184 —

ben), oder mit denen, deren Lage sie durch kimpferischen Einsatz
verindern wollen (z. B. mit den Opfern der Diskrimination)».

Sektion II: Die Einheit der Kirche —

Yoraussetzungen und Forderungen

Der zentralen Bedeutung geméiss, welche dem Ur-Anliegen der
Okumenischen Bewegung, der Einheit der getrennten Kirchen und
Christen, im ORK zukommt, waren auch die einfithrenden Referate —
es sprachen der griechisch-orthodoxe Theologe Pére Cyrille Argent:
(Frankreich) und Prof. Dr.John Deschner (Vereinigte Methodisten-
kirche, USA) - und die darauf reagierenden kurzen «Erklarungen zum
Thema ,Einheit und Spaltung‘» aus mehreren aktuellen Konflikther-
den unserer Welt — Muss M. Oduyoye (Nigeria), Rev. Dr. M. Buthelezi
(Sidafrika), Rev. W. Ariarajah (Sri Lanka), Rev.(7.Gray (Nordirland).
Stellvertretend fiir all das, was dabei gesagt wurde, seien zwei Zitate
angefiithrt, um zu zeigen, wie konkret auch zu dieser Thematik ge-
sprochen wurde. Prof. Deschner, der die Vorginge des Apostelkonzils
zu Jerusalem (Apg. 15/Gal. 2) unter dem Gesichtspunkt der Konzilia-
ritat modellhaft zu Hilfe nahm, um die Frage nach der Art der Ein-
heit zu beantworten, um die es im ORK geht, charakterisierte die
Diskussion auf dem Apostelkonzil so: «Bemerkenswert ... ist, dass
hier nicht einfach Erfahrungen ausgetauscht, nicht nur Mehrheiten
angestrebt werden, sondern dass feinfiihlig nach Einmiitigkeit der
Kirche unter der gemeinsam anerkannten Autoritit des Wortes
Gottes gesucht wird.» Und so fiel es ihm nicht schwer, den damaligen
Konzilsbeschluss als «Ziel und Ergebnis eines konziliaren Ereignisses»
zu deklarieren und ihn mit Worten zu umschreiben, die wohl einmalig
treffend genannt werden diirfen: «In gewissem Sinne ,gewinnt’ jede
Seite mit Hilfe der anderen, und damit gewinnt die ganze Kirche.» -
Demgegeniiber erschiitterte der nordirische Korreferent Rev.Gordon
Grayim Blick auf die Situation in seiner Heimat die Vollversammlung
mit dem Eingestindnis: «Irland hat der Welt einen Christus ver-
kiindigt, der versklavt und teilt.» Er beschwor sie, aus den nordiri-
schen Erfahrungen zwei Lektionen zur Kenntnis zu nehmen:

«1. Die Gewalt hat uns gelehrt, dass die christliche Kirche soziale
und politische Ungerechtigkeiten nicht ignorieren darf. Wenn sie sie
anprangert, dann wird sie Spaltungen und Leid heraufbeschworen.



— 185 —

Wenn sie sie aber ignoriert, dann wird der Weg frei fiir eine Massen-
vernichtung, die sowohl die Kirche als auch die Gesellschaft zersti-
ren wird.

2. Die Gewalt hat uns ferner gelehrt, dass Uneinigkeit zwischen
den Kirchen ein geeigneter Néahrboden fiir jene Kriifte des Bosen ist,
die jede Spaltung unter den Menschen ausnutzen, um die Ubermacht
zu gewinnen. Geteilte Kirchen fordern Menschenleben. Zu spit erst hat
uns die Angst von Ménnern, Frauen und jungen Menschen zur Suche
nach der Einheit gedrdngt, die wir schon vor langem hitten herstellen
sollen. »

Die vom Geiste orthodoxer Theologie getragenen Ausfithrungen
von Pére (. Argenti hingegen fanden ihren bleibenden Niederschlag
im Sektionsbericht selber, indem dieser (11, 5) eine Beschreibung der
Einheit enthéilt, deren Wortlaut massgeblich von diesem Referenten
geprigt wurde: «Wir beschreiben diese Einheit auf unterschiedliche
Weise, doch konnen wir alle einer Definition zustimmen, die auf der
Sitzung vorgetragen wurde, wenn sie auch noch nicht in eine Sprache
gefasst ist, die allen gemeinsam ist: ,Wahre Konziliaritat ist das
Spiegelbild des dreieinigen Wesens Gottes im Leben der Kirche. Es
ist die Einheit, um die Christus den Vater bat, als er betete, dass seine
Jilnger eins sein mogen, wie der Vater und der Sohn eins sind. Die
Quelle der Einheit der Kirche, ihres Glaubens und ihrer Freude ist die
Begegnung der Apostel mit dem auferstandenen Christus, der noch
die Nagelmale tragt, und die gleiche Begegnung seiner heutigen Jiin-
ger mit seiner lebendigen Gegenwart geschieht in der eucharistischen
Gemeinschaft. Er versammelt sie in der Gemeinschaft des Heiligen
Geistes und macht sie zu Kindern des Vaters. So nehmen sie gemein-
sam an Gottes Wesensnatur teil und werden zulebendigen Gliedern an
dem einen lebendigen Leib des auferstandenen Christus. Obwohl die
verschiedenen Glieder jeder Ortskirche und die verschiedenen Orts-
kirchen selbst eine reiche Vielfalt manifestieren und ihre je cigene In-
dividualitit entfalten konnen und sollen, kénnen kulturelle, soziolo-
gische, psychologische, politische oder historische Unterschiede die
Integritit des einen apostolischen Glaubens nicht antasten. Durch
das Wirken des Heiligen (ieistes verkarpert sich das eine lebendige
Wort, der Sohn Gottes, in der einen Kirche, dem einen Leib, dessen
Haupt Christus ist, und dessen Glieder die sind, die den Vater in
Wahrheit anbeten. Sie haben teil an dem, der gesagt hat:,,Ich bin die
Wahrheit. Diese lebendige Wahrheit ist das Ziel, dem alle Kirchen



— 186 —

auf ihrer Suche nach der Wahrheit zustreben. Die Konziliaritat ist der
Ausdruck dieser inneren Einheit der Kirchen, die durch Raum, Kul-
tur und Zeit getrennt sind, aber diese KEinheit in Christus intensiv le-
ben, und deren Vertreter sich von Zeit zu Zeit in Konzilen aller Orts-
kirchen auf verschiedenen geographischen Ebenen versammeln, um
ihrer Einheit in einer versammelten Gemeinschaft sichtbaren Aus-
druck zu geben.‘»

Dieser Abschnitt kann als das Kernstiick des ersten Teils des Be-
richtes von Sektion II angesprochen werden, der den Titel trigt
«Einheit erfordert ein gemeinsam bejahtes Ziel». Als weiteres Erfor-
dernis nennt Teil 2 «ein volleres Verstindnis des Kontextes». Einer
eigens aus den USA im Rollstuhl zur Tagung nach Nairobi angerei-
sten, seit ihrer Kindheit gelihmten Studentin ist es zu verdanken,
dass erstmals in einem 6kumenischen Dokument iiber die Einheit der
Kirche auch von «den Behinderten und der Ganzheit der Gottesfa-
milie» die Rede ist! So wird u.a. erkliart: «Die Kirche kann ,die in
Christus offenbarte volle Menschlichkeit nicht beispielhaft darstel-
len, die gegenseitige Abhingigkeit aller Menschen nicht bezeugen
noch Einheit in der Vielfalt erlangen, wenn sie weiterhin die soziale
[solierung behinderter Menschen hinnimmt und ihnen die volle Be-
teiligung an ihrem Leben verweigert. Die Einheit der Gottesfamilie
ist beeintrichtigt, wo diese Briider und Schwestern als Gegenstand
herablassender Barmherzigkeit behandelt werden. Und sie ist zer-
brochen, wo sie vollig ausgeschlossen bleiben» (I, 8). Aber auch Pro-
bleme wie «die Gemeinschaft von Mannern und Frauen und die
Ganzheit des Leibes Christi», «Politische Auseinandersetzung und
die Einheit der Kirche» und «Das Streben nach kultureller Identitét
und die Einheit der universalen Kirche» kommen in diesem Teil zur
Sprache.

Schliesslich wird im dritten Teil erklirt : «Zur Einheit braucht es
Weggemeinschaft in Ringen und Hoffen». Dabei wird u.a. betont,
dass es im Bemiihen um die Einheit zwei deutlich hervortretende
Tendenzen gibt: «Auf der einen Seite stehen die, die den Hauptnach-
druck auf die unerlissliche Treue zu der Wahrheit legen, die in der
Vergangenheit bekannt wurde und in den uns iberkommenen Tradi-
tionen enthalten ist. Deshalb haben fiir sie bilaterale und multilaterale
Gespriche zwischen Vertretern verschiedener Traditionen Vorrang,
in denen ein gemeinsames Verstindnis der einen Tradition des Evan-
geliums gesucht wird. Andere legen den Hauptnachdruck auf die Ver-
pflichtung, dass die Kirche berufen ist, Zeichen, Werkzeug und Vor-



— 187 —

geschmack dessen zu sein, dass Christus alle Menschen zu sich ziehen
will. Sie bemiihen sich deshalb um eine Form der Einheit in der jewei-
ligen Nation oder Region, die es der Kirche erméglicht, ein solches
Zeichen zu sein... Diese beiden Weisen, auf die Einheit zuzugehen,
miissen sich ergénzen und diirfen sich keine Konkurrenz machen»
(IT, 14). Aber auch «eindringliche Fragen» werden gestellt, «die Ant-
worten nicht in Worten verlangen, sondern in Entscheidungen der
Mitgliedskirchen: Warum geht sichtbare, organische Einheit der
Kirchen in ein und derselben Region so langsam voran ? Warum ha-
ben wir — nach all den Jahrzehnten — noch nicht das gemeinsame Ver-
stindnis des Glaubens erreicht, das uns erlauben wiirde, auf dieser
Vollversammlung, auf der wir gemeinsam unser Bekenntnis zu Chri-
stus abgelegt und seine Gegenwart in unserer Mitte erkannt haben,
die Eucharistie miteinander zu feiern ? Wenn wir von Konziliaritit
sprechen, warum bewegen wir uns dann nicht rascher von unserem
gegenwartigen prakonziliaren Stadium zu vollerer konziliarer Ver-
bundenheit vorwirts, die sich in der gemeinsamen Eucharistiefeier
ausdriickt ? Und falls die Antwort lautet, ,Weil wir noch nicht vereint
sind‘, so stellt sich wieder die Frage: ,Warum vereinigen wir uns
nicht 2‘» (IT, 16).

In den abschliessenden «Empfehlungen» (IT, 19-22 mit insge-
samt 14 Positionen) wird zunichst die Gemeinsamkeit im Bemiihen
um das Bekenntnis der christlichen Wahrheit und um deren Bezeu-
gung und missionarischen Ausbreitung betont und einer vermehrten
praktischen Solidaritit das Wort geredet, angefangen von der ge-
genseitigen Firbitte und dem konkreten Mit-Leiden iiber den wech-
selseitigen Austausch von Personal und finanziellen Mitteln bis hin
zum Zusammenwachsen an jedem Ort unter Einbezug auch der klei-
nen interkonfessionellen Gruppen ausserhalb der festgefiigten kirch-
lichen Strukturen und der gemeinsamen Seelsorge an konfessions-
verschiedenen Ehepaaren. Sodann wird zu einer «Uberpriifung des
6kumenischen Engagements» aufgerufen, wobei vor allem zu fragen
sel, ob bestehende 6kumenische Strukturen auf den verschiedenen
Ebenen (Wege zur Einheit oder Ersatz fiir die Einheit sind» (IT, 21).
Inbezug auf «Entscheidungen, die zum Fortschritt auf dem Wege zur
sichtbaren Einheit beitragen», wird u.a. betont: «Was wir am drin-
gendsten brauchen, das sind Aktionen der Kirchen, durch die die Ent-
wicklung wahrer konziliarer Gemeinschaft gestirkt wird...: be-
wusste Schritte vorwirts zu einer volleren Gemeinschaft mit anderen
Kirchen» (IT, 21¢). Es wird empfohlen, gemeinsam die Konsensus-



— 188 —

erklirungen iiber «Eine Taufe — Eine Eucharistie — Ein Amt»23 bis
Ende 1976 zu priifen und dazu nicht nur Stellung zu nehmen, sondern
gleichzeitig auch mitzuteilen, in welcher Weise sie zu dem gemeinsamen
Fortschritt avf dem Weg zur Einheit berzutragen bereit sind». Schliess-
lich wird den Mitgliedkirchen das Studium von drei spezifischen Pro-
blemen nahegelegt : Integration der Behinderten, Frauen und Einheit
der Kirche, Konziliaritat.

Sektion III: Auf der Suche nach Gemeinschaft.
Das gemeinsame Streben der Menschen verschiedenen Glaubens,
verschiedener Kulturen und Ideologien

Bei der erstmaligen Vorlage des Entwurfs von Sektion ITT wur-
den der Vollversammlung fiinf Gaste vorgestellt, welche als Vertreter
anderer Weltreligionen beratend die Arbeit der Vollversammlung
und insbesondere dieser Sektion begleitet hatten:

Prof. K. L. Seshagiri Rao, Hindu, Professor fiir Religionswissen-
schaft an der Universitat von Virginia;

Prof. L.G. Hewage, Buddhist, Professor fiir Padagogik an der
Universitdt von Sri Lanka, Kandy ;

Rabbi Dr. A.J. Wolf, Jude, Direktor der B’nai B’rith Hillel Stif-
tung und jiidischer Geistlicher an der Universitidt von Yale;
Dr.H.Hasution, Muslim, Rektor des Staatlichen islamischen
Instituts von Jakarta;

S. Exz. Dr.Gopal Singh, Sitkh, Hochkommissar von Indien bei der
Republik Guyana.

Als Sektionsvorsitzender erinnerte Metropolit Paulos Gregorios
(Syrisch-Orthodoxe Kirche, Katholikat des Ostens, Indien) die Ver-
sammlung daran, «dass die Christen — auch alle zusammen — eine
Minoritit innerhalb der Menschheit darstellen und dass es wirklich
auf die grossere menschliche Gemeinschaft ankommt. Die Fragen, die
sich stellen, sind deshalb: 1. Was in unserem Glauben erlaubt uns zu
sagen, dass Gott, der Vater, der Sohn und der Heilige Geist, in der
ganzen Schipfung und der Menschheit wirkt ? 2. Was ist die richtige
Beziehung zwischen Christen und Menschen anderen Glaubens und
anderer Ideologien ? 3. Wie finden wir angesichts des Zusammenwir-

28 Hg.v. Geiko Miiller-Fahrenholz, Evang. Missionsverlag Korntal, 1975,
51 8.



— 189 —

kens aller Kulturen eine Welt, in der alle Kulturen lernen, gemeinsam
auf die Probleme der Menschheit zu antworten ?» Diese kurzgefasste
Zielsetzung der Thematik von Sektion ITT war unbestritten. Hinge-
gen wurde der vorgelegte Berichtsentwurf von fast allen Votanten
kritisiert, weil er einen Kompromiss darstelle und im Gegensatz zur
missionarischen Aufgabe der Kirche stehe, so dass ein Antrag auf
Rickweisung mit grossem Mehr angenommen wurde. Dahinter
steckte die hauptsichlich unter Delegierten aus West- und Osteuropa
verbreitete Befiirchtung, die zu wenig prézisen Aussagen des Ent-
wurfs in bezug auf die evangelistische und missionarische Verantwor-
tung der Christen konnten einem Synkretismus ungewollt Vorschub
leisten. Als dann einige Tage spater der iiberarbeitete und mit einer
drei Punkte umfassenden Praambel nochmals vorgelegt wurde, mel-
deten sich u.a. zwei Vertreter aus Asien — Principal Dr. R.J.Chan-
dran (Indien) und Dr. Lynn A.de Svlva (Sri Lanka) — zum Wort und
unterstrichen aus ihrer Sicht und jahrelangen Erfahrung wechselsei-
tigen Gesprichs mit Nichtchristen die Notwendigkeit des Dialogs.
So gab Dr.Chandran u.a. zu bedenken: «Die Kirche, die evangeli-
siert, wird auch evangelisiert in dem Sinn, dass Wissen und Erfah-
rung von Jesus Christus und seinem Evangelium durch die Antwort
derer vertieft werden, denen das Evangelium verkiindigt wird. Das
ist auch deshalb wahr, weil Christus, den wir verkiindigen und be-
kennen, grosser als unser Wissen und unsere Erfahrung von ihm ist.
Wir besitzen ihn nicht, er besitzt uns und alle Volker. Seine Anwesen-
heit im Glauben und der Erfahrung anderer zu erkennen und deutlich
zu machen ist auch Teil unseres Zeugnisses von ihm. ...

Unsere Briider, die iiber die Verpflichtung zu dem grossen Auf-
trag unseres Herrn und die Gefahr des Synkretismus in Sorge sind,
sollten bereit sein, auf das Zeugnis und die Einsicht derer zu héren,
die genauere Kenntnis anderer Glaubensrichtungen besitzen und
Jesus Christus und seiner Mission nicht weniger verpflichtet sind.
Wir bitten sie, den Fehler zu vermeiden, auf der Basis traditioneller
Lehren zu urteilen, ohne Kenntnis anderer Vélker und deren Glau-
ben, und damit zu versiumen, in die Fiille Christi hineinzuwachsen ».

Als Direktor eines Studienzentrums mit langjahriger Erfahrung
in der Foérderung des Dialogs, der fiir die Einheit und Integritit des
nationalen Lebens in Sri Lanka als wesentlich betrachtet wird, gab

24 Bericht aus Nairobi 75, S.39f.



— 190 —

Dr.de Silva zu bedenken: «Von einigen Mitgliedern dieser Vollver-
sammlung sind zahlreiche Zweifel, Befiirchtungen und Angste iiber
den Dialog mit Menschen anderen Glaubens ausgesprochen worden.
Ich habe guten Grund zu glauben, dass sie vorwiegend bei denen ent-
stehen, die nie Andersglaubigen begegnet sind oder unter ihnen ge-
lebt haben.» Aus seiner Dialog-Praxis charakterisierte er den Dialog
im asiatischen Kontext wie folgt:

«1. Dialog mindert in keiner Weise die vollkommene und treue
Verpflichtung gegeniiber dem eigenen Glauben, sondern bereichert
und stérkt ihn...

2. Dialog ist keineswegs eine Versuchung zum Synkretismus,
sondern ein Schutz dagegen, denn im Dialog lernen wir den Glauben
des anderen in seiner Tiefe kennen. Der eigene Glaube wird dadurch
gepriift, verfeinert und gestérkt. Die wirkliche Glaubenspriifung
liegt in der Beziehung des Glaubens nach aussen.

3. Dialog ist schopferisches gemeinsames Handeln, das einen
Menschen aus einem geschlossenen oder hermetisch abgeriegelten
System befreit, zu dem er zufillig durch seine Geburt gehort. Er er-
hebt ihn zur geistlichen Freiheit und gibt ihm eine Vorstellung von
weiteren Dimensionen geistlichen Lebens, indem er an der Spirituali-
tiat anderer teilhat.

4. Dialog ist fiir uns in Asien dringend und wesentlich, weil wir
damit die Arroganz, die Aggression und das Negative unserer evan-
gelistischen Kreuzziige zuriickweisen, die das Evangelium verdun-
kelt und das Christentum als eine aggressive und militante Religion
karikiert haben. Als Ergebnis davon erscheint Jesus Christus in den
Augen Menschen anderen Glaubens als ein religioser Julius Caesar -
wie es einer unserer verehrten andersglaubigen Géste dieser Vollver-
sammlung in einer unserer Arbeitsgruppen ausgedriickt hat...

5. Dialog ist wesentlich, um unsere negative Haltung gegeniiber
Andersgliubigen zu lésen, die Verkiindigung unwirksam und irrele-
vant macht. Eine negative Haltung fordert zu ablehnender Antwort
auf; wenn wir nicht bereit sind, andere in Liebe anzunehmen, dann
werden sie auch uns nicht akzeptieren...

Dialog soll eine gesunde Atmosphire entstehen lassen, in der wir
geben und empfangen, horen und verkiindigen kénnen. Vor allem ist
Dialog fiir uns wesentlich, um das asiatische Gesicht Christi als lei-
dender Knecht zu entdecken. Damit wird die Kirche selbst von ihrem
institutionellen Egoismus befreit und kann die Rolle eines Dieners



— 191 —

beim Aufbau der Gemeinschaft spielen — Gemeinschaft der Liebe oder
Reich Gottes?.»

Alle diese Aspekte werden im Bericht selber angesprochen. Auch
wird auf das besondere Verhiltnis des Christentums zu Judentum
und Islam hingewiesen, im Sinne historisch bedingter besonderer Be-
ziehungen, das sich von demjenigen zu den ostasiatischen und den
traditionellen afrikanischen Religionen grundlegend unterscheidet.
In I1I, 36-46 wird dann spezifisch auf die Probleme des Dialogs zu
Ideologien eingegangen, wobei ausser dem Marxismus auch Staats-
philosophien wie diejenige desindonesischen Pancasila, aber auch der
chinesische Maoismus, westlicher Kapitalismus, liberaler Indivi-
dualismus anvisiert werden.

Die «Empfehlungen», die z.T. sehr konkrete und offensichtlich
aus zahlreicher Erfahrung geborene praktische Anregungen geben,
sind zu Einheiten zusammengefasst, welche sozusagen als «Stufen
zum Dialog» bezeichnet werden konnen, namlich: «Vorbereitung in
den Kirchen» (Bewusstmachen der grosseren Gemeinschaft aller
Menschen; Reflektierung der Einzigartigkeit Christi in Beziehung
zum umfassenderen Wirken Gottes in allen Volkern; Reinigung des
katechetischen, liturgischen und theologischen Materials von allen
Fehldeutungen und Verzerrungen in der Darstellung von Glauben,
Kultur und Ideologie anderer Menschen ; selbstkritische Priiffung der
wechselseitigen Durchdringung von christlichem Glauben und ein-
heimischen Elementen der eigenen Umwelt), «Die Suche nach Gemein-
schafty (Forderung von Dialog und Zusammenarbeit zwischen Men-
schen verschiedenen Glaubens und Auswertung der gewonnenen Er-
kenntnisse; Foérderung von Freiheit und Einheit der christlichen
Gemeinschaft in den Ortsgemeinden durch Abbau hergebrachter
Schranken der Kultur, des Alters, der Geschlechter, der Klassen und
Rassen), «Beteiligung am Dialog» (Schaffung von Richtlinien und
Voraussetzungen fiir den Dialog wie vergleichbarer Bildungsstand,
analoge Festigkeit in der eigenen Glaubenshaltung und zugleich
Offenheit fiir den andern ; Aneignung der Erfahrung derer, die bereits
den Dialog fiihrten), «Gemeinschaft der Spiritualitdty (angesichts des
Vordringens ostasiatischer Religionen und religioser Praktiken sollen
die Kirchen ihren Gliedern helfen, «deren Bedeutung und Konsequen-
zen richtig einzuschitzen, zu dem in Vergessenheit geratenen oder
vernachlissigten geistlichen Erbe der Kirche zuriickzukehren und

% Ebd. S.40f.



— 192 —

sich das wieder anzueignen, was in der jeweiligen Situation sinnvoll
ist»; den Christen helfen, die «Geister» zu unterscheiden), «Oku-
menische Reflexion iber Relvgionen, Kulturen und Ideologien» (Kli-
rung der Terminologie: «Ist es beispielsweise ratsam, Termini wie
,weiterer Okumenismus‘ fiir die Suche nach weiterer Gemeinschaft,
iiber die Kirchen hinaus, zu wéhlen ?»; Ermutigung der christlichen
Gemeinschaften in verschiedenen Lindern zur Bejahung ihrer kultu-
rellen Identitit, aber auch zur kritischen Selbstbetrachtung; Analyse
der Ursachen des gegenseitigen Misstrauens zwischen Religionen und
Ideologien; Forderung des gegenseitigen Vertrauens; Untersuchung
der Spannungen, die zufolge ideologischem Engagement innerhalb der
Kirche entstehen, und Forderung des Dialogs zwischen den verschie-
denen Lagern), «Die erforderlichen kirchlichen Strukturen» (Im Dialog
leben ist wichtiger als organisierte Gespriche; doch sind Erziehungs-
und Bildungsprogramme der Kirchen nétig, um das Verstindnis fir
andere Religionen zu fordern; das ORK-Ressort «Dialog mit Men-
schen verschiedener Religionen und Ideologien» kann hier helfend
beigezogen werden).

Auf seiner kiirzlichen Tagung hat der Zentralausschuss be-
schlossen, es sei im Bereiche des «Dialogs» die Aufmerksamkeit und
Arbeit in den kommenden Jahren entscheidend auf eine Besinnung
iiber Wesen und Ziel des Dialogs zu richten. «Was hat die Kirche, die
Gott, Vater, Sohn und Heiligen Geist bekennt, iiber Religionen und
Ideologien zu sagen ? Welche Bedeutung kommt ihnen in der Okono-
mie des Heils zu ? Das ist die entscheidende Frage», sagt L. Vischer®.

(Schluss folgt)

Bern Hans A.Frei

26 A.a.0.8S.55.



	Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975 [Fortsetzung]

