
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in
Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975 [Fortsetzung]

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 176 —

Die Fünfte Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi

23. November bis 10. Dezember 1975

(Fortsetzung*)

Die Arbeit der sechs Sektionen

Wie auf den vorausgegangenen vier Vollversammlungen wurde
auch in Nairobi das Hauptthema, das diesmal «Jesus Christus befreit
und eint» lautete, ergänzt und zugleich auch sinngemäss entfaltet in
den problembezogenen Themata der sechs Sektionen. Jeder dieser
Problemkreise wurde in einer Plenarsitzung durch ein Grundsatzreferat

eingeführt, wobei in einzelnen - leider nicht konsequent in
allen - Fällen der nachfolgenden Diskussion durch ebenso pointierte
kurze Korreferate wirksam vorgearbeitet wurde. Dass es in der dann

jeweils zur Verfügung stehenden Zeit im Plenum nie zu mehr als einigen

wenigen (nur teilweise!) spontanen Reaktionen reichte, wurde
wohl in erster Linie von denjenigen Delegierten bedauert, die ihr
schon vor Anhören des Einführungsvortrags präpariertes Votum aus

Zeitmangel nicht vorlesen konnten Das umfassende Gespräch über
die wichtigen Sachfragen blieb den zu gleicher Zeit getrennt tagenden
Sektionen vorbehalten, die sich alle für den grösseren Teil der ihnen

zur Verfügung stehenden Zeit wiederum in zahlreiche «sub-sections»

gliederten, was ein Maximum an Beteiligung von Seiten der Delegierten

gewährleistete. Aber auch diese klug berechnete Arbeitsteilung
vermochte nicht zu verhindern, dass man am Schluss durchwegs über

Zeitmangel sich beklagte und - wie dies schon bei früheren
Vollversammlungen der Fall war - es im Rückblick auch auf Nairobi nicht
an Stimmen fehlt, die im Hinblick auf die verabschiedeten Sektionsberichte

von «Oberflächlichkeit» und «Unverantwortlichkeit»
sprechen. Kann solcher Kritik die Berechtigung auch nicht völlig
abgesprochen werden, so muss doch gerechterweise beigefügt werden,
dass die Teilnehmer für Nairobi noch besser dokumentiert und vorbereitet

an ihre Arbeit gehen konnten, als dies bei früheren Tagungen

* Vgl. IKZ 1976, Heft 1, S..34-63.



— 177 —

der Fall war - vorausgesetzt allerdings, dass sie diese Möglichkeit
tatsächlich auch optimal nutzten Denn ausser dem summarisch-populär

auf die Tagung hinführenden Vorbereitungsheft «Jakarta 75»12

und dem offiziellen Rechenschaftsbericht «Von Uppsala nach Nairobi

»13 erhielt jeder Teilnehmer speziell als Präparation der Sektionsarbeit

sechs entsprechende Dossiers, über deren Inhalt und
Verwendungszweck das mit der Tagungsorganisation beauftragte Stabsmitglied

des ÖRK, Rev. David GUI, u. a. schrieb : «... ein Dossier mit
Hintergrundmaterial, das den Teilnehmern an der Vollversammlung und
anderen Interessenten bei ihrer Vorbereitung helfen soll. Diese Dossiers

enthalten eine Fülle von unterschiedlichen Beiträgen, die
zwangsläufig etwas willkürlich ausgewählt werden mussten : Sie
finden persönliche Stellungnahmen; lesen in Auszügen aus Konferenz-
berichten, wie sich die verschiedenen Standpunkte entgegengekommen

sind ; und können anhand konkreter Situationsberichte die
Aktualität und Universalität der angesprochenen Probleme feststellen.
Diese Beiträge rücken insgesamt all die Fragen in ein scharfes Licht,
die im Laufe der Sektionsarbeit der Vollversammlung auftauchen
könnten. - Diese Dossiers sollen nur auslösende Funktion haben14. »

Überdies enthielt das Arbeitsbuch15 sogenannte «Kommentierte
Tagesordnungen für die Sektionen», die immerhin auf je 10-14 Seiten

grundlegende Gedanken und Denkanstösse zu den sechs Sektionsthemen

vermittelten und alle in ganz konkrete «Fragen zur Diskussion»

ausmündeten. Wer sich die Mühe nimmt, die erarbeiteten
Sektionsberichte aufdiesem «Material-Hintergrund » zu lesen, wird mühelos

feststellen, dass dessen direkter Einfluss eigentlich minimal war.
Eine Schweizer Teilnehmerin, Dr.Marga Bührig, machte sich zu diesem

unbefriedigenden Sachverhalt auf Grund ihrer Nairobi-Erfahrung

in Sektion IV kritische Gedanken, zumal sie sich auch zur
Feststellung genötigt sieht, dass der Sektionsbericht nicht einmal alles
Wesentliche aus den «sub-sections» aufgenommen und verarbeitet
hat. Den Grund hierfür diagnostiziert sie wie folgt :

12 «Jakarta 75». Vorbereitungsheft für die 5. Vollversammlung ÖRK. Verlag

O.Lembeck, Frankfurt a.M., und F.Reinhardt-Verlag, Basel. 53 S.
13 «Von Uppsala nach Nairobi». epd-Dokumentation Bd. 15, hg. v. Hans-

Wolfgang Hessler. Eckart-Verlag, Bielefeld/Frankfurt. 282 S.
14 5. Vollversammlung ÖRK, Jakarta 75. 6 Dossiers zu den Sektionen

I-VL
15 Arbeitsbuch Nairobi 75 für die Fünfte Vollversammlung des ÖRK.

219 S. Die erwähnten «Kommentierten Tagesordnungen für die Sektionen»
finden sich auf S. 17-89.



— 178 —

«1. Es fehlte an einer wirklich klaren Aufgabenstellung. Die
Vorarbeit im Arbeitsbuch und die mündlichen Einführungen in der ersten
Sitzung der Sektion stimmten nicht überein. So wussten die Teilnehmer

zum Teil gar nicht, was die Gruppe, in der sie sich dann vorfanden,

für eine Aufgabe hatte.
2. Die Zusammenarbeit zwischen dem Vorsitzenden und dem

Sekretär der Sektion und den Gruppenleitern war für die Teilnehmer
an den Kleingruppen nicht transparent, d.h. die Gruppenleiter
kamen aus den Stabsbesprechungen mit Anweisungen zurück, die mit
den Erwartungen der Gruppe nicht übereinstimmten, ihnen aber
auch zum Teil gar nicht wirklich übermittelt wurden.

3. Aus zeitlichen Gründen war es völlig unmöglich, aus dem

Leeren, sozusagen aus dem Nichts, einen druckfertigen Bericht zu
erstellen. Die Vorarbeiten für den Schlussbericht waren aber für die
Teilnehmer der Sektion nicht ersichtlich16. »

Dass aber dann trotz derartiger Schwierigkeiten jede Sektion
dem Plenum einen Bericht samt Empfehlungen vorlegen konnte,
erklärt Frau Dr.Bührig aus ihrer Sicht zu Recht damit, «dass eine

ganze Anzahl von begabten und einsatzfreudigen Menschen, z.B.
eine Reihe von Gruppenleitern, sich unerhört eingesetzt hat und dass

am Ende ein Redaktionsteam (das bei solchen Anlässen unentbehrliche

,drafting committee' D.B.) zusammensass, das über genügend
Sachkenntnis verfügte, um diesen Bericht zu schreiben, der dann die

Billigung aller fand».
Mit diesen kritischen Bemerkungen zur Genese dieser Sektionsberichte

soll deren Aussagekraft keineswegs geschmälert, sondern

vielmehr eher ein gewisses Mass von Verwunderung dafür geweckt
werden, dass unter solch schwierigen Umständen zeitlicher, technischer

und menschlicher Natur überhaupt solche Berichte verabschiedet

werden konnten.
Nachdem diese Sektionsberichte seither im vollen Wortlaut

gedruckt erschienen sind17, können wir uns im folgenden darauf
beschränken, die einzelnen Berichte kurz zu kommentieren und auf die

wichtigsten Punkte, die darin angesprochen werden, hinzuweisen.

16 «Lernprozess an und nach einer Weltkonferenz», in Heft 18/19, Juni
1976, von «Evangelische Erwachsenenbildung», S. 58-74.

" Bericht aus Nairobi 75. Offizieller Bericht ÖRK. Verlag O.Lembeck,
Frankfurt a.M. 1976.

Ergebnisse aus Naüobi. Sonderdruck der Botschaft und der Sektionsberichte

mit der Diskussion (S. 1-121 des obigen Berichtes).



— 179 —

Dabei verdienen die jeweils als letzter Teil angefügten Empfehlungen
besondere Beachtung, weil sich in ihnen das «Rohmaterial» findet,
aus dem der Zentralausschuss auf seiner ersten Tagung vom August
1976 in Genf das Tätigkeitsprogramm des ÖRK für die kommenden
Jahre «distillieren» soll.

Sektion I: Bekenntnis zu Christus heute

Es ist kaum blosser Zufall, dass der ersten Sektion von Nairobi
ein Thema gestellt wurde, das in derart eindeutiger Weise das
Bekenntnis zu Christus beinhaltet. Einmal war es bedingt durch das
umfassende Losungswort der ganzen Konferenz «Jesus Christus
befreit und eint». Das sollte doch mehr als ein wohlklingendes Motto,
aber auch nicht nur ein billiges Schlagwort sein Wer sich unter dieser
Losung versammelte, hatte Anlass zur Besinnung auf die Frage, was
das bedeutet, sich zu Christus zu bekennen. Und diese Besinnung
begann ja nicht erst in Nairobi. Auf der Tagung des Zentralausschusses
1972 in Utrecht wurde der Anstoss gegeben zu einer Studie «Rechenschaft

geben von der Hoffnung, die in uns ist» (nach I.Pt. 3.15), um
«Christen in vielen Ländern und Kirchen zur Teilnahme an einem
gemeinsamen Unterfangen einzuladen : versuchen, gemeinsam - soweit
wir dies vermögen - zu sagen, wie der Glaube und die Hoffnung
aussehen, die uns in Christus gegeben sind, das Heil Gottes, das wir in
unserem Gottesdienst bekennen und in Wort und Tat zu verkündigen
suchen». Bereits damals zeigte sich, dass der ÖRK gerade in bezug
auf dieses zentrale Problem meinerbetonten inneren Spannung steht :

während die westlich-reformatorische Glaubenshaltung den Akt des

Bekennens wesentlich und primär als Angelegenheit des einzelnen
Christen und also dynamisch versteht, denken die Vertreter der
katholischen - und das heisst im ÖRK in erster Linie der orthodoxen,
aber auch der altkatholischen und z.T. der anglikanischen - Kirchen
primär an den der Gemeinde Jesu Christi überlieferten Glauben, wie
er im kirchlich-gemeinschaftlichen Bekenntnis seine festgefügte
Form gefunden hat. Das Bekennen durch die Gläubigen setzt
zunächst die persönliche Aneignung des der Kirche anvertrauten Glaubens

und die innere Zustimmung dazu voraus, wirkt deshalb auf
protestantische Vertreter eher statisch. So war es unvermeidlich, dass

selbst noch in Nairobi von orthodoxer Seite der ÖRK davor gewarnt
wurde, ein neues Glaubensbekenntnis zu formulieren - etwas, das

überhaupt nie erwogen worden war. Innerstes Motiv der erwähnten



— 180 —

Studie war vielmehr die Frage, ob es uns Christen trotz der
konfessionellen Gespaltenheit möglich sei, unsern Glauben an den Einen
Herrn Jesus Christus gemeinsam zu bezeugen in einer Art und Weise,
«die die Welt versteht» - Das Thema von Sektion I erhielt jedoch
noch nach einer anderen Seite besondere Signifikanz. War der Chor
jener Stimmen in den letzten Jahren nicht immer stärker geworden,
die dem ÖRK LTntreue gegenüber dem Evangelium von Jesus Christus

und Vernachlässigung des Auftrags zur Evangelisation der Welt
vorwarfen

Wer den Bericht von Sektion I liest, muss zur Kenntnis nehmen,
dass Nairobi überraschend eindeutig nicht nur die Notwendigkeit,
sondern auch die Möglichkeit des gemeinsamen Zeugnisses von Jesus
Christus bejaht hat. Ohne falsche Scheu wird auch daraufhingewiesen:

«Das Bekenntnis zu Christus und die Bekehrung zur Jüngerschaft

gehören untrennbar zusammen» (1,13). Obwohl die dritte
Sektion sich speziell mit der Frage des Verhältnisses zwischen Christen
und den Vertretern anderer Weltreligionen zu befassen hatte, konnte
dieser Aspekt doch auch in Sektion I nicht ganz ausgeklammert
werden. Dies geschieht im Abschnitt, der überschrieben ist mit «Viele

Kulturen - Ein Christus» (I, 21-31). Die kulturbedingte Verschiedenheit

der Christusbekenntnisse macht es notwendig, «dass wir
einander zuhören müssen, und darüber hinaus, dass wir wissen müssen,

was Menschen anderen Glaubens oder ohne Glauben über Jesus

Christus und die ihm nachfolgen sagen» (I, 25). Mit anderen Worten:
der Dialog der Christen mit andern Weltreligionen ist unabdingbar
und wird nicht als Bedrohung für das Christusbekenntnis der Kirchen
empfunden. Zu den «Strukturen, die das Bekenntnis zu Christus
verdunkeln, » werden solche der Macht wie auch soziale Faktoren gerechnet.

Da ist vom Rassismus, aber auch vom Materialismus sowohl in

kapitalistischen wie sozialistischen Konsumgesellschaften, vom
Nationalismus und sogar von Organisationsstrukturen der Kirchen die

Rede. Trotz all dieser Erschwernisse und der eigenen Sündhaftigkeit
«bekräftigen wir gemeinsam unser Bekenntnis zu Christus, denn wir
haben erkannt, dass er keinem Kulturkreis fremd ist und dass er in

allen Gesellschaftsformen erlöst und richtet. Der gemeinsame Inhalt
unseres Bekennens ist Jesus Christus, der befreit und eint».

In diesem Zusammenhang wirft L. Vischer, der Direktor der

«Kommission für Glauben und Kirchenverfassung » im Stab des

ÖRK, eine wichtige Frage auf. Er stellte sie anlässlich seiner Gastvorlesung

an der Universität Utrecht, bei welcher Gelegenheit er Ende



— 181 —

Januar 1976 in 4 Vorträgen die Ergebnisse von Nairobi kritisch
sichtete18 : «Wer ist das ,wir' V/irklich die Delegierten in der ganzen Vielfalt,

die sie aus ihren verschiedenen Ländern und Situationen brachten

Oder doch nur eine Minderheit, die sich zum Sprecher für die
Vollversammlung machte Oder - und dies ist wohl die wahrscheinlichste

Antwort - bringt das ,wir' noch keine wirkliche Gemeinschaft,
sondern eher den dringenden gemeinsamen Wunsch nach Gemeinschaft

und gemeinsamem Zeugnis zum Ausdruck19 »

In diesem Sinne bemüht sich der Bericht, das persönliche und das

gemeinschaftliche Bekennen in fruchtbare Beziehung zueinander zu
setzen. In dem mit «Die bekennende Gemeinschaft» übersehriebenen
»\bschnitt wird u. a. festgestellt (I, 33) : «Die am Leben Christi teilhaben

und ihn als Herrn und Heiland, Befreier und Einiger bekennen,
bilden eine Gemeinschaft, die vom Heiligen Geist geschaffen und
erhalten wird. Diese Gemeinschaft im Geist findet ihr Hauptziel und
ihren letzten Sinn in der eucharistischen Feier und im Lobpreis des

dreieinigen Gottes. Die Doxologie ist das allerhöchste Bekenntnis,
das all unsere Trennungen übersteigt. »

Nun gibt es jedoch in bezug auf das Christusbekenntnis der
Kirche noch einen weiteren Kontroverspunkt, der gerade in den
Diskussionen um den ÖRK immer wieder Anlass zu Auseinandersetzungen

gibt: die Frage nämlich, wie sich solches Bekennen zum Handeln

des Christen verhalte. Oft wird hier beinahe geometrisch das
Bekennen als die Vertikale und das Tun als die Horizontale bezeichnet
und dem ÖRK im Hinblick auf seine verschiedenen Aktivitäten auf
sozialem, wirtschaftlichem und politischem Gebiet der Vorwurf
gemacht, er habe sich gänzlich der Horizontalen versehrieben. Nairobi
hat auch hier unmissverständlich betont, dass eins das andere
bedingt. Ein einziger Satz (in I, 45) gibt in dieser Hinsicht den Grundton

wieder : «Das Bekenntnis zu Christus ist gleichzeitig verbunden
mit dem Kampf des Christen gegen die Macht des Bösen in ihm selbst,
in der Kirche und in der Gesellschaft. » Oder wie LVischer dem Sinne
nach zutreffend die Aussagen dieses Berichtes zusammenfasst : «Wer
Jesus Christus als das Heil erfahren hat, muss ihn auch als das Heil
der Welt verstehen20. »

18 Veränderung der Welt - Bekehrung der Kirchen. Denkanstösse der
Fünften Vollversammlung des ÖRK in Nairobi. Verlag O. Lembeck, Frankfurt
a.M. 1976, 111 Seiten.

19 A.a.O. S. 20.
20 A.a.O. S.23.



— 182 —

Im «Ruf zum Bekenntnis» (I, 53-70) wird entfaltet, wie die
Vollversammlung es versteht, dass «das ganze Evangelium für den ganzen

Menschen, für die ganze Welt und die ganze Kirche » verkündigt
werden soll, und daraufhingewiesen, dass diese Aufgabe von höchster
Dringlichkeit ist.

Wenn die Sektion I in den abschliessenden «Empfehlungen» alle
«Brüder und Schwestern auf der ganzen Welt» einlädt, «einige der
Probleme, die in Nairobi genannt wurden, zu bedenken und damit in
unseren weitergehenden Denkprozess einzutreten», dann wird damit
gleich ein Mehrfaches klar zum Ausdruck gebracht : einmal geht
«Nairobi» jeden Christen an und nicht nur jene kleine Minderheit von
«ökumenisch Interessierten und Motivierten », der man als den Spezialisten

bisher allzu gerne diese Dinge überlassen hat. Ferner war Nairobi

nur Etappe, Durchgangsstation. Nicht nur im ÖRK-Stab und
den übrigen ÖRK-Gremien müssen die Ergebnisse der 5.

Vollversammlung verarbeitet und die nötigen Folgerungen gerade auch für
das Leben der einzelnen Kirchen, Gemeinden und Christen gezogen
werden. Möglichst viele sollten sich an der Basis, die ja gerade in
Nairobi wie noch nie zuvor aufeiner Weltkirchenkonferenz anvisiert und

angesprochen worden ist, in diesen «weitergehenden Denkprozess»
miteinschalten. »Aber - und hier kommt unwillkürlich das grosse
Rätselraten und Unbehagen - ist die Basis überhaupt in der Lage,
dieser entscheidenden Forderung nachzukommen Wer sorgt dafür,
dass die Nairobi-Texte in ihrem Wortlaut breit gestreut und bis in die

Ortsgemeinden hinein gelesen werden Die bisherigen Erfahrungen
lehren, dass die offiziellen Dienstwege gerade für derartiges Material
noch kaum durchlässig geworden sind21. Die Schweizer Delegierten
haben einen bescheidenen Versuch unternommen, das Nairobi-Material

nach ihrer Rückkehr zu sichten und das ihnen für unser Land und

unsere Kirchen wichtig Scheinende zu einer kleinen Handreichimg22
zu verarbeiten und für die Gruppenarbeit auf lokalem Boden
anzubieten. »Ihnliches wird ohne Zweifel da und dort geschehen. »\ber
Millionen von Mitchristen in aller Welt werden über Nairobi trotzdem

nur gerade das erfahren und zur Kenntnis genommen haben, was die

al Vgl. die kritischen Gedanken des Berichterstatters über «Konziliarität
an der Basis oder : Was hemmt die ökumenische Bewegung ?» in «Ökumenische
Rundschau» 25. Jg.. Heft 1/1976, S. 17ff.

33 «Ökumenische »Aufgaben in der Schweiz. Einführung in die Texte der
5. Vollversammlung des ÖRK. Nairobi 1975». Heft 21 «Studien und Berichte
aus dem Institut für Sozialethik» des Schweiz.Evang. Küchenbundes, 1976.

(Erhältlich beim Sekretariat des SEK. Sulgenauweg 26. 3007 Bern.) 41 Seiten.



— 183 —

bekanntlich sehr einseitige - weil auf Aktualität und Sensation
getrimmte - Information der Massenmedien ihnen vermittelt hat. Und
das war durchwegs weniger als ungenügend. Deshalb sei nicht nur der
erwähnte Appell von SektionI an die Adresse der kirchlichen Basis hier
in bezug auf die Empfehlungen auch der übrigen Sektionen und
zuhanden aller, «die hören wollen», unterstrichen, sondern auch mit
Nachdruck darauf hingewiesen, dass gerade in dieser Sache der in den
letzten Jahren im ÖRK immer wieder ins Feld geführte Faktor
«Kommunikation» nicht so sehr auf Seite des «Senders», sondern auf
derjenigen der «Empfänger» gründlicher Verbesserung bedarf!

Was die einzelnen Empfehlungen betrifft - es sind deren mehr
als 20 -, so finden sich darunter etliche, die an sich längst verwirklicht
sein sollten und gerade darum ein Beweis dafür sind, wieviel Kleinarbeit

an der Basis noch nötig ist, um ökumenische Denk- und
Kommunikationsprozesse überhaupt in Gang zu setzen. Es werden aber
auch Anregungen gemacht, welche im jetzigen Zeitpunkt noch
utopisch klingen mögen, früher oder später jedoch ohne Zweifel erwogen
werden müssen, wenn «Ökumene » gelebte Wirklichkeit werden soll :

«...auf Grund von Bibelstudium und gemeinsamer Erfahrung über
den gemeinsamen Inhalt ihres Glaubens nachdenken mit dem Ziel,
Unterrichtsmaterialien für ihre konkrete Situation zu entwickeln»
(I, 73.4); «Die Kirchen mögen sich stärker um Überwindung der
Schranken bemühen, die einer gemeinsamen Feier der Eucharistie
im Wege stehen» (I, 73.7); «Die Kirchen mögen erkennen, dass sie

sehen und hören müssen, wie Christus in anderen Teilen der Welt
bekannt wird. Das gilt vor allem für die Kirchen, die in der Vergangenheit

Missionare in andere Länder ausgesandt, aber nie Missionare
aufgenommen haben. Wir brauchen Gegenverkehr in der Mission, Mission
in sechs Kontinenten und einen Austausch der Talente und Modelle
in der Evangelisation» (I, 73.16). Im letzten Paragraphen (73.21)
schliesslich wird den «Kirchen am gleichen Ort» empfohlen, sie «sollten

gemeinsam

a) ihre Situation analysieren und fragen, was sich daraus für sie

ergibt, besonders im Blick auf Lebensbereiche und soziale Schichten,
die bisher von ihnen im Zeugnis und Dienst vernachlässigt wurden ;

b) ihre Dienste für die Notstände der Gemeinschaft einsetzen,
und zwar so, dass Selbsthilfe und Ganzheit gefördert werden ;

c) in Solidarität mit denen mitleiden, deren Lage sie nicht
ändern können (z.B. mit denen, die jemand durch den Tod verloren ha-



— 184 —

ben), oder mit denen, deren Lage sie durch kämpferischen Einsatz
verändern wollen (z.B. mit den Opfern der Diskrimination)».

Sektion II: Die Einheit der Kirche -
Voraussetzungen und Forderungen

Der zentralen Bedeutung gemäss, welche dem Ur-Anliegen der
ökumenischen Bewegung, der Einheit der getrennten Kirchen und
Christen, im ÖRK zukommt, waren auch die einführenden Referate -
es sprachen der griechisch-orthodoxe Theologe Père Cyrille Argenti
(Frankreich) und Prof.Dr. John Deschner (Vereinigte Methodistenkirche,

USA) - und die darauf reagierenden kurzen «Erklärungen zum
Thema .Einheit und Spaltung' » aus mehreren aktuellen Konfliktherden

unserer Welt - Miss M. Oduyoye (Nigeria), Rev.Dr. M. Buthelezi

(Südafrika), Rev. W. Ariarajah (Sri Lanka), Rev.G.Gray (Nordirland).
Stellvertretend für all das, was dabei gesagt wurde, seien zwei Zitate
angeführt, um zu zeigen, wie konkret auch zu dieser Thematik
gesprochen wurde. Prof. Deschner, der die Vorgänge des Apostelkonzils
zu Jerusalem (Apg. 15/Gal. 2) unter dem Gesichtspunkt der Konziliarität

modellhaft zu Hilfe nahm, um die Frage nach der Art der Einheit

zu beantworten, um die es im ÖRK geht, charakterisierte die

Diskussion auf dem Apostelkonzil so: «Bemerkenswert ist, dass

hier nicht einfach Erfahrungen ausgetauscht, nicht nur Mehrheiten
angestrebt werden, sondern class feinfühlig nach Einmütigkeit der

Kirche unter der gemeinsam anerkannten »Autorität des Wortes
Gottes gesucht wird. » Und so fiel es ihm nicht schwer, den damaligen
Konzilsbeschluss als «Ziel und Ergebnis eines konziliaren Ereignisses»
zu deklarieren und ihn mit Worten zu umschreiben, die wohl einmalig
treffend genannt werden dürfen : «In gewissem Sinne .gewinnt' jede
Seite mit Hilfe der anderen, und damit gewinnt die ganze Kirche.» -
Demgegenüber erschütterte der nordirische Korreferent Rev.Gordon

Gray im Blick aufdie Situation in seiner Heimat die Vollversammlung
mit dem Eingeständnis : «Irland hat der Welt einen Christus
verkündigt, der versklavt und teilt. » Er beschwor sie, aus den nordirischen

Erfahrungen zwei Lektionen zur Kenntnis zu nehmen :

«1. Die Gewalt hat uns gelehrt, dass die christliche Kirche soziale

und politische Ungerechtigkeiten nicht ignorieren darf. Wenn sie sie

anprangert, dann wird sie Spaltungen und Leid heraufbeschwören.



— 185 —

Wenn sie sie aber ignoriert, dann wird der Weg frei für eine
Massenvernichtung, die sowohl die Kirche als auch die Gesellschaft zerstören

wird.

2. Die Gewalt hat uns ferner gelehrt, dass Uneinigkeit zwischen
den Kirchen ein geeigneter Nährboden für jene Kräfte des Bösen ist,
die jede Spaltung unter den Menschen ausnutzen, um die Übermacht
zu gewinnen. Geteilte Kirchen fordern Menschenleben. Zu spät erst hat
uns die Angst von Männern, Frauen und jungen Menschen zur Suche
nach der Einheit gedrängt, die wir schon vor langem hätten herstellen
sollen. »

Die vom Geiste orthodoxer Theologie getragenen Ausführungen
von Père C. Argenti hingegen fanden ihren bleibenden Niederschlag
im Sektionsbericht selber, indem dieser (II, 5) eine Beschreibung der
Einheit enthält, deren Wortlaut massgeblich von diesem Referenten
geprägt wurde : «Wir beschreiben diese Einheit auf unterschiedliche
Weise, doch können wir alle einer Definition zustimmen, die auf der
Sitzung vorgetragen wurde, wenn sie auch noch nicht in eine Sprache
gefasst ist, die allen gemeinsam ist: ,Wahre Konziliarität ist das

Spiegelbild des dreieinigen Wesens Gottes im Leben der Kirche. Es
ist die Einheit, um die Christus den Vater bat, als er betete, dass seine

Jünger eins sein mögen, wie der Vater und der Sohn eins sind. Die
Quelle der Einheit der Kirche, ihres Glaubens und ihrer Freude ist die

Begegnung der Apostel mit dem auferstandenen Christus, der noch
die Nägelmale trägt, und die gleiche Begegnung seiner heutigen Jünger

mit seiner lebendigen Gegenwart geschieht in der eucharistischen
Gemeinschaft. Er versammelt sie in der Gemeinschaft des Heiligen
Geistes und macht sie zu Kindern des Vaters. So nehmen sie gemeinsam

an Gottes Wesensnatur teil und werden zu lebendigen Gliedern an
dem einen lebendigen Leib des auferstandenen Christus. Obwohl die
verschiedenen Glieder jeder Ortskirche und die verschiedenen
Ortskirchen selbst eine reiche Vielfalt manifestieren und ihre je eigene
Individualität entfalten können und sollen, können kulturelle, soziologische,

psychologische, politische oder historische Unterschiede die

Integrität des einen apostolischen Glaubens nicht antasten. Durch
das Wirken des Heiligen Geistes verkörpert sich das eine lebendige
Wort, der Sohn Gottes, in der einen Kirche, dem einen Leib, dessen

Haupt Christus ist, und dessen Glieder die sind, die den Vater in
Wahrheit anbeten. Sie haben teil an dem, der gesagt hat : „Ich bin die
Wahrheit". Diese lebendige Wahrheit ist das Ziel, dem alle Kirchen



— 186 —

auf ihrer Suche nach der Wahrheit zustreben. Die Konziliarität ist der
Ausdruck dieser inneren Einheit der Kirchen, die durch Raum, Kultur

und Zeit getrennt sind, aber diese Einheit in Christus intensiv
leben, und deren Vertreter sich von Zeit zu Zeit in Konzilen aller
Ortskirchen auf verschiedenen geographischen Ebenen versammeln, um
ihrer Einheit in einer versammelten Gemeinschaft sichtbaren
Ausdruck zugeben.'»

Dieser Abschnitt kann als das Kernstück des ersten Teüs des
Berichtes von Sektion II angesprochen werden, der den Titel trägt
«Einheit erfordert ein gemeinsam bejahtes Ziel». Als weiteres
Erfordernis nennt Teil 2 «ein volleres Verständnis des Kontextes». Einer
eigens aus den USA im Rollstuhl zur Tagung nach Nairobi angereisten,

seit ihrer Kindheit gelähmten Studentin ist es zu verdanken,
dass erstmals in einem ökumenischen Dokument über die Einheit der

Kirche auch von «den Behinderten und der Ganzheit der Gottesfamilie»

die Rede ist! So wird u.a. erklärt: «Die Kirche kann ,die in

Christus offenbarte volle Menschlichkeit' nicht beispielhaft darstellen,

die gegenseitige Abhängigkeit aller Menschen nicht bezeugen
noch Einheit in der Vielfalt erlangen, wenn sie weiterhin die soziale

Isolierung behinderter Menschen hinnimmt und ihnen die volle
Beteiligung an ihrem Leben verweigert. Die Einheit der Gottesfamilie
ist beeinträchtigt, wo diese Brüder und Schwestern als Gegenstand
herablassender Barmherzigkeit behandelt werden. Und sie ist
zerbrochen, wo sie völlig ausgeschlossen bleiben» (II, 8). Aber auch
Probleme wie «die Gemeinschaft von Männern und Frauen und die

Ganzheit des Leibes Christi», «Politische Auseinandersetzung und

die Einheit der Kirche » und «Das Streben nach kultureller Identität
und die Einheit der universalen Kirche» kommen in diesem Teil zur

Sprache.
Schliesslich wird im dritten Teil erklärt : «Zur Einheit braucht es

Weggemeinschaft in Ringen und Hoffen». Dabei wird u.a. betont,
dass es im Bemühen um die Einheit zwei deutlich hervortretende
Tendenzen gibt : «Auf der einen Seite stehen die, die den Hauptnachdruck

auf die unerlässliche Treue zu der Wahrheit legen, die in der

Vergangenheit bekannt wurde und in den uns überkommenen Tradi-

tionen enthalten ist. Deshalb haben für sie bilaterale und multilaterale
Gespräche zwischen Vertretern verschiedener Traditionen Vorrang,
in denen ein gemeinsames Verständnis der einen Tradition des

Evangeliums gesucht wird. Andere legen den Hauptnachdruck auf die

Verpflichtung, dass die Kirche berufen ist, Zeichen, Werkzeug und Vor-



— 187 —

geschmack dessen zu sein, dass Christus alle Menschen zu sich ziehen
will. Sie bemühen sich deshalb um eine Form der Einheit in der jeweiligen

Nation oder Region, die es der Kirche ermöglicht, ein solches
Zeichen zu sein... Diese beiden Weisen, auf die Einheit zuzugehen,
müssen sich ergänzen und dürfen sich keine Konkurrenz machen»

(II, 14). Aber auch «eindringliche Fragen» werden gestellt, «die

Antworten nicht in Worten verlangen, sondern in Entscheidungen der
Mitgliedskirchen : Warum geht sichtbare, organische Einheit der
Kirchen in ein und derselben Region so langsam voran Warum
haben wir - nach all den Jahrzehnten - noch nicht das gemeinsame
Verständnis des Glaubens erreicht, das uns erlauben würde, auf dieser

Vollversammlung, auf der wir gemeinsam unser Bekenntnis zu Christus

abgelegt und seine Gegenwart in unserer Mitte erkannt haben,
die Eucharistie miteinander zu feiern Wenn wir von Konziliarität
sprechen, warum bewegen wir uns dann nicht rascher von unserem
gegenwärtigen präkonziliaren Stadium zu vollerer konziliarer
Verbundenheit vorwärts, die sieh in der gemeinsamen Eucharistiefeier
ausdrückt Und falls die Antwort lautet,,Weil wir noch nicht vereint
sind', so stellt sich wieder die Frage: ,Warum vereinigen wir uns
nicht ?'» (II, 16).

In den abschliessenden «Empfehlungen» (II, 19-22 mit insgesamt

14 Positionen) wird zunächst die Gemeinsamkeit im Bemühen
um das Bekenntnis der christlichen Wahrheit und um deren Bezeugung

und missionarischen Ausbreitung betont und einer vermehrten
praktischen Solidarität das Wort geredet, angefangen von der
gegenseitigen Fürbitte und dem konkreten Mit-Leiden über den
wechselseitigen Austausch von Personal und finanziellen Mitteln bis hin
zum Zusammenwachsen an jedem Ort unter Einbezug auch der kleinen

interkonfessionellen Gruppen ausserhalb der festgefügten kirchlichen

Strukturen und der gemeinsamen Seelsorge an
konfessionsverschiedenen Ehepaaren. Sodann wird zu einer «Überprüfung des

ökumenischen Engagements» aufgerufen, wobei vor allem zu fragen
sei, ob bestehende ökumenische Strukturen auf den verschiedenen
Ebenen «Wege zur Einheit oder Ersatz für die Einheit sind» (II, 21).
In bezug auf «Entscheidungen, die zum Fortschritt auf dem Wege zur
sichtbaren Einheit beitragen», wird u.a. betont: «WTas wir am
dringendsten brauchen, das sind Aktionen der Kirchen, durch die die
Entwicklung wahrer konziliarer Gemeinschaft gestärkt wird...:
bewusste Schritte vorwärts zu einer volleren Gemeinschaft mit anderen
Kirchen» (II, 21c). Es wird empfohlen, gemeinsam die Konsensus-



— 188 —

erklärungen über «Eine Taufe - Eine Eucharistie - Ein Amt»23 bis
Ende 1976 zu prüfen und dazu nicht nur Stellung zu nehmen, sondern
gleichzeitig «auch mitzuteilen, in welcher Weise sie zu dem gemeinsamen
Fortschritt auf dem Weg zur Einheit beizutragen bereit sind». Schliesslich

wird den Mitgliedkirchen das Studium von drei spezifischen
Problemen nahegelegt : Integration der Behinderten, Frauen und Einheit
der Kirche, Konziliarität.

Sektion III: Auf der Suche nach Gemeinschaft.
Das gemeinsame Streben der Menschen verschiedenen Glaubens,

verschiedener Kulturen und Ideologien

Bei der erstmaligen Vorlage des Entwurfs von Sektion III wurden

der Vollversammlung fünf Gäste vorgestellt, welche als Vertreter
anderer Weltreligionen beratend die Arbeit der Vollversammlung
und insbesondere dieser Sektion begleitet hatten :

Prof. K. L. Seshagiri Rao, Hindu, Professor für Religionswissenschaft

an der Universität von Virginia ;

Prof.L.G.Ilewage, Buddhist, Professor für Pädagogik an der

Universität von Sri Lanka, Kandy ;

Rabbi Dr.A.J. Wolf, Jude, Direktor der B'nai B'rith Hillel
Stiftung und jüdischer Geistlicher an der Universität von Yale ;

Dr.H.Hasution, Muslim, Rektor des Staatlichen islamischen
Instituts von Jakarta ;

S. Exz. Dr.Gopal Singh, Sikh, Hochkommissar von Indien bei der

Republik Guyana.

»Ils Sektionsvorsitzender erinnerte Metropolit Paulos Gregorio»

(Syrisch-Orthodoxe Kirche, Katholikat des Ostens, Indien) die

Versammlung daran, «dass die Christen - auch alle zusammen - eine

Minorität innerhalb der Menschheit darstellen und dass es wirklich
auf die grössere menschliche Gemeinschaft ankommt. Die Fragen, die

sich stellen, sind deshalb: 1. Was in unserem Glauben erlaubt uns zu

sagen, dass Gott, der Vater, der Sohn und der Heilige Geist, in der

ganzen Schöpfung und der Menschheit wirkt 2. Was ist die richtige
Beziehung zwischen Christen und Menschen anderen Glaubens und

anderer Ideologien 3. Wie finden wir angesichts des Zusammenwir-

23 Hg. v. Gciko Müller-Fahrenholz, Evang. Missionsverlag Korntal, 1975,

51 S.



— 189 —

kens aller Kulturen eine Welt, in der alle Kulturen lernen, gemeinsam
auf die Probleme der Menschheit zu antworten » Diese kurzgefasste
Zielsetzung der Thematik von Sektion III war unbestritten. Hingegen

wurde der vorgelegte Berichtsentwurf von fast allen Votanten
kritisiert, weil er einen Kompromiss darstelle und im Gegensatz zur
missionarischen Aufgabe der Kirche stehe, so dass ein Antrag auf
Rückweisung mit grossem Mehr angenommen wurde. Dahinter
steckte die hauptsächlich unter Delegierten aus West- und Osteuropa
verbreitete Befürchtung, die zu wenig präzisen Aussagen des
Entwurfs in bezug auf die evangelistische und missionarische Verantwortung

der Christen könnten einem Synkretismus ungewollt Vorschub
leisten. Als dann einige Tage später der überarbeitete und mit einer
drei Punkte umfassenden Präambel nochmals vorgelegt wurde,
meldeten sich u.a. zwei Vertreter aus Asien - Principal Dr.R.J.Chan¬
iran (Indien) und Dr.Lynn A.de Silva (Sri Lanka) - zum Wort und
unterstrichen aus ihrer Sicht und jahrelangen Erfahrung wechselseitigen

Gesprächs mit Nichtchristen die Notwendigkeit des Dialogs.
So gab Dr.Chandran u.a. zu bedenken: «Die Kirche, die evangeli-
siert, wird auch evangelisiert in dem Sinn, dass Wissen und Erfahrung

von Jesus Christus und seinem Evangelium durch die Antwort
derer vertieft werden, denen das Evangelium verkündigt wird. Das
ist auch deshalb wahr, weil Christus, den wir verkündigen und
bekennen, grösser als unser Wissen und unsere Erfahrung von ihm ist.
Wir besitzen ihn nicht, er besitzt uns und alle Völker. Seine Anwesenheit

im Glauben und der Erfahrung anderer zu erkennen und deutlich
zu machen ist auch Teil unseres Zeugnisses von ihm.

Unsere Brüder, die über die Verpflichtung zu dem grossen Auftrag

unseres Herrn und die Gefahr des Synkretismus in Sorge sind,
sollten bereit sein, auf das Zeugnis und die Einsicht derer zu hören,
die genauere Kenntnis anderer Glaubensrichtungen besitzen und
Jesus Christus und seiner Mission nicht weniger verpflichtet sind.
Wir bitten sie, den Fehler zu vermeiden, auf der Basis traditioneller
Lehren zu urteilen, ohne Kenntnis anderer Völker und deren Glauben,

und damit zu versäumen, in die Fülle Christi hineinzuwachsen »24.

Als Direktor eines Studienzentrums mit langjähriger Erfahrung
in der Förderung des Dialogs, der für die Einheit und Integrität des

nationalen Lebens in Sri Lanka als wesentlich betrachtet wird, gab

24 Bericht aus Nairobi 75, S.39f.



— 190 —

Dr. de Silva zu bedenken : «Von einigen Mitgliedern dieser
Vollversammlung sind zahlreiche Zweifel, Befürchtungen und Ängste über
den Dialog mit Menschen anderen Glaubens ausgesprochen worden.
Ich habe guten Grund zu glauben, dass sie vorwiegend bei denen
entstehen, die nie Andersgläubigen begegnet sind oder unter ihnen ge
lebt haben.» Aus seiner Dialog-Praxis charakterisierte er den Dialog
im asiatischen Kontext wie folgt :

«1. Dialog mindert in keiner Weise die vollkommene und treue
Verpflichtung gegenüber dem eigenen Glauben, sondern bereichert
und stärkt ihn...

2. Dialog ist keineswegs eine Versuchung zum Synkretismus,
sondern ein Schutz dagegen, denn im Dialog lernen wir den Glauben
des anderen in seiner Tiefe kennen. Der eigene Glaube wird dadurch
geprüft, verfeinert und gestärkt. Die wirkliche Glaubensprüfung
liegt in der Beziehung des Glaubens nach aussen.

3. Dialog ist schöpferisches gemeinsames Handeln, das einen
Menschen aus einem geschlossenen oder hermetisch abgeriegelten
System befreit, zu dem er zufällig durch seine Geburt gehört. Er
erhebt ihn zur geistlichen Freiheit und gibt ihm eine Vorstellung von
weiteren Dimensionen geistlichen Lebens, indem er an der Spiritualität

anderer teilhat.
4. Dialog ist für uns in Asien dringend und wesentlich, weil wir

damit die Arroganz, die Aggression und das Negative unserer
evangelistischen Kreuzzüge zurückweisen, die das Evangelium verdunkelt

und das Christentum als eine aggressive und militante Religion
karikiert haben. Als Ergebnis davon erscheint Jesus Christus in den

Augen Menschen anderen Glaubens als ein religiöser Julius Caesar -
wie es einer unserer verehrten andersgläubigen Gäste dieser
Vollversammlung in einer unserer Arbeitsgruppen ausgedrückt hat...

5. Dialog ist wesentlich, um unsere negative Haltung gegenüber

Andersgläubigen zu lösen, die Verkündigung unwirksam und irrelevant

macht. Eine negative Haltung fordert zu ablehnender Antwort
auf; wenn wir nicht bereit sind, andere in Liebe anzunehmen, dann

werden sie auch uns nicht akzeptieren...

Dialog soll eine gesunde Atmosphäre entstehen lassen, in der wir

geben und empfangen, hören und verkündigen können. Vor allem ist

Dialog für uns wesentlich, um das asiatische Gesicht Christi als

leidender Knecht zu entdecken. Damit wird die Kirche selbst von ihrem

institutionellen Egoismus befreit und kann die Rolle eines Dieners



— 191 —

beim Aufbau der Gemeinschaft spielen - Gemeinschaft der Liebe oder
Reich Gottes25.»

Alle diese Aspekte werden im Bericht selber angesprochen. Auch
wird auf das besondere Verhältnis des Christentums zu Judentum
und Islam hingewiesen, im Sinne historisch bedingter besonderer
Beziehungen, das sich von demjenigen zu den ostasiatischen und den
traditionellen afrikanischen Religionen grundlegend unterscheidet.
In III, 36-46 wird dann spezifisch auf die Probleme des Dialogs zu
Ideologien eingegangen, wobei ausser dem Marxismus auch
Staatsphilosophien wie diejenige des indonesischen Pancasila, aber auch der
chinesische Maoismus, westlicher Kapitalismus, liberaler
Individualismus anvisiert werden.

Die «Empfehlungen», die z.T. sehr konkrete und offensichtlich
aus zahlreicher Erfahrung geborene praktische Anregungen geben,
sind zu Einheiten zusammengefasst, welche sozusagen als «Stufen
zum Dialog» bezeichnet werden können, nämlich: «Vorbereitung in
den Kirchen» (Bewusstmachen der grösseren Gemeinschaft aller
Menschen; Reflektierung der Einzigartigkeit Christi in Beziehung
zum umfassenderen Wirken Gottes in allen Völkern ; Reinigung des

katechetischen, liturgischen und theologischen Materials von allen
Fehldeutungen und Verzerrungen in der Darstellung von Glauben,
Kultur und Ideologie anderer Menschen ; selbstkritische Prüfung der
wechselseitigen Durchdringung von christlichem Glauben und
einheimischen Elementen der eigenen Umwelt), «Die Suche nach Gemeinschaft»

(Förderung von Dialog und Zusammenarbeit zwischen
Menschen verschiedenen Glaubens und Auswertung der gewonnenen
Erkenntnisse; Förderung von Freiheit und Einheit der christlichen
Gemeinschaft in den Ortsgemeinden durch Abbau hergebrachter
Schranken der Kultur, des Alters, der Geschlechter, der Klassen und
Rassen), «Beteiligung am Dialog» (Schaffung von Richtlinien und
Voraussetzungen für den Dialog wie vergleichbarer Bildungsstand,
analoge Festigkeit in der eigenen Glaubenshaltung und zugleich
Offenheit für den andern ; Aneignung der Erfahrung derer, die bereits
den Dialog führten), «Gemeinschaft der Spiritualität» (angesichts des

Vordringens ostasiatischer Religionen und religiöser Praktiken sollen
die Kirchen ihren Gliedern helfen, «deren Bedeutung und Konsequenzen

richtig einzuschätzen, zu dem in Vergessenheit geratenen oder

vernachlässigten geistlichen Erbe der Kirche zurückzukehren und

25 Ebd. S.40f.



— 192 —

sich das wieder anzueignen, was in der jeweiligen Situation sinnvoll
ist»; den Christen helfen, die «Geister» zu unterscheiden),
«Ökumenische Reflexion über Religionen, Kulturen und Ideologien» (Klärung

der Terminologie: «Ist es beispielsweise ratsam, Termini wie
.weiterer Ökumenismus' für die Suche nach weiterer Gemeinschaft,
über die Kirchen hinaus, zu wählen ?»; Ermutigung der christlichen
Gemeinschaften in verschiedenen Ländern zur Bejahung ihrer kulturellen

Identität, aber auch zur kritischen Selbstbetrachtung ; Analyse
der Ursachen des gegenseitigen Misstrauens zwischen Religionen und
Ideologien ; Förderung des gegenseitigen Vertrauens ; Untersuchung
der Spannungen, die zufolge ideologischem Engagement innerhalb der
Kirche entstehen, und Förderung des Dialogs zwischen den verschiedenen

Lagern), «Die erforderlichen kirchlichen Strukturen» (Im Dialog
leben ist wichtiger als organisierte Gespräche ; doch sind Erziehungsund

Bildungsprogramme der Kirchen nötig, um das Verständnis für
andere Religionen zu fördern; das ÖRK-Ressort «Dialog mit
Menschen verschiedener Religionen und Ideologien» kann hier helfend

beigezogen werden).
Auf seiner kürzlichen Tagung hat der Zentralausschuss

beschlossen, es sei im Bereiche des «Dialogs» die Aufmerksamkeit und

Arbeit in den kommenden Jahren entscheidend auf eine Besinnung
über Wesen und Ziel des Dialogs zu richten. «Was hat die Kirche, die

Gott, Vater, Sohn und Heiligen Geist bekennt, über Religionen und

Ideologien zu sagen Welche Bedeutung kommt ihnen in der Ökonomie

des Heils zu Das ist die entscheidende Frage », sagt L. Vischer26.

(Schluss folgt)

Bern Hans A.Frei

2« A.a.O.S.55.


	Die fünfte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi : 23. November bis 10. Dezember 1975 [Fortsetzung]

