Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Autoritat im Neuen Testament
Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 163 —

Autoritiat im Neuen Testament *

(I. Teil)

A. Wort-Definition und Unterscheidungen

1. Wort-Definition

Jeder Versuch, sich in einer Frage zu verstindigen, ist wesentlich
erschwert, wenn die Gesprichsteilnehmer nicht angeben, in welchem
Sinn sie die Ausdriicke verstehen, die sie zu verwenden gedenken;
wenigstens fiir die wichtigsten sollte die Bedeutung definiert werden.
Ich beginne darum mit der Angabe, dass ich das Wort «Autoritit» in
folgender Bedeutung gebrauche:

Mit dem Wort «Autoritéit» sei das gemeint, was Menschen veran-
lasst, den Aussagen anderer Menschen Gehor, Vertrauen, Zu-
stimmung, Glauben und Gehorsam entgegenzubringen oder
eventuell mit Nachdruck zu verweigern.

Zu dieser Wort-Definition diirften folgende Erlauterungen niitz-
lich sein:

* Die folgenden Ausfithrungen stellen eine Umarbeitung des Referates
dar, das am 16. September 1975 an der vom 15. bis 19. September auf Schloss
Schwanberg bei Wiirzburg durchgefithrten 16.Internationalen Altkatholi-
schen Theologentagung gehalten wurde. Nach einer Umstellung in A IT und
B II/III suchte die Umarbeitung hauptsichlich zwei Méangel zu beheben: An
einigen Stellen suchte ich die Begriindung meiner Ansichten sorgféltiger aus-
zufithren, was dem Abschnitt B IV eine vollig neue Gestalt und eine grosse
Erweiterung brachte und ihn zu einer Konzilstheorie in nuce werden liess.
Ferner suchte ich dem Vorwurf, dass das Referat den sichtbaren Zusammen-
hang und die Anwendung fiir die Gegenwart vermissen lasse, einem Vorwurf,
den ich als berechtigt empfand, dadurch Rechnung zu tragen, dass ich an jeder
Stelle, wo mir dies wiinschenswert schien und wo ich zugleich eine Verdeutli-
chung der betreffenden These erreichen konnte, die wichtigsten Beziige zu
heutiger Anschauung und Praxis einfiigte. Daher die grosse Verldngerung des
Referates. Die Hauptaussagen sind durch einige neue Einsichten ergénzt wor-
den, sonst aber gleichgeblieben. — Noch ein Wort zur Literatur : Mit Befremden
wird man feststellen, dass in den Anmerkungen nur ein einziges Buch genannt
ist. Dieser Tatbestand besagt, dass mir bis heute keine Arbeiten begegnet sind,
die zur Weiterfithrung, Vertiefung oder kritischen Auseinandersetzung mit
meinen Ansichten dienlich wéren. Das heisst nicht, dass es solche Arbeiten
nicht gibt, wohl aber genau das, was ich sagte, dass mir keine begegneten. Und
dass man zu den beriihrten Bibelstellen Kommentare konsultieren kann, weiss
jedermann. Zu Apg.15 wiire eine Auseinandersetzung mit der Literatur notig.
Sie hitte aber zu weit gefithrt und kénnte in einer eigenen Arbeit geboten
werden.



— 164 —

1. Die obige Definition definiert nicht das Phianomen «Autoritity
— das konnte allein Gott tun, weil nur er das Phédnomen selbst ganz
kennt; sie gibt ausschliesslich an, welche Bedeutung ich im vorliegen-
den Text mit dem Wort «Autoritit» verbinde. Was das Phinomen
«Autoritit» selbst ist, soll durch meine Wort-Definition nicht préju-
diziert, sondern géinzlich offengelassen werden.

2. Dass dies der Fall ist, zeigt sich schon darin, dass die Definition
vollig allgemein und unspezifisch ist. Im Sinne der gegebenen Defini-
tion kann namlich jedermann Autoritdt haben. So hat jedes Gemein-
deglied, das erklirt, es kénne mit der gehérten Predigt nichts anfan-
gen, oder es finde es stérend, einen bestimmten Teil der Liturgie zu
sprechen statt zu singen, insofern Autoritat, als nur es weiss, was es
als storend empfindet oder womit es nichts anfangen kann. Auch
wenn das Gemeindeglied keine «Autoritat von Fach» in Sachen Litur-
gik oder Homiletik ist, so kann ihm doch niemand beweigen, dass es
nicht so empfunden habe, wie es sagte. Man soll sich darum vor der
Versuchung hiiten, die Gefiihle wegdisputieren zu wollen oder wegen
der fehlenden Fach-Autoritat nicht ernst zu nehmen. Man kann nach
ihren Griinden fragen und ein Gesprich eréffnen, in dessen Verlauf
die Ansichten sich dndern kénnen ; aber zunichst sind die Ausserun-
gen iiber solche Empfindungen als unbestreitbar und insofern der
Sprecher als Autoritit zu anerkennen. Dasselbe gilt sogar vom Saug-
ling, dessen Geschrei anzeigt, dass er hungrig oder miide ist oder einen
Schmerz empfindet, dem auch niemand das Gegenteil beweisen kann,
dessen Geschrei also beachtet werden muss und wird, womit sich der
Sadugling in dieser Sache als Autoritit erweist.

3. Nach der oben gebotenen Definition ist Autoritét ein Gesche-
hen, an dem mindestens zwei Subjekte beteiligt sind, eines, das die
Autoritidt hat und ausiibt oder ist, und ein anderes, das sie anerkennt
und ihr in irgendeiner Weise Folge gibt. Demnach kénnte nicht von
Autoritit gesprochen werden, wenn niemand da ist, der sie aner-
kennt. Was diesen Punkt betrifft, sind Grenzfille denkbar, die den
Sinn der Definition prézisieren lassen und ihre Allgemeinheit unter-
streichen. Nur drei davon seien erwihnt: Man kann sagen, dass je-
mand Autoritit beanspruche, dass sie aber von niemandem akzep-
tiert werde. In diesem Fall ist im Sinne unserer Definition das Phéno-
men der Autoritiit gar nicht vorhanden ; die Wortbedeutung ist aber
trotzdem erfiillt, weil es fiir die Wortbedeutung keine Rolle spielt, ob
die fiir die aussersprachliche Realitit erforderlichen Faktoren vor-
handen sind oder nicht. Hingegen ist es unméglich zu sagen, dass



— 166 —

jemand Autoritit habe, dass es aber von niemandem bemerkt werde.
Zumindest miisste der Sprecher des Satzes die Autoritit bemerkt und
insofern anerkannt haben ; sonst ist der Satz im Sinne unserer Defini-
tion unmoglich. Wichtiger ist folgender Grenzfall: Jemand, dem wir
Autoritit zuerkennen, ordnet etwas an, das wir als verderblich durch-
schauen, so dass wir im Gewissen verpflichtet sind, es nicht zu tun,
sondern zu widersprechen. Dieser Fall kann freilich nur eintreten,
wenn der Autorititstrager bereits als solcher anerkannt, also struk-
turell vorgegeben ist. Das Bedeutsame dabei ist aber, dass durch den
Ungehorsam und Widerspruch die Autoritiat zwar bestritten und auf-
gehoben werden kann, aber nicht automatisch aufgehoben werden
muss, sondern durch in qualifizierter Weise vollzogenen Ungehorsam
und Widerspruch sogar ausdriicklich anerkannt werden kann. Ich
spreche aber mit Bedacht von einer qualifizierten Weise des Ungehor-
sams; denn er muss von einem andern, vollig allgemeinen Mechanis-
mus abgehoben werden. Es trifft namlich nicht zu, dass es, wie oft
behauptet wird, das Besondere an Jesus war, dass man zu ihm unbe-
dingt Stellung nehmen musste. Dass man Stellung nehmen musste,
stimmt wohl, nicht aber, dass dies etwas Besonderes ist. Es besteht
sogar ein allgemeiner Zwang zur Stellungnahme. Wo immer ein
Mensch A an einen andern Menschen B eine Aktion richtet, eine An-
rede oder einen Blick z. B., muss der B reagieren und insofern Stellung
nehmen. Er kann das auf die verschiedenste Weise tun, u.a. auch
damit, dass er iiberhaupt nicht reagiert. Aber kraft der Initiative des
A und kraft der Interaktionssituation ist auch dies eine Reaktion. Er
kann tun, was er will, nur nicht reagieren kann er nicht. Aber das
blosse «Nicht-Reagieren» ist unendlich vieldeutig: unterblieb die
offensichtliche Reaktion aus Schiichternheit ? aus Snobismus ? weil
die Aktion nicht bemerkt oder nicht verstanden wurde ? usw. Gerade
dank dieser Vieldeutigkeit ist es moglich, zuvor anerkannte Autoritét
durch konstante «Nicht-Reaktion» zu beseitigen. Soll dies nicht ge-
schehen, muss der Nicht-Gehorsam in qualifizierter Weise erfolgen,
z.B.indem eine ausdriickliche Erklirung abgegeben wird des Inhalts,
dass die Autoritit, das Recht der anordnenden Instanz zur fraglichen
Anordnung nicht bestritten, sondern ausdriicklich anerkannt werden
soll, dass aber trotzdem oder gerade deswegen die Anordnung als ver-
fehlt nicht ausgefiihrt werden kénne. Wird so verfahren, kann die
Autoritiit erhalten bleiben oder sogar verstirkt werden, sofern nicht
weitere Komplikationen hinzutreten und nicht zum voraus verun-
méglichende Bedingungen im Spiel waren.



— 166 —
11I. Unterscheidungen

1. Gemaiss der Art des Inhalts

Die Wendung «Art des Inhalts»ist missverstédndlich. Man kénnte
dabei an den Tatbestand denken, dass einer in einer bestimmten
Wissenschaft, der zweite in einer andern, der dritte im Sport, der
vierte in Bodenbearbeitungsmethoden usw. Autoritét ist und ausiibt.
- Ich mochte fiir die in diesem Sachverhalt notige Unterscheidung lie-
ber das Wort «Gebiet» beniitzen und also davon reden, dass es ver-
schiedene Gebiete der Autoritatsausiibung gebe, dass einer auf ver-
schiedenen Gebieten, ein anderer nur gerade auf seinem Gebiet usw.
Autoritat sei oder habe. Mit diesen Ausdriicken ist eine Menge von
Problemen angesprochen, die in der Praxis eine sehr grosse Rolle spie-
len. (Z.B.: Wer nur in einem Gebiet Autoritét ist, sollte sich nicht so
verhalten, wie wenn er es auch noch in beliebig vielen andern wire.
Ist es andererseits gut, jedem nur auf seinem Gebiet Autoritat zuzu-
billigen, ihn hinsichtlich Autoritdtsausiibung auf sein Gebiet ein-
schrinken zu wollen ? Fiihrt das nicht dahin, dass die Gesellschaft
vollig auseinanderfillt und nur noch diktatorisch geleitet werden
kann ? Wie wird iiberhaupt festgestellt, ob und wieviel Autoritit
einem bestimmten Menschen zukommt ? usw.) Trotzdem will ich
nicht ndher auf diesen Komplex eintreten, sondern jetzt die Unter-
scheidung einfiihren, die mit dem Ausdruck «Art des Inhalts» visiert
war. Da ist daran gedacht, dass Autoritat entweder durch Vermitt-
lung von Wissen und Kénnen oder durch das Erteilen von Weisungen,
Befehlen ausgeiibt werden kann. Die beiden Arten unterscheide ich
im Anschluss an Bochenski als «wpistemische Autoritity und als «deon-
tische Autoritit». Die epistemische Autoritit setzt voraus, dass je-
mand einen Vorsprung in einem bestimmten Wissensgebiet besitzt,
und &dussert sich, wenn wir die Terminologie der Logik beniitzen, in
«Sitzen» (Propositionen, Aussagen iiber etwas), die entweder wahr
oder falsch sind. Die deontische Autoritit kommt in Weisungen, Be-
fehlen, Aufforderungen und dergleichen zum Ausdruck, in sprachli-
chen Gebilden also, denen gegeniiber die Frage, ob wahr oder falsch,
keinen Sinn hat. Dagegen sind hier Fragen wie die, ob sinnvoll, ange-
messen, ausfithrbar oder nicht, charakteristisch. Die epistemische
und die deontische Autoritit konnen hinsichtlich eines oder mehrerer

1 Bochenski Joseph M.. Was ist Autoritit ? Einfithrung in die Logik der
Autoritdt. Herderbiicherei Bd. 439. Herder, Freiburg 1974.



— 167 —

Gebiete in einer einzigen Person in den unterschiedlichsten graduellen
Abstufungen miteinander verbunden sein. Fiir eine erfolgreiche Aus-
iitbung der deontischen Autoritét ist in der Regel das Vorhandensein
eines Minimums an epistemischer Autoritit auf dem betreffenden
Gebiet unerlisslich und ein Optimum von grossem Vorteil, wihrend
fiir die Ausiibung der epistemischen Autoritéit als solcher, von dus-
sern, organisatorisch-rechtlichen Gesichtspunkten abgesehen, die
deontische Autoritiat weder als Voraussetzung noch als Folge notig
ist. Zwar gehen aus Propositionen hdufig Weisungen hervor. Es ge-
hort aber nicht zur epistemischen Autoritét, sie auch als solche gel-
tend zu machen. Der Besitz deontischer Autoritat ist in einer Beauf-
tragung begriindet oder in einem Komplex von Sachverhalten, die
sich auf einen bestimmten Menschen als Verpflichtung und so als
Beauftragung auswirken. Damit epistemische Autoritit konkret aus-
geiibt werden kann, ist oft auch ein Auftrag nétig, z. B. ein Lehrauf-
trag. Zu ihrem Besitz tragt jedoch ein Auftrag nichts bei. Unter die-
sem Gesichtspunkt ist epistemische Autoritat in Erfahrung, Ausbil-
dung, Studium und dergleichen begriindet.

Mit dieser Unterscheidung sind einige schwierige und wichtige
Probleme verbunden. Ich will sie aber nicht erértern. Ich fiihrte die
Unterscheidung nur ein, um die Aufmerksamkeit fiir die vorkommen-
den Probleme zu schérfen. Thre Niitzlichkeit in dieser Hinsicht wird
sogleich zutage treten. Vorerst sei nur noch vermerkt, dass es auf der
Ebene des Gegeniibers von epistemischer und deontischer Autoritéit
keine weitere Art mehr gibt. Alle Autoritét ist entweder epistemisch
oder deontisch oder beides zugleich, wobei das «Zugleich» nicht eine
dritte Art darstellt, sondern sagen will, dass eine Ausserung episte-
misch und deontisch zugleich sein kann. So implizieren viele Weisun-
gen eine ontologische Behauptung, und viele Propositionen kénnen
nicht sagen, was sie sagen wollen, wenn nicht ein entsprechender
ethischer Anspruch, also eine Weisung mitgehort wird.

2. Gemiss der Begriindung

Es wird kein Zweifel dariiber bestehen konnen, dass Jesus von
den Evangelisten als Autoritiit betrachtet wurde, und zwar sowohl im
Sinn der epistemischen als auch im Sinn der deontischen Autoritit.
Wire es nicht so, wire es kaum zur Niederschrift der Evangelien ge-
kommen. Es wird aber auch ausdriicklich gesagt (z. B.Mk. 9,7 u. Par.;



— 168 —

Mt.23,8; 28,18-20; Mk.1,22.27; Mt.7,29; Lk.4,322). Und damit
stellt sich die Frage, ob solche Autoritat wirklich vorhanden war.
Hinsichtlich der epistemischen Autoritit bedeutet die Frage, ob
Jesus auf einem oder mehreren Gebieten des Wissens wirklich einen
Vorsprung besass, hinsichtlich der deontischen Autoritit, von wem
und inwiefern Jesus eine Verfiigungs- und Befehlsgewalt erhalten
habe. Diese Frage wurde laut den Berichten der Evangelisten schon
zur Zeit Jesu gestellt, direkt in den Szenen zur Vollmachtsfrage
(Mk.11,27ff u. Par.), indirekt in der pointierten Zeichenforderung
(Mk.8,11-13 u. Par.). Sie gewinnt an Konkretheit und Tiefe, wenn
wir als Beispiel fiir die epistemische Autoritit irgendeinen Satz her-
ausgreifen, der Jesus zugeschrieben wird. Nehmen wir etwa Lk. 15,7,
wonach im Himmel mehr Freude ist iiber einen Siinder, der Busse tut,
als iiber neunundneunzig Gerechte, die der Busse nicht bediirfen. Der
Form nach ist das zweifellos eine Proposition; denn man kann im
Blick auf den Satz anscheinend sinnvoll die Frage stellen, ob er wahr
oder falsch sei. Ein Ausweis fiir Autoritit ist er freilich nur, wenn er
als wahr erkennbar ist. Da stellen sich aber schwierige Fragen. Zu-
nachst ist schon schwer zu sagen, was der Satz eigentlich bedeutet.
Wenn es ein allgemeingiiltiger Satz sein sollte, der, wie z.B. das

2 An den drei letztgenannten Stellen wird das Wort ,exousia‘ in direkte
Verbindung mit dem Reden Jesu gebracht (Mk.1,22 und Mt.7,29: «er lehrte
wie einer, der ,exousia‘ hat»; Mk.1,27: «eine neue Lehre ,kat exousian‘y;
Lk. 4, 32: ¢sie gerieten in erschrecktes Staunen titber seine Lehre, weil sein Wort
.en exousia‘ geschah»). Die Bedeutung von ,exousia‘ im NT deckt sich zwar
nicht mit der oben angenommenen Bedeutung von «Autoritét», kommt ihr
aber oft sehr nahe. Bei den Synoptikern wird ,exousia‘ meist im Zusammen-
hang mit Krankenheilungen und Diémonenaustreibungen gebraucht und
meint dann z.B. die effiziente Macht {iber die Ddmonen. Fs wird auch allge-
meiner gebraucht in dem Sinn, den wir meist mit der Ubersetzung «Vollmacht»
wiedergeben ; so in den Perikopen zur Vollmachtsfrage Mk.11,28.29. 33 u. Par.,
aber auch Mt.28,18. Hier ist immer an die rechtmassige, die «autorisierte»
Machtausiibung gedacht, also an etwas, das nahe beim obigen Verstdndnis von
Autoritdt liegt. In den tibrigen Schriften des NT stehen Bedeutungen von
.exousia‘ im Vordergrund wie «Verfiigungsgewalty, «politische Macht»y, (di-
monische Michtey. — Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Bedeutung
von ,exousia‘ im NT eine gewisse Néahe zur obigen Wort-Definition von ¢Auto-
ritaty» aufweist, aber nicht damit zusammenfiillt (wir wiirden kaum von ¢Auto-
ritét iiber Diéamoneny» sprechen). Ein komplettes Wort-Aquivalent fur unser
«Autoritédty ist im NT nicht vorhanden, woraus naturlich nicht zu schliessen
ist, dass das Phinomen der Autoritit im NT unbekannt wiire. Der Sprachbe-
fund mag die Frage anregen, die sich aber nicht aus diesem Befund als solchem
beantworten ldsst, ob, inwiefern und in welcher Weise ein ontologischer Zu-
sammenhang zwischen Autoritiit und Macht bestehe. Diese Frage wird im
folgenden nicht erértert.



— 169 —

Hebelgesetz, tiberall und immer gilt, so wiirde daraus folgen, dass
man, um Gott zu gefallen (im Himmel Freude zu bewirken), zuerst
tiichtig siindigen und sich dann bekehren miisse, ein Gedanke, der
jede Mitmenschlichkeit aufheben wiirde, also hochst unwahrschein-
lich ist und auch in scharfstem Gegensatz zu den Sitzen von Mk. 9,
421f u. Par. stiinde, die derselben Autoritit zugeschrieben werden.
Es kann sich also in Lk. 15,7 nicht um einen allgemeingiiltigen Satz
handeln, sondern vielleicht um einen, der nur fiir bestimmte Falle und
Situationen und nur unter bestimmten Gesichtspunkten gilt. In die-
sem Fall wiirde es sich wohl um eine Aussage iiber eine gottliche Ent-
scheidung handeln. Nur stehen wir dann vor der Frage, wie Jesus
dazu kommt, tiber gottliche Entscheidungen Auskunft zu wissen und
wie wir dazu kommen, diese Auskunft zu tiberpriifen. Diese Fragen
stellen sich bei den meisten Satzen, die im NT als Beispiele der epi-
stemischen Autoritit vorkommen. Selten sind es allgemeingiiltige
Sétze. Meist betreffen sie bei niherm Zusehen eine goéttliche Ent-
scheidung. Meist ist darum schwer zu sagen, wie sie liberpriift werden
sollen.

Vielleicht kénnte man meinen, die Frage der Uberpriifbarkeit
sei hier fehl am Platz und gar nicht zu stellen, da es sich um ein Gebiet
handle, das von dem Gebiet, in dem das Hebelgesetz vorkommt,
vollig verschieden sei. Die Gebietsverschiedenheit will ich nicht be-
streiten. Die Art der Verschiedenheit miisste aber noch naher unter-
sucht werden. Es kann sich sicher nur um Verschiedenheit, keinesfalls
aber um Getrenntheit oder gar um Gegenséatzlichkeit zwischen den
Gebieten handeln. Und jedenfalls muss trotz der Verschiedenheit die
Uberpriifbarkeit verlangt und gegeben werden. Wo sie fehlt, ist es
unméglich, zwischen wahren und falschen Satzen zu unterscheiden,
unméglich auch, sich iiber den Sinn der Sdtze Rechenschaft zu geben,
und somit wire es schlechterdings sinnlos, von Autoritit zu reden.
Vielleicht aber lassen sich diese Fragen beantworten, wenn man
Naheres dariiber weiss, wieso die Evangelisten dazu kommen, Jesus
Autoritit zuzuschreiben.

Das Problem, das nun vor uns getreten ist, lasst sich noch ver-
deutlichen, indem wir uns wenigstens summarisch dariiber Rechen-
schaft zu geben suchen, wie es sich mit den Autorititen verhilt, die
uns im téglichen Leben am hiufigsten begegnen. M. E. kommen dabei
hauptsichlich drei Bereiche in Betracht: a) die Autoritit der Eltern,
b) der Schule und der Lehrer (hieher rechne ich jede Art von Lehrer
und Lehrmeister, auch die, die wir freiwillig wihlen, wie bei freier



— 170 —

Erwachsenenbildung, auch Autoren von Biichern) und ¢) von Staat
und Gesellschaft mit ihren Institutionen.

Es ist interessant, die drei Bereiche unter folgenden drei Ge-
sichtspunkten zu betrachten: 1) der dussere Grund und Anlass, der
die jedem Bereich eigene Autoritit ins Spiel treten lisst, 2) wie in der
Autoritiatsausiibung eines jeden Bereichs das Epistemische und das
Deontische gemischt sind, und 3) der innere Grund, der Grund der
sachlichen Moglichkeit der Autoritatsausiibung in jedem Bereich.

1) Der dussere Grund fiir das Ins-Spiel-Treten der Autoritats-
ausiitbung ist in allen drei Bereichen der Zwang. Es ist aber nicht so
sehr ein dusserer Zwang als der Zwang der Situation und der Sachver-
halte. Bei a) liegt er sowohl fiir das Kind als auch fiir die Eltern darin,
dass das Kind (in der ersten Lebensperiode) sterben miisste oder (in
den spiatern Phasen) wesentlich benachteiligt wire, wenn die Eltern
ihre erzieherische Autoritit nicht ausiibten. Im Bereich b) besteht
zwar fiir die sog. obligatorische Schule ein gesetzlich begriindeter
staatlicher Zwang. Die Zwangsmittel miissen aber heutzutage in un-
seren Gegenden fast nur noch in Fillen eingesetzt werden, in denen
irgendeine Anomalie eine Rolle spielt. Man beschwert sich auch nicht
iiber den Zwang zur Schule, sondern eher dariiber, dass zu wenig oder
zu wenig qualifizierte Ausbildungsinstitutionen zur Verfiigung ste-
hen. Die oft demonstrierte Widerwilligkeit der Schiiler spricht nicht
gegen das Gesagte; sie hat andere, allgemeinere oder speziellere
Griinde. Das alles funktioniert darum ohne dussern Zwang, weil der
Zwang der Situation, d. h. der wirtschaftliche Druck und das Bediirf-
nis oder der gesellschaftliche Druck zu Selbstwerterhéhungen, so
gross sind, dass der dussere Zwang iiberfliissig geworden ist. Im Be-
reich c) geschieht die Autoritdtsausiibung sozusagen per definitionem
zwangsweise. Sie wiirde auch in der Tat ohne Anwendung von Zwang
zusammenbrechen. Dennoch ist der Zwang normalerweise nicht sehr
gross, und die meisten Leute bekommen kaum etwas davon zu mer-
ken. Er ist vor allem zur Sicherung einer gewissen Gleichmaéssigkeit
notig. Proteste und Demonstrationen richten sich in der Regel nicht
gegen die Zwangsanwendung als solche, sondern gegen bestimmte
Ziele derselben: denn jedermann weiss, dass die Gesellschaft und das
Leben in ihr, so wie die meisten es wiinschen, ohne zwangsmaissig
gesicherte Organisation und Autoritdtsausiibung nicht moglich wére.
Der Hauptzwang geht also auch hier von der Situation aus.

2) Das Verhéiltnis von epistemischer und deontischer Autoritéts-
ausiibung diirfte sich im Bereich a) grundsitzlich die Waage halten,



— 171 —

individuell aber stark differieren. In b) iiberwiegt bei weitem die epi-
stemische Autoritidt, und die deontische hat nur Hilfsstellung, wih-
rend in ¢) meist die deontische im Vordergrund steht, die epistemische
aber unerlisslich ist und in gewissen Fillen sogar iiberwiegen kann.

3) Der innere Grund, d.h. die sachliche Voraussetzung fiir die
Moglichkeit der Autorititsausiibung beruht im Bereich a) vor allem
auf dem Vorsprung an Lebenserfahrung, verbunden mit der Uber-
nahme einer Iiille von kulturellen und technischen Traditionen, im
Bereich b) auf der Weiterfiihrung des fiir a) Gesagten durch systema-
tische Schulung, Studium und Forschung und im Bereich ¢) zunéichst
auf der gesellschaftlichen Notwendigkeit (man hat die Kompetenz
fiir eine Funktion, weil sie benotigt wird und man damit beauftragt
wurde, die betreffende Stelle annahm), dazu aber auch auf Ausbil-
dung und Erfahrung.

Schliesslich darf ein Faktor nicht vergessen werden, der in jedem
Bereich eine grosse Rolle spielt, aber seiner Natur nach nicht einfach
als weiterer «Gesichtspunkt» aufgezihlt und systematisiert werden
kann. Ich will ihn nur nennen (ndhere Ausfithrungen wiren schwierig
oder wertlos): die Einsicht und Weisheit, die aus der Liebe kommen,
und, umgekehrt, die Liebe, die aus der Einsicht und Weisheit hervor-
geht.

Im Vergleich mit diesen Erscheinungen von Autoritit im tagli-
chen Leben lasst sich nun die Art der Autoritidtsausiibung Jesu wenig-
stens so weit charakterisieren, dass auch ein Vergleich zwischen den
verschiedenen Weisen von Autoritit, die im NT vorkommen, durch-
fithrbar wird und so auch die fiir die weitere Erorterung niitzlichen
Unterscheidungen und eine Einteilung gewonnen werden konnen.

Am auffilligsten ist zweifellos, dass im Unterschied zu dem, was
vorhin festgestellt wurde, die Autoritit Jesu in Erscheinung tritt,
ohne dass dabei irgendein Zwang irgendeine Rolle spielte, weder ein
dusserer Zwang irgendeiner institutionellen Macht (die institutionel-
len Machte, politische und religiése Fithrung bestreiten seine Autori-
tdt und beseitigen ihn selbst) noch der Zwang gesellschaftlicher
Strukturen, Situationen oder Bediirfnisse. Weder gibt es irgendeinen
derartigen Zwang, der Jesus veranlasste, vor die Offentlichkeit zu
treten, noch gibt es einen Zwang, der jemanden hitte veranlassen
kénnen, ihm Gehér, Glauben und schliesslich Gefolgschaft und
Gehorsam zu schenken. Beide Seiten sind wichtig, die des Autoritéts-
tragers sowohl wie die des Autorititsempfingers. Nur wenn auch je-
mand da ist, der hort, glaubt und gehorcht, ist nach gegebener Defini-



— 172 —

tion das Phianomen der Autoritdt vorhanden. Aber weder auf der
einen noch auf der andern Seite ist eine Spur von Zwang zu entdecken,
die bewirkt hitte, dass Jesus als Autoritiat iiberhaupt bemerkbar wer-
den musste. Dies gilt zumindest fiir den Anfang seines Auftretens.
Spater, nachdem Jesus Kranke geheilt hatte, trieb die Not der Krank-
heiten, die dazu zwingt, nach jeder Hilfe zu greifen, die Leute zu ihm
und verlieh ihm insofern eine gewisse Autoritiat. Zur Annahme seiner
Lehren entstand jedoch auch so kein Zwang.

Auch unter dem Gesichtspunkt 3) sind Unterschiede zwischen
der Autoritdt Jesu und den oben erwéhnten iiblichen Autoritiatsphi-
nomenen zu beobachten. Epistemische Autoritat hat ihren innern
Grund, wie wir sahen, in einem Vorsprung an Lebenserfahrung oder
an systematischer Schulung. Dass die Zeitgenossen Jesu nach Mei-
nung der Evangelisten davon iberzeugt waren, es habe ihm jede
Schulung gefehlt, wird aus Mk. 6, 2f par.; Joh. 7,15 klar ersichtlich.
Dass die Lebenserfahrung auch bei Jesus eine Rolle spielte, kann man
annehmen. Es misste sich aber um solche Lebenserfahrungen han-
deln, welche es moglich machen, iiber gottliche Entscheidungen
wahre Satze zu dussern. Was fiir Erfahrungen das sein miissten, ist
nicht so leicht zu sagen. Jedenfalls scheinen den Zeitgenossen Jesu
keine offenkundigen Ereignisse bekannt gewesen zu sein, aus denen
sich ihnen ergeben hitte, dass Jesus eine besondere epistemische
Autoritit zukommen miisse. Was die deontische Autoritit anbelangt,
hat sich Jesus laut den Evangelisten selber auf die géttliche Sendung
berufen. Das geschieht etwa in den Satzen, in denen Jesus sagt, er sei
gekommen, bzw. nicht gekommen, um dies oder jenes zu tun oder
nicht zu tun (vgl. etwa Mk.2,17 u. Par.; Mt.10,34f u. Lk.12,49;
Mk. 10,45 par; Lk.19,10; Mt.5,17). Nur ist wiederum schwer anzu-
geben, sowohl wie man selber seiner gottlichen Sendung gewiss sein
kann als auch wie man gewiss werden kann, dass ein anderer wirklich
von Gott gesandt sei, wenn keine Beauftragung in der Art einer Ordi-
nation oder Wahl durch eine irgendwie anerkannte sichtbare Instanz
erfolgte. Und eben eine solche Beauftragung war bei Jesus nicht er-
folgt. Dennoch glaubten schliesslich viele an die epistemische und an
die deontische Autoritit Jesu; sonst hiitte es nie eine Kirche gegeben.
Sofern es aber eine Kirche gab und gibt, muss man auch davon reden,
dass Jesus Autoritit hatte. Da diese Autoritit aber durch keine Art
von Zwang ins Spiel kam, noch auf der Beauftragung durch eine an-
erkannte Instanz beruhte, noch auf einer anerkannten Vorbereitung,
insofern also in der Luft hing und sich durch sich selbst zur Geltung



— 173 —

bringen musste, dann aber zum Grund weiterer Autorititsphino-
mene in der Kirche wurde, bezeichne ich die Autoritit Jesu als
primdre Autoritit.

Es wurde als besonders auffallig bezeichnet, dass die Autoritits-
ausiibung Jesu ohne irgendeine Art von Zwang in Gang kam. Dieser
Umstand énderte sich in der Kirche nach Jesu Tod sofort, und zwar
ohne jemandes Zutun. Ausserer Zwang ist allerdings auch jetzt nicht
daran beteiligt, in der Kirche Autoritit ins Spiel zu bringen. Wo
dussere Zwangsmassnahmen vorkommen, suchen sie vielmehr das
Gegenteil zu erreichen. So versuchen, wie die Apg. zeigt, die Instanzen
des offiziellen Judentums das Aufkommen von Autorititen in der
entstehenden Gemeinde Jesu zu verhindern. Hingegen gerit die
Gemeinde von innen her in einen Situationszwang. Es ist unaus-
weichlich: Jede Gemeinschaft, die als Gemeinschaft und d.h. auch
im Vollzug gewisser Gemeinschaftsverpflichtungen, z.B. sozialer
Natur, leben will, wie dies bei der christlichen Gemeinde der Fall war,
bedarf der Organisation und deshalb der Leitung, also der Autoritit.
Es bestand somit fiir die nachosterliche Gemeinde Jesu vom ersten
Tag an die Alternative: entweder Organisation und Autoritit oder
Selbstauflésung. Der gemeinschaftliche Existenzwille wird zum Si-
tuationszwang, Autorititen zu anerkennen und zu erhalten. Von hier
aus erkliren sich Stellen wie 1.Petr.5,2-5. Die Mahnungen. die
Gemeinde nicht bloss gezwungenermassen, nicht um schnéden
Gewinnes willen und nicht in Herrschsucht zu leiten, wiren gegen-
standslos, wenn die Situation gleich wire wie bei Jesus, dem gegen-
iiber der Horer vollig frei blieb. Gewiss hatten die Glieder der Ge-
meinde, an die sich der 1. Petr. wendet, ebenfalls die Moglichkeit und
insofern die Freiheit, die Gemeinde zu verlassen, wenn ihnen etwas
nicht passte. (Gesellschaftlich wire dies sogar von Vorteil gewesen.
Nur, wer sich der Gemeinde Jesu angeschlossen hat, ist damit in eine
alles durchdringende Umorientierung eingetreten, die man nicht so
leicht wieder aufgeben kann, ganz abgesehen von den Bindungen, der
Kontrolle, den Urteilen, also der Macht der kleinen Gruppe iiber ihre
Mitglieder. Nur dank dieser komplexen gemeindeinternen Zwangs-
situation ist es moglich, dass jemand die Gemeindeleitung bloss ge-
zwungenermassen iibernimmt und fithrt (weil es halt jemand tun
muss) oder sie aus Gewinn- oder Herrschsucht begehrt. Aus demsel-
ben Grund richen sich dann einige Gemeindeglieder durch Unbot-
missigkeit (V.5) dafiir, dass sie Autoritiiten notig haben. Ahnlich
sind die Voraussetzungen fiir die Mahnungen, die in den Pastoralbrie-



— 174 —

fen im Blick auf die Einsetzung von Amtstrigern, also Autoritéts-
tragern, gegeben werden (vgl. auch 1.Thess. 5,12f; Hebr. 13,17). Die
Analogie zur heutigen Situation springt in die Augen und sollte ent-
sprechend bedacht werden.

Um Missverstindnisse zu vermeiden, sei aber betont, dass es
nicht etwa meine Absicht ist, das kirchliche Amt aus derartigen sozio-
logischen Zwingen zu erkliren und zu bestimmen. Ich bin freilich der
Meinung, dass das Angedeutete in einer theologischen Lehre vom Amt
seine Stelle erhalten sollte, und zwar eine positive. Jetzt aber geht es
mir nur darum, hervorzuheben, dass, wie immer man vom Amt denke,
in der nachdsterlichen Gemeinde eine kircheninterne Zwangssitua-
tion fiir die Anerkennung von Autoritdten bestand.

Am Ubergang von der Situation Jesu zur eben geschilderten
Situation steht der Apostel3. Als Zeuge der Auferweckung und inso-
fern auch der Person Jesu ist er, weil sonst niemand dieses Zeugnis in
gleicher Weise abgeben kann wie er, Autoritat in singularer Weise.
Diese Autoritat hat jedoch fiir den Apostel ganz verschiedene Konse-
quenzen je nachdem, ob er sich als Missionar unter Juden und Heiden
oder ob er sich in einer durch seine Botschaft entstandenen Gemeinde
bewegt. Die Missionars-Situation ist sehr d4hnlich der Situation Jesu.
Wohl weiss sich der Apostel vom Auferstandenen gesendet; er weiss,
worauf er sich berufen kann. Aber dies zu tun ist fiir ihn wahrschein-
lich ebenso schwierig wie fiir Jesus die Berufung auf die gottliche
Sendung. Fiir beide gibt es keine dusserlich nachweisbare Notwendig-
keit. Und fiir die Juden und Heiden, die das Zeugnis des Apostels
horen, ist es genau gleich wie fiir die Horer Jesu: es gibt keine Art von
Zwang oder Bedarf, der sie veranlasste oder gar notigte, dem Apostel
Gehor, Glauben und Respekt zu schenken, und nichts, das ihn als
epistemische oder gar als deontische Autoritat auswiese. Er «weiss»
zwar etwas, das andere nicht wissen, und beruft sich auf einen beson-
dern Auftrag; aber das ist ja eben das Problematische an seinem Auf-
treten. Die Frage, wie jemand dazu kam, dem Apostel zu glauben,
diirfte dasselbe Problem darstellen wie die Frage, wie jemand dazu
kam, Jesus als Autoritit zu erkennen.

3 Die Diskussion um die Bedeutung des Wortes «Apostel», um Ursprung,
Bedeutung und Geschichte des Zwolferkreises, sein Verhiiltnis zu Paulus und
zu weitern Gruppen von «Aposteln» spielt an dieser Stelle keine Rolle. Hier
seien mit dem Wort «Apostel» Manner gemeint, die nach den neutestamentli-
chen Texten als Zeugen der Auferweckung Jesu Christi, als Missionare und als
Leiter der Kirche anerkannt waren.



— 175 —

Ganz anders wird die Situation des Apostels, wenn auf sein
Zeugnis hin eine Gemeinde entsteht. In dieser Gemeinde ist Jesus als
Herr anerkannt; darum ist auch die Beauftragung und so die Auto-
ritit des Apostels anerkannt. Zwar ist der Apostel «ur» als Apostel
anerkannt; denn allein Jesus ist der Herr. Aber gerade dieses Abge-
leitete in der Autoritidt des Apostels macht seine Legitimation aus. So
erhilt er die Autoritit des Kirchenleiters und geriat damit in die
Ambivalenz der schon geschilderten Zwangssituation des Benétigt-
Werdens. Es ist ihm sowohl verwehrt, davon zu «profitieren» als dem
auszuweichen.

Fiir alle, die in irgendeiner Weise den Auftrag der Apostel weiter-
fiihren werden, bleiben diese beiden Faktoren gleich: Sofern sie
Missionare sind, ist ihre Situation &hnlich wie die der Apostel, sogar
ahnlich wie die Jesu; innerhalb der bestehenden Gemeinde aber sind
sie darum, weil sie von Jesus herkommen, ihre Sendung also von
Jesus abgeleitet ist, selber als Autoritidt anerkannt und eben deshalb
in ambivalenter Situation. Nur in einem Punkt besteht ein Unter-
schied: Die Apostel sind die ersten Zeugen der Auferweckung Jesu;
die Spatern kommen alle vom Zeugnis der Apostel her und kénnen
ihre Funktion nur dank des Zeugnisses der Apostel ausiiben. Darum
kénnen wir folgende Unterscheidungen machen:

I. Primére Autoritat (Beispiel im NT: nur Jesus);
II. Primér abgeleitete Autoritit (Beispiel: die Apostel);
IIT. Sekundir abgeleitete Autoritdt (Beispiel : Bischofe)?.

( Fortsetzung folgt)
Bern Kurt Stalder

1 Zur sekundir abgeleiteten Autoritit gehdrte auch die der Delegaten der
Apostel, z, B. die des Timotheus, der nach 1. Kor.4,17; 16, 10f von Paulus nach
Korinth geschickt wurde, um die dortigen Christen an die Wege und Lehren des
Apostels zu erinnern. Im Unterschied zum Apostel war sein Auftrag zeitlich
und raumlich begrenzt. Nach Phil. 2, 19 soll derselbe Timotheus nach Philippi
gehen, um dem Paulus Bericht iiber das Ergehen der dortigen Gemeinde zu
bringen. Ahnlich begrenzte Aufgaben delegiert Paulus nach 2.Kor.2,13;
7,6.13.14 an Titus. Nach dem gleichen Modell werden die Funktionen von
Timotheus und Titusin den Pastoralbriefen dargestellt. Da die Probleme dieser
Delegationen, obwohl sie auch ein Autoritidtsproblem enthalten, fiir unsere
weiteren Darlegungen nicht unerlisslich sind, will ich sie nicht weiterverfolgen.
Nur noch eine Bemerkung sei beigefiigt: die genannten Beispiele zeigen, dass
der berithmte rabbinische Satz «Der Gesandte ist wie der Sendende» nicht
schlechthin gelten kann. Da der Inhalt des Auftrags des Gesendeten in der
Regel nicht das Ganze dessen betrifft, was der Sendende #st, so kann die Auto-
ritdt des Gesandten nur unter begrenzten Gesichtspunkten die gleiche sein wie
des Sendenden.



	Autorität im Neuen Testament

