
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Autorität im Neuen Testament

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 163 —

Autorität im Neuen Testament *

(I. Teil)

A. Wort-Definition und Unterscheidungen

/. Wort-Definition

Jeder Versuch, sich in einer Frage zu verständigen, ist wesentlich
erschwert, wenn die Gesprächsteilnehmer nicht angeben, in welchem
Sinn sie die Ausdrücke verstehen, die sie zu verwenden gedenken;
wenigstens für die wichtigsten sollte die Bedeutung definiert werden.
Ich beginne darum mit der Angabe, dass ich das Wort «Autorität» in
folgender Bedeutung gebrauche :

Mit dem Wort «Autorität» sei das gemeint, was Menschen veranlasst,

den Aussagen anderer Menschen Gehör, Vertrauen,
Zustimmung, Glauben und Gehorsam entgegenzubringen oder
eventuell mit Nachdruck zu verweigern.

Zu dieser Wort-Definition dürften folgende Erläuterungen nützlich

sein :

* Die folgenden Ausführungen stellen eine Umarbeitung des Referates
dar, das am 16. September 1975 an der vom 15. bis 19. September auf Schloss
Schwanberg bei Würzburg durchgeführten 16. Internationalen Altkatholischen

Theologentagung gehalten wurde. Nach einer Umstellung in A II und
B II/III suchte die Umarbeitung hauptsächlich zwei Mängel zu beheben : An
einigen Stellen suchte ich die Begründung meiner Ansichten sorgfältiger
auszuführen, was dem Abschnitt B IV eine völlig neue Gestalt und eine grosse
Erweiterung brachte und ihn zu einer Konzilstheorie in nuce werden liess.
Ferner suchte ich dem Vorwurf, dass das Referat den sichtbaren Zusammenhang

und die Anwendung für die Gegenwart vermissen lasse, einem Vorwurf,
den ich als berechtigt empfand, dadurch Rechnung zu tragen, dass ich an jeder
Stelle, wo mir dies wünschenswert schien und wo ich zugleich eine Verdeutlichung

der betreffenden These erreichen konnte, die wichtigsten Bezüge zu
heutiger »Anschauung und Praxis einfügte. Daher die grosse Verlängerung des
Referates. Die Hauptaussagen sind durch einige neue Einsichten ergänzt worden,

sonst aber gleichgeblieben. - Noch ein Wort zur Literatur : Mit Befremden
wird man feststellen, dass in den Anmerkungen nur ein einziges Buch genannt
ist. Dieser Tatbestand besagt, dass mir bis heute keine Arbeiten begegnet sind,
die zur Weiterfiihrung, Vertiefung oder kritischen Auseinandersetzung mit
meinen Ansichten dienlich wären. Das heisst nicht, dass es solche Arbeiten
nicht gibt, wohl aber genau das, was ich sagte, dass mir keine begegneten. Und
dass man zu den berührten Bibelstellen Kommentare konsultieren kann, weiss
jedermann. Zu Apg. 15 wäre eine Auseinandersetzung mit der Literatur nötig.
Sie hätte aber zu weit geführt und könnte in einer eigenen Arbeit geboten
werden.



— 164 —

1. Die obige Definition definiert nicht das Phänomen «Autorität»

- das könnte allein Gott tun, weil nur er das Phänomen selbst ganz
kennt ; sie gibt ausschliesslich an, welche Bedeutung ich im vorliegenden

Text mit dem Wort «Autorität» verbinde. Was das Phänomen
«Autorität» selbst ist, soll durch meine Wort-Definition nicht präju-
diziert, sondern gänzlich offengelassen werden.

2. Dass dies der Fall ist, zeigt sich schon darin, dass die Definition
völlig allgemein und unspezifisch ist. Im Sinne der gegebenen Definition

kann nämlich jedermann Autorität haben. So hat jedes Gemeindeglied,

das erklärt, es könne mit der gehörten Predigt nichts anfangen,

oder es finde es störend, einen bestimmten Teil der Liturgie zu

sprechen statt zu singen, insofern Autorität, als nur es weiss, was es

als störend empfindet oder womit es nichts anfangen kann. Auch
wenn das Gemeindeglied keine «Autorität von Fach » in Sachen Liturgik

oder Homiletik ist, so kann ihm doch niemand beweisen, dass es

nicht so empfunden habe, wie es sagte. Man soll sich darum vor der

Versuchung hüten, die Gefühle wegdisputieren zu wollen oder wegen
der fehlenden Fach-Autorität nicht ernst zu nehmen. Man kann nach

ihren Gründen fragen und ein Gespräch eröffnen, in dessen Verlauf
die Ansichten sich ändern können ; aber zunächst sind die Äusserungen

über solche Empfindungen als unbestreitbar und insofern der

Sprecher als Autorität zu anerkennen. Dasselbe gilt sogar vom Säugling,

dessen Geschrei anzeigt, dass er hungrig oder müde ist oder einen

Schmerz empfindet, dem auch niemand das Gegenteil beweisen kann,
dessen Geschrei also beachtet werden muss und wird, womit sich der

Säugling in dieser Sache als Autorität erweist.
3. Nach der oben gebotenen Definition ist Autorität ein Geschehen,

an dem mindestens zwei Subjekte beteiligt sind, eines, das die

Autorität hat und ausübt oder ist, und ein anderes, das sie anerkennt
und ihr in irgendeiner Weise Folge gibt. Demnach könnte nicht von

Autorität gesprochen werden, wenn niemand da ist, der sie
anerkennt. Was diesen Punkt betrifft, sind Grenzfälle denkbar, die den

Sinn der Definition präzisieren lassen und ihre Allgemeinheit
unterstreichen. Nur drei davon seien erwähnt: Man kann sagen, dass

jemand Autorität beanspruche, dass sie aber von niemandem akzeptiert

werde. In diesem Fall ist im Sinne unserer Definition das Phänomen

der Autorität gar nicht vorhanden ; die Wortbedeutung ist aber

trotzdem erfüllt, weil es für die Wortbedeutung keine Rolle spielt, ob

die für die aussersprachliche Realität erforderlichen Faktoren
vorhanden sind oder nicht. Hingegen ist es unmöglich zu sagen, dass



— 165 —

jemand »Autorität habe, dass es aber von niemandem bemerkt werde.
Zumindest müsste der Sprecher des Satzes die Autorität bemerkt und
insofern anerkannt haben ; sonst ist der Satz im Sinne unserer Definition

unmöglich. Wichtiger ist folgender Grenzfall: Jemand, dem wir
Autorität zuerkennen, ordnet etwas an, das wir als verderblich
durchschauen, so dass wir im Gewissen verpflichtet sind, es nicht zu tun,
sondern zu widersprechen. Dieser Fall kann freilich nur eintreten,
wenn der Autoritätsträger bereits als solcher anerkannt, also strukturell

vorgegeben ist. Das Bedeutsame dabei ist aber, dass durch den

Ungehorsam und Widerspruch die Autorität zwar bestritten und
aufgehoben werden kann, aber nicht automatisch aufgehoben werden
muss, sondern durch in qualifizierter Weise vollzogenen Ungehorsam
und Widerspruch sogar ausdrücklich anerkannt werden kann. Ich
spreche aber mit Bedacht von einer qualifizierten Weise des Ungehorsams;

denn er muss von einem andern, völlig allgemeinen Mechanismus

abgehoben werden. Es trifft nämlich nicht zu, dass es, wie oft
behauptet wird, das Besondere an Jesus war, dass man zu ihm unbedingt

Stellung nehmen müsste. Dass man Stellung nehmen müsste,
stimmt wohl, nicht aber, dass dies etwas Besonderes ist. Es besteht

sogar ein allgemeiner Zwang zur Stellungnahme. Wo immer ein
Mensch A an einen andern Menschen B eine Aktion richtet, eine
Anrede oder einen Blick z.B., muss der B reagieren und insofern Stellung
nehmen. Er kann das auf die verschiedenste Weise tun, u.a. auch
damit, dass er überhaupt nicht reagiert. Aber kraft der Initiative des

A und kraft der Interaktionssituation ist auch dies eine Reaktion. Er
kann tun, was er will, nur nicht reagieren kann er nicht. Aber das
blosse «Nicht-Reagieren» ist unendlich vieldeutig: unterblieb die
offensichtliche Reaktion aus Schüchternheit aus Snobismus weil
die Aktion nicht bemerkt oder nicht verstanden wurde usw. Gerade
dank dieser Vieldeutigkeit ist es möglich, zuvor anerkannte Autorität
durch konstante «Nicht-Reaktion» zu beseitigen. Soll dies nicht
geschehen, muss der Nicht-Gehorsam in qualifizierter Weise erfolgen,
z.B. indem eine ausdrückliche Erklärung abgegeben wird des Inhalts,
dass die Autorität, das Recht der anordnenden Instanz zur fraglichen
Anordnung nicht bestritten, sondern ausdrücklich anerkannt werden
soll, dass aber trotzdem oder gerade deswegen die Anordnung als
verfehlt nicht ausgeführt werden könne. Wird so verfahren, kann die

Autorität erhalten bleiben oder sogar verstärkt werden, sofern nicht
weitere Komplikationen hinzutreten und nicht zum voraus verun-
möglichende Bedingungen im Spiel waren.



— 166 —

II. Unterscheidungen

1. Gemäss der Art des Inhalts

Die Wendung «Art des Inhalts » ist missverständlich. Man könnte
dabei an den Tatbestand denken, dass einer in einer bestimmten
Wissenschaft, der zweite in einer andern, der dritte im Sport, der

vierte in Bodenbearbeitungsmethoden usw. Autorität ist und ausübt.
Ich möchte für die in diesem Sachverhalt nötige Unterscheidung
lieber das Wort «Gebiet» benützen und also davon reden, dass es
verschiedene Gebiete der Autoritätsausübung gebe, dass einer auf
verschiedenen Gebieten, ein anderer nur gerade auf seinem Gebiet usw.

Autorität sei oder habe. Mit diesen Ausdrücken ist eine Menge von
Problemen angesprochen, die in der Praxis eine sehr grosse Rolle spielen.

(Z.B.: Wer nur in einem Gebiet Autorität ist, sollte sich nicht so

verhalten, wie wenn er es auch noch in beliebig vielen andern wäre.

Ist es andererseits gut, jedem nur auf seinem Gebiet Autorität
zuzubilligen, ihn hinsichtlich Autoritätsausübung auf sein Gebiet
einschränken zu wollen Führt das nicht dahin, dass die Gesellschaft

völlig auseinanderfällt und nur noch diktatorisch geleitet werden

kann Wie wird überhaupt festgestellt, ob und wieviel »Autorität
einem bestimmten Menschen zukommt usw.) Trotzdem will ich

nicht näher auf diesen Komplex eintreten, sondern jetzt die
Unterscheidung einführen, die mit dem »Ausdruck «»Axt des Inhalts» visiert

war. Da ist daran gedacht, dass »Autorität entweder durch Vermittlung

von Wissen und Können oder durch das Erteilen von Weisungen,
Befehlen ausgeübt werden kann. Die beiden Arten unterscheide ich

im »Anschluss an Bochenski als «epistemische Autorität» und als «deon-

tische Autorität»1. Die epistemische »Autorität setzt voraus, dass

jemand einen Vorsprung in einem bestimmten Wissensgebiet besitzt,

und äussert sich, wenn wir die Terminologie der Logik benützen, in

«Sätzen» (Propositionen, »Aussagen über etwas), die entweder wahr

oder falsch sind. Die deontische Autorität kommt in Weisungen,
Befehlen, Aufforderungen und dergleichen zum Ausdruck, in sprachlichen

Gebilden also, denen gegenüber die Frage, ob wahr oder falsch,

keinen Sinn hat. Dagegen sind hier Fragen wie die, ob sinnvoll,
angemessen, ausführbar oder nicht, charakteristisch. Die epistemische

und die deontische »Autorität können hinsichtlich eines oder mehrerer

1 Bochenski Joseph M., Was ist »Autorität Einführimg in die Logik der

»Autorität. Herderbücherei Bd. 439. Herder. Freiburg 1974.



— 167 —

Gebiete in einer einzigen Person in den unterschiedlichsten graduellen
Abstufungen miteinander verbunden sein. Für eine erfolgreiche
Ausübung der deontischen Autorität ist in der Regel das Vorhandensein
eines Minimums an epistemischer Autorität auf dem betreffenden
Gebiet unerlässlich und ein Optimum von grossem Vorteil, während
für die Ausübung der epistemischen Autorität als solcher, von
äussern, organisatorisch-rechtlichen Gesichtspunkten abgesehen, die
deontische Autorität weder als Voraussetzung noch als Folge nötig
ist. Zwar gehen aus Propositionen häufig Weisungen hervor. Es
gehört aber nicht zur epistemischen Autorität, sie auch als solche
geltend zu machen. Der Besitz deontischer Autorität ist in einer
Beauftragung begründet oder in einem Komplex von Sachverhalten, die
sich auf einen bestimmten Menschen als Verpflichtung und so als

Beauftragung auswirken. Damit epistemische Autorität konkret
ausgeübt werden kann, ist oft auch ein »Auftrag nötig, z.B. ein Lehrauftrag.

Zu ihrem Besitz trägt jedoch ein Auftrag nichts bei. Unter
diesem Gesichtspunkt ist epistemische Autorität in Erfahrung, Ausbildung,

Studium und dergleichen begründet.
Mit dieser Unterscheidung sind einige schwierige und wichtige

Probleme verbunden. Ich will sie aber nicht erörtern. Ich führte die

Unterscheidung nur ein, um die Aufmerksamkeit für die vorkommenden

Probleme zu schärfen. Ihre Nützlichkeit in dieser Hinsicht wird
sogleich zutage treten. Vorerst sei nur noch vermerkt, dass es auf der
Ebene des Gegenübers von epistemischer und deontischer Autorität
keine weitere Art mehr gibt. Alle Autorität ist entweder epistemisch
oder deontisch oder beides zugleich, wobei das «Zugleich» nicht eine
dritte Art darstellt, sondern sagen will, dass eine Äusserung epistemisch

und deontisch zugleich sein kann. So implizieren viele Weisungen

eine ontologische Behauptung, und viele Propositionen können
nicht sagen, was sie sagen wollen, wenn nicht ein entsprechender
ethischer Anspruch, also eine Weisung mitgehört wird.

2. Gemäss der Begründung

Es wird kein Zweifel darüber bestehen können, dass Jesus von
den Evangelisten als Autorität betrachtet wurde, und zwar sowohl im
Sinn der epistemischen als auch im Sinn der deontischen Autorität.
Wäre es nicht so, wäre es kaum zur Niederschrift der Evangelien
gekommen. Es wird aber auch ausdrücklich gesagt (z.B. Mk. 9,7 u. Par. ;



— 168 —

Mt.23,8; 28,18-20; Mk.1,22.27; Mt.7,29; Lk.4,322). Und damit
stellt sich die Frage, ob solche Autorität wirklich vorhanden war.
Hinsichtlich der epistemischen Autorität bedeutet die Frage, ob
Jesus auf einem oder mehreren Gebieten des Wissens wirklich einen

Vorsprung besass, hinsichtlich der deontischen Autorität, von wem
und inwiefern Jesus eine Verfügungs- und Befehlsgewalt erhalten
habe. Diese Frage wurde laut den Berichten der Evangelisten schon

zur Zeit Jesu gestellt, direkt in den Szenen zur Vollmachtsfrage
(Mk. ll,27ff u. Par.), indirekt in der pointierten Zeichenforderung
(Mk. 8,11-13 u. Par.). Sie gewinnt an Konkretheit und Tiefe, wenn
wir als Beispiel für die epistemische Autorität irgendeinen Satz
herausgreifen, der Jesus zugeschrieben wird. Nehmen wir etwa Lk. 15,7,
wonach im Himmel mehr Freude ist über einen Sünder, der Busse tut,
als über neunundneunzig Gerechte, die der Busse nicht bedürfen. Der
Form nach ist das zweifellos eine Proposition; denn man kann im
Blick auf den Satz anscheinend sinnvoll die Frage stellen, ob er wahr
oder falsch sei. Ein Ausweis für Autorität ist er freilich nur, wenn er
als wahr erkennbar ist. Da stellen sich aber schwierige Fragen.
Zunächst ist schon schwer zu sagen, was der Satz eigentlich bedeutet.
Wenn es ein allgemeingültiger Satz sein sollte, der, wie z.B. das

2 »An den drei letztgenannten Stellen wird das Wort ,exousia' in direkte
Verbindung mit dem Reden Jesu gebracht (Mk.1,22 und Mt.7,29: «er lehrte
wie einer, der ,exousia' hat»; Mk. 1,27: «eine neue Lehre ,kat exousian'»;
Lk. 4,32 : «sie gerieten in erschrecktes Staunen über seine Lehre, weil sein Wort
,en exousia' geschah»). Dio Bedeutung von .exousia' im NT deckt sich zwar
nicht mit der oben angenommenen Bedeutung von «Autorität», kommt ihr
aber oft sehr nahe. Bei den Synoptikern wird ,exousia' meist im Zusammenhang

mit Krankenheilungen und Dämonenaustreibungen gebraucht und
meint dann z.B. die effiziente Macht über die Dämonen. Es wird auch
allgemeiner gebraucht in dem Sinn, den wir meist mit der Übersetzung «Vollmacht»
wiedergeben ; so in den Perikopen zur Vollmachtsfrage Mk. 11,28.29. 33 u. Par.,
aber auch Mt.28,18. Hier ist immer an die rechtmässige, die «autorisierte»
Machtausübung gedacht, also an etwas, das nahe beim obigen Verständnis von
Autorität liegt. In den übrigen Schriften des NT stehen Bedeutungen von
.exousia' im Vordergrund wie «Verfügungsgewalt», «politische Macht»,
«dämonische Mächte». - Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Bedeutung
von ,exousia' im NT eine gewisse Nähe zur obigon Wort-Definition von «Autorität»

aufweist, aber nicht damit zusammenfällt (wir würden kaum von «.Auto¬

rität über Dämonen» sprechen). Ein komplettes Wort-Äquivalent für unser
«Autorität» ist im NT nicht vorhanden, woraus natürlich nicht zu schliessen
ist, dass das Phänomen der Autorität im NT unbekannt wäre. Der Sprachbefund

mag die Frage anregen, die sich aber nicht aus diesem Befund als solchem
beantworten lässt, ob, inwiefern und in welcher Weise ein ontologischer
Zusammenhang zwischen Autorität und Macht bestehe. Diese Frage wird im

folgenden nicht erörtert.



— 169 —

Hebelgesetz, überall und immer gilt, so würde daraus folgen, dass

man, um Gott zu gefallen (im Himmel Freude zu bewirken), zuerst
tüchtig sündigen und sich dann bekehren müsse, ein Gedanke, der
jede Mitmenschlichkeit aufheben würde, also höchst unwahrscheinlich

ist und auch in schärfstem Gegensatz zu den Sätzen von Mk. 9,
42ff u. Par. stünde, die derselben »Autorität zugeschrieben werden.
Es kann sich also in Lk. 15,7 nicht um einen allgemeingültigen Satz
handeln, sondern vielleicht um einen, der nur für bestimmte Fälle und
Situationen und nur unter bestimmten Gesichtspunkten gilt. In
diesem Fall würde es sich wohl um eine Aussage über eine göttliche
Entscheidung handeln. Nur stehen wir dann vor der Frage, wie Jesus
dazu kommt, über göttliche Entscheidungen Auskunft zu wissen und
wie wir dazu kommen, diese Auskunft zu überprüfen. Diese Fragen
stellen sich bei den meisten Sätzen, die im NT als Beispiele der
epistemischen Autorität vorkommen. Selten sind es allgemeingültige
Sätze. Meist betreffen sie bei näherm Zusehen eine göttliche
Entscheidung. Meist ist darum schwer zu sagen, wie sie überprüft werden
sollen.

Vielleicht könnte man meinen, die Frage der Überprüfbarkeit
sei hier fehl am Platz und gar nicht zu stellen, da es sich um ein Gebiet
handle, das von dem Gebiet, in dem das Hebelgesetz vorkommt,
völlig verschieden sei. Die Gebietsverschiedenheit will ich nicht
bestreiten. Die Art der Verschiedenheit müsste aber noch näher untersucht

werden. Es kann sich sicher nur um Verschiedenheit, keinesfalls
aber um Getrenntheit oder gar um Gegensätzlichkeit zwischen den
Gebieten handeln. Und jedenfalls muss trotz der Verschiedenheit die

Überprüfbarkeit verlangt und gegeben werden. Wo sie fehlt, ist es

unmöglich, zwischen wahren und falschen Sätzen zu unterscheiden,
unmöglich auch, sich über den Sinn der Sätze Rechenschaft zu geben,
und somit wäre es schlechterdings sinnlos, von Autorität zu reden.
Vielleicht aber lassen sich diese Fragen beantworten, wenn man
Näheres darüber weiss, wieso die Evangelisten dazu kommen, Jesus

Autorität zuzuschreiben.
Das Problem, das nun vor uns getreten ist, lässt sich noch

verdeutlichen, indem wir uns wenigstens summarisch darüber Rechenschaft

zu geben suchen, wie es sich mit den Autoritäten verhält, die

uns im täglichen Leben am häufigsten begegnen. M. E. kommen dabei

hauptsächlich drei Bereiche in Betracht : a) die Autorität der Eltern,
b) der Schule und der Lehrer (hieher rechne ich jede Art von Lehrer
und Lehrmeister, auch die, die wir freiwillig wählen, wie bei freier



— 170 —

Erwachsenenbildung, auch Autoren von Büchern) und c) von Staat
und Gesellschaft mit ihren Institutionen.

Es ist interessant, die drei Bereiche unter folgenden drei
Gesichtspunkten zu betrachten: 1) der äussere Grund und Anlass, der
die jedem Bereich eigene Autorität ins Spiel treten lässt, 2) wie in der
Autoritätsausübung eines jeden Bereichs das Epistemische und das

Deontische gemischt sind, und 3) der innere Grund, der Grund der
sachlichen Möglichkeit der Autoritätsausübung in jedem Bereich.

1) Der äussere Grund für das Ins-Spiel-Treten der Autoritätsausübung

ist in allen drei Bereichen der Zwang. Es ist aber nicht so

sehr ein äusserer Zwang als der Zwang der Situation und der Sachverhalte.

Bei a) liegt er sowohl für das Kind als auch für die Eltern darin,
dass das Kind (in der ersten Lebensperiode) sterben müsste oder (in
den spätem Phasen) wesentlich benachteiligt wäre, wenn die Eltern
ihre erzieherische Autorität nicht ausübten. Im Bereich b) besteht

zwar für die sog. obligatorische Schule ein gesetzlich begründeter
staatlicher Zwang. Die Zwangsmittel müssen aber heutzutage in
unseren Gegenden fast nur noch in Fällen eingesetzt werden, in denen

irgendeine Anomalie eine Rolle spielt. Man beschwert sich auch nicht
über den Zwang zur Schule, sondern eher darüber, dass zu wenig oder

zu wenig qualifizierte Ausbildungsinstitutionen zur Verfügung
stehen. Die oft demonstrierte Widerwilligkeit der Schüler spricht nicht
gegen das Gesagte; sie hat andere, allgemeinere oder speziellere
Gründe. Das alles funktioniert darum ohne äussern Zwang, weil der

Zwang der Situation, d. h. der wirtschaftliche Druck und das Bedürfnis

oder der gesellschaftliche Druck zu Selbstwerterhöhungen, so

gross sind, dass der äussere Zwang überflüssig geworden ist. Im
Bereich c) geschieht die Autoritätsausübung sozusagen per definitionem
zwangsweise. Sie würde auch in der Tat ohne Anwendung von Zwang
zusammenbrechen. Dennoch ist der Zwang normalerweise nicht sehr

gross, und die meisten Leute bekommen kaum etwas davon zu merken.

Er ist vor allem zur Sicherung einer gewissen Gleichmässigkeit
nötig. Proteste und Demonstrationen richten sich in der Regel nicht
gegen die Zwangsanwendung als solche, sondern gegen bestimmte
Ziele derselben : denn jedermann weiss, dass die Gesellschaft und das

Leben in ihr, so wie die meisten es wünschen, ohne zwangsmässig
gesicherte Organisation und Autoritätsausübung nicht möglich wäre.
Der Hauptzwang geht also auch hier von der Situation aus.

2) Das Verhältnis von epistemischer und deontischer Autoritätsausübung

dürfte sich im Bereich a) grundsätzlich die Waage halten,



— 171 —

individuell aber stark differieren. In b) überwiegt bei weitem die
epistemische Autorität, und die deontische hat nur Hilfsstellung, während

in c) meist die deontische im Vordergrund steht, die epistemische
aber unerlässlich ist und in gewissen Fällen sogar überwiegen kann.

3) Der innere Grund, d.h. die sachliche Voraussetzung für die

Möglichkeit der Autoritätsausübung beruht im Bereich a) vor allem
auf dem Vorsprung an Lebenserfahrung, verbunden mit der
Übernahme einer Fülle von kulturellen und technischen Traditionen, im
Bereich b) auf der Weiterführung des für a) Gesagten durch systematische

Schulung, Studium und Forschung und im Bereich c) zunächst
auf der gesellschaftlichen Notwendigkeit (man hat die Kompetenz
für eine Funktion, weil sie benötigt wird und man damit beauftragt
wurde, die betreffende Stelle annahm), dazu aber auch auf Ausbildung

und Erfahrung.
Schliesslich darfein Faktor nicht vergessen werden, der in jedem

Bereich eine grosse Rolle spielt, aber seiner Natur nach nicht einfach
als weiterer «Gesichtspunkt» aufgezählt und systematisiert werden
kann. Ich will ihn nur nennen (nähere Ausführungen wären schwierig
oder wertlos) : die Einsicht und Weisheit, die aus der Liebe kommen,
und, umgekehrt, die Liebe, die aus der Einsicht und Weisheit hervorgeht.

Im Vergleich mit diesen Erscheinungen von Autorität im täglichen

Leben lässt sich nun die Art der Autoritätsausübung Jesu wenigstens

so weit charakterisieren, dass auch ein Vergleich zwischen den
verschiedenen Weisen von Autorität, die im NT vorkommen,
durchführbar wird und so auch die für die weitere Erörterung nützlichen
Unterscheidungen und eine Einteilung gewonnen werden können.

Am auffälligsten ist zweifellos, dass im Unterschied zu dem, was
vorhin festgestellt wurde, die Autorität Jesu in Erscheinung tritt,
ohne dass dabei irgendein Zwang irgendeine Rolle spielte, weder ein
äusserer Zwang irgendeiner institutionellen Macht (die institutionellen

Mächte, politische und religiöse Führung bestreiten seine Autorität

und beseitigen ihn selbst) noch der Zwang gesellschaftlicher
Strukturen, Situationen oder Bedürfnisse. Weder gibt es irgendeinen
derartigen Zwang, der Jesus veranlasste, vor die Öffentlichkeit zu

treten, noch gibt es einen Zwang, der jemanden hätte veranlassen

können, ihm Gehör, Glauben und schliesslich Gefolgschaft und
Gehorsam zu schenken. Beide Seiten sind wichtig, die des Autoritäts-
trägers sowohl wie die des Autoritätsempfängers. Nur wenn auch
jemand da ist, der hört, glaubt und gehorcht, ist nach gegebener Défini-



— 172 —

tion das Phänomen der Autorität vorhanden. Aber weder auf der
einen noch aufder andern Seite ist eine Spur von Zwang zu entdecken,
die bewirkt hätte, dass Jesus als Autorität überhaupt bemerkbar werden

müsste. Dies gilt zumindest für den Anfang seines Auftretens.
Später, nachdem Jesus Kranke geheilt hatte, trieb die Not der Krankheiten,

die dazu zwingt, nach jeder Hilfe zu greifen, die Leute zu ihm
und verlieh ihm insofern eine gewisse Autorität. Zur Annahme seiner
Lehren entstand jedoch auch so kein Zwang.

Auch unter dem Gesichtspunkt 3) sind Unterschiede zwischen
der Autorität Jesu und den oben erwähnten üblichen Autoritätsphänomenen

zu beobachten. Epistemische Autorität hat ihren innern
Grund, wie wir sahen, in einem Vorsprung an Lebenserfahrung oder

an systematischer Schulung. Dass die Zeitgenossen Jesu nach
Meinung der Evangelisten davon überzeugt waren, es habe ihm jede
Schulung gefehlt, wird aus Mk. 6,2f par. ; Joh. 7,15 klar ersichtlich.
Dass die Lebenserfahrung auch bei Jesus eine Rolle spielte, kann man
annehmen. Es müsste sich aber um solche Lebenserfahrungen
handeln, welche es möglich machen, über göttliche Entscheidungen
wahre Sätze zu äussern. Was für Erfahrungen das sein mussten, ist
nicht so leicht zu sagen. Jedenfalls scheinen den Zeitgenossen Jesu
keine offenkundigen Ereignisse bekannt gewesen zu sein, aus denen
sich ihnen ergeben hätte, dass Jesus eine besondere epistemische
Autorität zukommen müsse. Was die deontische Autorität anbelangt,
hat sich Jesus laut den Evangelisten selber auf die göttliche Sendung
berufen. Das geschieht etwa in den Sätzen, in denen Jesus sagt, er sei

gekommen, bzw. nicht gekommen, um dies oder jenes zu tun oder

nicht zu tun (vgl. etwa Mk.2,17 u. Par.; Mt. 10,34f u. Lk. 12,49;
Mk. 10,45 par; Lk. 19,10; Mt.5,17). Nur ist wiederum schwer
anzugeben, sowohl wie man selber seiner göttlichen Sendung gewiss sein

kann als auch wie man gewiss werden kann, dass ein anderer wirklich
von Gott gesandt sei, wenn keine Beauftragung in der Art einer
Ordination oder Wahl durch eine irgendwie anerkannte sichtbare Instanz
erfolgte. Und eben eine solche Beauftragung war bei Jesus nicht
erfolgt. Dennoch glaubten schliesslich viele an die epistemische und an

die deontische Autorität Jesu ; sonst hätte es nie eine Kirche gegeben.
Sofern es aber eine Kirche gab und gibt, muss man auch davon reden,
dass Jesus Autorität hatte. Da diese Autorität aber durch keine Art
von Zwang ins Spiel kam, noch auf der Beauftragung durch eine
anerkannte Instanz beruhte, noch auf einer anerkannten Vorbereitung,
insofern also in der Luft hing und sich durch sich selbst zur Geltung



— 173 —

bringen müsste, dann aber zum Grund weiterer Autoritätsphänomene

in der Kirche wurde, bezeichne ich die Autorität Jesu als
primäre Autorität.

Es wurde als besonders auffällig bezeichnet, dass die Autoritäts-
ausübung Jesu ohne irgendeine Art von Zwang in Gang kam. Dieser
Umstand änderte sich in der Kirche nach Jesu Tod sofort, und zwar
ohne jemandes Zutun. Äusserer Zwang ist allerdings auch jetzt nicht
daran beteiligt, in der Kirche Autorität ins Spiel zu bringen. Wo
äussere Zwangsmassnahmen vorkommen, suchen sie vielmehr das

Gegenteil zu erreichen. So versuchen, wie die Apg. zeigt, die Instanzen
des offiziellen Judentums das Aufkommen von Autoritäten in der
entstehenden Gemeinde Jesu zu verhindern. Hingegen gerät die
Gemeinde von innen her in einen Situationszwang. Es ist
unausweichlich: Jede Gemeinschaft, die als Gemeinschaft und d.h. auch
im Vollzug gewisser Gemeinschaftsverpflichtungen, z.B. sozialer
Natur, leben will, wie dies bei der christlichen Gemeinde der Fall war,
bedarf der Organisation und deshalb der Leitung, also der Autorität.
Es bestand somit für die nachösterliche Gemeinde Jesu vom ersten
Tag an die Alternative : entweder Organisation und Autorität oder

Selbstauflösung. Der gemeinschaftliche Existenzwille wird zum
Situationszwang, Autoritäten zu anerkennen und zu erhalten. Von hier
aus erklären sich Stellen wie l.Petr.5,2-5. Die Mahnungen, die
Gemeinde nicht bloss gezwungenermassen, nicht um schnöden
Gewinnes willen und nicht in Herrschsucht zu leiten, wären
gegenstandslos, wenn die Situation gleich wäre wie bei Jesus, dem gegenüber

der Hörer völlig frei blieb. Gewiss hatten die Glieder der
Gemeinde, an die sich der l.Petr. wendet, ebenfalls die Möglichkeit und
insofern die Freiheit, die Gemeinde zu verlassen, wenn ihnen etwas
nicht passte. Gesellschaftlich wäre dies sogar von Vorteil gewesen.
Nur, wer sich der Gemeinde Jesu angeschlossen hat, ist damit in eine
alles durchdringende Umorientierung eingetreten, die man nicht so

leicht wieder aufgeben kann, ganz abgesehen von den Bindungen, der

Kontrolle, den Urteilen, also der Macht der kleinen Gruppe über ihre
Mitglieder. Nur dank dieser komplexen gemeindeinternen
Zwangssituation ist es möglich, dass jemand die Gemeindeleitung bloss

gezwungenermassen übernimmt und führt (weil es halt jemand tun
muss) oder sie aus Gewinn- oder Herrschsucht begehrt. Aus demselben

Grund rächen sich dann einige Gemeindeglieder durch Unbot-
mässigkeit (V. 5) dafür, dass sie Autoritäten nötig haben. Ähnlich
sind die Voraussetzungen für die Mahnungen, die in den Pastoralbrie-



— 174 —

fen im Blick auf die Einsetzung von Amtsträgern, also Autoritätsträgern,

gegeben werden (vgl. auch l.Thess. 5,12f ; Hebr. 13,17). Die
Analogie zur heutigen Situation springt in die Augen und sollte
entsprechend bedacht werden.

Um Missverständnisse zu vermeiden, sei aber betont, dass es

nicht etwa meine Absicht ist, das kirchliche Amt aus derartigen
soziologischen Zwängen zu erklären und zu bestimmen. Ich bin freilich der

Meinung, dass das Angedeutete in einer theologischen Lehre vom Amt
seine Stelle erhalten sollte, und zwar eine positive. Jetzt aber geht es

mir nur darum, hervorzuheben, dass, wie immer man vom Amt denke,
in der nachösterlichen Gemeinde eine kircheninterne Zwangssituation

für die Anerkennung von Autoritäten bestand.
Am Übergang von der Situation Jesu zur eben geschilderten

Situation steht der Apostel3. Als Zeuge der Auferweckung und insofern

auch der Person Jesu ist er, weil sonst niemand dieses Zeugnis in
gleicher Weise abgeben kann wie er, Autorität in singulärer Weise.
Diese Autorität hat jedoch für den Apostel ganz verschiedene
Konsequenzen je nachdem, ob er sich als Missionar unter Juden und Heiden
oder ob er sich in einer durch seine Botschaft entstandenen Gemeinde

bewegt. Die Missionars-Situation ist sehr ähnlich der Situation Jesu.

Wohl weiss sich der Apostel vom Auferstandenen gesendet ; er weiss,

worauf er sich berufen kann. Aber dies zu tun ist für ihn wahrscheinlich

ebenso schwierig wie für Jesus die Berufung auf die göttliche
Sendung. Für beide gibt es keine äusserlich nachweisbare Notwendigkeit.

Und für die Juden und Heiden, die das Zeugnis des Apostels
hören, ist es genau gleich wie für die Hörer Jesu : es gibt keine Art von

Zwang oder Bedarf, der sie veranlasste oder gar nötigte, dem Apostel
Gehör, Glauben und Respekt zu schenken, und nichts, das ihn als

epistemische oder gar als deontische Autorität auswiese. Er «weiss»

zwar etwas, das andere nicht wissen, und beruft sich aufeinen besondern

Auftrag ; aber das ist ja eben das Problematische an seinem
Auftreten. Die Frage, wie jemand dazu kam, dem Apostel zu glauben,
dürfte dasselbe Problem darstellen wie die Frage, wie jemand dazu

kam, Jesus als Autorität zu erkennen.

3 Die Diskussion um die Bedeutung des Wortes «Apostel», um Ursprung,
Bedeutung und Geschichte des Zwölferkreises, sein Verhältnis zu Paulus und

zu weitern Gruppen von «Aposteln» spielt an dieser Stelle keine Rolle. Hier
seien mit dem Wort «Apostel » Männer gemeint, die nach den neutestamentlichen

Texten als Zeugen der Auferweckung Jesu Christi, als Missionare und als

Leiter der Kirche anerkannt waren.



— 175 —

Ganz anders wird die Situation des Apostels, wenn auf sein
Zeugnis hin eine Gemeinde entsteht. In dieser Gemeinde ist Jesus als
Herr anerkannt ; darum ist auch die Beauftragung und so die Autorität

des Apostels anerkannt. Zwar ist der Apostel «nur» als Apostel
anerkannt; denn allein Jesus ist der Herr. Aber gerade dieses
Abgeleitete in der Autorität des Apostels macht seine Legitimation aus. So

erhält er die Autorität des Kirchenleiters und gerät damit in die
Ambivalenz der schon geschilderten Zwangssituation des Benötigt-
Werdens. Es ist ihm sowohl verwehrt, davon zu «profitieren» als dem
auszuweichen.

Für alle, die in irgendeiner Weise den Auftrag der Apostel weiterführen

werden, bleiben diese beiden Faktoren gleich: Sofern sie
Missionare sind, ist ihre Situation ähnlich wie die der Apostel, sogar
ähnlich wie die Jesu ; innerhalb der bestehenden Gemeinde aber sind
sie darum, weil sie von Jesus herkommen, ihre Sendung also von
Jesus abgeleitet ist, selber als Autorität anerkannt und eben deshalb
in ambivalenter Situation. Nur in einem Punkt besteht ein Unterschied

: Die Apostel sind die ersten Zeugen der Auferweckung Jesu ;

die Spätem kommen alle vom Zeugnis der Apostel her und können
ihre Funktion nur dank des Zeugnisses der Apostel ausüben. Darum
können wir folgende Unterscheidungen machen :

I. Primäre Autorität (Beispiel im NT : nur Jesus) ;

IL Primär abgeleitete Autorität (Beispiel : die Apostel) ;

III. Sekundär abgeleitete Autorität (Beispiel : Bischöfe)4.

(Fortsetzung folgt)

Bern Kurt Stalder

4 Zur sekundär abgeleiteten Autorität gehörte auch die der Delegaten der
Apostel, z.B. die des Timotheus, der nach I.Kor.4,17; 16, lOfvon Paulus nach
Korinth geschickt wurde, um die dortigen Christen an die Wege und Lehren des
Apostels zu erinnern. Im Unterschied zum Apostel war sein Auftrag zeitlich
und räumlich begrenzt. Nach Phil. 2,19 soll derselbe Timotheus nach Philippi
gehen, um dem Paulus Bericht über das Ergehen der dortigen Gemeinde zu
bringen. Ähnlich begrenzte Aufgaben delegiert Paulus nach 2. Kor. 2,13;
7,6.13.14 an Titus. Nach dem gleichen Modell werden die Funktionen von
Timotheus und Titus in den Pastoralbriefen dargestellt. Da die Probleme dieser
Delegationen, obwohl sie auch ein Autoritätsproblem enthalten, für unsere
weiteren Darlegungen nicht unerlässlich sind, will ich sie nicht weiterverfolgen.
Nur noch eine Bemerkung sei beigefügt : die genannten Beispiele zeigen, dass
der berühmte rabbinische Satz «Der Gesandte ist wie der Sendende» nicht
schlechthin gelten kann. Da der Inhalt des Auftrags des Gesendeten in der
Regel nicht das Ganze dessen betrifft, was der Sendende ist, so kann die Autorität

des Gesandten nur unter begrenzten Gesichtspunkten die gleiche sein wie
des Sendenden.


	Autorität im Neuen Testament

