Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Das Bemuhen der orthodoxen Kirche um Einheit und ihre Vorstellung
von Kircheneinheit, dargelegt am Beispiel des orthodox-altkatholischen
Dialogs

Autor: Nikolau, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 149 —

Das Bemiihen der orthodoxen Kirche um Einheit
und ihre Vorstellung von Kircheneinheit, dargelegt
am Beispiel des orthodox-altkatholischen Dialogs

I. Das Bemiihen der orthodoxen Kirche um Einheit

Der Wunsch und das Bestreben, die Einheit der Kirche aufrecht-
zuerhalten, ist so alt wie die Kirche selbst ; denn von Anfang an hat es
Spaltungen und Irrlehren in der Kirche gegeben. Mit voller Deutlich-
keit trat dieses Bestreben aber erst dann in Erscheinung, als die ent-
stehenden Schismata und Héresien die Einheit ernsthaft bedrohten.
Die Anatheme, mit denen die Konzile der alten Kirche die Schismati-
ker und Haretiker belegt haben, bekunden in zugespitztem Mass die-
ses Bestreben. Es ist der alten Kirche auch mehr oder weniger gelun-
gen, die Einheit zu bewahren und Spaltungen wieder aufzuheben.
Das Charakteristikum der alten Kirche — konnte man sagen — ist die
Sorge um den einen Glauben, um ihre Einheit.

Die grosse Spaltung zwischen der West- und der Ostkirche (1054)
machte das Bediirfnis der Einigung in besonderer Weise spiirbar. Die-
ses Bediirfnis fithrte geschichtlich zu den bekannten Unionsverhand-
lungen. Meines Wissens ist die Geschichte dieser Verhandlungen bis
jetzt noch nie exklusiv unter dem Gesichtspunkt der Unionsbemii-
hung beschrieben worden. Vom orthodoxen Standpunkt wird diese
geschichtliche Seite meistens als ein schwarzer, recht storender Fleck
der Kirchengeschichte angesehen. Es hat jedoch zu dieser Zeit auch
Orthodoxe gegeben, die sogenannten Henotiker (die die Einheit an-
streben), und es wire interessant und fir das heutige 6kumenische
Anliegen vielleicht konstruktiv, ihre Haltung zu erforschen und ihre
Argumente zu horen. Man neigt dazu, sie als Verriter des orthodoxen
Glaubens abzustempeln ; ob sie alle und in einem Atemzug diese Be-
zeichnung verdienen ? Hat es vielleicht andererseits nicht auch Anti-
henotiker (die sich der Einheit widersetzen) gegeben, die ihre Stellung
aus blossem Fanatismus oder Opportunismus einnahmen ?

Vor allem wichtig ist die Tatsache, dass die Spaltung nicht aus
vorwiegend dogmatischen Griinden geschehen ist und zunéchst als
heilbar gegolten hat — darauf weist das Wort « Schisma» selbst hin,
welches ausschliesslich in diesem Zusammenhang verwendet wurde.
Mit Recht pflegt andererseits jeder das endgiiltige Schisma etwa im



— 150 —

vierten Kreuzzug zu sehen. Aber trotz der schlechten Erfahrung, dis
die Ostkirche durch die Kreuzziige und die lateinische Herrschaft
(1204-1261) gemacht hat, wurden die Einigungsverhandlungen fort-
gesetzt, die schon kurz nach dem Schisma, bereits unter Michael Dou-
kas (1071-1078) begonnen worden waren. Warum sie nicht zur er-
sehnten Union gefithrt haben, dariiber kann verschiedenes gesagt
werden. Fir die Geschichte der Versuche zur Einigung der Kirche ist
erwahnenswert, dass die romisch-katholische Kirche in der Zeit der
Gegenreformation und spiter die politischen Missstinde im Osten
ausgentitzt und Teilunionen abgeschlossen hat. So entstanden die
sogenannten wunierten Christen. Dies hat eine tiefe Wunde in der
Orthodoxie verursacht, die heute noch sehr empfindliche Reaktio-
nen hervorruft und die Beziehungen zu Rom stark belastet.

Die orthodoxe Kirche hat aber nie versaumt, ihr Interesse fiir
die Einigung zu zeigen und ihr Mogliches zu tun. Wir wollen hier
aber nicht die ganze geschichtliche Entwicklung verfolgen, sondern
nur noch einiges iiber die Mitarbeit der orthodoxen Kirche in der
okumenischen Bewegung berichten, was auf ihr Verstédndnis der
Kircheneinheit ein wenig Licht wirft.

Vor der Skizzierung der Ereignisse in unserem Jahrhundert ist
hier kurz zu erwiahnen, dass in der Neuzeit die ersten wichtigen
Kontakte der orthodoxen Kirche zu Kirchen des Westens ins
19. Jahrhundert zuriickreichen. Im Jahre 1869 hat der Briefwechsel
zwischen dem Erzbischof von Canterbury und dem Okumenischen
Patriarchen Gregorios VI. zu jener Entscheidung der orthodoxen
Kirchen gefiihrt, dass die Anglikaner, die im Osten sterben, von
orthodoxen Priestern mit einem besonderen Gottesdienst beigesetzt
werden. Im darauffolgenden Jahr hat der Erzbischof von Syros
Alexandros Lykourgos einen Besuch in England abgestattet, wobei
er theologische Gesprache gefiihrt hat und wo ein Versuch zur
Feststellung der bestehenden Differenzen zwischen der orthodoxen
und der anglikanischen Kirche unternommen wurde.

Auch die Teilnahme orthodoxer Delegierter an den Bonner
Unionskonferenzen, die auf Anregung der nach dem Vatikanum I
entstandenen altkatholischen Kirche in den Jahren 1874-1875 ver-
anstaltet wurden, sowie die wihrend dieser Konferenzen erreichte
Klarung mehrerer theologischer Fragen verdeutlichen das okume-
nische Anliegen der Orthodoxie.

Ein wichtiges Dokument stellt in den Anfingen der ékumeni-
schen Bewegung zweifellos die Enzyklika des Okumenischen



— 151 —

Patriarchen Joakim III. (1902) dar, in der einerseits die Beziehun-
gen der orthodoxen Kirchen untereinander behandelt werden und
andererseits die Frage nach «unseren (ndmlich der Orthodoxen)
kiinftigen  Beziehungen zu den zwei grossen Zweigen
(«avadevdpadegn) des Christentums, namlich der Westlichen (d.h.
romisch-katholischen) Kirche und der Reformierteny, sowie zu der
altkatholischen Kirche aufgeworfen wird. Folgender Passus dieses
Rundschreibens ist hier am rechten Platz: Mit dem Beistand der
gottlichen Gnade «muss man bedenken und sich, wenn es mog-
lich ist, darum sorgen, wie der Weg anzubahnen wire, der zu die-
sem Ziele (d.h. der Einheit der Kirchen) fithrt, zur Zeit aber noch
uneben ist, und Punkte der Begegnung und des Kontaktes oder
auch des zuldssigen gegenseitigen Ubersehens aussuchen»!. Es muss
hervorgehoben werden, dass vom «erlaubten gegenseitigen Uberse-
hen» die Rede ist, und dies bedeutet, dass die orthodoxe Kirche
nicht bloss bereit ist, in der heiligen Sache der Einheit mitzuarbei-
ten, sondern auch entgegenzukommen. In etwa gleichen Inhalts ist
das Schreiben des Okumenischen Patriarchen von 1904, welches
auf die eingegangenen Antworten der anderen autokephalen ortho-
doxen Kirchen Bezug nimmt und den Kreis der Kirchen, mit denen
der Kontakt erwiinscht ist, unter Hinzufiigung der anglikanischen
und der nicht-chalkedonensischen Kirchen erweitert.

In der folgenden Zeit wurden weitere derartige Initiativen
schwerwiegend durch den Ersten Weltkrieg behindert. Das grosse
Interesse im Zentrum der Orthodoxie blieb jedoch unangetastet.
Da wurden auch weiterhin die Schmerzen wegen der Spaltung der
Kirche stark empfunden. Und diesen Schmerzen folgten die hefti-

! Sowohl den Text dieser als auch spiterer Enzykliken und Erkléarungen
findet man bei B.Stavridis, Geschichte der 6kumenischen Bewegung, Athen
1964, S.116-152 (griech). Fur die Jahre 1920-1952 s. auch J. Karmiris, Die
dogmatischen und symbolischen Dokumente der Orthodoxen Katholischen
Kirche, Bd. 1, Athen 1953, S.950-971 (griech.). Die oben zitierte Stelle s. bei
Stavridis, a.a. 0., 8.119. Dazu vgl. auch Th. Nikolaou, Die Grenzen der Kirche
in der Sicht der Orthodoxen Katholischen Kirche, in: Okum. Rundschau, 21,
1972, 8.326f. — Zum orthodoxen Beitrag in der frithen 6kumenischen Bewe-
gung vgl. Nikolaus Zernow, Die Ostkirchen und die 6kumenische Bewegung im
20. Jahrhundert, in: Rouse-Neill, Geschichte der Okumenischen Bewegung
1517-1948, Bd.II, Gottingen 1958, S.317-358. Eingehend und adéquat wer-
den die Beziehungen der orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen im Auf-
satz von J.Karmiris, Die orthodoxe Kirche im Dialog mit den heterodoxen
Kirchen, in: Wissenschaftliches Jahrbuch der Theol. Fakultiat Athen, 20, 1973,
8.220-327 (griech.) besprochen, wo auch jeweils reiche Literatur angegeben
wird.



— 152 —

gen Wehen der Geburt des heutigen Okumenismus. Obwohl das
griechische Volk sich zu dieser Zeit im Krieg mit den Tiirken be-
fand — dieser Krieg endete mit der bekannten kleinasiatischen
Katastrophe —, rief die Heilige Synode des Okumenischen Patriar-
chats im Januar 1919 eine Kommission und eine Subkommission
zusammen. Die Subkommission wurde aus den Professoren der
Theologischen Hochschule von Chalki unter dem Vorsitz des Rek-
tors der Schule, des damaligen Metropoliten von Seleukeia und
spiteren von Thyateira, Germanos Strinopoulos, gebildet. Sie erar-
beitete ein Papier, das mit unwesentlichen Korrekturen von der
Kommission und am 19.November 1919 von der Heiligen Synode
angenommen wurde und auch als Grundlage diente fiir die be-
rihmte «Synodale Enzyklika der Kirche von Konstantinopel an
die Kirchen Christi an allen Orten»?2.

Diese Enzyklika, die im Januar 1920 erlassen wurde, bedeutet
die Geburtsstunde der modernen 6kumenischen Bewegung. In die-
sem Rundschreiben wird ein Programm aufgestellt, welches die ge-
genseitige Liebe der Kirchen «in Erscheinung treten lisst und sie
beweist». Diese Liebe setzt die Beseitigung und Aufhebung jeg-
lichen Desinteresses und Misstrauens voraus, wovon gleichfalls die
Rede ist. Weiterhin wird die Griindung einer dem Volkerbund &hn-
lichen «Gemeinschaft zwischen den Kirchen» («xowwvins petald
@y Exxinoidvy) vorgeschlagen3. So hat die Orthodoxie den ersten
Schritt gemacht und einen erheblichen Beitrag fiir die Einheit der
Kirchen geleistet, was von fiihrenden Personlichkeiten in der 6ku-
menischen Bewegung immer wieder anerkannt wird. Zweifellos hat
es vor diesem Schreiben Bewegungen und Schritte interchristlicher
Art gegeben. Sie waren jedoch oft nicht direkt auf das allchristliche
Einigungsbemiihen ausgerichtet. Sie dienten eher einem bestimm-
ten Zweck. So war z.B. die Weltmissionskonferenz in Edinburg im
Jahre 1910, in die oft die Anfinge des Okumenismus gesetzt wer-
den, zunichst an der Mission interessiert und nur sekundar an der
christlichen Einheit. Dieses Problem stellte nur einen von den ins-
gesamt acht Punkten der Konferenz dar. Ebenfalls nur zum Teil an
der kirchlichen Einheit interessiert war die bekannte Bewegung:
The World Alliance of Churches for Promoting International Friend-

z Vgl. B.Stavridis, Die interorthodoxe und interchristliche Arbeit von
Germanos Strinopoulos vor seiner Wahl zum Metropoliten von Thyateira,
Istanbul 1959, S.5 (griech. Sonderdruck aus « Orthodoxia»).

3 B.Stavridis, Geschichte der 6kumenischen Bewegung, S.130.



— 153 —

ship, die ab 1915 den Namen trug: The World Alliance for Pro-
moting International Friendship through the Churches. Bereits
der Titel weist auf den spezifischen, nicht auf die Kirche konzen-
trierten Akzent dieser Bewegung hin. Ihre Interessen waren haupt-
sichlich: der Frieden, die Gerechtigkeit und die internationale
Freundschaft.

Schon seit diesem Jahre, 1920, ist die Mitarbeit der Orthodo-
xie am okumenischen Geschehen aktiv und ununterbrochen vor-
handen. Orthodoxe Vertreter nahmen teil an den Versammlungen
sowohl der Bewegung «Praktisches Christentum» (Life and Work)
als auch der Bewegung «Glauben und Kirchenverfassung» (Faith
and Order). Erwahnenswert sind hier die Erklirungen der Orthodo-
xen bei den Versammlungen in Lausanne 1927 und Edinburg 1937.

In die Jahre 1938-1948 fillt die Vorbereitung zur Griindung
des Okumenischen Rates. Die Orthodoxen arbeiten selbstverstind-
lich mit. Sie sind ebenfalls vertreten in den darauffolgenden Voll-
versammlungen des Okumenischen Rates (Amsterdam 1948, Evans-
ton 1954, Neu-Delhi 1961, Uppsala 1968 und Nairobi 1975). In
diesen Vollversammlungen dominierte der protestantische Geist.
Dies stellt man fest, wenn man die Mehrheit der Referate, der
Reden und der Arbeiten dieser Versammlungen naher betrachtet.
Von diesem Gesichtspunkt her scheint uns verstiandlich, warum die
Orthodoxen bis Neu-Delhi die Arbeiten jeweils mit einer speziellen
Erklarung verabschiedeten. Sie sahen sich gezwungen, solche Er-
klirungen abzugeben, weil sie die von den Versammlungen erarbei-
teten Texte nicht vollig bejahen konnten. Bemerkenswert ist
gleichfalls, dass die russische orthodoxe Kirche erst am 30.Mirz
1961 den Antrag auf Aufnahme in den 6kumenischen Rat ein-
reichte. Bis dahin war die Ostkirche vorwiegend von den Griechen
vertreten.

Seit September 1961, als die erste Panorthodoxe Konferenz
auf Rhodos stattfand, ist eine Wende in der Stellungnahme der
Orthodoxie dem Okumenismus gegeniiber zu markieren. Gerade in
dieser und den darauffolgenden Panorthodoxen Konferenzen (II.
Rhodos 1963, III. Rhodos 1964, IV. Chambésy/Genf 1968) ist
einerseits die bestehende Zusammengehorigkeit und Einheit der
Orthodoxen Kirchen untereinander manifestiert sowie ein Plan
iiber die Vorbereitung und die Themen der « Grossen Heiligen Syn-
ode» entworfen worden und andererseits ein Programm iiber die
Entwicklung der Beziehungen und des Dialogs der Orthodoxen



— 154 —

Kirche mit der romisch-katholischen, der anglikanischen, altkatho-
lischen, den nicht-chalkedonensischen und den lutherischen Kir-
chen aufgestellt worden. Dieses Programm ist seitdem im grossen
und ganzen unverindert geblieben. Sein Kernpunkt ist die Unter-
scheidung zwischen dem Dialog der Liebe und dem Dialog der
Wahrhkeit. Der erste ist ein sozusagen vorbereitendes Stadium, ein
Stadium der gegenseitigen Information und Annédherung und des
gegenseitigen eingehenden Kennenlernens. Der zweite ist der Dia-
log um den Glauben. Nach den Beschliissen der IV. Panorthodoxen
Konferenz von Chambésy sieht die Sache folgendermassen aus: die
orthodoxe Kirche soll interorthodoxe theologische Kommissionen
bilden fiir den Dialog der Wahrheit mit der anglikanischen, der alt-
katholischen und den nicht-chalkedonensischen Kirchen. Diese
Kommissionen wurden gebildet bzw. erginzt und haben ihren
Kontakt mit den entsprechenden Kommissionen der oben erwihn-
ten Kirchen aufgenommen. Mit der rémisch-katholischen und den
lutherischen Kirchen sollte weiterhin der Dialog der Liebe und des
Zusammenriickens gefiihrt werden, um mit der Zeit die Bildung
entsprechender theologischer Kommissionen zur Aufnahme des
Dialogs der Wahrheit zu ermdéglichen.

Zu den konstruktiven Zeichen des ndheren Kennenlernens geho-
ren zweifellos:

a) Mit der romisch-katholischen Kirche:

1. Der schon wihrend des Vatikanums II gefasste gemeinsame
Beschluss zur Aufnahme und Durchfithrung des Dialogs zwischen
der orthodoxen und roémisch-katholischen Kirche «émi idoiwg
6oowc», nimlich auf gleicher Ebene. Diese Basis des kiinftigen Dia-
logs kennzeichnet sicherlich den Respekt beider Kirchen voreinan-
der.

2. Die Begegnung des Papstes Paul VI. und des verstorbenen
Okumenischen Patriarchen am 5. und 6. Januar 1964 in Jerusalem.
Dieser Begegnung folgten bekanntlich der Besuch des Papstes im
Phanar/Konstantinopel am 25. Juli 1967 und der Gegenbesuch des
Patriarchen im Vatikan am 26.0ktober desselben Jahres. Nach
dem Schweigen von neun Jahrhunderten machten die Bischofe
von Rom und Konstantinopel sich auf den gemeinsamen Weg nach
Jerusalem, wo sie sich begegnet sind, «mit dem Wunsch, den Wil-
len des Herrn zu verwirklichen und die alte Wahrheit seines der



— 155 —

Kirche anvertrauten Evangeliums zu manifestieren»?, wie es im
veroffentlichten Communiqué heisst.

3. Die Nichtigkeitserklirung des gegenseitigen Bannes zwi-
schen dem Alten und dem Neuen Rom und die Aufforderung zum
Vergessen der Ereignisse von 1054 (7. Dezember 1965).

4. Die Veroffentlichung des Briefwechsels zwischen dem Vati-
kan und dem Phanar aus den Jahren 1958-1970. Diese Publikation
in griechischer und franzésischer Sprache ist betitelt als Tomos
Agapis (Band der Liebe) und wurde in Rom und Istanbul 1971 von
einer gemischten Kommission herausgegeben.

5. Es ist erfreulich, dass nach einer Erklirung des Okumeni-
schen Patriarchen Dimitrios in einem Interview3 vom September
des Jahres 1975 die Beziehungen beider Kirchen sich im Uber-
gangsstadium, «vom Dialog der Liebe zum theologischen Dialog,
befinden. Dariiber hinaus wird bei gleicher Gelegenheit bekanntge-
geben, dass auf die Anfrage des Okumenischen Patriarchats an die
orthodoxen Patriarchate und die autokephalen Kirchen hinsicht-
lich der Bildung einer interorthodoxen Kommission zur Vorberei-
tung des theologischen Dialogs mit der katholischen Kirche von
allen orthodoxen Kirchen eine positive Antwort vorliegt. Die inter-
orthodoxe Kommission ist mittlerweile sogar gebildet und dem
Vatikan bekanntgegeben worden®.

6. Auch auf dem Boden der Bundesrepublik ist eine Entwick-
lung der Anndherung zu verzeichnen. Hierzu gehéren vor allem
einerseits die theologischen Symposien, die von der Regensburger
Ditzese aus im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz veran-
staltet werden?, und andererseits die Bildung eines Arbeitsaus-
schusses, der aus Vertretern der Griechisch-Orthodoxen Metropolie
von Deutschland und der Okumenereferenten der Katholischen
Diozesen in der Bundesrepublik besteht und bereits «Empfehlun-
gen zu einer orthodox-katholischen Zusammenarbeit im Bereich
der Bundesrepublik Deutschland» erarbeitet hat.

+ Tomos Agapis, Vatican-Phanar (1958-1970), Rome/Istanbul 1971,
S.121.

5 Vgl. Episkepsis, Jahrg. 6, Nr.132 (7.10.1975), 5.2-5; s. besonders
S.4-5.

¢ Vgl. Episkepsis, Jahrg. 7, Nr. 139/2 (13.1.1976), S. 34-35.

7 Vgl. dazu Ernst Suttner (Hrsg.); Eucharistie-Zeichen der Einheit, Re-
gensburg 1970. Ders., Taufe und Firmung, Regensburg 1971. Ders., Busse und
Beichte, Regensburg 1972.



— 156 —

b) Mit der Evangelischen Kirche in Deutschland :

Abgesehen von den zahlreichen Begegnungen und den vielsei-
tigen gemeinsamen Bemiihungen, welche im Rahmen des Okumeni-
schen Rates der Kirchen die orthodoxen mit den protestantischen
Briidern verbinden, sind hier jene Gespriche zu unterstreichen, die
die orthodoxe Kirche mit der evangelischen Kirche in Deutschland
fiihrt.

In den Beschliissen der IV. Panorthodoxen Konferenz (§ 5,
a—d) wird als nutzbringend betrachtet «die Aufnahme gegenseitiger
Kontakte zwischen den Orthodoxen und den Lutheranern zur
Schaffung guter Beziehungen und Bereitung des Bodens», so dass
mit der Zeit «..eine besondere interorthodoxe theologische Kom-
mission gebildet wird, damit sie den Dialog vorbereiten und zu der
richtigen Zeit durchfiihren wird».

Im Geiste dieses Beschlusses haben die EKD und das Okume-
nische Patriarchat von Konstantinopel bis jetzt vier theologische
Gespriche gefithrt8. Parallel fiihrt die EKD Gespriache mit dem
Patriarchat von Moskau® und demjenigen von Rumaénien.

Trotz der Niitzlichkeit dieser Gespriache und der Fortschritte,
die dabei zu verzeichnen sind, spiirt man hier jedoch das Fehlen
einer konstruktiveren Planung und Durchfiihrung dieser Gesprache
sowie einer besseren Auswertung ihrer jeweiligen Ergebnisse. Eine
verantwortungsvollere Handhabung, und d.h. eine Programmie-
rung der weiteren Anndherungsbemiihungen auf panorthodoxer
und panlutherischer Ebene, scheint hier erforderlich zu sein. Die
Bildung von stindigen theologischen Koordinationsausschiissen auf

8 1. vom 16.—-19. Mirz 1969 in Konstantinopel; vgl. « Dialog des Glaubens
und der Liebe», Beiheft z. Okum. Rundschau Nr. 11, Stuttgart 1970. 2. vom
4.-8.Oktober 1971 in Arnoldshain ; vgl. « Christus — Das Heil der Welt», Beiheft
z. Okum. Rundschau Nr. 22, Stuttgart 1972; s. auch Th. Nikolaou, Theologi-
sche Diskussion in Arnoldshain (4.-8.10.1971), in: Kleronomia, 4, 1972,
S.464-466 (griech.). 3. vom 2.-5.0ktober 1973 in Chambésy/Schweiz; vgl.
«Das Bild vom Menschen in Orthodoxie und Protestantismus», Beiheft z.
Okum. Rundschau Nr. 26, Stuttgart 1974; s. auch Th. Nikolaou, Der Mensch
nach der Lehre der Orthodoxen und der Lutherischen Kirche, in: Gregorios Pa-
lamas, 57,1974, S.122-134. 4. vom 4.-9. Oktober 1975 in Friedewald ; die Refe-
rate und das Protokoll dieses Gesprichs werden in derselben Reihe erscheinen.

® 1. Arnoldshain 1959, 2. Zagorsk 1963, 3. Hochst 1967, 4. Leningrad
1969, 5. Kirchberg/Wiirttemberg 1971 und 6. Sagorsk 1973. Die Themen und
den Inhalt dieser Gespriche s. in der Reihe: Studienhefte, hrsg. v. Aussenamt
der Evang. Kirche in Deutschland, Luther Verlag, Witten, Bde. 1-8.



— 157 —

beiden Seiten im Sinne der oben erwihnten Entscheidung der IV.
Panorthodoxen Konferenz wire der nichste ratsame Schritt.

II. Das orthodoxe Modell der Kircheneinheit

Das 6kumenische Bemiihen der orthodoxen Kirche, wie es bis
jetzt in grossen Ziigen angefithrt wurde, zeigt auch jene Basis, auf
der die Kircheneinheit von orthodoxer Seite erstrebt wird. Diese
Basis ist die sichere und feste Basis der dogmatischen Ubereinstim-
mung. Der Weg, der dazu fihrt, ist nicht der breiteste, aber dafiir
der sichere. In einer Zeit, in der der Okumenismus es schwer hat,
eine zur Einigung fiihrende Richtung einzuschlagen, oft heftig kri-
tisiert wird und ins Zwielicht zu geraten scheint, ist die ernsthafte
Suche nach echten Einheitsmodellen, die auch zu verwirklichen
sind, seine einzige Chance. Okumenische Programme zur Hilfe der
sozial schwachen Bevolkerungen oder zur Unterstiitzung der poli-
tisch Unterdriickten, die zweifellos ihren festen Platz im christ-
lichen Glauben und Handeln haben, diirfen nicht «zur rechtméissi-
gen und einzigen Zielsetzung und Ausrichtung» werden'®. Die Eini-
gung der christlichen Welt muss der Beweggrund und das Haupt-
ziel jeder Handlung im Rahmen der 6kumenischen Bewegung blei-
ben.

Die orthodoxe Kirche hat in den letzten Jahren einige wich-
tige Schritte zur Erfiillung ihres 6kumenischen Anliegens und Pro-
gramms getan!!. Vor allem handelt es sich hier um den theologi-
schen Dialog mit der altkatholischen, der anglikanischen und den
nicht-chalkedonensischen Kirchen. Beim orthodox-altkatholischen
Dialog liegen bereits die ersten Ergebnisse vor. Nach eingehenden
Vorbereitungen1? begann die gemischte orthodox-altkatholische

10 Vgl. den warnenden Ton der Erklirung des Okumenischen Patriar-
chats zum fiinfundzwanzigjahrigen Bestehen des Okumenischen Rates der
Kirchen, in : Okum. Rundschau, 22, 1973, S.527.

11§, dieses Programm oben 8. 153f.

12 Literatur iber die Beziehungen zwischen der orthodoxen und der alt-
katholischen Kirche s. Chr.Oeyen, Chronologisch-bibliographische Ubersicht
der Unionsverhandlungen zwischen der Orthodoxen Kirche des Ostens und der
Alt-Katholischen Kirche der Utrechter Union, in: Internationale Kirchliche
Zeitschrift (im folgenden: IKZ). 57, 1967, S.41-51. Vgl. ebenfalls W. Kiippers,
Stand und Perspektiven des altkatholisch-orthodoxen Dialogs, in: IKZ, 62,
1972, S.87-88, Anm.5; von den hier erwihnten Titeln sind besonders beach-
tenswert das Werk des Metropoliten Maaximos von Sardes und die Arbeiten von
J. Karmiris und J. Kalogirouw.



— 158 —

Kommission offiziell den theologischen Dialog in Chambésy/Genf,
im orthodoxen Zentrum des Okumenischen Patriarchats
(20.—29. August 1975) und verabschiedete gemeinsame Texte!3. So
fing man an, das im Jahre 1973 in Penteli/Athen, gemeinsam erar-
beitete Programm in die Tat umzusetzen. Nach diesem Programm
sollten wihrend des Dialogs gemeinsame kurze Texte iiber die Got-
teslehre, die Christologie, die Ekklesiologie, die Soteriologie, die
Sakramentenlehre und die Eschatologie von den Mitgliedern der
gemischten Kommission erarbeitet und von allen unterschrieben
werden ; diese Texte werden dann «einerseits an S. Allheiligkeit, den
Okumenischen Patriarchen und die Vorsteher der selbstéindigen
orthodoxen Kirchen, andererseits an den ehrwiirdigen Bischof von
Utrecht, als Vorsitzenden der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz und durch ihn an die anderen Bischofe der alt-
katholischen Kirche iibersandt zur Beurteilung, gegebenenfalls zur
Bekanntgabe der Beendigung des Dialogs und zur Beschlussfassung
iiber das weitere Vorgehen» 14,

Mit den vorliegenden Texten ist die Durchfiithrbarkeit dieses
Arbeitsplanes unter Beweis gestellt. Es ist besonders hervorzuhe-
ben, dass zum erstenmal eine interorthodoxe Kommission okumenisch
so wichtige Texte unterschreibt. Das Kcho, wie es bis jetzt in ortho-
doxen Kreisen zu vernehmen ist, ist sehr positivls. Das weitere
Fortschreiten des orthodox-altkatholischen Dialogs in dieselbe
Richtung wiirde sicherlich zur ersehnten Einheit fithren. Die Kir-
cheneinheit, wie sie sich auf einer solchen bzw. vergleichbaren Basis
vollziehen wiirde, bildet ein Modell, welches trotz der etwaigen
Schwierigkeiten bei der Durchfiihrung nach orthodoxer Auffassung
gréssere Garantien fir eine echte Einheit gewihren durfte und
darum eine nihere Priiffung und kritische Auseinandersetzung ver-
dient und erfordert. In diesem Sinne sind folgende Bemerkungen
zu verstehen:

13 Vol. Episkepsis, Jahrg. 6, Nr.131 (23.9.1975), S.9-13; und Nr.132
(7.10.1975), S.13-15, s. auch IKZ, 66, 1976, S.23-33; vgl. auch W. Kiippers,
ibidem, S. Iff.

14 Dokumente zum orthodox-altkatholischen Dialog, in: IKZ, 63, 1973,
191 ; vgl. hierzu auch W. Kiippers, Der orthodox-altkatholische Dialog nimmt
Cestalt an, in: TKZ, 63, 1973, S. 182-188.

15 Vgl. das Interview des Okumenischen Patriarchen Dimitrios, in: Epi-
skepis, Jahrg. 6, Nr. 132 (7.10.1975) S.4: die theologischen Dialoge der Ortho-
doxen Kirche mit den Altkatholiken und Anglikanern befinden sich «im Fort-
schritt, dem Programm gemiissy.



— 159 —

Durch die Unterschrift dieser Texte seitens der orthodoxen
Kirche wird abermals bewiesen, wie ernst sie die 6kumenische Be-
wegung nimmt. Insbesondere wird zum Ausdruck gebracht, dass
die altkatholische Kirche dogmatisch der orthodoxen Kirche am
nichsten steht. Wenn man aber die iiber hundertjihrigen Bezie-
hungen beider Kirchen betrachtet, dann muss man sich fragen,
warum dies nicht frither geschehen ist. Eine befriedigende Antwort
auf diese Frage ist m. E. nicht leicht; vielleicht gibt es sie gar nicht.
Mit Sicherheit lassen sich Vernachlidssigungen auf beiden Seiten
feststellen.

Betrachtet man die Texte, so stellt man fest, dass es sich um
kurze Texte handelt, die je eine zentrale Aussage enthalten. Dies
weicht von anderen Unionsversuchen ab, die in ein paar Zeilen
(vgl. das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen
von 1931) oder auf einigen Seiten (vgl. die Leuenberger Konkordie)
die gesamte theologische Einigungsbasis entwickeln. Wir haben cs
freilich mit einem relativen Gesichtspunkt zu tun. Welches ist die
goldene Mitte ? Was vermieden werden muss, sind zwei Extreme:

Die Einheit der Kirchen kann auf dogmatischer Ebene gewiss
nicht bloss mit einem allgemeinen Bekenntnis hergestellt werden;
es wire aber genauso falsch, dafiir ein dogmatisches Lehrbuch zu
entwerfen. Die erarbeiteten Texte konnten kiirzer sein, ohne dass
man Wesentliches weglidsst. Hierzu gibt es allerdings keine Regel,
und die beauftragte Kommission muss Freiheit haben. Damit be-
riihren wir einen neuralgischen Punkt: Was miissen solche Texte
enthalten ? Die Ubereinstimmungen kénnen und miissen in mdg-
lichst kurzer Form dargelegt werden. Im Gegensatz dazu miissen die
Nichtiibereinstimmungen tiefgehend untersucht werden; vorwie-
gend muss hier das Gewicht darauf gelegt werden, inwieweit es sich
um tatsichliche Differenzen handelt. Wenn ja, was kann dann im
Sinne des oben erwahnten «zulidssigen Ubersehens»16 als nicht tren-
nend angesehen werden ?

Ohne dass man die Lehre seiner Kirche aufgibt, minimalisiert
oder entstellt, muss man sich die gesamtchristliche Lage vor Augen
halten. Texte wie die orthodox-altkatholischen kénnten wegwei-
send fiir die Beziechungen der beteiligten Kirchen zu anderen sein.
Der beispielhafte Charakter solcher Texte hiingt jedoch sehr davon
ab, ob man der Entscheidungsformel im Apostelkonzil gefolgt ist:

16 8.0, S.151.



— 160 —

Wir diirfen unseren Mitchristen keine Last auferlegen, abgesehen
vom Notwendigen (Apg. 15, 28). Gegebenenfalls kénnten sie sogar
bei den Beziehungen anderer Kirchen untereinander Schule
machen.

Die Erarbeitung aller vorgesehenen Texte wird einige Jahre in
Anspruch nehmen. Dies ist richtig so, weil die Einigung zweier Kir-
chen nicht von heute auf morgen verwirklicht werden kann. Sie
kann nur dann zur Einheit fithren, wenn sie von dem ganzen Kir-
chenvolk mitverfolgt und mitvollzogen wird. Dies ist aber nur mog-
lich, wenn die jeweiligen Texte und Beschliisse auch das Kirchen-
volk erreichen. Von diesem Standpunkt aus und unter Beriicksich-
tigung der Tatsache, dass das jahrhundertelange Leben der Ent-
fremdung und der Spaltung nicht schlagartig ohne Folgen geéndert
werden kann, scheint es den Kommissionsmitgliedern mit Recht
angebracht, langsam, aber sicher voranzuschreiten.

Im Sinne des bisher Gesagten wéire vom Inhalt her noch fol-
gendes zu bemerken. Abgesehen von einigen Teilaspekten wie Aus-
gang des HIl. Geistes, Tradition und Kanon - die iibrigens auf
Grund der Lehre der alten ungeteilten Kirche dargelegt wurden —,
betreffen diese Texte gemeinsames Lehrgut sowohl der stlichen als
auch der westlichen Christenheit.

Die Tatsache, dass die Lehre der alten ungeteilten Kirche als
Grundlage bei der Abfassung der Texte gedient hat, weist auf die
Uberzeugung beider Kirchen hin, dass sie sich als lebendige Fort-
setzung der alten Kirche verstehen. In der Hl. Schrift und im Kon-
sens der alten Kirche, der Kirchenviter und der Entscheidungen
der Konzile, erkennen sie die unerschiitterliche Basis einer erstre-
benswerten Kircheneinheit an. In diesem Sinne sind die orthodoxe
und die altkatholische Kirche dabei, ein Einheitsmodell zu struktu-
rieren. Dieses Modell hat sozusagen sein Original von der Strukiur
her in der Kircheneinheit der alten Kirche. Was hierbei iibernom-
men wird, ist nicht eine dussere und quantitative Seite des Origi-
nals, sondern die einende Kraft des einen unverféilschten und ge-
nuinen christlichen Glaubens, jene Offenbarungsgehalte, die ihren
Sitz auch im Leben von heute haben. Das Modell ist somit in seiner
Struktur nicht etwas Willkiirliches. Es zeigt eine konkrete Relation
zu der alten Kirche auf und nimmt unerlisslich Bezug auf das heu-
tige kirchliche Leben.

Der «modellhafte» Charakter der Kircheneinheit, die zwischen
den Orthodoxen und den Altkatholiken angestrebt wird, konnte



— 161 —

sich dariiber hinaus auch in ihrer Funktion erweisen. Diese Funk-
tion ist zundchst in der Gestaltung der Beziehungen und Eini-
gungsbemiihungen der betreffenden Kirchen zu anderen zu sehen.
Die erarbeiteten und noch zu erarbeitenden Texte werden zugleich
so etwas wie ein ausfithrliches gemeinsam formuliertes Glaubensbe-
kennitnis sein, welches bei den verschiedenen interkirchlichen Bezie-
hungen der orthodoxen und der altkatholischen Kirche als Norm
zu fungieren haben wird. Der theologische Dialog z. B. der orthodo-
xen Kirche mit der anglikanischen und der nicht-chalkedonensi-
schen, wie auch der zu erwartende theologische Dialog der orthodo-
xen Kirche mit der romisch-katholischen und der lutherischen
wiirde sich nicht ohne Beriicksichtigung dieser Texte entfalten kon-
nen. Damit wird nicht gesagt, dass diese Texte vollkommen zu
iilbernehmen wiren, aber doch, dass die moglichen notwendigen
Differenzierungen nicht im Widerspruch zu dem stehen kénnten,
was bereits als wesentlich festgehalten ist.

Es wire freilich allzu optimistisch, wenn man im voraus be-
haupten wollte, alle andern Kirchen wiirden sich dieses Modell bei
ihren 6kumenischen Bestrebungen aneignen. Es ist aber mdoglich
und gewissermassen sogar sicher, dass der Okumenische Rat der
Kirchen sowie einzelne Kirchen und christliche Gruppen, die sich
tatsichlich fiir die Einheit der Christen interessieren, aus jedem
Einheitsmodell, egal welcher Herkunft, wichtige Informationen
und Erkenntnisse gewinnen wiirden.

Zu dem, was bisher angefiihrt wurde, gehort sicher noch die
Frage: welches wohl die Folgen wiren, wenn die Einheit im Glau-
ben einmal festgestellt und beiderseitig von Kirchenleitung und
Kirchenvolk bestitigt wiirde ? Werner Kiippers, der auf altkatho-
lischer Seite wie Johannes Karmiris auf orthodoxer Seite seit vie-
len Jahren der Hauptmotor der orthodox-altkatholischen Einheits-
bestrebungen ist, hat in seinem Aufsatz «Stand und Perspektiven
des altkatholisch-orthodoxen Dialogs»?” ein schones Bild ge-
braucht, das eine Antwort auf diese Frage enthélt. Die Antwort ist
wohl, wie die Frage selbst, etwas «spekulativy, aber deshalb nicht
minder gewichtig. Er schrieb: «Sollte in naher Zukunft die jetzt
noch im Bau, ja in manchen Teilen erst in der Planung befindliche
Briicke fertiggestellt und dem Verkehr iibergeben werden konnen,

17 Tn: 1KZ, 62,1972, S.87—114; 8. auch die griechische Ubersetzung dieses
Artikels, die ich angefertigt habe, in: Gregorios Palamas, 56, 1973, S.3-19,
109-123.



— 162 —

so wiire etwas wahrhaft Aufsehenerregendes erreicht: die Uber-
briickung an einer entscheidenden Stelle der tiefen Kluft, die das
grosse Schisma zwischen der Ost- und der Westkirche aufgerissen
hat18y. Fiir die betreffenden Kirchen wiirde dies vorab volle Einheit
und volle sakramentale Gemeinschaft bedeuten. Dies schliesst
selbstverstandlich ebenfalls gegenseitige Bereicherung, pastorale
und sonstige praktische Hilfe, Ablegen eines gemeinsamen Zeugnis-
ses der iibrigen christlichen Welt gegeniiber, bischéfliche Kollegiali-
tat und konziliare Gemeinschaft ein. Die orthodoxen Kirchen und
die Kirchen der Utrechter Union wiirden sich dann, obschon von
verschiedenen Traditionen geprigt und von ungleicher Grosse, ge-
genseitig als vollwertige und ehrengleiche katholische und ortho-

doxe Kirchen erkennen und anerkennen.
Bonn Theodor Nikolaou

18 TKZ, 62,1972, S.90; Gregorios Palamas, 56, 1973, S.7.



	Das Bemühen der orthodoxen Kirche um Einheit und ihre Vorstellung von Kircheneinheit, dargelegt am Beispiel des orthodox-altkatholischen Dialogs

