
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Das Bemühen der orthodoxen Kirche um Einheit und ihre Vorstellung
von Kircheneinheit, dargelegt am Beispiel des orthodox-altkatholischen
Dialogs

Autor: Nikolau, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 149 —

Das Bemühen der orthodoxen Kirche um Einheit
und ihre Vorstellung von Kircheneinheit, dargelegt
am Beispiel des orthodox-altkatholischen Dialogs

I. Das Bemühen der orthodoxen Kirche um Einheit

Der Wunsch und das Bestreben, die Einheit der Kirche
aufrechtzuerhalten, ist so alt wie die Kirche selbst ; denn von Anfang an hat es

Spaltungen und Irrlehren in der Kirche gegeben. Mit voller Deutlichkeit

trat dieses Bestreben aber erst dann in Erscheinung, als die
entstehenden Schismata und Häresien die Einheit ernsthaft bedrohten.
Die Anatheme, mit denen die Konzile der alten Kirche die Schismatiker

und Häretiker belegt haben, bekunden in zugespitztem Mass dieses

Bestreben. Es ist der alten Kirche auch mehr oder weniger gelungen,

die Einheit zu bewahren und Spaltungen wieder aufzuheben.
Das Charakteristikum der alten Kirche — könnte man sagen - ist die
Sorge um den einen Glauben, um ihre Einheit.

Die grosse Spaltung zwischen der West- und der Ostkirche (1054)
machte das Bedürfnis der Einigung in besonderer Weise spürbar. Dieses

Bedürfnis führte geschichtlich zu den bekannten Unionsverhandlungen.

Meines Wissens ist die Geschichte dieser Verhandlungen bis

jetzt noch nie exklusiv unter dem Gesichtspunkt der Unionsbemühung

beschrieben worden. Vom orthodoxen Standpunkt wird diese

geschichtliche Seite meistens als ein schwarzer, recht störender Fleck
der Kirchengeschichte angesehen. Es hat jedoch zu dieser Zeit auch
Orthodoxe gegeben, die sogenannten Henotiker (die die Einheit
anstreben), und es wäre interessant und für das heutige ökumenische

Anliegen vielleicht konstruktiv, ihre Haltung zu erforschen und ihre
Argumente zu hören. Man neigt dazu, sie als Verräter des orthodoxen
Glaubens abzustempeln ; ob sie alle und in einem Atemzug diese

Bezeichnung verdienen Hat es vielleicht andererseits nicht auch Anti-
henotiker (die sich der Einheit widersetzen) gegeben, die ihre Stellung
aus blossem Fanatismus oder Opportunismus einnahmen

Vor allem wichtig ist die Tatsache, dass die Spaltung nicht aus

vorwiegend dogmatischen Gründen geschehen ist und zunächst als

heilbar gegolten hat - darauf weist das Wort «Schisma» selbst hin,
welches ausschliesslich in diesem Zusammenhang verwendet wurde.
Mit Recht pflegt andererseits jeder das endgültige Schisma etwa im



— 150 —

vierten Kreuzzug zu sehen. Aber trotz der schlechten Erfahrung, die
die Ostkirche durch die Kreuzzüge und die lateinische Herrschaft
(1204—1261) gemacht hat, wurden die Einigungsverhandlungen
fortgesetzt, die schon kurz nach dem Schisma, bereits unter Michael Dou-
kas (1071-1078) begonnen worden waren. Warum sie nicht zur
ersehnten Union geführt haben, darüber kann verschiedenes gesagt
werden. Für die Geschichte der Versuche zur Einigung der Kirche ist
erwähnenswert, dass die römisch-katholische Kirche in der Zeit der

Gegenreformation und später die politischen Missstände im Osten

ausgenützt und Teilunionen abgeschlossen hat. So entstanden die

sogenannten unierten Christen. Dies hat eine tiefe Wunde in der
Orthodoxie verursacht, die heute noch sehr empfindliche Reaktionen

hervorruft und die Beziehungen zu Rom stark belastet.
Die orthodoxe Kirche hat aber nie versäumt, ihr Interesse für

die Einigung zu zeigen und ihr Mögliches zu tun. Wir wollen hier
aber nicht die ganze geschichtliche Entwicklung verfolgen, sondern

nur noch einiges über die Mitarbeit der orthodoxen Kirche in der
ökumenischen Bewegung berichten, was auf ihr Verständnis der

Kircheneinheit ein wenig Licht wirft.
Vor der Skizzierung der Ereignisse in unserem Jahrhundert ist

hier kurz zu erwähnen, dass in der Neuzeit die ersten wichtigen
Kontakte der orthodoxen Kirche zu Kirchen des Westens ins

19. Jahrhundert zurückreichen. Im Jahre 1869 hat der Briefwechsel
zwischen dem Erzbischof von Canterbury und dem Ökumenischen
Patriarchen Gregorios VI. zu jener Entscheidung der orthodoxen
Kirchen geführt, dass die Anglikaner, die im Osten sterben, von
orthodoxen Priestern mit einem besonderen Gottesdienst beigesetzt
werden. Im darauffolgenden Jahr hat der Erzbischof von Syros
Alexandros Lykourgos einen Besuch in England abgestattet, wobei

er theologische Gespräche geführt hat und wo ein Versuch zur

Feststellung der bestehenden Differenzen zwischen der orthodoxen
und der anglikanischen Kirche unternommen wurde.

Auch die Teilnahme orthodoxer Delegierter an den Bonner

Unionskonferenzen, die auf Anregung der nach dem Vatikanum I
entstandenen altkatholischen Kirche in den Jahren 1874-1875
veranstaltet wurden, sowie die während dieser Konferenzen erreichte

Klärung mehrerer theologischer Fragen verdeutlichen das ökumenische

Anliegen der Orthodoxie.
Ein wichtiges Dokument stellt in den Anfängen der ökumenischen

Bewegung zweifellos die Enzyklika des Ökumenischen



— 151 —

Patriarchen Joakim III. (1902) dar, in der einerseits die Beziehungen

der orthodoxen Kirchen untereinander behandelt werden und
andererseits die Frage nach «unseren (nämlich der Orthodoxen)
künftigen Beziehungen zu den zwei grossen Zweigen
(«àvaôevôgàôeg'») des Christentums, nämlich der Westlichen (d.h.
römisch-katholischen) Kirche und der Reformierten», sowie zu der
altkatholischen Kjrche aufgeworfen wird. Folgender Passus dieses
Rundschreibens ist hier am rechten Platz: Mit dem Beistand der
göttlichen Gnade «muss man bedenken und sich, wenn es möglich

ist, darum sorgen, wie der Weg anzubahnen wäre, der zu diesem

Ziele (d.h. der Einheit der Kirchen) führt, zur Zeit aber noch
uneben ist, und Punkte der Begegnung und des Kontaktes oder
auch des zulässigen gegenseitigen Übersehens aussuchen»1. Es muss
hervorgehoben werden, dass vom «erlaubten gegenseitigen Übersehen»

die Rede ist, und dies bedeutet, dass die orthodoxe Kirche
nicht bloss bereit ist, in der heiligen Sache der Einheit mitzuarbeiten,

sondern auch entgegenzukommen. In etwa gleichen Inhalts ist
das Schreiben des Ökumenischen Patriarchen von 1904, welches
auf die eingegangenen Antworten der anderen autokephalen orthodoxen

Kirchen Bezug nimmt und den Kreis der Kirchen, mit denen
der Kontakt erwünscht ist, unter Hinzufügung der anglikanischen
und der nicht-chalkedonensischen Kirchen erweitert.

In der folgenden Zeit wurden weitere derartige Initiativen
schwerwiegend durch den Ersten Weltkrieg behindert. Das grosse
Interesse im Zentrum der Orthodoxie blieb jedoch unangetastet.
Da wurden auch weiterhin die Schmerzen wegen der Spaltung der
Kirche stark empfunden. Und diesen Schmerzen folgten die hefti-

1 Sowohl den Text dieser als auch späterer Enzykliken und Erklärungen
findet man bei B.Stavridis, Geschichte der ökumenischen Bewegung, Athen
1964, S.l 16-152 (griech). Für die Jahre 1920-1952 s. auch J.Karmiris, Die
dogmatischen und symbolischen Dokumente der Orthodoxen Katholischen
Kirche, Bd. 1, Athen 1953, S. 950-971 (griech.). Die oben zitierte Stelle s. bei
Stavridis, a. a. O., S.119. Dazu vgl. auch Th. Nikolaou, Die Grenzen der Kirche
in der Sicht der Orthodoxen Katholischen Kirche, in: Ökum. Rundschau, 21,
1972, S.326f. - Zum orthodoxen Beitrag in der frühen ökumenischen Bewegung

vgl. NikolausZernow, Die Ostkirchen und die ökumenische Bewegung im
20. Jahrhundert, in: Rouse-Neill, Geschichte der Ökumenischen Bewegung
1517-1948, Bd. II, Göttingen 1958, S. 317-358. Eingehend und adäquat werden

die Beziehungen der orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen im Aufsatz

von J.Karmiris, Die orthodoxe Kirche im Dialog mit den heterodoxen
Kirchen, in : Wissenschaftliches Jahrbuch der Theol. Fakultät Athen, 20, 1973,
S. 229-327 (griech.) besprochen, wo auch jeweils reiche Literatur angegeben
wird.



— 152 —

gen Wehen der Geburt des heutigen Ökumenismus. Obwohl das
griechische Volk sich zu dieser Zeit im Krieg mit den Türken
befand - dieser Krieg endete mit der bekannten kleinasiatischen
Katastrophe -, rief die Heilige Synode des Ökumenischen Patriarchats

im Januar 1919 eine Kommission und eine Subkommission
zusammen. Die Subkommission wurde aus den Professoren der
Theologischen Hochschule von Chalki unter dem Vorsitz des Rektors

der Schule, des damaligen Metropoliten von Seleukeia und
späteren von Thyateira, Germanos Strinopoulos, gebildet. Sie
erarbeitete ein Papier, das mit unwesentlichen Korrekturen von der
Kommission und am 19. November 1919 von der Heiligen Synode
angenommen wurde und auch als Grundlage diente für die
berühmte «Synodale Enzyklika der Kirche von Konstantinopel an
die Kirchen Christi an allen Orten»2.

Diese Enzyklika, die im Januar 1920 erlassen wurde, bedeutet
die Geburtsstunde der modernen ökumenischen Bewegung. In
diesem Rundschreiben wird ein Programm aufgestellt, welches die
gegenseitige Liebe der Kirchen «in Erscheinung treten lässt und sie

beweist». Diese Liebe setzt die Beseitigung und Aufhebung
jeglichen Desinteresses und Misstrauens voraus, wovon gleichfalls die
Rede ist. Weiterhin wird die Gründung einer dem Völkerbund
ähnlichen «Gemeinschaft zwischen den Kirchen» («xotvcovîxç; /uexa£v

xcov 'ExxXnotcov») vorgeschlagen3. So hat die Orthodoxie den ersten
Schritt gemacht und einen erheblichen Beitrag für die Einheit der
Kirchen geleistet, was von führenden Persönlichkeiten in der
ökumenischen Bewegung immer wieder anerkannt wird. Zweifellos hat
es vor diesem Schreiben Bewegungen und Schritte interchristlicher
Art gegeben. Sie waren jedoch oft nicht direkt auf das allchristliche
Einigungsbemühen ausgerichtet. Sie dienten eher einem bestimmten

Zweck. So war z.B. die Weltmissionskonferenz in Edinburg im
Jahre 1910, in die oft die Anfänge des Ökumenismus gesetzt
werden, zunächst an der Mission interessiert und nur sekundär an der

christlichen Einheit. Dieses Problem stellte nur einen von den

insgesamt acht Punkten der Konferenz dar. Ebenfalls nur zum Teil an

der kirchlichen Einheit interessiert war die bekannte Bewegung:
The World Alliance ofChurches for Promoting International Friend-

2 Vgl. B.Stavridis, Die interorthodoxe und interchristliche Arbeit von
Germanos Strinopoulos vor seiner Wahl zum Metropoliten von Thyateira,
Istanbul 1959, S.5 (griech. Sonderdruck aus «Orthodoxia»).

3 B.Stavridis, Geschichte der ökumenischen Bewegung, S. 130.



— 153 —

ship, die ab 1915 den Namen trug: The World Alliance for
Promoting International Friendship through the Churches. Bereits
der Titel weist auf den spezifischen, nicht auf die Kirche konzentrierten

Akzent dieser Bewegung hin. Ihre Interessen waren
hauptsächlich: der Frieden, die Gerechtigkeit und die internationale
Freundschaft.

Schon seit diesem Jahre, 1920, ist die Mitarbeit der Orthodoxie

am ökumenischen Geschehen aktiv und ununterbrochen
vorhanden. Orthodoxe Vertreter nahmen teil an den Versammlungen
sowohl der Bewegung «Praktisches Christentum» (Life and Work)
als auch der Bewegung «Glauben und KirchenVerfassung» (Faith
and Order). Erwähnenswert sind hier die Erklärungen der Orthodoxen

bei den Versammlungen in Lausanne 1927 und Edinburg 1937.

In die Jahre 1938-1948 fällt die Vorbereitung zur Gründung
des Ökumenischen Rates. Die Orthodoxen arbeiten selbstverständlich

mit. Sie sind ebenfalls vertreten in den darauffolgenden
Vollversammlungen des Ökumenischen Rates (Amsterdam 1948, Evanston

1954, Neu-Delhi 1961, Uppsala 1968 und Nairobi 1975). In
diesen Vollversammlungen dominierte der protestantische Geist.
Dies stellt man fest, wenn man die Mehrheit der Referate, der
Reden und der Arbeiten dieser Versammlungen näher betrachtet.
Von diesem Gesichtspunkt her scheint uns verständlich, warum die
Orthodoxen bis Neu-Delhi die Arbeiten jeweils mit einer speziellen
Erklärung verabschiedeten. Sie sahen sich gezwungen, solche

Erklärungen abzugeben, weil sie die von den Versammlungen erarbeiteten

Texte nicht völlig bejahen konnten. Bemerkenswert ist
gleichfalls, dass die russische orthodoxe Kirche erst am 30. März
1961 den Antrag auf Aufnahme in den ökumenischen Rat
einreichte. Bis dahin war die Ostkirche vorwiegend von den Griechen
vertreten.

Seit September 1961, als die erste Panorthodoxe Konferenz
auf Rhodos stattfand, ist eine Wende in der Stellungnahme der
Orthodoxie dem Ökumenismus gegenüber zu markieren. Gerade in
dieser und den darauffolgenden Panorthodoxen Konferenzen (IL
Rhodos 1963, III. Rhodos 1964, IV. Chambésy/Genf 1968) ist
einerseits die bestehende Zusammengehörigkeit und Einheit der
Orthodoxen Kirchen untereinander manifestiert sowie ein Plan
über die Vorbereitung und die Themen der « Grossen Heiligen Synode»

entworfen worden und andererseits ein Programm über die

Entwicklung der Beziehungen und des Dialogs der Orthodoxen



— 154 —

Kirche mit der römisch-katholischen, der anglikanischen, altkatholischen,

den nicht-chalkedonensischen und den lutherischen
Kirchen aufgestellt worden. Dieses Programm ist seitdem im grossen
und ganzen unverändert geblieben. Sein Kernpunkt ist die
Unterscheidung zwischen dem Dialog der Liebe und dem Dialog der
Wahrheit. Der erste ist ein sozusagen vorbereitendes Stadium, ein
Stadium der gegenseitigen Information und Annäherung und des

gegenseitigen eingehenden Kennenlernens. Der zweite ist der Dialog

um den Glauben. Nach den Beschlüssen der IV. Panorthodoxen
Konferenz von Chambésy sieht die Sache folgendermassen aus : die
orthodoxe Kirche soll interorthodoxe theologische Kommissionen
bilden für den Dialog der Wahrheit mit der anglikanischen, der
altkatholischen und den nicht-chalkedonensischen Kirchen. Diese
Kommissionen wurden gebildet bzw. ergänzt und haben ihren
Kontakt mit den entsprechenden Kommissionen der oben erwähnten

Kirchen aufgenommen. Mit der römisch-katholischen und den
lutherischen Kirchen sollte weiterhin der Dialog der Liebe und des

Zusammenrückens geführt werden, um mit der Zeit die Bildung
entsprechender theologischer Kommissionen zur Aufnahme des

Dialogs der Wahrheit zu ermöglichen.

Zu den konstruktiven Zeichen des näheren Kennenlernens gehören

zweifellos :

a) Mit der römisch-katholischen Kirche:

1. Der schon während des Vatikanums II gefasste gemeinsame
Beschluss zur Aufnahme und Durchführung des Dialogs zwischen
der orthodoxen und römisch-katholischen Kirche «ëm ïootç:

ôgoiç», nämlich auf gleicher Ebene. Diese Basis des künftigen Dialogs

kennzeichnet sicherlich den Respekt beider Kirchen voreinander.

2. Die Begegnung des Papstes Paul VI. und des verstorbenen
Ökumenischen Patriarchen am 5. und 6. Januar 1964 in Jerusalem.
Dieser Begegnung folgten bekanntlich der Besuch des Papstes im

Phanar/Konstantinopel am 25. Juli 1967 und der Gegenbesuch des

Patriarchen im Vatikan am 26. Oktober desselben Jahres. Nach

dem Schweigen von neun Jahrhunderten machten die Bischöfe

von Rom und Konstantinopel sich auf den gemeinsamen Weg nach

Jerusalem, wo sie sich begegnet sind, «mit dem Wunsch, den Willen

des Herrn zu verwirklichen und die alte Wahrheit seines der



— 155 —

Kirche anvertrauten Evangeliums zu manifestieren»4, wie es im
veröffentlichten Communique heisst.

3. Die Nichtigkeitserklärung des gegenseitigen Bannes
zwischen dem Alten und dem Neuen Rom und die »Aufforderung zum
Vergessen der Ereignisse von 1054 (7. Dezember 1965).

4. Die Veröffentlichung des Briefwechsels zwischen dem Vatikan

und dem Phanar aus den Jahren 1958-1970. Diese Publikation
in griechischer und französischer Sprache ist betitelt als Tomos
Agapis (Band der Liebe) und wurde in Rom und Istanbul 1971 von
einer gemischten Kommission herausgegeben.

5. Es ist erfreulich, dass nach einer Erklärung des Ökumenischen

Patriarchen Dimitrios in einem Interview5 vom September
des Jahres 1975 die Beziehungen beider Kirchen sich im
Übergangsstadium, «vom Dialog der Liebe zum theologischen Dialog»,
befinden. Darüber hinaus wird bei gleicher Gelegenheit bekanntgegeben,

dass auf die Anfrage des Ökumenischen Patriarchats an die
orthodoxen Patriarchate und die autokephalen Kirchen hinsichtlich

der Bildung einer interorthodoxen Kommission zur Vorbereitung

des theologischen Dialogs mit der katholischen Kirche von
allen orthodoxen Kirchen eine positive Antwort vorliegt. Die
interorthodoxe Kommission ist mittlerweile sogar gebildet und dem
Vatikan bekanntgegeben worden6.

6. Auch auf dem Boden der Bundesrepublik ist eine Entwicklung

der Annäherung zu verzeichnen. Hierzu gehören vor allem
einerseits die theologischen Symposien, die von der Regensburger
Diözese aus im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz veranstaltet

werden7, und andererseits die Bildung eines Arbeitsausschusses,

der aus Vertretern der Griechisch-Orthodoxen Metropolie
von Deutschland und der Ökumenereferenten der Katholischen
Diözesen in der Bundesrepublik besteht und bereits «Empfehlungen

zu einer orthodox-katholischen Zusammenarbeit im Bereich
der Bundesrepublik Deutschland» erarbeitet hat.

4 Tomos Agapis, Vatican-Phanar (1958-1970), Rome/Istanbul 1971,
S. 121.

5 Vgl. Episkepsis, Jahrg. 6, Nr. 132 (7.10.1975), S.2-5; s. besonders
S.4-5.

6 Vgl. Episkepsis, Jahrg. 7, Nr. 139/2 (13.1.1976), S. 34-35.
7 Vgl. dazu Ernst Suttner (Hrsg.); Eucharistie-Zeichen der Einheit,

Regensburg 1970. Ders., Taufe und Firmung, Regensburg 1971. Ders., Busse und
Beichte, Regensburg 1972.



— 156 —

b) Mit der Evangelischen Kirche in Deutschland:

Abgesehen von den zahlreichen Begegnungen und den vielseitigen

gemeinsamen Bemühungen, welche im Rahmen des Ökumenischen

Rates der Kirchen die orthodoxen mit den protestantischen
Brüdern verbinden, sind hier jene Gespräche zu unterstreichen, die
die orthodoxe Kirche mit der evangelischen Kirche in Deutschland
führt.

In den Beschlüssen der IV. Panorthodoxen Konferenz (§5,
ar-d) wird als nutzbringend betrachtet «die Aufnahme gegenseitiger
Kontakte zwischen den Orthodoxen und den Lutheranern zur
Schaffung guter Beziehungen und Bereitung des Bodens», so dass

mit der Zeit «...eine besondere interorthodoxe theologische
Kommission gebildet wird, damit sie den Dialog vorbereiten und zu der
richtigen Zeit durchführen wird».

Im Geiste dieses Beschlusses haben die EKD und das Ökumenische

Patriarchat von Konstantinopel bis jetzt vier theologische
Gespräche geführt8. Parallel führt die EKD Gespräche mit dem
Patriarchat von Moskau9 und demjenigen von Rumänien.

Trotz der Nützlichkeit dieser Gespräche und der Fortschritte,
die dabei zu verzeichnen sind, spürt man hier jedoch das Fehlen
einer konstruktiveren Planung und Durchführung dieser Gespräche
sowie einer besseren Auswertung ihrer jeweiligen Ergebnisse. Eine
verantwortungsvollere Handhabung, und d.h. eine Programmierung

der weiteren Annäherungsbemühungen auf panorthodoxer
und panlutherischer Ebene, scheint hier erforderlich zu sein. Die

Bildung von ständigen theologischen Koordinationsausschüssen auf

8 1. vom 16.-19.März 1969 in Konstantinopel; vgl. «Dialog des Glaubens
und der Liebe», Beiheft z. Ökum. Rundschau Nr. 11, Stuttgart 1970. 2. vom
4.-8. Oktober 1971 in Arnoldshain ; vgl. « Christus - Das Heil der Welt», Beiheft
z. Ökum. Rundschau Nr. 22, Stuttgart 1972; s. auch Th.Nikolaou, Theologische

Diskussion in Arnoldshain (4.-8.10.1971), in: Kleronomia, 4, 1972,
S. 464-466 (griech.). 3. vom 2.-5. Oktober 1973 in Chambésy/Schweiz ; vgl.
«Das Bild vom Menschen in Orthodoxio und Protestantismus», Beiheft z.
Ökum. Rundschau Nr. 26, Stuttgart 1974; s. auch Th.Nikolaou, Der Mensch
nach der Lehre der Orthodoxen und der Lutherischen Kirche, in : Gregorios
Palamas, 57, 1974, S. 122-134. 4. vom 4.-9. Oktober 1975 in Friedewald; die Referate

und das Protokoll dieses Gesprächs werden in derselben Reihe erscheinen.
9 1. Arnoldshain 1959, 2. Zagorsk 1963, 3. Höchst 1967, 4. Leningrad

1969, 5. Kirchberg/Württemberg 1971 und 6. Sagorsk 1973. Die Themen und
den Inhalt dieser Gespräche s. in der Reihe : Studienhefte, hrsg. v. Aussenamt
der Evang. Kirche in Deutschland, Luther Verlag, Witten, Bde. 1-8.



157

beiden Seiten im Sinne der oben erwähnten Entscheidung der IV.
Panorthodoxen Konferenz wäre der nächste ratsame Schritt.

IL Das orthodoxe Modell der Kircheneinheit

Das ökumenische Bemühen der orthodoxen Kirche, wie es bis
jetzt in grossen Zügen angeführt wurde, zeigt auch jene Basis, auf
der die Kircheneinheit von orthodoxer Seite erstrebt wird. Diese
Basis ist die sichere und feste Basis der dogmatischen Übereinstimmung.

Der Weg, der dazu führt, ist nicht der breiteste, aber dafür
der sichere. In einer Zeit, in der der Ökumenismus es schwer hat,
eine zur Einigung führende Richtung einzuschlagen, oft heftig
kritisiert wird und ins Zwielicht zu geraten scheint, ist die ernsthafte
Suche nach echten Einheitsmodellen, die auch zu verwirklichen
sind, seine einzige Chance. Ökumenische Programme zur Hilfe der
sozial schwachen Bevölkerungen oder zur Unterstützung der
politisch Unterdrückten, die zweifellos ihren festen Platz im christlichen

Glauben und Handeln haben, dürfen nicht «zur rechtmässigen

und einzigen Zielsetzung und Ausrichtung» werden10. Die
Einigung der christlichen Welt muss der Beweggrund und das Hauptziel

jeder Handlung im Rahmen der ökumenischen Bewegung bleiben.

Die orthodoxe Kirche hat in den letzten Jahren einige wichtige

Schritte zur Erfüllung ihres ökumenischen Anliegens und
Programms getan11. Vor allem handelt es sich hier um den theologischen

Dialog mit der altkatholischen, der anglikanischen und den
nicht-chalkedonensischen Kirchen. Beim orthodox-altkatholischen
Dialog liegen bereits die ersten Ergebnisse vor. Nach eingehenden
Vorbereitungen12 begann die gemischte orthodox-altkatholische

10 Vgl. den warnenden Ton der Erklärung des Ökumenischen Patriarchats

zum fünfundzwanzigjährigen Bestehen des Ökumenischen Rates der
Kirchen, in:Ökum. Rundschau, 22, 1973, S.527.

11 S. dieses Programm oben S. 153f.
12 Literatur über die Beziehungen zwischen der orthodoxen und der

altkatholischen Küche s. Chr.Oeyen, Chronologisch-bibliographische Übersicht
der Unionsverhandlungen zwischen der Orthodoxen Kirche des Ostens und der
Alt-Katholischen Kirche der Utrechter Union, in: Internationale Kirchliche
Zeitschrift (im folgenden: IKZ). 57, 1967, S.41-51. Vgl. ebenfalls W.Küppers,
Stand und Perspektiven des altkatholisch-orthodoxen Dialogs, in: IKZ, 62,
1972, S. 87-88, Anm. 5; von den hier erwähnten Titeln sind besonders
beachtenswert das Werk des Metropoliten Maximos von Sardes und die Arbeiten von
J. Karmiris und J. Kalogirou.



— 158 —

Kommission offiziell den theologischen Dialog in Chambésy/Genf,
im orthodoxen Zentrum des Ökumenischen Patriarchats
(20.-29. August 1975) und verabschiedete gemeinsame Texte13. So

fing man an, das im Jahre 1973 in Penteli/Athen, gemeinsam
erarbeitete Programm in die Tat umzusetzen. Nach diesem Programm
sollten während des Dialogs gemeinsame kurze Texte über die Got-
teslehre, die Christologie, die Ekklesiologie, die Soteriologie, die
Sakramentenlehre und die Eschatologie von den Mitgliedern der

gemischten Kommission erarbeitet und von allen unterschrieben
werden; diese Texte werden dann «einerseits an S. Allheiligkeit, den
Ökumenischen Patriarchen und die Vorsteher der selbständigen
orthodoxen Kirchen, andererseits an den ehrwürdigen Bischof von
Utrecht, als Vorsitzenden der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz und durch ihn an die anderen Bischöfe der
altkatholischen Kirche übersandt zur Beurteilung, gegebenenfalls zur
Bekanntgabe der Beendigung des Dialogs und zur Beschlussfassung
über das weitere Vorgehen»14.

Mit den vorliegenden Texten ist die Durchführbarkeit dieses

»Arbeitsplanes unter Beweis gestellt. Es ist besonders hervorzuheben,

dass zum erstenmal eine interorthodoxe Kommission ökumenisch

so wichtige Texte unterschreibt. Das Echo, wie es bis jetzt in
orthodoxen Kreisen zu vernehmen ist, ist sehr positiv15. Das weitere
Fortschreiten des orthodox-altkatholischen Dialogs in dieselbe

Richtung würde sicherlich zur ersehnten Einheit führen. Die

Kircheneinheit, wie sie sich auf einer solchen bzw. vergleichbaren Basis

vollziehen würde, bildet ein Modell, welches trotz der etwaigen
Schwierigkeiten bei der Durchführung nach orthodoxer Auffassung
grössere Garantien für eine echte Einheit gewähren dürfte und
darum eine nähere Prüfung und kritische Auseinandersetzung
verdient und erfordert. In diesem Sinne sind folgende Bemerkungen
zu verstehen :

13 Vgl. Episkepsis, Jahrg. 6, Nr. 131 (23.9.1975), S.9-13; und Nr. 132

(7.10.1975), S. 13-15, s. auch IKZ, 66, 1976, S. 23-33; vgl. auch W. Küppers,
ibidem, S. Iff.

14 Dokumente zum orthodox-altkatholischen Dialog, in: IKZ, 63, 1973,

191 ; vgl. hierzu auch W.Küppers, Der orthodox-altkatholische Dialog nimmt
Gestalt an, in: IKZ, 63,1973, S. 182-188.

15 Vgl. das Interview des Ökumenischen Patriarchen Dimitrios, in: Epi-
skepis, Jahrg. 6, Nr. 132 (7.10.1975) S. 4: die theologischen Dialoge der Orthodoxen

Kirche mit den Altkatholiken und Anglikanern befinden sich «im
Fortschritt, dem Programm gemäss».



— 159 —

Durch die Unterschrift dieser Texte seitens der orthodoxen
Kirche wird abermals bewiesen, wie ernst sie die ökumenische
Bewegung nimmt. Insbesondere wird zum Ausdruck gebracht, dass
die altkatholische Kirche dogmatisch der orthodoxen Kirche am
nächsten steht. Wenn man aber die über hundertjährigen
Beziehungen beider Kirchen betrachtet, dann muss man sich fragen,
warum dies nicht früher geschehen ist. Eine befriedigende Antwort
auf diese Frage ist m. E. nicht leicht; vielleicht gibt es sie gar nicht.
Mit Sicherheit lassen sich Vernachlässigungen auf beiden Seiten
feststellen.

Betrachtet man die Texte, so stellt man fest, dass es sich um
kurze Texte handelt, die je eine zentrale Aussage enthalten. Dies
weicht von anderen Unionsversuchen ab, die in ein paar Zeilen
(vgl. das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen
von 1931) oder auf einigen Seiten (vgl. die Leuenberger Konkordie)
die gesamte theologische Einigungsbasis entwickeln. Wir haben es

freilich mit einem relativen Gesichtspunkt zu tun. Welches ist die
goldene Mitte Was vermieden werden muss, sind zwei Extreme :

Die Einheit der Kirchen kann auf dogmatischer Ebene gewiss
nicht bloss mit einem allgemeinen Bekenntnis hergestellt werden;
es wäre aber genauso falsch, dafür ein dogmatisches Lehrbuch zu
entwerfen. Die erarbeiteten Texte könnten kürzer sein, ohne dass

man Wesentliches weglässt. Hierzu gibt es allerdings keine Regel,
und die beauftragte Kommission muss Freiheit haben. Damit
berühren wir einen neuralgischen Punkt: Was müssen solche Texte
enthalten Die Übereinstimmungen können und müssen in
möglichst kurzer Form dargelegt werden. Im Gegensatz dazu müssen die

Nichtübereinstimmungen tiefgehend untersucht werden; vorwiegend

muss hier das Gewicht daraufgelegt werden, inwieweit es sich

um tatsächliche Differenzen handelt. Wenn ja, was kann dann im
Sinne des oben erwähnten «zulässigen Übersehens»16 als nicht trennend

angesehen werden
Ohne dass man die Lehre seiner Kirche aufgibt, minimalisiert

oder entstellt, muss man sich die gesamtchristliche Lage vor Augen
halten. Texte wie die orthodox-altkatholischen könnten wegweisend

für die Beziehungen der beteiligten Kirchen zu anderen sein.
Der beispielhafte Charakter solcher Texte hängt jedoch sehr davon
ab, ob man der Entscheidungsformel im Apostelkonzil gefolgt ist:

S.o., S. 151.



— 160 —

Wir dürfen unseren Mitchristen keine Last auferlegen, abgesehen
vom Notwendigen (Apg. 15, 28). Gegebenenfalls könnten sie sogar
bei den Beziehungen anderer Kirchen untereinander Schule
machen.

Die Erarbeitung aller vorgesehenen Texte wird einige Jahre in
Anspruch nehmen. Dies ist richtig so, weil die Einigung zweier
Kirchen nicht von heute auf morgen verwirklicht werden kann. Sie

kann nur dann zur Einheit fuhren, wenn sie von dem ganzen
Kirchenvolk mitverfolgt und mitvollzogen wird. Dies ist aber nur möglich,

wenn die jeweiligen Texte und Beschlüsse auch das Kirchen-
volk erreichen. Von diesem Standpunkt aus und unter Berücksichtigung

der Tatsache, dass das jahrhundertelange Leben der
Entfremdung und der Spaltung nicht schlagartig ohne Folgen geändert
werden kann, scheint es den Kommissionsmitgliedern mit Recht
angebracht, langsam, aber sicher voranzuschreiten.

Im Sinne des bisher Gesagten wäre vom Inhalt her noch
folgendes zu bemerken. Abgesehen von einigen Teilaspekten wie
Ausgang des Hl. Geistes, Tradition und Kanon - die übrigens auf
Grund der Lehre der alten ungeteilten Kirche dargelegt wurden -,
betreffen diese Texte gemeinsames Lehrgut sowohl der östlichen als

auch der westlichen Christenheit.
Die Tatsache, dass die Lehre der alten ungeteilten Kirche als

Grundlage bei der Abfassung der Texte gedient hat, weist auf die

Überzeugung beider Kirchen hin, dass sie sich als lebendige
Fortsetzung der alten Kirche verstehen. In der Hl. Schrift und im Konsens

der alten Kirche, der Kirchenväter und der Entscheidungen
der Konzile, erkennen sie die unerschütterliche Basis einer
erstrebenswerten Kircheneinheit an. In diesem Sinne sind die orthodoxe
und die altkatholische Kirche dabei, ein Einheitsmodell zu strukturieren.

Dieses Modell hat sozusagen sein Original von der Struktur
her in der Kircheneinheit der alten Kirche. Was hierbei übernommen

wird, ist nicht eine äussere und quantitative Seite des Originals,

sondern die einende Kraft des einen unverfälschten und
genuinen christlichen Glaubens, jene Offenbarungsgehalte, die ihren
Sitz auch im Leben von heute haben. Das Modell ist somit in seiner

Struktur nicht etwas Willkürliches. Es zeigt eine konkrete Relation
zu der alten Kirche auf und nimmt unerlässlich Bezug auf das heutige

kirchliche Leben.
Der «modellhafte» Charakter der Kircheneinheit, die zwischen

den Orthodoxen und den Altkatholiken angestrebt wird, könnte



— 161 —

sich darüber hinaus auch in ihrer Funktion erweisen. Diese Funktion

ist zunächst in der Gestaltung der Beziehungen und
Einigungsbemühungen der betreffenden Kirchen zu anderen zu sehen.
Die erarbeiteten und noch zu erarbeitenden Texte werden zugleich
so etwas wie ein ausführliches gemeinsam formuliertes Glaubensbekenntnis

sein, welches bei den verschiedenen interkirchlichen
Beziehungen der orthodoxen und der altkatholischen Kirche als Norm
zu fungieren haben wird. Der theologische Dialog z.B. der orthodoxen

Kirche mit der anglikanischen und der nicht-chalkedonensischen,

wie auch der zu erwartende theologische Dialog der orthodoxen

Kirche mit der römisch-katholischen und der lutherischen
würde sich nicht ohne Berücksichtigung dieser Texte entfalten können.

Damit wird nicht gesagt, dass diese Texte vollkommen zu
übernehmen wären, aber doch, dass die möglichen notwendigen
Differenzierungen nicht im Widerspruch zu dem stehen könnten,
was bereits als wesentlich festgehalten ist.

Es wäre freilich allzu optimistisch, wenn man im voraus
behaupten wollte, alle andern Kirchen würden sich dieses Modell bei
ihren ökumenischen Bestrebungen aneignen. Es ist aber möglich
und gewissermassen sogar sicher, dass der Ökumenische Rat der
Kirchen sowie einzelne Kirchen und christliche Gruppen, die sich
tatsächlich für die Einheit der Christen interessieren, aus jedem
Einheitsmodell, egal welcher Herkunft, wichtige Informationen
und Erkenntnisse gewinnen würden.

Zu dem, was bisher angeführt wurde, gehört sicher noch die

Frage : welches wohl die Folgen wären, wenn die Einheit im Glauben

einmal festgestellt und beiderseitig von Kirchenleitung und
Kirchenvolk bestätigt würde Werner Küppers, der auf altkatholischer

Seite wie Johannes Karmiris auf orthodoxer Seite seit vielen

Jahren der Hauptmotor der orthodox-altkatholischen
Einheitsbestrebungen ist, hat in seinem Aufsatz «Stand und Perspektiven
des altkatholisch-orthodoxen Dialogs»17 ein schönes Bild
gebraucht, das eine Antwort auf diese Frage enthält. Die Antwort ist
wohl, wie die Frage selbst, etwas «spekulativ», aber deshalb nicht
minder gewichtig. Er schrieb: «Sollte in naher Zukunft die jetzt
noch im Bau, ja in manchen Teilen erst in der Planung befindliche
Brücke fertiggestellt und dem Verkehr übergeben werden können,

17 In:lKZ, 62, 1972, S. 87-114; s. auch die griechische Übersetzung dieses
Artikels, die ich angefertigt habe, in: Gregorios Palamas, 56, 1973, S.3-19,
109-123.



— 162 —

so wäre etwas wahrhaft Aufsehenerregendes erreicht: die
Überbrückung an einer entscheidenden Stelle der tiefen Kluft, die das

grosse Schisma zwischen der Ost- und der Westkirche aufgerissen
hat18». Für die betreffenden Kirchen würde dies vorab volle Einheit
und volle sakramentale Gemeinschaft bedeuten. Dies schliesst
selbstverständlich ebenfalls gegenseitige Bereicherung, pastorale
und sonstige praktische Hilfe, Ablegen eines gemeinsamen Zeugnisses

der übrigen christlichen Welt gegenüber, bischöfliche Kollegialität
und konziliare Gemeinschaft ein. Die orthodoxen Kirchen und

die Kirchen der Utrechter Union würden sich dann, obschon von
verschiedenen Traditionen geprägt und von ungleicher Grösse,

gegenseitig als vollwertige und ehrengleiche katholische und orthodoxe

Kirchen erkennen und anerkennen.
Bonn Theodor Nikolaou

18 IKZ, 62,1972, S.90; GregoriosPalamas, 56. 1973, S.7.


	Das Bemühen der orthodoxen Kirche um Einheit und ihre Vorstellung von Kircheneinheit, dargelegt am Beispiel des orthodox-altkatholischen Dialogs

