
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die Gründung des altkatholischen Priesterseminars in Amersfoort

Autor: Smit, Fred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129

Die Gründung des altkatholischen Priesterseminars
in Amersfoort *

In einer halben Stunde über die Geschichte des Priesterseminars
des Erzbistums Utrecht « Alticollense » oder « Hoge Heuvel » in Löwen,
über die Versuche in Holland, ein Seminar zu gründen, und über die
Gründung des Kosthauses und des theologischen Seminars in Amersfoort

ausführlich zu berichten, ist nicht möglich. Wir können aus dieser

Geschichte hier nur einige Daten hervorheben.

Amsterdam

Nachdem die reformierte Kirche Staatskirche geworden war,
gab es in Haarlem und Amsterdam noch katholische Hausseminare
unter der Leitung der Pfarrer Nikolaas Vigerius Cousebant und
Albertus Eggius. Diese Möglichkeit, Priester für die holländischen
Katholiken auszubilden, würde verlorengegangen sein, wenn nicht
der apostolische Vikar Sasbout Vosmeer 1610 das Seminar von
Eggius nach Köln übergesiedelt hätte. Nachdem dort zunächst eine

Wohnung gemietet worden war, zog das Seminar 1613 um in das
Haus «Alticollense» oder «Hoge Heuvel». Es verdankt seinen Namen
dem kleinen Hügel, darauf es stand. Dieses vom Erzbistum Utrecht
gegründete Seminar nahm auch Studenten aus dem Bistum Haarlem
als Gäste auf. 1615 stellte sich aber heraus, dass das Bistum Haarlem
über die finanziellen Mittel verfügte, um ein eigenes Seminar « Pulche-
ria » oder « Hollands College » in Löwen zu gründen1.

Köln

1670 wurde eine Übersiedlung des Alticollense, ebenfalls nach
Löwen, erwogen; denn die Reise nach Köln war beschwerlich, die
Steuern dort waren hoch, die Universität hatte die grösste Blüte hin-

* Vortrag anlässlich der 250-Jahr-Feier des altkatholischen Priesterseminars

am 10. April 1975; gehalten am 27. September 1975 in der Aula der
Reichsuniversität zu Utrecht.

1 H.A. van Kleef, Die Priesterseminare der Utrechter Kirche seit dem
Konzil von Trient, Internationale Kirchliche Zeitschrift, 1957, S. 78-81.



— 130 —

ter sich, die Studenten schlugen sich mit ihren deutschen Kollegen,
sie waren dem Trunk ergeben und Präsident Henricus Velthoen
kümmerte sich mehr um seine üppige Tafel als um die Tugendhaftigkeit
der Studenten2. 1671 verbot aber die Kongregation «de Propaganda
Fide» eine Übersiedelung des Alticollense nach Löwen. 1672 müsste
das Alticollense in Köln dennoch aufgehoben werden, weil Köln
durch den Krieg in feindliches Gebiet geraten war. Der apostolische
Vikar Johannes van Neercassel vermochte oder wagte es nicht, das

Alticollense nach Löwen zu verlegen, und gründete ein kleines Seminar

im Kloster St. Elisabeth in Huissen, östlich von Arnheim, gerade
ausserhalb der Grenzen der Republik der Vereinigten Niederlande.
Die Schwestern von St. Elisabeth haben diese Lösung des Problems
nie erfreulich gefunden3.

Löwen

Die Universität Löwen dagegen wollte das »alticollense gerne in
ihrer Stadt haben ; denn die fest in Augustin begründete Spiritualität
der Oratorianer -eines Ordens von Weltgeistlichen, der in Frankreich
und in den südlichen Niederlanden viele holländische Priester ausgebildet

hatte - hatten viele Löwener Professoren mit den nord-nieder-
ländischen Geistlichen gemeinsam. Vermutlich schon 1660, aber

sicher seit 1670, hat sich der Präsident des Kollegiums «Papst
Hadrian VI.», auch «Ponteficium» genannt, alle Mühe gegeben, um
das Alticollense von Köln nach Löwen zu bringen4. Viele Stipendien

2 Archief der Oud-Bisschoppelijke Cleresie (A.O.B.C), Inv.Nr.854,
Rationes Migrationis Studiosorum Colonia Lovanium.

3 B. A. van Kleef, Die Priesterseminare, S. 83.
4 Franciscus van Vianen wurde am 3.10.1615 in Brüssel geboren,

studierte in Löwen und wurde 1633 Magister Philologiae, 1648 Doctor Theologiae.
Nachdem er das Lizentiat der Theologie erworben hatte, lehrte er während
einiger Zeit am Priesterseminar in Mecheln und am Paedagogium «Falco» in
Löwen. Nachher wohnte er im erzbischöflichen Palast in Brüssel als Assistent
des Jacobus Boonen und war während dieser Zeit als Seelsorger tätig in der

Pfarrei St.Nicolaas. Ende 1650 wurde er Präsident vom Kollegium «Hadrian
VI.» in Löwen. 1653 bewarb er sich um die Professur für Exegese der Hl.
Schrift, die durch das Ableben Libert Froidmonts (für den er die Leichenrede

sprach) neu besetzt werden müsste. Die Stelle wurde aber Nicolaas Du Bois

vergeben, einem falsaris, der keine Theologie studiert hatte. 1664 erwarb er die

Professur für scholastische Theologie, die Antoine Dave innegehabt hatte. Er

pflegte einen regen und ausführlichen Briefverkehr. Er fühlte sich Gummarus
Huygens sehr verbunden, der ihm sehr lange Zeit Tischgenosse war. Als
vorbildlicher Priester und fleissiger Professor hat er in Löwen unbestreitbar gros-



— 131 —

im Ponteficium waren für Studenten aus dem Erzbistum Utrecht
bestimmt, und Präsident Franciscus van Vianen und die Provisoren
versprachen, diese Stipendien dem Alticollense zu übergeben, wenn
das Kollegium sich in Löwen niederliesse. Seit 1674 bemühte sich
Johannes van Neercassel, in Löwen das Haus Van der Venne zu kaufen,

was ein langwieriges Verfahren wurde. Der Kaufeines geeigneten
Hauses für das Alticollense wurde dringend, als van Neercassel mit
dem Seminar und den Studenten von den Schwestern des
Elisabethenklosters 1679 vor die Tür gesetzt wurde. Nach langwierigen
Verhandlungen erwarb das Vikariat (Kapitel) von Unrecht5 das Haus
Van der Venne am 3.März 1683 für fi.12000.-6. Diese Summe war
dem Vikariat kurz vorher vom sehr reichen Pfarrer i.R.Henricus
van der Graft geschenkt worden7. Dann wurden Umbaupläne
gemacht8.

Das Vikariat wählte in der Sitzung vom 28. April 1783 Marti -

nus de Swaen, Pfarrer von Assendelft und Vetter des späteren
apostolischen Vikars Petrus Codde, zum Präsidenten des Löwenschen
Alticollense9. Es stellte sich heraus, dass der Gewählte den Löwe-
nern genehm war, was nicht erstaunlich war, weil sie hinter dem
Rücken van Neercassels und des Vikariats de Swaen schon um An-

sen Einfluss gehabt. Als Rigorist wurde er scharfangegriffen. Er veröffentlichte
wenig. Er war Mitglied einer Delegation aus Löwen nach Rom (1677-1679).
Obzwar er oft für die Wiederbesetzung vakanter Bistümer vorgeschlagen
wurde, begegnete ihm jedesmal der Widerstand von Nuntien und Internuntien,

denen es immer gelang, seine Ernennung zu verhindern. Während seines
Lebens, wie auch nach seinem Tode, zeigte er sich der Universität gegenüber
sehr freigebig.

Cf. Lucien Ceyssens O. F.M., La Seconde Période du Jansénisme, Tome I,
Les Débuts. Sources des »Années 1673-1676, Bruxelles/Rome, 1968,
S.XLIX-L; Reussen, Documents relatifs à l'histoire de l'université de
Louvain, IV, S. 411.

6 A.O.B.C, Inv.Nr. 854, Akte vom 30. 9.1682, Kopie.
6 Het Seminarie-College te Amersfoort, in «Volksalmanak ter versprei-

ding van waarheid en deugd voor de Katholieken van Nederland», 1864,
S.117.

7 A.O.B.C, Inv.Nr. 697, Protokoll des Vikariates, 28.4.1683.
8 A.O.B.C, Inv.Nr. 854, Grundriss und Zeichnungen des Alticollense.
9 A.O.B.C, Inv.697, Protokoll des Vikariats, 28.4.1683.

Martinus de Swaen wurde am 4.1.1651 in »Amsterdam geboren als Sohn
des Jan de Swaen und der Maria Codde. Seine Mutter war eine Schwester
des Pieter Codde, aus dessen Ehe mit Catharina de Witte der spätere apostolische

Vikar Petrus Codde geboren wurde. Martinus de Swaen studierte in
Löwen, wurde 1676 zum Subdiakon und im Dezember 1677 zum Priester
geweiht. Er war Vikar bei Joannes Wandelman in »Amsterdam und dann bis
1683 Pfarrer in Assendelft.



— 132 —

nähme einer Wahl gebeten hatten. Das Löwensche Alticollense war
zwar eine selbständige Stiftung; das heisst, es wurde nicht, wie die
meisten Kollegien, in die Universität Löwen inkorporiert. Dem
Rektor der Universität war es denn auch keine Rechenschaft schuldig.

Van Neercassel wünschte, dass im Alticollense strenge Disziplin

herrschen sollte und dass man in Übereinstimmung mit der in
Augustin begründeten Spiritualität der Oratorianer lebte. Zudem
wurde bestimmt, dass im Alticollense nichts gelesen werden durfte,
was nicht übereinstimmte mit der Gnadenlehre des hl. Augustin10.

Dann stellte sich heraus, dass Präsident Franciscus van Vianen

vom Ponteficium Präsident des Alticollense werden wollte. De
Swaen zog sich sofort zurück, um so lieber, da man ihn in Assendelft

nur ungern gehen lassen wollte11. Van Neercassel und das

Vikariat waren damit einverstanden, dass van Vianen Präsident
werden sollte, aber unter der Bedingung, dass neben ihm ein Mitarbeiter

aus den nördlichen Niederlanden die Studenten für die

Seelsorge in einem Lande, wo der katholische Gottesdienst verboten

war, ausbildete12. Van Vianen lehnte diese Bedingung ab und zog
sich zurück13. Mit sehr viel Mühe konnte dann Mar'tinus de Swaen
dazu bewogen werden, doch Präsident zu werden.

Inzwischen wurde der grosse Umzug vorbereitet. Die Bibliothek,

der kirchliche Silberschatz und einige Möbel aus dem kölnischen

Alticollense sollten nach Löwen gebracht werden14. Dann
stellte sich aber heraus, dass van Vianen und die Professoren Gum-
marus Huygens und Lambert Vincent vom Ponteficium die
Leitung des Alticollense an sich ziehen wollten. Sie weigerten sich,
dem Alticollense die Stipendien zu übergeben; sie wünschten diese

Stiftungen selber zu verwalten. De Swaen kehrte nach Holland
zurück. Van Neercassel versuchte nun auf verschiedenen Wegen, die

Herren vom Ponteficium zu beschwichtigen. Er warf ihnen vor,
nicht früher gesagt zu haben, dass sie ihre Versprechen nicht halten
wollten; das Vikariat hätte dann kein Haus gekauft, keine Umbau-

10 B.A. van Kleef, Die Priesterseminare, S. 83-84.
11 A.O.B.C, Inv.Nr.609, Van Neercassel an H.F. van Heussen am

20.7.1683.
12 A.O.B.C, Inv.Nr.609, Van Neercassel an F. van Vianen am

6.8.1683.
"A.O.B.C, Inv.Nr.609, Van Neercassel an H.F. van Heussen am

14.8.1683.
14 A.O.B.C, Inv.Nr. 609, Van Neercassel an B. van Wevelinckhove am

31.8.1683 und an J. Lindoborn am 2.9.1683.



— 133 —

ten angefangen und keinen Präsidenten angestellt. Er betonte, dass
die auch von ihnen vertretene Reinheit der katholischen Theologie
im Alticollense besser verbürgt sei als im Ponteficium, da der Präsident

des Ponteficiums von den höchsten kirchlichen Autoritäten in
den südlichen Niederlanden durch den König angestellt würde.
Dadurch könnte leicht ein Vertreter der Lehre und der Moral der
Jesuiten als Präsident ernannt werden. Weithergeholt war dieser
Gedanke nicht; denn gerade 1682 und 1683 hatten die Jesuiten von
neuem angefangen, ihren ganzen Einfluss an der Universität Löwen
geltend zu machen, namentlich in bezug auf die päpstliche Unfehlbarkeit

und die Moral. Das Alticollense dagegen war nur dem Vikariat

von Utrecht unterstellt. Van Neercassel schlug ihnen vor, all
ihre Bedingungen für die Zuwendung der Stipendien zu erfüllen,
wenn nur das Kapitel sie selber verwalten durfte15.

Der alte Pfarrer Henricus van der Graft verhinderte auch

jetzt, dass das Löwensche Unternehmen scheiterte. Er meinte, dass

ohne die Unterstützung des Ponteficiums vorgegangen werden
sollte. Van der Graft, van Neercassel, Maarten Verrijn und andere
schenkten dem Alticollense dazu Tausende von Gulden - zum Teil
auf der Basis von Leibrenten.

Im Herbst 1683 zogen die ersten Studenten ins Alticollense ein,
auch aus dem Ponteficium, wenngleich ihre Stipendien nicht
übertragen wurden. Während der Präsidentschaft de Swaens zählte das

Kollegium jährlich 26 bis 28 Studenten. Die Tagesordnung sah eine

strenge Disziplin und viel Raum für geistliche Übungen und die

Pflege des persönlichen geistlichen Lebens vor.
Einmal sah es danach aus, dass das Alticollense verlorengehen

sollte. Während des Krieges verliessen im Jahre 1689 viele Studenten

das Kollegium. Der apostolische Vikar Petrus Codde hoffte,
dass de Swaen zumindest die Stipendiaten in Löwen behalten
könnte, um den Ablauf des täglichen Lebens in Alticollense zu
sichern und der Gefahr einer Einquartierung vorzubeugen16.

Ende 1692 wurde der zweite und eigentlich auch letzte Präsident

des Alticollense angestellt, Franciscus Verschueren aus Geel in
den südlichen Niederlanden17. Er entstammte den Familien Ver-

15 A.O.B.C, Inv.Nr.609, Van Neercassel an B. van Wevelinckhove am
23.9.1683.

16 A.O.B.C, Inv.Nr.671, Codde an M. de Swaen am 18.3.1689.
17 Franciscus Verschueren wurde am 3.10.1661 in Geel getauft als

Sohn des Joannes Verschueren und der Dimpna Verhoeven. Er studierte



— 134 —

schueren und Rosa, die viele Geistliche hervorgebracht hatten.
Einige seiner Verwandten hatten vor der Verfolgung auf Grund des

Formulars Alexanders VII. und der Konstitution «Unigenitus» ihre
Zuflucht in Holland gesucht : unter anderen sein Bruder Amandus
Verschueren18, der Pfarrer in Schiedam wurde, sein Vetter Georgius
Verschueren, der im Pfarrhaus in Gorinchem weilte19, und sein
Neffe Petrus Rosa, der Pfarrer in Gorinchem war20.

Franciscus Verschueren gab seine Professur auf, um Präsident
werden zu können21. Dabei entstanden aber Schwierigkeiten, als er
sich weigerte zuzustimmen, dass das Vikariat die Möglichkeit
haben sollte, ihn zu entlassen, wenn es diesem wünschenswert
erschien22.

Die ersten Jahre seiner Präsidentschaft bildeten für das Kollegium

eine Periode ziemlicher Blüte: 1695 gab es noch 17 Studenten23.

Die finanzielle Lage war dann aber schon weniger gut, so

dass die Mahlzeiten weniger üppig sein mussten. Das war ohne wei-

1681-1682 PhUosophie im Castrum in Löwen und erhielt 1682 den zweiten
Rang unter den Studenten der «ersten Linie». Nachher studierte er Theologie
an der Universität. Am 30.8.1689 wurde er als Professor für Grammatik
angestellt im Kollegium S. S. S. Trinitatis und lehrte dort bis Februar 1693.

18 Amandus Verschueren wurde am 2.12.1665 in Geel getauft. Er
studierte 1685-1687 Phüosophie und nachher Theologie in Löwen. 1692-1694
war er Vikar in Oud-Ade, 1694-1711 Pfarrer auf Texel, 1712-1725 Pfarrer in
Schiedam, wo er am 19.1.1725 starb.

Cf. F. Smit, Amandus Verschueren, De Oud-Katholiek, 1972,
S. 106-107, 115-118.

19 Georgius Verschueren wurde am 12.9.1662 in Geel getauft als Sohn
des Laurentius Verschueren und der Barbara Ooms. Er studierte 1680-1681
PhUosophie im «Porcus» in Löwen und nachher Theologie. 1693 wurde er
zum Priester geweiht und zweiter Pfarrer in der Pfarrei St. Jan in Molen-
beek bei Brüssel, 1703 in der Pfarrei St. Katharina zu Brüssel. In diesem
Jahr verbrachte er zwei Monate im Gefängnis wegen der Flucht von Pas-
quier Quesnel. Nach seiner Weigerung, die Konstitution Unigenitus zu
unterschreiben, kam er 1728 nach Holland, wo er am 16.7.1646 in Gorinchem
starb.

20 Petrus Rosa wurde am 15.10.1695 in Geel getauft als Sohn des

Petrus Rosa und der Margarita Verhoeven. Er studierte Theologie in Löwen
und weilte bei seinem Onkel Franciscus Verschueren im Alticollense. Er war
1723-1725 Vikar in Gorinchem, 1725-1727 in Rotterdam und 1727-1737
Pfarrer in Gorinchem, wo er am 25.3.1737 starb.

21 A.O.B.C, Inv.Nr.673, Codde an F.Verschueren am 31.1.1693 und
am 16.2.1693.

22 A.O.B.C, Inv.Nr.673, Codde an F.Verschueren am 27.9.1693 und
am 20.10.1693; Inv.Nr.697, Protokoll des Vikariats, 23.9.1693.

23 A.O.B.C, Inv.Nr.786, F.Verschueren an J.C van Erckel im Juni
1695 mit einem Verzeichnis der Studenten.



— 135 —

teres möglich, denn die Studenten lebten besser als mancher Pfarrer

in Holland24.
Die theologischen Streitigkeiten innerhalb der Theologischen

Fakultät von Löwen loderten inzwischen hoch auf. Für Verschueren

war es 1699 deshalb schwierig, die Doktorwürde zu erwerben.
Die Fakultät fand, er verfüge nicht über die Mittel, um wie ein
Doctor Theologiae leben zu können. Das Vikariat ahnte den
wirklichen, theologischen Grund und versprach Verschueren die Mittel,
damit er seinem neuen Stande gemäss leben könnte25. Verschueren
empfing aber nie Geld. Trotz diesen Schwierigkeiten konnte
Verschueren 1703 dennoch Rektor der Universität werden26.

Seit 1702, nach der Suspension und Amtsenthebung des
apostolischen Vikars, Bischof Petrus Codde, war Verschueren die wichtigste

Kontaktperson zwischen dem berühmten Kanonisten Zeger
Bernardus van Espen und dem Vikariat von Utrecht.

Die Zahl der Studenten ging zurück; in den Jahren 1700-1707
gab es jährlich noch 12 Studenten.

Während der Besatzung der Stadt durch die Truppen von
Maximilian Emanuel, Kurfürst von Bayern, wurde 1705 das
Alticollense von 35 Reitern geplündert und nahm grossen Schaden.
Während einer einzigen Nacht wurden alle Vorräte an Lebensmitteln

und Getränken verzehrt. Der Präsident und vor allem die
Dienstmägde mussten dem Kollegium entfliehen. Den nächsten
Tag fuhren die Reiter ab, indem sie viel Leinen, Tafelsilber, Soutanen

und die zwei besten Widder des Präsidenten mitnahmen27.
1713 waren es 6 Studenten, aber 1714 und 1715 10 bzw. 1328.

Diese Zahlen können für das Vikariat oder das Kapitel von Utrecht
1716 nicht der Anlass gewesen sein, sich über die Aufhebung des

Alticollense zu beraten. Die Furcht vor den Folgen der Konstitution

«Unigenitus» und die sich daraus ergebenden Verfolgungen
werden dazu veranlasst haben. Präsident Verschueren widersetzte
sich kräftig einer Aufhebung. Er wies darauf hin, dass der Verkauf

24 A.O.B.C, Inv.Nr.790, Redenen om de taeffel voor de Beursiers van
den hogenheuvel wat te verminderen, 1695.

25 A.O.B.C, Inv.Nr.675, Codde an F.Verschueren am 2.1.1699.
Verschueren erlangte die Doktorwürde am 17.2.1699.

26 A. Schillings, Matricules de l'Université de Louvain, t. VII, S. 205.
27 Henri de Vocht, Inventaire des archives de l'Université de Louvain

1426-1797, Leuven 1927, S. 387, Nr.4321 «Franciscus Verschueren, Histoire
des excès des soldats au collège».

28 A.O.B.C, Inv.Nr.788, Verzeichnis von Studenten.



— 136 —

der Gebäude, der Bibliothek und der Innenausstattung der Kapelle
grosse Verluste bringen müsste. Viele Stiftungen für die Stipendien
würden verlorengehen, weil die Verwalter berechtigt waren, diese

anderen Kollegien zufliessen zu lassen, wenn das Alticollense nicht
mehr in Löwen bestehen würde. Personen, die vom Kollegium Geld

geliehen hatten, würden sich weigern, die Zinsen zu bezahlen, weil
sie die Existenz eines Vikariates oder eines Kapitels von Utrecht
leugneten und damit niemandem die Schulden bezahlen könnten.
Auch könnten die Nachfolger der heutigen Kanoniker eine Aufhebung

des Alticollense übelnehmen29.
Der Kampf, der in der Kirche über die Konstitution «Unigenitus»

entbrannte, wurde auch im Alticollense geführt. 1716 nahmen

einige Studenten Stellung gegen das Kapitel und warfen dem
Präsidenten vor, Gegner des Papstes und der Konstitution «Unigenitus»

zu sein30. 1716 waren im Kollegium noch 8 Studenten31.
Zwischen dem Kapitel und dem Präsidenten bestand Uneinigkeit

über die Aufhebung des Kollegiums. Das Kapitel beschloss 1718

die Aufhebung, aber Verschueren weigerte sich, diese durchzuführen.
Inzwischen wurde - unter Mitwirkung Verschuerens - angefangen,
möglichst viele Wertpapiere aus dem Kollegium nach den nördlichen
Niederlanden zu überweisen. 1722 belief sich ihre Summe auf fl.

30 000.-. Verschueren blieb, aber er erhielt kein Geld mehr. Vorwürfe
gingen hin und her, unter anderem der, dass der Bediente Verschuerens

auf dem Dachboden des Alticollense eine Mälzerei eingerichtet
habe32.

Donnerstag, den 9. September 1723 starb Präsident Franciscus
Verschueren unerwartet in seinem Schlafzimmer. Am nächsten Tag
kam Magermans, den der Rektor der Universität, Dr.Hony, als
Geschäftsführer des Kollegiums angestellt hatte. Aber das Alticollense
war nicht in der Universität inkorporiert, so dass der Rektor kein
Verfügungsrecht über das Kollegium hatte. Das Zimmer des Präsidenten
wurde versiegelt. Die Testamentsvollstrecker, sein Vetter Franciscus

29 A.O.B.C., Inv.Nr.788, Considerationes circa abolitionem Collegi
Alticollensis, Beilage zum Brief F. Verschuerens an J.C van Erckel am
13.5.1716.

30 A.O.B.C, Inv.Nr.788, F.Verschueren an J.C van Erckel am
13.5.1716.

31A.O.B.C, Inv.Nr.788, F.Verschueren an J.C. van Erckel am
6.12.1716.

32 A.O.B.C, Inv.Nr.702, Kapitel an F.Verschueren am 17.12.1721;
Inv.Nr. 1389, F. Verschueren an C. Steenoven am 16.8.1721.



— 137 —

Rosa und Hieronymus de Waersegghere, Prior der Abtei Van het
Park, legten Einspruch ein, ebenso einer der drei noch im Kollegium
verbleibenden Studenten, Henricus van Berkum.

Wie das Alticollense für das Erzbistum Utrecht verlorenging,
kann man folgendermassen zusammenfassen. Dem Internuntius zu
Brüssel gelang es, den österreichischen Statthalter, den Marquis De
Prié, auf seine Seite zu bringen. Damit war über das Schicksal des

Alticollense entschieden. Sonntag, den 12. September kam ein Provisor

des Alticollense, Pfarrer Nicolaas Broedersen, in Löwen an und
begab sich mit Cornelius Barchman Wuytiers, der im Kollegium Pul-
cheria wohnte, zum Kollegium. Als Provisor brach Broedersen die
Siegel und stellte Barchman Wuytiers als Präsidenten an. Trotz den

Bemühungen der «Staten» von Holland (politische Behörde in den
nördlichen Niederlanden), trotz den Vorsprachen von Broedersen
und Barchman Wuytiers bei dem Raad van Staten von Brabant
(politische Behörde in den südlichen Niederlanden), die anfänglich
dem Vikariat günstig gesinnt gewesen waren, war es mit dem Alticollense

aus. De Prié wollte den Beschluss der Staten von Brabant nicht
bestätigen, sondern verlangte, dass die Staten dem Gesuch des
Internuntius zustimmten, das Broedersen und Barchman Wuytiers des

Landes verweisen sollte.
Broedersen müsste am 24. Oktober innert 24 Stunden das Land

verlassen haben. Barchman Wuytiers durfte im Lande bleiben, weil
er in Löwen wohnhaft war, aber er müsste das Alticollense verlassen33.

Trotz Gerichtsverfahren in den Jahren 1727 und 1756 war und
blieb das Alticollense für das Kapitel von Utrecht und für das ganze
Erzbistum Utrecht verloren.

Vianen

Welche Ansichten über die theologische Ausbildung hatten sich
in Holland inzwischen entwickelt Man hatte sich doch schon 1716

überlegt, das Alticollense aufzuheben Um die Entwicklungen in Hol-

33 W.Kemp, Kort Historisch Verhael van 't gene de Kerke van
Utrecht wedervaren is, Amsterdam, 1726, Bd. VI, S. 95-107;

A.O.B.C, Inv.Nr. 1389, Augenzeugenbericht des Henricus van
Berkum; Dupac de Bellegarde, Mémoires Historiques, Brüssel, 1755, Bd.IT,
S. 75-86.



— 138 —

land zu verstehen, muss man unterscheiden zwischen den
Ausbildungsstätten für Philosophie- und Theologiestudenten und den
katholischen Kosthäusern für Knaben.

Die Amsterdamer Pfarrer Theodorus Doncker und Adelbertus
Ahuys bemühten sich 1720 darum, in Vianen eine katholische
Kostschule zu gründen34. Hiermit hat man sich fünf Jahre lang beschäftigt.

Von vielen Historikern wird behauptet, dass es in Vianen während

40 Jahren eine katholische Kostschule oder ein Seminar gegeben
habe, ohne dazu allerdings die Quellen zu erwähnen. Ich frage mich,
ob es diese Quellen überhaupt gibt. 1725 wurde der Gedanke, eine
solche Schule in Vianen zu gründen, als nicht realisierbar verworfen35.

In Vianen hat es zwischen 1752 und 1760 nur ein katholisches
Internat gegeben, das geleitet wurde von französischen Oratorianern mit
Honoré Mercadier (auch Merchand genannt) als Vorsteher. Einige
dieser Oratorianer, wie Laval und Jansenet, waren später Professoren

am Seminar in Amersfoort36. Vorläufig halte ich dafür, dass man die
Versuche von Ahuys und Doncker während der Jahre 1720-1725 zu
Unrecht in Verbindung gebracht hat mit dem Internat Mercadiers
während der Jahre 1752-1760 und dass so ein 40 Jahre bestehendes
Seminar in Vianen entstanden ist.

Amersfoort

Neben Ahuys und Doncker gab es aber noch einen anderen Eiferer

für eine katholische Kostschule, nämlich Dom Thierry de Viaixnes37.

Dieser französische Benediktiner floh wegen der Konstitution
«Unigenitus» nach den Niederlanden. Während seines Aufenthalts

34 Het Seminarie-Collegie te Amersfoort, Volksalmanak ter versprei-
ding van waarheid en deugd voor de Katholieken van Nederland, Groningen,

1863, S. 132-136.
35 J.Bruggeman, A.J. van de Ven, Inventaire des pièces d'archives

françaises se rapportant à l'Abbaye de Port-Royal des Champs et son cercle
et à la résistance contre la Bulle Unigenitus et à l'appel (ancien Fonds d'A-
mersfoort), Den Haag, 1972, (A.P.R.), Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth
d'Ans am 15.1.1725.

36 Nouvelles Ecclésiastiques 8.5.1800; A.O.B.C, Inv.Nr.829, L. van
Zeller an Dupac de Bellegarde am 30.12.1754.

37 Thierry de Viaixnes wurde geboren am 18.3.1659 in Châlons und
starb am 31.10.1735 in Rhijnwijck bei Utrecht. 1693 begleitete er Pasquier
Quesnel nach Brüssel. 1703-1710 war er gefangen in Vincennes, 1714-1715
in der Bastüle.



— 139 —

in der Abtei Vlierbeck - November 1721 bis Februar 1722 - war
ihm klargeworden, dass der holländischen Kirche die Priester fehlten,

um die offenen Pfarrstellen zu besetzen, wodurch Pfarreien
verlorengehen mussten. Ihm schien ausserordentlich wichtig, dass

Knaben die Lateinschule besuchten oder eine gleichwertige Ausbildung

erhielten, um anschliessend Theologie studieren zu können. In
der Geschichte der Katholischen Kirche der altbischöflichen Klerisei

in den Niederlanden verdient de Viaixnes einen besseren Namen
als denjenigen des Mannes, der soviel Briefe über soviel hübsche
Einzelheiten geschrieben hat. Gerade und fast ausschliesslich seiner
Ausdauer ist es zu verdanken, dass in Amersfoort sowohl ein Kosthaus

für Knaben als auch ein theologisches Seminar gegründet
wurde. Ein kritisches Studium der Quellen zeigt, dass die von der
Klerisei geschriebenen Chroniken über die Entstehung des
Kosthauses und des theologischen Seminars später in einem Hochgefühl
verfasst worden sein müssen, das jeden Widerstand und Zweifel
von seiten der Klerisei gegen diese Gründungen vollkommen
verwischte.

Im August 1722 erklärte der in Holland verbleibende Bischof
Dominique Marie Varlet, dass er nicht länger bereit sei, der Klerisei
bischöfliche Dienste zu leisten, wenn sie nicht dazu überginge,
einen Bischof zu wählen und Kollegien für die Humaniora, Philosophie

und Theologie zu gründen.
Schon im Mai 1722 machten Varlet und de Viaixnes eine Reise

nach Utrecht, Leiden, Gouda, Delft, Rotterdam und Den Haag,
um Pfarrer, Vikare und angesehene Laien zu ermutigen und ihnen
ihre Ansichten und Pläne zu unterbreiten. Für eine Kostschule war
die Begeisterung nicht sehr gross. Nur die Amsterdamer Pfarrer
waren diesen Vorhaben gewogen und waren auch bereit, dazu Geld

zu beschaffen38. Der aus den südlichen Niederlanden geflohene
Pfarrer Petrus Reinders der Pfarrei St. Willibrord und Bonifatius
in den Muurhuizen zu Amersfoort war bereit, eine Schule zu eröffnen.

In der Priesterversammlung vom 15. Juli 1722 in Den Haag
waren die vielen anwesenden Geistlichen von diesem Vorhaben
nicht sehr begeistert, aber sie waren bereit, es dem Kapitel zu
unterbreiten. Sie zauderten, sich zu entscheiden, und wiesen darauf
hin, dass es in Löwen doch Kollegien gäbe. Die Versammlung
wollte nicht einsehen, dass Priestermangel entstehen könnte, da die

38 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 28.5.1722.



— 140 —

meisten Studenten in Löwen sich für die Jesuiten entschieden.
Überdies waren Eltern immer weniger geneigt, ihre Söhne zum
Studium ins Ausland zu senden. Im August gelang es de Viaixnes,
einige Kanoniker und Geistliche der Provinz Süd-Holland so weit
zu bringen, dass sie dem Kapitel vorschlugen, in Amersfoort ein
Kosthaus für Gymnasiasten zu gründen39. In der Sitzung des

Kapitels vom 1. und 2. September wollte man über die Gründung
eines solchen Hauses aber nicht entscheiden. Es wurde sogar
behauptet, es sei nicht sinnvoll40.

Im gleichen September fassten einige Utrechter und Amsterdamer

Pfarrer den Entschluss, in »amersfoort ein Kollegium zu
gründen und Pfarrer Petrus Reinders mit der Leitung und Verwaltung

zu beauftragen. Vorläufig sollte mit 5 oder 6 Knaben angefangen

werden41. Das Kapitel wollte jetzt nicht zurückbleiben und
beschloss am 17. September, aus der Stiftung Velthuyzen fl. 4000-
für das zu gründende Kosthaus zu bestimmen. Die Utrechter Pfarrer

sollten dieses Geld verwalten42.
Es stellte sich heraus, dass die Amersfoorter städtischen

Behörden angesichts der Gründung eines katholischen Kosthauses
wenig Schwierigkeiten verursachten. Die Lateinschule war wegen
der geringen Schülerzahl in einer prekären Lage und hatte von den
vier Lehrern schon zwei entlassen müssen. Sie versprachen, auf ein

tugendhaftes Benehmen der Lehrer und der Schüler achtzugeben,
wenn die katholischen Gymnasiasten zur Schule kämen. Vielleicht
sollten dann wieder vier Lehrer angestellt werden können43. Mit der

Leitung des Kosthauses wurden wichtige Entscheidungen getroffen:

verderbliche Schriftsteller, wie Ovid, Homer und Herodot

39 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Dom Jomart, Prior der
Benediktiner in Fives bei Lille, am 11.9.1722; A.O.B.C, Inv.Nr.823, De Viaixnes

an G. van Akkoy am 19.8.1722. Petrus Reinders wurde am 26.9.1680 in
Coorsel im Lande Lüttich getauft als Sohn des Jasparis Reinders und der
Anna van den Wijngaarden. 1703-1705 studierte er Theologie in Löwen. Am
3.4.1706 wurde er zum Priester geweiht und war bis 1705 Vikar in Nederoe-
teren, nachher in Beek und Hamont, und Vikar eines Beginenhofs. 1720 floh
er nach Holland und wurde Pfarrer in Amersfoort (1720-1728 in der Pfarrei
St. Willibrordus und Bonifatius und 1728-1736 in der Pfarrei St. Georgius),
1736-1754 Pfarrer in Leeuwarden, wo er am 2.4.1754 starb.

10 »A.P.R., lnv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 4.9.1722.
41 »A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'»Ans am 17.9.1722.
12 A.O.B.C, Inv.Nr.698, Protokoll des Vikariats, 17.9.1722.
« B.A. van Kleef, Die Priesterseminare, S.89; A.P.R., Inv.Nr.3931,

De Viaixnes an Ruth d'Ans am 29.8.1722 und am 15.10.1722.



— 141 —

sollten nicht mehr gelesen werden44. Das grosse Vorhaben drohte
dann doch noch fehlzugehen, weil viele Geistliche sich dem Gedanken

widersetzten, dass die Schüler die öffentliche Lateinschule
besuchen würden. De Viaixnes, unterstützt von den Utrechter Pfarrern

Willebrordus Kemp und Godefridus Akkoy, gab zu, dass dies
tatsächlich nicht die Ideallösung war, aber im Moment dennoch die

einzige Möglichkeit sei, das Vorhaben zu verwirklichen45. Einer der
grössten Gegner des Amersfoorter Vorhabens, Pfarrer Doncker, der
noch von einer Kostschule in Vianen träumte, hatte inzwischen
auch seine Einwilligung gegeben46.

Die Zwistigkeiten über den Besuch der Lateinschule hatten
fast noch zur Folge, dass Petrus van der Delft, ein nach Holland
geflohener Studiendirektor eines Kollegiums in Diest, in Den Helder

eine Schule mit 6 Schülern eröffnete und diese selber
unterrichtete47. De Viaixnes wurde ungeduldig und gereizt durch dieses

Zögern und Zanken; Broedersen, dazu aufgehetzt von van der
Delft, widersetzte sich auch einem Kollegium in Amersfoort.
Broedersen wollte untersuchen, ob es nicht besser wäre ein Kollegium
in Culemborg oder Huissen zu gründen.

De Viaixnes lobte die Vorsehung, als Broedersen als Provisor
nach Löwen reisen sollte, um nachzusehen, in welchem Zustand die

Kollegien Alticollense und Pulcheria sich befanden. Das würde ihn
schon auf andere Gedanken bringen48.

Im Oktober schrieb de Viaixnes: «Ces lanterniers forment les

plus beaux desseins du monde, entrent dans vos raisons et n'exécutent

rien49.» Er glaubte aber, schon 6 Schüler gefunden zu haben,
und wollte das Kollegium eröffnen. Broedersen war dem Kollegium
in Amersfoort weit mehr gewogen, als er aus Löwen zurückkam.
Ende Oktober 1722 kamen die ersten zwei Schüler in das Kollegium

in Amersfoort, und Pfarrer Reinders übernahm die Leitung50.
Im November wurde der aus Frankreich geflohene Onesimus de

Brimont, auch De Sauville genannt, als Hauslehrer angestellt51.

44 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 8.10.1722.
45 A.O.B.C, Inv.Nr.823, De Viaixnes an G.Akkoy am 13.10.1722.
46 A.O.B.C, Inv.Nr.823, De Viaixnes an G.Akkoy am 2.10.1722.
47 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 21.9.1722.
48 A.P.R., Inv.Nr. 3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 15.10.1722.
49 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 19.10.1722.
60 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 22.10.1722.
«A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 6.11.1722;

A.O.B.C, Inv.Nr. 1231, Collegium Amersfordionse Chronologice Exhibitum
ab anno 1722 usque ad annum 1759.



— 142 —

Trotzdem war es im Anfang schwierig, Schüler zu finden. Allmählich

willigte das Kapitel in das Unternehmen ein und stellte für
einen zweiten Hauslehrer Geld zur Verfügung, unter anderem eine
der Stiftungen aus Löwen52.

Eine Hausordnung für das Kosthaus der Gymnasiasten wurde
aufgestellt53.

Am 28. April 1723 übernahm das Kapitel auf Antrag von
Willebrordus Kemp, eines der Utrechter Pfarrer, die Verwaltung des

Kosthauses54. Einige Quellen verzeichnen frohlockend, dass die
Schülerzahl so gross geworden war, dass Reinders und De Sauville
die Verantwortung für sich allein zu gross fanden55. Die Kostschule
zählte aber nur 5 Schüler. Als Provisoren wurden angestellt
Willebrordus Kemp und Godefridus Akkoy, die Utrechter Pfarrer, die
sich um die Gründung der Schule am meisten bemüht hatten, und
Jacob Krijs, ein Pfarrer aus Amsterdam. Letzterer wurde nicht als

Vertreter des Bistums Haarlem ernannt, sondern aus anderen
besonderen Gründen56; das Kollegium war eine Angelegenheit des

Erzbistums Utrecht. Im September 1723 wurde Petrus van der

Delft, der ein Befürworter der Amersfoorter Kostschule geworden

war, als zweiter Präfekt oder Hauslehrer angestellt67. In diesem

Monat ging das Alticollense in Löwen endgültig ein.
Das Kosthaus oder Gymnasiastenschule in Amersfoort war

Tatsache geworden. Da nun das Alticollense verlorengegangen war,
fing de Viaixnes an, sich um die Gründung eines philosophischen
und theologischen Priesterseminars zu bemühen. Er war die
treibende Kraft, denn das Kapitel, das schon 1716 erwog, das Alticollense

in Löwen aufzuheben, hatte nicht die geringste Absicht, im

eigenen Lande ein Priesterseminar zu gründen. De Viaixnes
versuchte auch jetzt wieder, die Geistlichen dafür zu interessieren.

Schon im Juli 1723 wurde nach einer Geistlichenversammlung
in Gouda Wilhelmus van Beek, dem Pfarrer der zweiten Pfarrei in

62 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 3.11.1722.
63 A.O.B.C, Inv.Nr.874, Regel Volgens welken de Katholyke Jeugd

te Amersfoort bestierd word; veröffentlicht in W.Kemp, Kort Historisch
Verhael van 't gene de Kerke Van Utrecht wedervaren is, Amsterdam, 1726,

Bd. 6, S. 125-137.
64 A.O.B.C, Inv.Nr. 1231, Collegium Amersfordiense Chronologice

Exhibitum ab anno 1722 usque ad annum 1759.
55 ibidem.
66 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 3.5.1723.
67 A.O.B.C, Inv.Nr. 1231, Collegium Amersfordiense Chronologice

Exhibitum.



— 143 —

Gouda, ein Besuch abgestattet. Diese Pfarrei hatte eine schöne
Kirche mit einem schönen Pfarrhaus, in dem 8 bis 10 Studenten
hätten wohnen können; weiter gab es eine reich versehene Bibliothek

und einen grossen Garten. Ein Problem war nur, wie vorläufig
zu Studenten zu kommen sei, denn es sollte noch einige Zeit
dauern, bis die Kostschule in Amersfoort die ersten Studenten
hätte zur Verfügung stellen können58.

Im September besuchten einige Kanoniker Amersfoort, wo
damals 15 Schüler in dem Kosthaus waren. Sogar Broedersen war
entzückt. Aber im Kollegium hatten nur 28 Schüler Platz. Sie
entschlossen sich, mit dem aus Löwen geretteten Geld ein angrenzendes
Haus mit einem Garten zu kaufen. Man beabsichtigte aber nicht, in
diesem Garten ein theologisches Seminar zu bauen. De Viaixnes dagegen

hing schon dem Gedanken nach, im neuerstandenen Haus 15 bis
20 Philosophie- und Theologiestudenten unterzubringen59.

In dieser Zeit erschien im Blickfeld der Kirche von Utrecht ein
Mann, der für das Seminar in Amersfoort von grosser Bedeutung
sein sollte, nämlich Servatius Hoffreumont, ein Theologe aus den
südlichen Niederlanden60.

Hoffreumont erklärte sich bereit, in einem Seminar Theologie
zu lehren61. Das Kapitel fing wieder zu zögern an, oder besser,

schwieg in sieben Sprachen, als es sich um die Gründung eines
Seminars handelte. Nur Akkoy zeigte Interesse daran, obzwar das

Kapitel das Kosthaus mit allen Mitteln unterstützte. Das Kapitel
hatte die Hoffnung, das Alticollense mittels eines Prozesses retten
zu können, noch nicht aufgegeben, obzwar das Kollegium faktisch
ganz verloren war62. De Viaixnes machte den Kanonikern aber
klar, dass man angesichts des Zustands in Löwen froh sein müsse,

wenn sowohl das Alticollense als auch die Pulcheria verkauft wer-

68 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 2.7.1723.
69 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 6.9.1723.
60 Servatius Hoffreumont wurde 1668 in Verviers geboren. Er studierte

bei den Jesuiten und nachher Theologie in Löwen. 1690 wurde er Pfarrer in
St.Hubert bei Lüttich, von 1705-1720 war er Pfarrer in Grâce. 1720-1721
war er in Wien, um für die Opfer der Verfolgungen wegen der Konstitution
Unigenitus zu plädieren. Er kam 1721 nach Holland, war 1723-1726 auf
Ameland, 1726-1734 in Amersfoort, nachher in Rhijnwijck, wo er am
2.5.1734 starb.

Cf. Nouvelles Ecclésiastiques, 5.7.1737.
61 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 23.9.1723.
62 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 23.9. und

24.9.1723.



— 144 —

den könnten, und man mit dem Ertrag in diesen Provinzen ein
Seminar gründen könnte63. Es sollte aber noch bis zum 10. April 1724

dauern, bis das Kapitel sich entschloss, das Haus in Amersfoort für
die Philosophie- und Theologiestudenten zu bestimmen. Das Kapitel

trug Broedersen als Provisor des Alticollense auf, dazu fl. 6000-
herauszugeben64. In dieser Zeit glaubte Broedersen immer noch,
das Alticollense wiedergewinnen zu können. Zu gleicher Zeit
wandte das Kapitel sich an die städtischen Behörden Amersfoorts
mit dem Gesuch, das Kosthaus erweitern zu dürfen. Man kann sich

fragen, ob die Behörden den eigentlichen Wunsch in diesem
Gesuch, nämlich auf die Dauer ein theologisches Seminar zu gründen,
nicht durchschaut haben oder lieber nicht haben durchschauen
wollen. Wie dem auch sei, das Kapitel erhielt die Erlaubnis. Man
durfte Präsidenten, Präfekten und Provisoren anstellen, wenn auch
immer unter der Bedingung, dass die Schüler die städtische Lateinschule

besuchten. Nur daran hatte die Stadt ein Interesse65.

Ameland

Im Mai 1724 beschloss das Kapitel noch einmal, möglichst
schnell eine Lehranstalt für Philosophie und Theologie zu gründen
unter der Leitung von Hoffreumont, sei es in Amersfoort, sei es auf
der Watteninsel Ameland66 Ameland dürfte einiges Aufsehen erregen,

aber tatsächlich hat es auf Ameland eine Art Seminar gegeben.

Von 1723 bis Anfang 1726 stürzte sich die Klerisei in ein
Unternehmen, das von vornherein zu misslingen verdammt war. Die

Katholiken auf Ameland waren immer von Jesuiten betreut worden.

Als im September 1723 der Jesuit Johannes Dolck gestorben

war, wünschte die Prinzessin Marie-Louise von Hessen-Kassel nur
einen Priester der Klerisei auf der Insel zuzulassen. Weil in Friesland

nur noch eine Pfarrei auf der Seite der Klerisei stand, nämlich

diejenige in Leeuwarden, wollte die Klerisei ihre Position im Norden

verstärken. Nach langem Suchen fand man im Dezember 1723

den jungen Priester Carolus Ignatius Pennaert bereit, nach Ameland

zu gehen. Als Stütze und Zuversicht begleitete ihn Hoffreu-

63 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 21.1.1724.
64 A.O.B.C, Inv.Nr.698, Protokoll des Vikariats, 10.4.1724.
65 B.A. van Kleef, Die Priesterseminare, S. 92-93.
66 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 25.5.1724.



— 145 —

mont. Im Sommer 1725 hat Hoffreumont auf Ameland das kleine
Seminar mit 2 oder 3 Studenten eröffnet. Inzwischen war auch
immer wieder davon die Rede, dass Pennaert in Vianen Pfarrer
und dass das Seminar Hoffreumonts in jener Stadt gegründet werden

sollte. Aber die Prinzessin erlaubte keinen Pfarrwechsel auf
Ameland. Durch den Widerstand der Katholiken Amelands wurden
Pennaert und Hoffreumont Ende Februar dennoch gezwungen, die
Insel zu verlassen67. Hoffreumont war ziemlich enttäuscht, aber er
konnte mit seinen Studenten am 26. Mai 1726 in das Seminar zu
Amersfoort einziehen68.

Was war inzwischen geschehen Nach dem Beschluss des

Kapitels im Mai 1724, in Amersfoort oder auf Ameland ein theologisches

Seminar zu gründen, beschloss auch der erwählte Erzbischof

von Utrecht Cornelis Steenoven, in Amersfoort eine Unterkunft

für Theologiestudenten zu bauen. Hoffreumont, der aus
Ameland herübergekommen war, bot sich an, die Studenten zu
unterrichten, wollte aber auf Ameland bleiben, bis in Amersfoort alles

fertig sei69.

Amersfoort

Warum hat das alles so lange gedauert Im Juli 1724 widersetzten

sich die Pfarrer Kemp und Krijs dem Bau eines theologischen
Seminars und wollten die Zahl der Kostschüler auf 30 beschränken70.

Diese Zahl betrug in dem Moment schon 29. Steenoven und
de Viaixnes setzten zwar ihren Willen durch, aber mit dem Bau des

Seminars wurde nicht angefangen. Noch Ende Januar 1725 wollte
Broedersen, dass das Seminar in Vianen gegründet würde. De
Viaixnes betrachtete das als unmöglich, weil die reformierten Pfarrer
in Vianen sich den Katholiken scharf widersetzten und die meisten
Katholiken sich auf die Seite der Jesuiten gestellt hatten. Der Herr

67 U.A.: H.W. F.Aukes, Het voorgeslacht van kardinaal de Jong,
Utrecht, 1955, S.29-41; (B.W.Verhey), De Cleresie op Ameland, De Oud-
Katholiek, 1944, S.106, 115, 122-124, 132-133, 147-148. Diese Artikel wurden

verfasst auf Grund des Briefverkehrs von Dom Thierry de Viaixnes mit
Ruth d'Ans ; D. van Blom, De Amelandsche troebelen onder Marijke-Moai,
De Gids, 1929, S. 366-403.

68 A.O.B.C, Inv.Nr.947, Notifia Convictus Amisfurtensis R.C,;
Inv.Nr. 1231, Collegium Chronologice Exhibitum.

69 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 25.5.1724.
70 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 20.7.1724.



— 146 —

von Vianen, so dachte man, würde sich sicher auch für die Jesuiten
entscheiden71.

Erzbischof Steenoven beschloss am 1. Februar 1725 von
neuem, dass das Seminar in Amersfoort gegründet würde; aber
Broedersen widersetzte sich dem Beschluss72. Steenoven liess nicht
locker und wandte sich am 7. März 1725 an die Gläubigen, dass sie

Geld zur Verfügung stellten, um das theologische Seminar zu bauen.
Endlich brach der grosse Tag an! Am 10.»April 1725 beschloss

das Kapitel von Utrecht, in Amersfoort ein theologisches Seminar

zu gründen. Als Provisoren wurden Willebrordus Kemp, der schon
Provisor des Kosthauses war, und Nicolaas Broedersen, der letzte
Provisor des Löwenschen Alticollense, angestellt. Die Herren hatten

endlich die Streitaxt begraben73. Im April 1725 wird der Bau
des Seminars sicher noch nicht fertig gewesen sein. Das dürfte erst
anfangs 1726 der Fall gewesen sein, als auch die ersten Einsprüche
der reformierten Pfarrer Amersfoorts erschienen74.

Im März 1726 kamen Hoffreumont und seine Studenten in das

Seminar. Erzbischof Barchman Wuytiers ernannte Hoffreumont
zum Professor. Am 10.November 1726 erfolgte die Ernennung von
Nicolas le Gros zum Professor75.

Es fällt auf, dass die Lehrtätigkeit des Seminars von Anfang
an und während langer Jahre eine Angelegenheit von Südniederländern

und Franzosen gewesen ist. 1726 kamen neben De Sauville
und van der Delft auch noch der Franzose Blondel als Präfekt für
die älteren Schüler und Gerardus Bull aus der Umgebung von
's-Hertogenbosch als Prokurator nach Amersfoort. Als Ende 1727,

Anfang 1728 ein Präsident gesucht wurde, fiel die Wahl auf den aus

Löwen stammenden Johannes Willemaers.

71 A.P.R., Inv.Nr. 3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 5.1.1725.
72 A.P.R., Inv.Nr.3931, De Viaixnes an Ruth d'Ans am 29.1.1725.
73 A.O. B.C., Inv.Nr. 1231, Collegium »Amersfordiense Chronologice

Exhibitum ;

74 B.A. van Kleef, Die Priesterseminare, S.93-97.
75 A.O.B.C, Inv.Nr. 1231, Collegium Amersfordiense Chronologice

Exhibitum; Inv.Nr.947, Notifia convictus »Amisfurtensis R.C
Nicolas le Gros wurde im Dezember 1675 in Reims geboren. Er

studierte die Humaniora bei den regulären Kanonikern von Reims, nachher
Theologie an der Sorbonne in Paris. Er wurde 1700 zum Priester geweiht,
promovierte 1702 zum Doctor Theologiae, arbeitete in verschiedenen
Pfarreien und wurde Kanoniker von Reims. Er floh im Oktober 1726 wegen der
Konstitution Unigenitus nach Holland, lehrte bis 1735 im Seminar in »Amersfoort

und starb am 4.12.1751 in Rhijnwijck.



— 147 —

Diese Tatsache hat die Ausbildung zweifellos nicht nur günstig
beeinfiusst. Die Ausbildung im Ausland hatte sicher grosse Nachteile

: in Köln und Löwen wurden die Studenten weit entfernt von
der Scholle ausgebildet und konnten leicht die Verbindung mit der
eigenen Kirche verlieren ; anderseits entfremdete die vaterländische
Kirche von der eigenen Ausbildung, von der Methode, den Sorgen,
Mühen und Problemen, die sie für eine Kirche mit sich bringt. Die
Kirche verarmte dadurch geistig und wissenschaftlich. Das geht
auch daraus hervor, dass in der Anfangszeit des Amersfoorter
Seminars, und auch noch lange Zeit danach, keine Wissenschafter
aus den eigenen Reihen hervorgingen. Es sollte noch bis zum
Anfang des 19. Jahrhunderts dauern, bis der erste Nordniederländer
Professor am Seminar in Amersfoort wurde.

Der Vorteil des Amersfoorter Seminars war, dass es sich im
eigenen Lande befand und zur gleichen Zeit über (ausländische)
Gelehrte verfügen konnte, die stark und gewissenhaft den Weg der
reinen katholischen Wissenschaft suchten und verfolgten. Sie

waren dogmatisch, historisch und kanonisch gründlich geschult.
Aber durch die vielen ausländischen Gelehrten sind die gallikanischen

und jansenistischen Ansichten im Seminar möglicherweise
stärker vertreten worden76, als man sich das später gewünscht
hätte. Die Spiritualität der letzten Periode des Jansenismus war
verbunden mit dogmatischer Scharfmacherei und Unverträglichkeit

denen gegenüber, die diese Ansichten nicht teilten. Es wäre
interessant, die zunehmende Introvertiertheit der Klerisei im Lichte
der spätjansenistischen Spiritualität zu untersuchen.

Vergessen wir auch nicht, dass seit 1728 im Zusammenhang
mit den vielen Verfolgungen gegen diejenigen, die sich weigerten,
die Konstitution «Unigenitus» anzunehmen, viele Flüchtlinge aus
Frankreich und den südlichen Niederlanden im Seminar in Amersfoort

eine Zufluchtstätte fanden. 1728 kamen der berühmte Kanonist

Zeger Bernard van Espen, die Gelehrten Benedictus Goutier
und Bernardinus Maes; 1729 Arnoldus Carolus de Wijnandts, die

Rechtsgelehrten Petrus Dutoict, Leopoldus Franciscus Willemaers,
Michel Bessemer, Petrus Laurentius Verhulst, Hermanus Tubaldus
Poringo und Eugenius Josephus Verhulst. 1730 setzte sich dieser
Strom von Flüchtlingen noch fort.

76 Dr. A.Rinkel, Dogmatische Theologie, Dogmatisch Dictaat, 1955,
Bd.I, S.l.



— 148 —

Die Gefahren, die einige mit ihren Ansichten mit sich brachten,

wurden zum erstenmal von Nicolaas Broedersen erkannt, als
der berüchtigte Wucherkampf nur erst angefangen hatte. Als er
ihre Ansichten über die Frage, ob man geliehene Beträge mit Zinsen

zurückfordern dürfe, und über andere Fragen bekämpfte und
stark auf die Gefahren für das Seminar hinwies, wurde ihm dies
1728 von Kemp und Akkoy sehr übelgenommen. Trotzdem gelang
es Broedersen, viele Kanoniker zu überzeugen, und 1730 dankte
das Kapitel den Professoren Le Gros und Hoffreumont, die diese

Lehre vom Wucher kräftig verteidigten, für die erwiesenen Dienste,
was dem Abschied gleichkam77. Präsident Wülemaers weigerte sich
aber, den Herren ihre Entlassung mitzuteilen78.

Gerade diese und andere Schwierigkeiten beweisen, dass das

Seminar noch auswachsen müsste zum Seminar einer selbständigen
katholischen Kirche. Aber es gelang den Dogmatikern unter den
Professoren immer wieder, die richtigen Leitfäden zu finden, was
erkenntlich wird aus den Werken namentlich von Le Gros und
Hoffreumont. Getreu wurde im Seminar jahrelang aus den Werken
von Huygens, Vuitasse und Juenin und vor allem von Opstraet,
aus dessen «Pastor bonus» und «Theologus Christianus» und aus
seinen nicht weniger ausgezeichneten «Loci Theologici» gelehrt, die

einen scharfen wissenschaftlichen Sinn und eine überraschend reine
katholische Einsicht bezeugen79.

Trotz allen Geburtswehen entstand in Amersfoort, inmitten
einer nichtkatholischen und damals noch feindlichen Umgebung,
ein Seminar, an dem die katholische Theologie in unserem Lande

gelehrt werden konnte.

Rotterdam Fred Smit

" A.O.B.C, Inv.Nr.702, das Kapitel an Le Gros und Hoffreumont
am IL9.1730.

78 Aus einer Bemerkung in dem unter Note 77 aufgezeichneten Brief
geht hervor, dass Willemaers den Adressaten den Brief nicht hat überreichen

wollen und dass der Brief durch einen besonderen Boten am 2. Oktober
nach Amersfoort gebracht wurde.

79 Dr. A.Rinkel, Dogmatische Theologie, Dogmatisch Dictaat, 1955,

Bd.I, S.2.


	Die Gründung des altkatholischen Priesterseminars in Amersfoort

