Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 120 —

Bibliographie

Elisabeth Kovdes: Ultramontanismus
und Staatskirchentum im Theresia-
nisch-Josephinischen Staat. Der
Kampf der Kardinidle Migazzi und
Franckenberg gegen den Wiener
Professor der Kirchengeschichte
Ferdinand Stoger (Wiener Beitrage
zur Theologie 51); Wien (Wiener
Dom-Verlag) 1975.

Die umstiirzenden Neuerungen der
von Kaiserin Maria Theresia in den
sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts
eingeleiteten und mittels eines rigoro-
sen Staatskirchentums durchgesetz-
ten Kirchenreform, des spiter so ge-
nannten ¢«Josephinismus», rief eine
ultramontane Reaktion hervor, die
eine den Bestand des Staates gefiihr-
dende Dimension annahm, als Joseph
II. die Kirchenpolitik seiner Mutter
noch verschérft fortfuhrte. Die Aus-
einandersetzung von zwei der bedeu-
tendsten Exponenten dieser sich
damals formierenden ultramontanen
Partei, namlich der Erzbischéfe von
Wien und Mecheln, Migazzi und
Franckenberg mit der absolutisti-
schen Staatsgewalt, stellt Elisabeth
Kovacs am Fallbeispiel Ferdinand
Stogers dar. Der am jansenistischen
Wiener Priesterseminar erzogene und
spater dort als Lehrer wirkende Sto-
ger wurde nach der Entlassung der
Jesuiten 1773 Professor fiir Kirchen-
geschichte an der Universitdt Wien.
In dieser LEigenschaft wverfasste er
1776 eine ¢Introductio in historiam
ecclesiasticam N.T.», die als Vorlese-
buch gedacht war. Er suchte darin die
Erkenntnisse der aktuellen protestan-
tischen Kirchengeschichtsschreibung,
namentlich Walchs und Schrockhs,

fur den Katholizismus, der damals auf

diesem Gebiet mindestens in Deutsch-
land einen ziemlichen Riickstand auf-
wies, fruchtbar zu machen. Dieses aus
wissenschaftlichen Griinden gebotene,
aber auch der Toleranz und dem
Reunionsgedanken zuliebe gemachte
Entgegenkommen der protestanti-
schen Position gegentiiber erregte nun
allerdings Anstoss bel den von Kardi-
nal Migazzi getiihrten Wiener Ultra-
montanen. Die darob entbrannte

Kontroverse, die sehr bald zeigte,
dass die einander widerstrebenden
Auffassungen kaum zu versShnen
waren, wurde schliesslich von Maria
Theresia mit einem Machtspruch, der
beiden Seiten etwas entgegenkam, be-
endet. Zehn Jahre spiter geriet Sté-
ger nochmals ins Zentrum turbulenter
Auseinandersetzungen. Er  wurde
nidmlich zum Direktor der neu organi-
sierten Theologischen Fakultdat und
des neu errichteten Generalseminars
in Loéwen ernannt, obschon ihm alle
Voraussetzungen zur Ubernahme die-
ser Amter fehlten — beispielsweise be-
herrschte er nicht einmal die Landes-
sprachen. Die mit den beiden Institu-
tionen verbundene, von Wien aus ver-
fiigte Neuordnung des theologischen
Studiums stiess bei der starken ultra-
montanen Partei der osterreichischen
Niederlande unter Fiithrung des Kar-
dinals Franckenberg auf heftigen
Widerstand. Er dusserte sich zuerst in
einem Studentenkrawall und drohte
schliesslich in einen allgemeinen Auf-
stand einzumiinden. Personell richtete
sich die Opposition vor allem gegen
Stoger, der als Fremdkérper, als Ex-
ponent der verhassten Wiener Politik
galt. Im Interesse einer Beruhigung
des Landes wurde er endlich wieder
abberufen und verschwand in Wienin
der Versenkung.

In Kovédes’ im Rahmen des Wiener
Instituts fur Kirchengeschichte ent-
standenen DBeitrag zum immer noch
umstrittenen Problem des «Josephi-
nismus» ist zunichst die Sachlichkeit
hervorzuheben, mit der sie die strel
tenden Parteien zeichnet. Sowohl das
Dilemma der einst selber zu den
Reformern zihlenden, nun angesichts
der radikal-aufkldrerischen Kirchen-
politik in Osterreich ultramontan ge:
wordenen Kardindile, wie die hilflose
Lage des im staatskirchlichen System
verstrickten kleinen Professors wel-
den klargemacht. Am Beispiel des
Prozesses um Stogers Werk wird
deutlich, wie eine Sache, fiir die letz-
ten Endes das kirchliche Lehramt zU-
stindig war, vor dem weltlichen
Forum, in letzter Instanz von def
Herrscherin, entschieden wurde. Der



— 121 —

Anmassung der iiberzeugten Staats-
kirchler hielt allerdings die &ngstliche
Borniertheit des zum permanenten
Ankldger  gewordenen = Kardinals
Migazzi die Waage.

Kovéaes’ Darstellung muss im Zu-
sammenhang mit der Herausbildung
einer gesamteuropédischen ultramon-
tan-konservativen Front gegen die
Aufklirung und ihre innerkirchlichen
Folgen gesehen werden, die noch vor
der Franzosischen Revolution die
kirchliche Restauration vorzubereiten
mitgeholfen hat. Die ultramontane
Reaktion auf geographisch zwar weit
entfernte, aber zeitlich nahe beieinan-
derliegende Ereignisse — man denke
neben Léwen an Ems und Pistoia —
weist augenscheinliche Parallelen auf;
dass dabei die Faden via Nuntiaturen
und Ordensgeneralate in Rom zusam-
menliefen, wird kaum zu bestreiten
sein. Aber schon allein in Osterreich
verfugte ein Mann wie Migazzi iiber
ein ganzes Netz von Freunden, nebst
Franckenberg etwa noch die Kardi-
ndle Firmian und Batthyany, und
mischte bei allen Aktionen gegen die
Reformer mit. Die faktische Zusam-
menarbeit der Ultramontanen, im
Falle Stogers etwa der beiden Kardi-
niile unter sich und mit dem Nuntius
Zondadari, wird bei Kovécs wohl
etwas zu wenig deutlich, ebenso wie
die Einordnung in gréssere, sogar
iber den Katholizismus hinausrei-
chende Zusammenhiinge. Zu letzte-
rem hitten vielleicht die Arbeiten von
Candido Bona tiber die «amicizie»
oder von Klaus Epstein iiber die Ur-
springe des Konservativismus in
Deutschland (trotz oder gerade wegen
semer problematischen Darstellung
Osterreichs im  allgemeinen und
Migazzis im speziellen) einige Anre-
gungen bieten koénnen. Diesen allge-
meinen Bemerkungen, die den Wert
der vorliegenden Studie nicht min-
dern, sei noch eine spezielle angefiigt:
angesichts der beim heutigen Durch-
schnittsstudenten im deutschen
Raum nicht mehr selbstverstand-
119hen Kenntnis des Franzosischen
ware es vielleicht zweckmiissig gewe-
sen, alle entsprechenden, zum Teil
lingeren Zitate im Text zu iiberset-
zen, Peter Hersche

Kleines Worterbuch des Christlichen
Orients, hrsg. von Julius Assfalg in
Verbindung mit Paul Kriger (%),
Wiesbaden 1975. Verlag Otto Har-
rassowitz. XXXIIT, 460 S.8°, 16 Ta-
feln, mehrere Karten. DM 64. .

Den beiden Herausgebern und
ihren 17 Mitarbeitern ist ein trefflicher
Wurf gelungen. Aus dem umfangrei-
chen Gebiete der Kunde von den mor-
genliandischen Kirchen haben sie mit
grossem Geschick die wesentlichen
Stichworter ausgewihlt, darunter
grosse Rahmenartikel, in denen die
Geschichte der einzelnen Kirchen und
ihrer unierten Ableger (die recht aus-
fihrlich behandelt werden ; dazu Zeit-
tafeln am Schluss), die Literatur und
Kunst (mit Grund- und Aufrissen
sowie Tafeln), die Liturgien und die
kirchenrechtlichen Verhaltnisse dar-
gestellt werden. Daneben treten Arti-
kel tiber einzelne Teile der Liturgie,
das kirchliche Schrifttum in seinen
einzelnen Kategorien, tritt die Be-
handlung dogmatischer Fragen (z.B.
der Christologie), tritt die Erklirung
kirchlicher Wiirden und Titel (bei
Synkellos vermisst man einen Hin-
weis auf den Protosynkellos), tritt das
Moénchtum mit seinen Einrichtungen
und treten auch bedeutende Persén-
lichkeiten der einzelnen Kirchen (hier
vermisse ich [Pseudo-] Dionysios
Areopagita), schliesslich knappe bio-
graphische Angaben zu fihrenden
(verstorbenen) Ostkirchen-Forschern:
leider ohne Hinweis wenigstens auf
deren grundlegende Arbeiten. Auch
bedeutsame Orte werden behandelt,
so Edschmiatzin, aber nicht Mcthetca;
eine Reihe von Kartenskizzen be-
schliesst das Werk. Alle Artikel sind
mit den Initialen des Vf.s gekenn-
zeichnet und mit mehr oder minder
ausfuhrlichen Hinweisen auf die ein-
schlagige Literatur versehen, sodass
das Werk auch als Wegweiser hierfir
beniitzt werden kann; auf den Seiten
XXVIII bis XXXIII werden die
grossen Ubersichtswerke zusammen-
gestellt.

Julius Assfalg, der nach Paul Krii-
gers Hinschied (am 30.Juni 1975) die
Gesamtleitung tibernommen hat, sagt
selbst, dass die Auswahl schwer war
und dass manches wegfallen musste,
um das Ganze in den vorgegebenen
Grenzen zu halten. So mag man Hin-



— 122 —

weise auf dieses oder jenes vermisste
Stichwort nur mit Zurtckhaltung ge-
ben. Die morgenlindischen Christen
sind weithin aus einer judischen Um-
gebung herausgewachsen und leben
seit dem 7.Jh. in islamischer Umge-
bung: das hat Anlass zu vielerlei
freundlichen und feindlichen Bezie-
hungen, zu gegenseitigen Entlehnun-
gen, zu Anregungen und Einflissen
gegeben, iliber die auch ein ¢Kleines
Worterbuch», wie mir scheint, etwas
sagen sollte. Aber die Stichwérter
«Judentumy» (mit «Falascha») und
«Islam» /¢« Muslime» fehlen leider, wah-
rend von «Manichdern» und «Mandd-
ern» gehandelt wird. Auch ein zusam-
menfassendes Stichwort «HEntlehnun-
gen»/« Hinfliissen  «Naturwissenschaf-
ten», « Profanwissenschafteny  oder
« Philosophie» sucht man vergeblich;
das kurze Stichwort «Dimmi» sagt
nur wenig. Auch das treffliche Regi-
ster am Schluss vermag dieses Fehlen
nicht wettzumachen. — Uber die Ne-
storianer wird mitgeteilt, dass sie sich
auch als «assyrisch-orthodox» bezeich-
nen und die Armenier sich auch «arme-
nisch-orthodox» nennen (S.48): aber
der Beniitzer kann nicht nachschlagen,
was es im Bereiche des Morgenlandes
mit der Bezeichnung «orthodox» auf
sich hat, deren unterschiedliche Ver-
wendung doch eine der Grundlagen fiir
das Verstdndnis dieses Christentums
ist.

Erfreulicherweise werden auch die
Sprachen der morgenlindischen Chri-
sten, darunter etwa das Sogdische
und das Malayalam (nicht aber das
Mongolische — auch nicht das Chri-
stentum bei den Mongolen in West-
asien), behandelt; den Artikeln wird
jeweils ein Bild der Schrift beigege-
ben. Leider sind sie nicht mit einer
Umschrift versehen worden, so dass
man ein Bild vom Klang der Sprache
bekommen hiitte, und leider ist kein
Alphabet mit Umschrift beigegeben,
wie es sich auch auf den Seiten
XXVIf. leicht hitte einfigen lassen.
Das alles hitte nicht viel Platz geko-
stet. Itbenso wire auf den Seiten
378/381 ohne Miihe auch ein Hinweis
auf die Hidschra-Ara einzufiigen ge-
wesen, mit der handlichen Umrech-
nungs-Formel (4 1 Jahr genau):

Ebenso hiitte sich wohl die Uberset-
zung armenischer, georgischer und
arabischer Buchtitel in den Literatur-
hinweisen  bewerkstelligen  lassen.
Schliesslich hiitte man in dem Artikel
uber die armenische Sprache gern
einen Hinweis auf die unterschiedliche
Artikulation der Explosiva und Frica-
tiva im West- und Ostarmenischen —
bei gleicher Schreibung - gesehen:
Kakig/Gagik usw., die dem Beniitzer
die Moglichkeit gegeben hiitte, die
Aussprache der Buchstaben jeweils zu
transponieren. Bei der Umschrift des
Syrischen wird das Schwa grundsétz-
lich nicht ausgedriickt, so dass unge-
wohnliche — und letztlich unsemiti-
sche — Formen wie massqata (S.218)
oder Bnay Qyama (S.85) entstehen.

Es ist leicht, bei einem Nachschla-
gewerk wie dem vorliegenden Fest-
stellungen dieser Art zu treffen, auch
wenn der Unterzeichnete glaubt, dass
sie ohne wesentliche Vergrosserung
des Umfangs durchzufithren gewesen
wiren. Sie entspringen letztlich nur
seinem Interesse am morgenldndi-
schen Christentum, dem er sich seit
Jahrzehnten wissenschaftlich und
menschlich verbunden fuhlt. Sie sind
gleichzeitig ein Dank fiir die ausge-
zeichnete Arbeit, die Herausgeber und
Mitarbeiter dieses handlichen wund
doch so reichhaltigen Buches geleistet
haben — vielleicht auch ein Ausdruck
der Hoffnung, dass — wie dem Islam,
den Kulturen des Alten Orients und
nun auch Byzanz - auch dem morgen-
lindischen Christentum (vielleicht zu-
sammen mit der gesamten Orthodo-
xie) einmal eine moderne, umfing-
liche Enzyklopédie gewidmet werde.

Bertold Spuler

Handbuch des Staatskirchenrechts der
Bundesrepublik Deutschland. Her-
ausgegeben von Ernst Friesenhahn
und Ulrich Scheuner in Verbindung
mit Joseph Listl. 2 Biinde, Duncker
& Humblot, Berlin, 1974-1975, 790
+ 895 Seiten.

~ Uber 40 Autoren geben hier einen
Uberblick iiber die rechtlichen Bezie-
hungen von Kirche und Staat in der
BRD. Ein Handbuch kann natiirlich
nicht jeden einzelnen Spezialfall be-
riicksichtigen, andererseits konnten
bei der grossen Anzahl von Mitarbel-



— 123 —

tern Wiederholungen nicht vermieden
werden. Die Gastarbeiter-Kirchen
hitte man besser beriicksichtigen
konnen (z.B. Band I, Seite 341f., sind
sie ausgelassen; Bd. 11 S.343f., wer-
den neben den Orthodoxen allerdings
auch die Altkatholiken nicht als Kir-
chen genannt, die eine iibernationale
Cemeinschaft bilden). Das ganze
Werk scheint oft nur die beiden gros-
sen Konfessionen zu beriicksichtigen:
In Bd. 1II, 8S.569ff., werden alle
Fakultiten und sonstigen Lehrstiihle
aufgezihlt, bei deren Besetzung ein
kirchliches Mitspracherecht besteht,
nur das altkatholische Seminar in
Bonn bleibt unbeachtet; in Bd.I,
S.458, heisst es, dass 1869 die «noch
bestehenden  konfessionellen  Be-
schrinkungen der burgerlichen und
staatsblirgerlichen Rechte aufgehoben
und die Unabhéngigkeit der offent-
lichen Amter vom Bekenntnis garan-
tiert» wurde — dass Altkatholiken in
Bayern zwischen 1890 und 1919 keine
Volksschullehrer werden konnten,
weil sie nur einer «Privatkirchenge-
sellschaft» angehérten, wird tiberse-
hen. In dem Kapitel iiber «Kirchen
als Schultriger», Bd.I1, S.547ff., feh-
len die Steiner-Schulen. In Bd.I,
8.348f., entsteht der Eindruck, dass
sich alle katholischen Gegner des
Vatikanums T in der altkatholischen
Kirche zusammengeschlossen hétten.
Es wird nicht gesagt, dass in erster
Linie die wegen ihrer Haltung exkom-
munizierten Priester und Laien eine
Organisation bildeten. Auch heisst es
lapidar: «Das Leitungsamt hat der
Bischof inne.» Gerade im Bereich des
Staatskirchenrechts wiire doch wohl
eime Erwihnung von Synode und
Synodalreprisentanz am Platz.

Im ganzen Werk ist eine politisch
konservative Orientierung nicht zu
ubersehen (z.B. Bd. I, S.163: «Die
liberale und sozialistische Forderung
nach einer radikalen Trennung von
Kirche und Staat bezweckte die vol-
lige Ausschaltung des kirchlichen Ein-
flusses in der Offentlichkeit», s.a.
Bd.1, 8.551 u.6. iiber das FDP-Kir-
C‘}}enpapier von 1963). In Bd.I, S.354,
wird behauptet, «dass fiir eine Viel-
zahl kleiner Religionsgemeinschaften
der Erwerb der Korperschaftsrechte
In erster Linie eine Frage des Presti-
gesy sei. Sie wiwrden sonst eher «ihre
Distanz gegeniiber dem Staat» beto-

nen. Hier sind wohl Ursache und Wir-
kung vertauscht: einerseits ist es kein
Wunder, wenn eine kleine Religions-
gemeinschaft dem schon wegen der
demokratischen Mehrheit von den
Grosskirchen beherrschten Staat kri-
tisch  gegeniibersteht, andererseits
verpflichtet doch diese Kritik nicht
dazu, Rechte, die dieser Staat anbie-
tet, abzulehnen, auch wenn man sie
nur unvollsténdig nitzen kann.

Einen interessanten  Gedanken
bringt D. Pirson in Bd.II, S.768f.: Da
die «kirchliche Trauung keine biirger-
lich-rechtliche Wirkung erzeugt»,
empfindet er das Verbot, die kirch-
liche Trauung vor der standesamt-
lichen Trauung vorzunehmen, als eine
¢speziell gegen die Kirchen gerichtete
und darum verfassungswidrige Be-
schrankung des Selbstbestimmungs-
rechts». Dieser Standpunkt eroffnet
den Kirchen neue seelsorgerliche Mog-
lichkeiten: Wenn etwa zwei Verlobte
wegen unerwiinschter Auswirkungen
einer staatlichen Eheschliessung (etwa
Wegfall einer Witwenpension) nicht
zum Standesamt gehen, aber doch zu-
sammenleben wollen, misste die Kir-
che das nicht mehr als « Konkubinat»
ablehnen, sondern koénnte eine Ihe
einsegnen.

Dieses Werk bietet, wenn auch
etwas einseitig, eine Fille von Stoff
fir Juristen und fir den interessierten
Laien viele Anregungen.

H.E.Kessler

August Franzen: Die Katholisch-
Theologische Fakultdt Bonn im
Streit um das Erste Vatikanische
Konzil. Zugleich ein Beitrag zur
Entstehungsgeschichte des Altka-
tholizismus am Niederrhein. (Bon-
ner Beitrage zur Kirchengeschichte,
Band 6.) Béhlau Verlag. K6ln/Wien
1974. XV, 358 S.Ln. DM 68.-,

Die posthum vom Bonner Kirchen-
geschichtler Eduard Hegel herausge-
brachte Arbeit seines Freiburger Kol-
legen, den ich in seiner grundsitzlich
der altkatholischen Frage gegeniiber
aufgeschlossenen, irenischen Art seit
seiner Téatigkeit im Bonner Collegium
Leoninum nach 1945 kannte, ist von
besonderem dokumentarischem Wert.
Schildert sie doch zum erstenmal um-
fassend aus den Quellen beider Seiten



— 124 —

jenen Konflikt, in dessen Verlauf die
wesentlichen Entscheidungen iber
das Verhéltnis des preussischen Staa-
tes zur entstehenden Altkatholischen
Kirche in Deutschland fielen. Die
Arbeit tritt damit ein in die wach-
sende Reihe historisch-kritischer Un-
tersuchungen im Bereich des 19. Jahr-
hunderts iiber Geschichte und Vorge-
schichte des I.Vatikanums im allge-
meinen wie die Entstehung des Altka-
tholizismus im besonderen. Nur aus
jungster Zeit wiren neben Franzen zu
nennen: Joh.Finsterholzl, Die Kirche
in der Theologie Ignaz von Déllingers

bis zum ersten Vatikanum (1975);
Ewald Kessler, Johann Friedrich
(1836-1917). Ein Beitrag zur Ge-

schichte des Altkatholizismus, und fur
den Raum der «Kirche von Utrecht»
J.Visser, F.Smit, P.J.Maan, Onaf-
hankelijk van Rome, toch katholiek.
250 jaar Oud-Katholieke Geschiedenis
(1973); dazu die zahlreichen, zum Teil

weniger umfangreichen Verdffentli-
chungen von Viktor Conzemius,
Georg Schwaiger, Stefan Ldésch,

Rudolf Lill, Georg Denzler u.a. Fran-
zen ist zur Sache besonders auch den
staatlichen und kirchlichen Archiven
nachgegangen. 17 Seiten Dokumente,
4 Seiten Bibliographie und 7 Seiten
Personenregister runden die sorgfil-
tige Arbeit ab.

In lebendiger Darstellung fithrt der
Weg durch funf Kapitel: I. ¢ Zur Vor-
geschichte des Konzilsy (1-30) skiz-
ziert, die Entwicklung der Lage der
katholischen Universitatstheologie
von der Ankiindigung bis zum Beginn
des Konzils; 1I. «Die Bonner Katho-
lisch-Theologische Fakultédty (31-81)
uberblickt die besonderen Probleme
dieser Ifakultédt von ihrer Begrindung
1818 im neuen, protestantisch regier-
ten «Rheinpreussen», ihr Verhéltnis
zum Kolner Priesterseminar und ihre
personliche Zusammensetzung, in der
Franz Xaver Dieringer mit Recht be-
sondere Aufmerksamkeit geschenkt
wird, der Schliisselfigur der spéteren
Krise; 111. ¢ Gelehrtenstreit und Kon-
zilsopposition» (82-137) schildert die
Verflechtung der Fakultit in die
wachsende Spannung zwischen «deut-
scher», d.h. wesentlich historisch aus-
gerichteter, und «rémischy», d.h. vor
allem abstrakt-lehrhaft und lehramt-
lich-autoritativ bestimmter Theologie,
wie diese bis zum Abbruch des Kon-

zils mit ungeklarten Grenzen die ver-
schiedenen deutschen Fakultiten
durchzog; IV. «Nach dem Konzily
(138—-236) fithrt zum Hoéhe- und Wen-
depunkt in der Auseinandersetzung
zwischen dem Kélner Erzbischof Mel-
chers und der Bonner Fakultatsmehr-
heit; V. «Die Katastrophe der Fakul-
taty (237-331) mit vier Dokumenten
(332—-349) zeigt abschliessend die aus-
weglose Position der durch keine
greifbare kirchliche Massenbewegung
gestiitzten und infolgedessen schliess-
lich auch vom Staat im Stich gelasse-
nen ¢« Mehrheit» und den Sieg des Kol-
ner Erzbischofs noch iiber seinen eige-
nen Sturz im Kulturkampf hinaus mit
der Wiedergewinnung einer neuen, die
vatikanischen Lehrsidtze anerkennen-
den TFakultdtsmehrheit 1882, Die
Monographie erschliesst damit einen
neuen, breiteren Zugang zur Kinsicht
in einen fiir die Rezeption bzw. Nicht-
rezeption des I.Vatikanums signifi-
kanten, dramatischen Vorgang. Bis-
her war man dariiber vor allem auf
verstreute Quellen und zumal auf eine
sehr begrenzte und nicht tendenzlose
Zusammenfassung bei F.v. Schulte,
Altkatholizismus, 1897, 8.123-172,
«Verkindigung des Vatikanum.
Kéln», angewiesen. Die Bonner Uni-
versitits-Schriften zum 100. und
150.Bestehen konnten die Vorginge
nur streifen, wie auch mein eigener
RGG 3-Beitrag, Bd. 1, Sp. 1357-1360:
«Bonn. Universitaty (1957). Erst der
ungehinderte Zugang zu den Akten
beider kirchlichen Seiten und des
Staates in einer durch das TI. Vatika-
num veranderten geistigen Atmosphire
liessen es zu dem vorliegenden For-
schungsbericht kommen, der im Blick
auf die Entstehung der Altkatho-
lischen Kirche in Deutschland nicht
mehr ausser acht gelassen werden
kann. Vor allem ins Licht treten ver-
stindlicherweise die Mitglieder der
Fakultit selbst, und zwar sowchl als
Charaktere wie als Wissenschafter.
Besonders aufschlussreich ist die
Zeichnung Franz Xaver Dieringers,
die fast alle Kapitel durchzieht und
Leistung, Glanz und Versagen des
Mannes darstellt, an dem exempla-
risch deutlich wird, wie und warum
die grossen Erwartungen im Wider-
stand gegen den TUltramontanismus
sich nicht erfiillten. Neben Dieringer
tritt, auch Joh.Heinrich Floss deut-



— 125 —

licher als bisher hervor. War Dierin-
ger in der Fakultidt gewichtig nicht
zuletzt auch durch seine Verbindung
mit dem Kolner Kardinal, solange
Erzbischof Geissel lebte, wurde zur
Zeit von dessen Nachfolger Melchers
die besondere Vertrauensstellung von
Floss in K&éln zur Quelle von Misshel-
ligkeiten in der Bonner Fakultat. Be-
merkenswert ist weiter die Charakte-
risierung der Professoren der antiin-
fallibilistischen Fakultédtsmehrheit
Bernhard Josef Hilgers (42-46), Franz
Heinrich Reusch (61-64), Josef Lan-
gen (656—66) und, seit 1874 anstelle
von Hilgers von Braunsberg berufen,
Andreas Menzel. Wihrend der Senior
der Fakultat Hilgers leicht negativ
beurteilt wird, ldsst Franzen den bei-
den entscheidenden Trigern altkatho-
lischer Uberzeugung durchaus Aner-
kennung zuteil werden in charakter-
licher wie wissenschaftlicher Hinsicht.
Als ausserhalb des Themas liegend
werden Person und Wirken Andreas
Menzels nicht weiter gekennzeichnet.
Dafiir finden sich interessante Anga-
ben tiber die drei das Vatikanum be-
jahenden  Nichtordinarien = Roth,
Simar und Kaulen (71-74) sowie die
zur philosophischen Fakultédt geho-
renden altkatholisch  gewordenen
Theologen Peter Knoodt und Anton
Birlinger (74-81). Als Person und,
soweit er es auch war, Theologe wenig
aufgeschliisselt bleibt in Franzens Be-
richt der méichtigste Mann im Spiel
der Krifte, Kardinal Paulus Melchers.
Es ist fiir ihn immer noch als nicht
lberholte Quelle Fr. v. Schulte,
Lebenserinnerungen 1909, 111,
S.191-197, «Kardinal Melchers» her-
anzuziehen. Friedrich von Schulte
selbst wird von Franzen {ibrigens
nicht nur in seiner Darstellung son-
dern auch in seiner direkten Einwir-
kung auf den weiteren Verlauf der
Dinge scharf getadelt (S.198 Anm.48
und 8.231). Indem aber Franzen zu-
gleich darauf «verzichtet, im einzel-
nen in die Auseinandersetzung mit
ihm einzutreteny», kann dies auch hier
mur erwihnt werden. Die Frage ge-
hért zum noch in mancher Hinsicht
unbewiiltigten Komplex des Kultur-
kampfes der siebziger Jahre des
19.Jahrhunderts. Franzen versteht
selbst seine Arbeit als Beitrag in
éimem noch nicht abgeschlossenen
Forschungsprozess (VII). Dennoch ist

schliesslich aufs Ganze gesehen zu fra-
gen, inwieweit der Anspruch zutrifft:
«Bislang waren wir fast ausschliesslich
auf altkatholische Darstellungen an-
gewiesen. Die auf neuen, unbekannten
Quellen aufbauende Darstellung ist
geeignet, das gingige Bild in vielen
Dingen von Grund auf zu verdndern»
(VII). Und dies gilt um so dringlicher,
wenn sich damit im Schlusswort aus-
driicklich der Wunsch verbindet:
«Mége nun auch der Weg zur Uber-
windung des Schismas, das damals
entstanden ist, aufs neue gedffnet
sein» (331). Dazu kurz hier nur dies:
Beriicksichtigung aller erreichbaren
Quellen ist gewiss unerlissliche Vor-
aussetzung fiir die volle Uberwindung
aller polemischen Einseitigkeiten,
Verkiirzungen oder Ubertreibungen.
Nicht weniger unerlisslich bleibt
jedoch ergiinzend dazu die mensch-
liche Begegnung im Gesprich tber
veraltete und verhértete Kontrover-
sen im Licht solchen Materials. Dies
hat vielfiltig schon im altkatholisch-
romisch-katholischen Verhiltnis seine
Wirkung gerzeigt, scheint aber wenn
uberhaupt so doch nicht im vollen
Mass hinter der so wertvollen Arbeit
von August Franzen gestanden zu
haben. Und noch ein Letztes: KEs
bleibt — zumal wenn man die Bedeu-
tung der Berner Christkatholischen
Fakultdat im Lauf der letzten hundert
Jahre betrachtet — ein tief zu be-
dauernder Fehlbetrag in der Aufrech-
nung der gleichen hundert Jahre im
Raum der Deutschen Altkatholischen
Kirche, dass — mnatiirlich aus einer
Reihe unerbittlich wirkender Griinde
—~ der preussische Staat seinerzeit
nicht rasch und ohne Beeintréachti-
gung der rechtlich von ihm selbst an
die Kolner Kurie gebundenen Fakul-
tét die Schaffung einer besonderen,
neuen altkatholischen Fakultdt auch
nur in Erwigung zog oder gar tat-
gidchlich zu verwirklichen in der Lage
war. Werner Kiippers

Alexander Bohlig; Das Agypterevange-
lium von Nag Hammadi (Das Heilige
Buch des Grossen Unsichtbaren Gei-
stes), nach der Edition von A.Béhlig
— F.Wisse — P.Labib ins Deutsche
iibersetzt und mit einer Einleitung
sowie Noten versehen, Wiesbaden
1974. Otto Harrassowitz. 163 S. —
DM 30.—.



— 126 —

Alexander Bohlig und Frederil: Wis-
se,; Zum Hellenismus in den Schriften
von Nag Hammadi, Wiesbaden 1975.
Otto Harrassowitz. 86 8. — DM 18.—
(Gottinger Orientforschungen, VI. Rei-
he : Hellenistica, Band 1 und 2).

Wie sehr das Christentum in eine
Welt eintrat, in der gnostisches Den-
ken eine Rolle spielte, hat sich durch
das immer genauere Bekanntwerden
des Manichédismus, hat sich auch durch
die literarische Hinterlassenschaft vie-
lerlei gnostischer Gemeinschaften er-
wiesen. Thr Denken 1st unserem heuti-
gen vielfach fremd, aber seine Kenntnis
ist fiir das religiése Verstindnis vergan-
gener Zeiten, aber auch wegen seiner
Einwirkungen auf manche christliche
Richtungen, oder umgelkehrt, wegen
der christlichen Einfliisse auf gnosti-
sches Denken sehr bedeutsam. Hier ha-
ben uns die Funde aus Nag® Hammadi
am linken Nil-Ufer, 170 km siidlich von
Asjiit, in vielfacher Hinsicht neue Ein-
blicke verschafft, wie sich aus der Er-
schliessung der koptischen Handschrif-
ten immer deutlicher ergibt.

In der ersten Abhandlung wird ein
Text, der schon in englischer Uberset-
zung vorliegt, nach zwei Rezensionen
auch in deutscher Ubertragung darge-
boten, die ihre eigenen Probleme hat,
und durch eine sorgfiltige Einleitung
in der Eigenart seiner immer neuen
Emanationen und Geburten griindlich
erschlossen. Innerhalb der Uberset-
zung werden so viele Ausdriicke auch
auf griechisch geboten (wie es im Rah-
men des Koptischen verwandt wird),
dass man sich fragt, ob nicht eine volle
Beigabe des Originaltextes — statt der
vielen eingestreuten Wortzitate —niitz-
licher gewesen wiire.

Im zweiten Bande werden die Vor-
aussetzungen aus der griechischen
Schulbildung dargelegt, die ein gnosti-
scher Leser zum Verstdndnis der von
griechischen Ausdriicken durchsetzten
Schriften — und um so mehr deren Ver-
fasser — haben musste. Dazu treten
Zahlenspekulationen und Vorstellun-
gen von Emanationen in einzelnen
Zahlenpaaren, die — neben judischen
Einflitssen — einen wichtigen Bestand-
teil dieser Schrift bilden. — In einer
Analyse der ¢« Sextus-Spriiche» macht
Frederik Wisse die asketischen Vorstel-
lungen dieser Schrift und also der von
ihr vertretenen Gnosis deutlich. Sie

stehen vollig im Gegensatz zu den viel-
faltigen, in sich oft unlogischen Vor.
wiirfen von «Ausschweitungen», die
den Vertretern dieser Weltanschauung
von den Angehérigen der « Orthodoxies
gemacht wurden. Bertold Spuler

Edouard R. Hambye/Johannes Madey,
1900 Jahre Thomas-Christen in In.
dien, Freiburg im Uchtland 1972
Kanisius Verlag. 78 8. (Veroffentli-
chungen der Arbeitsgemeinschaft
«Begegnung mit den Kirchen des
Ostens», Paderborn, hrsg. von Jo-
hannes Madey, Nr. 2).

Placid J. Podipara, C.M.I.; The Tho-
mas Christians, London/Bombay
(1970). Darton, Longman and
Todd/St. Paul Publications. 231 §.
(The Syrian Churches Series, ed. by
Jacob Vellian, Bd.1I).

Cyril Malancharuvil, 0.1.C.; The Syro
Malankara  Church, Ernakulam
1974. L. F. 1. Press/Thevara, Cochin.
XII, 171 8. (The Syrian Churches
Series VII).

John Madey,; The Particular Oriental
Vocation of the Nazrani Church in
Communion with Rome, Collected
Articles, Alleppey/Kerala (Indien)
1976. Prakasam Publications. 183 5.

(Alle erhcltlich durch den «Osthirchen-
diensty, Jehnplatz 6, Paderborn/
Deutschland ).

Die Geschichte der siidindischen
Christen, die sich nach dem (vermeint-
lichen ?) Griinder ihrer Kirche «Tho-
mas-Christen» nennen, ist dureh mehr-
maligen Konfessionswechsel sehr ver-
wickelt und in den letzten Jahren—von
verschiedenen Standpunkten aus -
wiederholt beschrieben worden. Dqs
soll hier nicht wiederholt werden. Die
vorliegenden Arbeiten entstammen al-
le katholischer Feder: einmal der eines
Deutschen. dem die siid-indischen Kir-
chen ans Herz gewachsen sind. Er be-
schreibt sie — in Zusammenarbeit. mit
einem Einheimischen - in enem
schmalen Biindchen in ihren Grundfz}l'
gen und setzt sich im Sinne einer Wie
deraufnahme der alten Uberlieferu
gen vor der Verbindung mit Rom mit
den — vielfach besonders nachhaltigl&



e 127 —

tinisierten — Liturgien der beiden unier-
ten Kirchen dieses Raumes auseinan-
der. Man erfihrt das Wesentliche des
Geschehens und der Triebkrafte, die zu
den vielen Spaltungen und den man-
cherlei Umbritichen gefiihrt haben. Sie
hatten zur Folge, dass heute — wie eini-
ge beigegebenen Tabellen 1m einzelnen
dartun — die tiberwiegende Zahl dieser
Christen uniert ist. (Kinen Stamm-
baum der vielen Spaltungen und der
daraus hervorgegangenen Kirchenbil-
dungen gibt der Unterzeichnete in: Die
morgenldndischen Kirchen, Leiden/
Kéln 1964, nach S.120).

Wie es zu diesen Trennungen kam
und wie neben der seit 1661 vorhande-
nen, an die nestorianische Uberliefe-
rung des Mittelalters angelehnten «sy-
risch-malabarischen» (unierten) Kir-
che seit 1930 eine aus westsyrisch-jako-
bitischer Tradition hervorgegangene
«syrisch-malankaresische»  (unierte)
Kirche getreten ist, legt ein um die Ent-
wicklung der malabarischen Kirche
verdienter Priester, Podipara, in einer
weitausgreifenden Darstellung nieder.
Das Buch stellt das mittelalterliche
Schicksal dieser Christen (das tber
Jahrhunderte hinweg im einzelnen
nicht bekannt ist) sehr eingehend und
mit vielerlei Belegen dar. Fiir den Vf.
steht vom 17. Jh. an die unierte (mala-
barische) Kirche ganz im Mittelpunkt.
Die (seit dem 20.Jh. in sich gespalte-
nen) seit 1665 monophysitischen Chri-
sten werden nur am Rande behandelt.
Bei allem verstiindlichen Eifer in eige-
ner Sache macht P.s Darstellung es
dem Leser schwierig, die wirkliche Ver-
teilung der Bekenntnisse in Stidindien
zu erfassen, die auch der monophysiti-
schen Kirche und den mancherlei klei-
neren Bekenntnissen eine bedeutsame
Rolle zuweist,

_Aufschlussreich und gut belegt ist
die Arbeit eines syro-malankaresischen
Priesters, der der monophysitischen
Kirche und ihren vielerlei Auseinan-
dersetzungen mit dem Antiochener Pa.-
triarchen dieses Bekenntnisses grosse
Aufm_erksamkeit zuwendet. Iir macht
deutlich, worin die Schwierigkeiten be-
standen und warum die aus dieser Kir-
che hervorgegangene Union eines Teils
ihrer Angehérigen in den Jahren seit
1930 nicht einfach in die syro-malaba-
Ische Kirche eingegliedert werden
kOnn_tQ. Bei ihnen hatte sich die mono-
Physitische Liturgie so vollstindig

durchgesetzt, dass eine Verschmelzung
mit der von der nestorianischen Tradi-
tion des Mittelalters gepragten malaba-
rischen Gemeinschaft nicht in Frage
kam. Die Geschichte dieser Union seit
1930, ihre Entwicklung und die Bezie-
hungen zur Kurie wird in vielerlei bei-
gegebenen Urkunden dargelegt, so dass
Malancharuvils Arbeit das Leben die-
ser jungen unierten Kirche in allen Ein-
zelheiten erschliesst., Ein Register und
mehrere Listen erh6hen die Brauchbar-
keit dieses Werkes.

Die letzte Arbeit schliesslich stellt ei-
ne Sammlung von Vortragen dar, die
ihr Vf. in den letzten Jahren in Indien
und anderswo gehalten hat und die ne-
ben Fragen der Thomas-Christen auch
andere unierte Kirchen (z. B. die ukrai-
nische) im Rahmen der «Ostpolitik»
des Vatikans behandeln. M. setzt sich,
ganz im Sinne der gegenwiértigen Ten-
denz des Vatikans, fir eine Pflege des
alten morgenléndischen kirchlichen
und liturgischen Gutes ein, das man ge-
gebenenfalls wiederherstellen sollte
(die unierten Thomas-Christen haben
eine besonders nachhaltig latinisierte
Liturgie). Er sieht in diesen Kirchen
(wie die Kurie) Ausgangspunkte fiir ei-
nen Zusammenschluss aller indischen
und letztlich wohl aller morgenlindi-
schen Christen unter Anerkennung der
Stellung des Papsttums. Freilich hat
sich in den letzten Jahren — in Indien
weniger als etwa im griechischen oder
slawischen Raume — gerade das Vor-
handensecin unierter Kirchen als ein be-
trichtliches Hindernis fiir einen Fort-
gang solcher Bemiithungen erwiesen.

Bertold Spuler

Alexander Schmemann; Aus der Freude
leben. Ein Claubensbuch fiir ortho-
doxe Christen, Olten/Freiburg im
Breisgau (1974). Walter-Verlag. 143
S.

Die Gnadenmittel der Kirche sind es,
die dem Christen Halt im Leben und
Freude aus dem Wirken Jesu Christi
vermitteln kénnen. Mit ihnen befasst
sich Sch., einer der bekanntesten or-
thodoxen Theologen Amerikas (wobei
die Verhiltnisse in dieser seiner Heimat
da und dort durchschimmern). Er be-
trachtet die Heilige Messe unter dem
Gesichtspunkt solcher geistlicher Freu-
den, er behandelt die sieben Sakramen-



— 128 —

te in diesem Sinne, verfolgt den Fest-
kreis des Kirchenjahres und setzt das
(orthodoxe) Christentum all den tibri-
gen geistigen Méchten der gegenwérti-
gen Welt gegeniiber, tiber die es sich in
jeder Weise hinaushebt. Das DBuch
stellt also das Bekenntnis eines tiber-
zeugten Orthodoxen dar, ganz aus dem
Geiste seiner Kirche und seinem Ver-
stdndnis von deren Wesen heraus ge-
schrieben. Es kann nicht nur seinen
Glaubensgenossen, sondern auch den
Angehorigen anderer Konfessionen viel
itber ihre Stellung in der Welt sagen.
Gleichzeitig ist es ein Zeugnis fur ein
modernes Verstandnis der Orthodoxie
in ihrer Bedeutung als Lebensmacht
des 20.Jahrhunderts in einer Kirche,
die sich auch unter den schwierigen Be-
dingungen des Emigrantendaseins be-
haupten muss. Bertold Spuler

Klaus Schatz SJ: Ein Konzilszeugnis
aus der Umgebung des Kardinals
Schwarzenberg. Das rémische Tage-
buch des Salesius Mayer OCist
(1816-1876). (Veroffentlichungen
des Instituts fur Kirchengeschichte
von Bohmen-Méhren-Schlesien
e.V., N.F. Band 6), Koénigstein/Ts.
1975.

Zu den mannigfaltigen Auswirkun-
gen des Vatikanums 11 gehort auch ei-
ne intensivere Auseinandersetzung mit
dem nun gut hundert Jahre zuriicklie-
genden Vorgéngerkonzil. Die dabei ein-
getretene Relativierung macht sich in
der historischen Forschung vor allem in
dem Bemiihen geltend, der gegen das
Infallibilititsdogma aufgetretenen Mi-
noritit unter den Konzilvitern mehr
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.
Dies belegen zahlreiche in den letzten
Jahren erschienene Darstellungen und
Quelleneditionen. In diesen Zusam-
menhang reiht sich auch ein die von
Schatz besorgte Edition des rémischen
Tagebuchs mit ergédnzenden Dokumen-
ten von Salesius Mayer. Dieser, Zister-
zienser in Ossegg und Theologieprofes-
sor in Prag, war wihrend des Konzils
Hauptberater und, wenn auch nicht of-
fiziell, so doch faktisch Konzilstheologe

des Prager Erzbischofs und Kardinals
Friedrich Fiirst Schwarzenberg, wie
man weiss, einer der flihrenden und ak-
tiven Gegner aller Pléine, die papstliche
Unfehlbarkeit zu  dogmatisieren.
Mayer, der hierin denselben Stand-
punkt einnahm, unterstiitzte Schwar-
zenberg in seinem Kampf, indem er fiir
ihn entsprechende Stellungnahmen
ausarbeitete, Reden schrieb, Quellen-
zeugnisse beschaffte und sich organisa-
torisch und publizistisch betitigte.
Uber diese Tétigkeit legte er Rechen-
schaft in seinem nun verdéffentlichten
Tagebuch ab. Ks umfasst allerdings,
wie auch die meisten ubrigen Doku-
mente, nur die erste Konzilsperiode —
immerhin die Phase der Weichenstel-
lung —und entbehrt akribischer Voll-
stindigkeit. Gleichwohl riickt es nicht
nur die bisher ziemlich im Schatten ge-
bliebene Personlichkeit des bohmi-
schen Zisterziensers und des erst jingst
wieder mehr beachteten 6sterreichi-
schen Kirchenfiirsten (vgl. IKZ 64,
1974, S. 208), auf dessen direkte Mittei-
lungen sich Mayer stiitzen konnte, bes-
ser ins Licht, sondern bringt ganz allge-
mein eine Menge von Informationen
tuber Motive, Argumentation, Taktik,
Organisation und personliche Verbin-
dungen der das geplante Dogma be-
kampfenden ¢« Minoritédt». Feststellun-
gen, die schon der erste Geschichts-
schreiber des Konzils, Johann Fried-
rich, traf, werden vielfach bestétigt.
Nach der Verkiindigung des Dogmas
hat Mayer, wie Schwarzenberg, sich
zwar zuletzt den Tatsachen resigniert
gefiigt, aber gleichzeitig erklirt, eine
«Unterwerfung» sei nicht moglich. Be-
merkenswert ist, dass die Auffassungen
Schwarzenbergs und Mayers tiber das
Verhiiltnis von pépstlicher und bi-
schéflicher Autoritiit sich im Rahmen
jener Vorstellungen bewegten, die sich
dann im Vatikanum II durchsetzen
konnten. Eine ausfiihrliche Darstel-
lung des Themas «Kirchenbild und
pépstliche Unfehlbarkeit bei den
deutschsprachigen Minoritétsbischo-
fen auf dem Ersten Vatikanumy ldsst
der Herausgeber in der Reihe «Miscel-
lanea Historiae Pontificiae» erschei-
nen. Peter Hersche



	Bibliographie

