
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 120 —

Bibliographie

Elisabeth Kovdcs: Ultramontanismus
und Staatskirchentum im Theresia-
nisch-Josephinischen Staat. Der
Kampf der Kardinäle Migazzi und
Franckenberg gegen den Wiener
Professor der Kirchengeschichte
Ferdinand Stöger (Wiener Beiträge
zur Theologie 51); Wien (Wiener
Dom-Verlag) 1975.

Die umstürzenden Neuerungen der
von Kaiserin Maria Theresia in den
sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts
eingeleiteten und mittels eines rigorosen

Staatskirchentums durchgesetzten
Kirchenreform, des später so

genannten «Josephinismus», rief eine
ultramontane Reaktion hervor, die
eine den Bestand des Staates gefährdende

Dimension annahm, als Joseph
IL die Kirchenpolitik seiner Mutter
noch verschärft fortführte. Die
Auseinandersetzung von zwei der
bedeutendsten Exponenten dieser sich
damals formierenden ultramontanen
Partei, nämlich der Erzbischöfe von
Wien und Mecheln, Migazzi und
Franckenberg mit der absolutistischen

Staatsgewalt, stellt Elisabeth
Kovacs am Fallbeispiel Ferdinand
Stögers dar. Der am jansenistischen
Wiener Priesterseminar erzogene und
später dort als Lehrer wirkende Stöger

wurde nach der Entlassung der
Jesuiten 1773 Professor für
Kirchengeschichte an der Universität Wien.
In dieser Eigenschaft verfasste er
1776 eine «Introductio in historian,
ecelesiastieam N.T.», die als Vorlesebuch

gedacht war. Er suchte darin die
Erkenntnisse der aktuellen protestantischen

Kirchengeschichtsschreibung,
namentlich Walchs und Schröckhs,
für den Katholizismus, der damals auf
diesem Gebiet mindestens in Deutschland

einen ziemlichen Rückstand
aufwies, fruchtbar zu machen. Dieses aus
wissenschaftlichen Gründen gebotene,
aber auch der Toleranz und dem
Reunionsgedanken zuliebe gemachte
Entgegenkommen der protestantischen

Position gegenüber erregte nun
allerdings Anstoss bei den von Kardinal

Migazzi geführten Wiener Ultra-
montanen. Die darob entbrannte

Kontroverse, die sehr bald zeigte,
dass die einander widerstrebenden
Auffassungen kaum zu versöhnen
waren, wurde schliesslich von Maria
Theresia mit einem Machtspruch, der
beiden Seiten etwas entgegenkam,
beendet. Zehn Jahre später geriet Stöger

nochmals ins Zentrum turbulenter
Auseinandersetzungen. Er wurde
nämlich zum Direktor der neu
organisierten Theologischen Fakultät und
des neu errichteten Generalseminars
in Löwen ernannt, obschon ihm alle

Voraussetzungen zur Übernahme dieser

Amter fehlten - beispielsweise
beherrschte er nicht einmal die
Landessprachen. Die mit den beiden Institutionen

verbundene, von Wien aus
verfügte Neuordnung des theologischen
Studiums stiess bei der starken
ultramontanen Partei der österreichischen
Niederlande unter Führung des
Kardinals Franckenberg auf heftigen
Widerstand. Er äusserte sich zuerst in

einem Studentenkrawall und drohte
schliesslich in einen allgemeinen
Aufstand einzumünden. Personell richtete
sich die Opposition vor allem gegen

Stöger, der als Fremdkörper, als
Exponent der verhassten Wiener Politik
galt. Im Interesse einer Beruhigung
des Landes wurde er endlich wieder
abberufen und verschwand in Wien in

der Versenkung.
In Kovacs' im Rahmen des Wiener

Instituts für Kirchengeschichte
entstandenen Beitrag zum immer noch

umstrittenen Problem des «Josephinismus»

ist zunächst die Sachlichkeit
hervorzuheben, mit der sie die
streitenden Parteien zeichnet. Sowohl das

Dilemma der einst selber zu den

Reformern zählenden, nun angesichts
der radikal-aufklärerischen Kirchenpolitik

in Österreich ultramontan
gewordenen Kardinäle, wie die hilflose

Lage des im staatskirehlichen System
verstrickten kleinen Professors
werden klargemacht. ..m Beispiel des

Prozesses um Stögers Werk wird

deutlich, wie eine Sache, fiü- die
letzten Endes das kirchliche Lehramt
zuständig war. vor dem weltlichen

Forum, in letzter Instanz von der

Herrscherin, entschieden wurde. De1'



— 121 —

Anmassung der überzeugten Staats-
kirchler hielt allerdings die ängstliche
Borniertheit des zum permanenten
Ankläger gewordenen Kardinals
Migazzi die Waage.

Koväcs' Darstellung muss im
Zusammenhang mit der Herausbildung
einer gesamteuropäischen
ultramontan-konservativen Front gegen die
Aufklärung und ihre innerkirchlichen
Folgen gesehen werden, die noch vor
der Französischen Revolution die
kirchliche Restauration vorzubereiten
mitgeholfen hat. Die ultramontane
Reaktion auf geographisch zwar weit
entfernte, aber zeitlich nahe beieinan-
derliegende Ereignisse — man denke
neben Löwen an Ems und Pistoia -
weist augenscheinliche Parallelen auf;
dass dabei die Fäden via Nuntiaturen
und Ordensgeneralate in Rom
zusammenliefen, wird kaum zu bestreiten
sein. Aber schon allein in Osterreich
verfügte ein Mann wie Migazzi über
ein ganzes Netz von Freunden, nebst
Franckenberg etwa noch die Kardinäle

Firmian und Batthyäny, und
mischte bei allen Aktionen gegen die
Reformer mit. Die faktische
Zusammenarbeit der Ultramontanen, im
Falle Stögers etwa der beiden Kardinäle

unter sich und mit dem Nuntius
Zondadari, wird bei Koväcs wohl
etwas zu wenig deutlich, ebenso wie
die Einordnung in grössere, sogar
über den Katholizismus hinausreichende

Zusammenhänge. Zu letzterem

hätten vielleicht die Arbeiten von
Candido Bona über die «amicizie»
oder von Klaus Epstein über die
Ursprünge des Konservativismus in
Deutschland (trotz oder gerade wegen
seiner problematischen Darstellung
Österreichs im allgemeinen und
Migazzis im speziellen) einige
Anregungen bieten können. Diesen
allgemeinen Bemerkungen, die den Wert
der vorliegenden Studie nicht mindern,

sei noch eine spezielle angefügt:
angesichts der beim heutigen Durch-
sehnittsstudenten im deutschen
Raum nicht mehr selbstverständlichen

Kenntnis des Französischen
wäre es vielleicht zweckmässig gewesen,

alle entsprechenden, zum Teil
längeren Zitate im Text zu überset-
zen- Peter Hersche

Kleines Wörterbuch des Christlichen
Orients, hrsg. von Julius Assfalg in
Verbindung mit Paul Krüger (f),
Wiesbaden 1975. Verlag Otto Har-
rassowitz. XXXIII, 460 S. 8°, 16
Tafeln, mehrere Karten. DM 64.-.

Den beiden Herausgebern und
ihren 17 Mitarbeitern ist ein trefflicher
Wurf gelungen. Aus dem umfangreichen

Gebiete der Kunde von den
morgenländischen Kirchen haben sie mit
grossem Geschick die wesentlichen
Stichwörter ausgewählt, darunter
grosse Rahmenartikel, in denen die
Geschichte der einzelnen Kirchen und
ihrer unierten Ableger (die recht
ausführlich behandelt werden ; dazu
Zeittafeln am Schluss), die Literatur und
Kunst (mit Grund- und Aufrissen
sowie Tafeln), die Liturgien und die
kirchenrechtlichen Verhältnisse
dargestellt werden. Daneben treten Artikel

über einzelne Teile der Liturgie,
das kirchliche Schrifttum in seinen
einzelnen Kategorien, tritt die
Behandlung dogmatischer Fragen (z.B.
der Christologie), tritt die Erklärung
kirchlicher Würden und Titel (bei
Synkellos vermisst man einen Hinweis

auf den Protosynkellos), tritt das
Mönchtum mit seinen Einrichtungen
und treten auch bedeutende
Persönlichkeiten der einzelnen Kirchen (hier
vermisse ich [Pseudo-] Dionysios
Areopagita), schliesslich knappe
biographische Angaben zu führenden
(verstorbenen) Ostkirchen-Forschern :

leider ohne Hinweis wenigstens auf
deren grundlegende Arbeiten. Auch
bedeutsame Orte werden behandelt,
so Edschmiatzin, aber nioht Mc°hetca;
eine Reihe von Kartenskizzen
beschliesst das Werk. Alle Artikel sind
mit den Initialen des Vf.s
gekennzeichnet und mit mehr oder minder
ausführlichen Hinweisen auf die
einschlägige Literatur versehen, sodass
das Werk auch als Wegweiser hierfür
benützt werden kann ; auf den Seiten
XXVIII bis XXXIII werden die
grossen Ubersichtswerko zusammengestellt.

Julius Assfalg, der nach Paul Krügers

Hinschied (am 30. Juni 1975) die
Gesamtleitung übernommen hat, sagt
selbst, dass die Auswahl schwer war
und dass manches wegfallen müsste,
um das Ganze in den vorgegebenen
Grenzen zu halten. So mag man Hin-



122

weise auf dieses oder jenes vermisste
Stichwort nur mit Zurückhaltung
geben. Die morgenländischen Christen
sind weithin aus einer jüdischen
Umgebung herausgewachsen und leben
seit dem 7. Jh. in islamischer Umgebung:

das hat Anlass zu vielerlei
freundlichen und feindlichen
Beziehungen, zu gegenseitigen Entlehnungen,

zu Anregungen und Einflüssen
gegeben, über die auch ein «Kleines
Wörterbuch», wie mir scheint, etwas
sagen sollte. Aber die Stichwörter
«Judentum» (mit «Falascha») und
«Islam»/«Muslime» fehlen leider, während

von «Manichäern» und «Mandä-
ern» gehandelt wird. Auch ein
zusammenfassendes Stichwort «Entlehnungen

»I« Einflüsse » « Naturwissenschaften»,
«Profanwissenschaften» oder

«Philosophie» sucht man vergeblich;
das kurze Stichwort «Dimmi» sagt
nur wenig. Auch das treffliehe Register

am Schluss vermag dieses Fehlen
nicht wettzumachen. - Über die
Nestorianer wird mitgeteilt, dass sie sich
auch als «assyrisch-orthodox» bezeichnen

und die Armenier sich auch
«armenisch-orthodox» nennen (S.48): aber
der Benutzer kann nicht nachschlagen,
was es im Bereiche des Morgenlandes
mit der Bezeichnung «orthodox» auf
sich hat, deren unterschiedliche
Verwendung doch eine der Grundlagen für
das Verständnis dieses Christentums
ist.

Erfreulicherweise werden auch die
Sprachen der morgenländischen Christen,

darunter etwa das Sogdische
und das Malayalam (nicht aber das
Mongolische - auch nicht das
Christentum bei den Mongolen in
Westasien), behandelt; den Artikeln wird
jeweils ein Bild der Schrift beigegeben.

Leider sind sie nicht mit einer
Umschrift versehen worden, so dass
man ein Bild vom Klang der Sprache
bekommen hätte, und leider ist kein
Alphabet mit Umschrift beigegeben,
wie es sich auch auf den Seiten
XXVI f. leicht hätte einfügen lassen.
Das alles hätte nicht viel Platz gekostet.

Ebenso wäre auf den Seiten
378/381 ohne Mühe auch ein Hinweis
auf die Hidschra-Ära einzufügen
gewesen, mit der handlichen
Umrechnungs-Formel (± 1 Jahr genau):

H —
3H
100 + 622 C.

Ebenso hätte sich wohl die Übersetzung

armenischer, georgischer und
arabischer Buchtitel in den
Literaturhinweisen bewerkstelligen lassen.
Schliesslich hätte man in dem Artikel
über die armenische Sprache gern
einen Hinweis auf die unterschiedliche
Artikulation der Explosiva und Fricativa

im West- und Ostarmenischen -
bei gleicher Schreibung - gesehen:
Kakig/Gagik usw., die dem Benutzer
die Möglichkeit gegeben hätte, die
Aussprache der Buchstaben jeweils zu
transponieren. Bei der Umschrift des

Syrischen wird das Schwa grundsätzlich
nicht ausgedrückt, so dass

ungewöhnliche - und letztlich unsemitische

- Formen wie massqata (S.218)
oder Bnay Qyämä (S. 85) entstehen.

Es ist leicht, bei einem Nachschlagewerk

wie dem vorliegenden
Feststellungen dieser Art zu treffen, auch
wenn der Unterzeichnete glaubt, dass
sie ohne wesentliche Vergrösserung
des Umfangs durchzuführen gewesen
wären. Sie entspringen letztlich nur
seinem Interesse am morgenländischen

Christentum, dem er sich seit
Jahrzehnten wissenschaftlich und
menschlich verbunden fühlt. Sie sind
gleichzeitig ein Dank für die
ausgezeichnete Arbeit, die Herausgeber und
Mitarbeiter dieses handlichen und
doch so reichhaltigen Buches geleistet
haben - vielleicht auch ein Ausdruck
der Hoffnung, dass - wie dem Islam,
den Kulturen des Alten Orients und
nun auch Byzanz - auch dem
morgenländischen Christentum (vielleicht
zusammen mit der gesamten Orthodoxie)

einmal eine moderne, umfängliche

Enzyklopädie gewidmet werde.
Bertold Spuler

Handbuch des Staatskirchenrechts der

Bundesrepublik Deutschland.
Herausgegeben von Ernst Friesenhahn
und Ulrich Scheuner in Verbindung
mit Joseph Listi. 2 Bände, Duncker
& Humblot, Berlin, 1974-1975, 790

+ 895 Seiten.

Über 40 Autoren geben hier einen
Überblick über die rechtlichen
Beziehungen von Kirche und Staat in der

BRD. Ein Handbuch kann natürlich
nicht jeden einzelnen Spezialfall
berücksichtigen, andererseits konnten
bei der grossen »Anzahl von Mitarbei-



123

tern Wiederholungen nicht vermieden
werden. Die Gastarbeiter-Kirchen
hätte man besser berücksichtigen
können (z.B. Band I, Seite 341 f., sind
sie ausgelassen; Bd. II S.343f., werden

neben den Orthodoxen allerdings
auch die Altkatholiken nicht als
Kirchen genannt, die eine übernationale
Gemeinschaft bilden). Das ganze
Werk scheint oft nur die beiden grossen

Konfessionen zu berücksichtigen:
In Bd. II, S.569ff, werden alle
Fakultäten und sonstigen Lehrstühle
aufgezählt, bei deren Besetzung ein
kirchliches Mitspracherecht besteht,
nur das altkatholische Seminar in
Bonn bleibt unbeachtet; in Bd.I,
S.458, heisst es, dass 1869 die «noch
bestehenden konfessionellen
Beschränkungen der bürgerlichen und
staatsbürgerlichen Rechte aufgehoben
und die Unabhängigkeit der öffentlichen

Ämter vom Bekenntnis garantiert»

wurde — dass Altkatholiken in
Bayern zwischen 1890 und 1919 keine
Volksschullehrer werden konnten,
weil sie nur einer «Privatkirchengeseilschaft»

angehörten, wird übersehen.

In dem Kapitel über «Kirchen
als Schulträger», Bd.II, S.547ff., fehlen

die Steiner-Schulen. In Bd.I,
S.348f., entsteht der Eindruck, dass
sich alle katholischen Gegner des
Vatikanums I in der altkatholischen
Kirche zusammengeschlossen hätten.
Es wird nicht gesagt, dass in erster
Linie die wegen ihrer Haltung
exkommunizierten Priester und Laien eine
Organisation bildeten. Auch heisst es
lapidar: «Das Leitungsamt hat der
Bischof inne.» Gerade im Bereich des
Staatskirchenrechts wäre doch wohl
eine Erwähnung von Synode und
Synodalrepräsentanz am Platz.

Im ganzen Wrerk ist eine politisch
konservative Orientierung nicht zu
übersehen (z.B. Bd. I, S.163: «Die
liberale und sozialistische Forderung
nach einer radikalen Trennung von
Kirche und Staat bezweckte die völlige

Ausschaltung des kirchlichen
Einflusses in der Öffentlichkeit», s.a.
Bd.I, S.551 u.ö. über das FDP-Kir-
ehenpapier von 1963). In Bd.I, S.354,
wird behauptet, «dass für eine Vielzahl

kleiner Religionsgemeinschaften
der Erwerb der Körperschaftsrechte
m erster Linie eine Frage des Prestiges»

sei. Sie würden sonst eher «ihre
Distanz gegenüber dem Staat» beto¬

nen. Hier sind wohl Ursache und
Wirkung vertauscht : einerseits ist es kein
Wunder, wenn eine kleine
Religionsgemeinschaft dem schon wegen der
demokratischen Mehrheit von den
Grosskirchen beherrschten Staat
kritisch gegenübersteht, andererseits
verpflichtet doch diese Kritik nicht
dazu, Rechte, die dieser Staat anbietet,

abzulehnen, auch wenn man sie
nur unvollständig nützen kann.

Einen interessanten Gedanken
bringt D. Pirson in Bd.II, S. 768f. : Da
die «kirchliche Trauung keine
bürgerlich-rechtliche Wirkung erzeugt»,
empfindet er das Verbot, die kirchliche

Trauung vor der standesamtlichen

Trauung vorzunehmen, als eine
«speziell gegen die Kirchen gerichtete
und darum verfassungswidrige
Beschränkung des Selbstbestimmungsrechts».

Dieser Standpunkt eröffnet
den Kirchen neue seelsorgerliche
Möglichkeiten: Wenn etwa zwei Verlobte
wegen unerwünschter Auswirkungen
einer staatlichen Eheschliessung (etwa
Wegfall einer Witwenpension) nicht
zum Standesamt gehen, aber doch
zusammenleben wollen, müsste die Kirche

das nicht mehr als «Konkubinat»
ablehnen, sondern könnte eine Ehe
einsegnen.

Dieses Werk bietet, wenn auch
etwas einseitig, eine Fülle von Stoff
für Juristen und für den interessierten
Laien viele Anregungen.

H.E.Kessler

August Franzen: Die Katholisch-
Theologische Fakultät Bonn im
Streit um das Erste Vatikanische
Konzil. Zugleich ein Beitrag zur
Entstehungsgeschichte des
Altkatholizismus am Niederrhein. (Bonner

Beiträge zur Kirchengeschichte,
Band 6.) Böhlau Verlag. Köln/Wien
1974. XV, 358 S.Ln. DM 68.-.

Die posthum vom Bonner Kirchen-
geschichtler Eduard Hegel herausgebrachte

Arbeit seines Freiburger
Kollegen, den ich in seiner grundsätzlich
der altkatholischen Frage gegenüber
aufgeschlossenen, irenischen Art seit
seiner Tätigkeit im Bonner Collegium
Leoninum nach 1945 kannte, ist von
besonderem dokumentarischem Wort.
Schildert sie doch zum erstenmal
umfassend aus den Quellen beider Seiten



124

jenen Konflikt, in dessen Verlauf die
wesentlichen Entscheidungen über
das Verhältnis des preussischen Staates

zur entstehenden Altkatholischen
Kirche in Deutschland fielen. Die
Arbeit tritt damit ein in die wachsende

Reihe historisch-kritischer
Untersuchungen im Bereich des 19.
Jahrhunderts über Geschichte und
Vorgeschichte des I.Vatikanums im
allgemeinen wie die Entstehung des
Altkatholizismus im besonderen. Nur aus
jüngster Zeit wären neben Franzen zu
nennen: Joh.Finsterhölzl, Die Kirche
in der Theologie Ignaz von Döllingers
bis zum ersten Vatikanum (1975);
Ewald Kessler, Johann Friedrich
(1836-1917). Ein Beitrag zur
Geschichte des Altkatholizismus, und für
den Raum der «Kirche von Utrecht»
J. Visser, F.Smit, P. J.Maan, Onaf-
hankelijk van Rome, toch katholiek.
250 jaar Oud-Katholieke Geschiedenis
(1973); dazu die zahlreichen, zum Teil
weniger umfangreichen Veröffentlichungen

von Viktor Conzemius,
Georg Schwaiger. Stefan Lösch,
Rudolf Lill, Georg Denzler u.a. Franzen

ist zur Sache besonders auch den
staatlichen und kirchlichen Archiven
nachgegangen. 17 Seiten Dokumente,
4 Seiten Bibliographie und 7 Seiten
Personenregister runden die sorgfältige

Arboit ab.
In lebendiger Darstellung führt der

Weg durch fünf Kapitel: I. «Zur
Vorgeschichte des Konzils» (1-30)
skizziert die Entwicklung der Lage der
katholischen Universitätstheologie
von der Ankündigung bis zum Beginn
des Konzils; IL «Die Bonner
Katholisch-Theologische Fakultät» (31-81)
überblickt dio besonderen Probleme
dieser Fakultät von ihrer Begründung
1818 im neuen, protestantisch regierten

«Rheinpreussen», ihr Verhältnis
zum Kölner Priesterseminar und ihre
persönliche Zusammensetzung, in der
Franz Xaver Dieringor mit Recht
besondere Aufmerksamkeit geschenkt
wird, der Schlüsselfigur der späteren
Krise ; III. « Gelehrtenstreit und Kon-
zilsopposition» (82-137) schildert die
Verflechtung der Fakultät in die
wachsende Spannung zwischen
«deutscher», d.h. wesentlich historisch
ausgerichteter, und «römisch», d.h. vor
allem abstrakt-lehrhaft und lohramt-
lich-autoritativ bestimmter Theologie,
wie diese bis zum Abbruch des Kon¬

zils mit ungeklärten Grenzen die
verschiedenen deutschen Fakultäten
durchzog; IV. «Nach dem Konzil»
(138-236) führt zum Höhe- und
Wendepunkt in der Auseinandersetzung
zwischen dem Kölner Erzbischof Mel-
chers und der Bonner Fakultätsmehrheit;

V. «Die Katastrophe der Fakultät»

(237-331) mit vier Dokumenten
(332-349) zeigt abschliessend die
ausweglose Position der durch keine
greifbare kirchliche Massenbewegung
gestützten und infolgedessen schliesslich

auch vom Staat im Stich gelassenen

«Mehrheit» und den Sieg des Kölner

Erzbischofs noch über seinen eigenen

Sturz im Kulturkampf hinaus mit
der Wiedergewinnung einer neuen, die
vatikanischen Lehrsätze anerkennenden

Fakultätsmehrheit 1882. Die
Monographie erschliesst damit einen
neuen, breiteren Zugang zur Einsicht
in einen fur die Rezeption bzw. Nicht-
rezeption des I.Vatikanums
signifikanten, dramatischen Vorgang.
Bisher war man darüber vor allem auf
verstreute Quellen und zumal auf eine
sehr begrenzte und nicht tendenzlose
Zusammenfassung bei F. v. Schulte,
Altkatholizismus, 1897, S. 123-172.
«Verkündigung des Vatikanum.
Köln», angewiesen. Die Bonner Uni-
versitäts- Schriften zum 100. und
150. Bestehen konnten die Vorgänge
nur streifen, wie auch mein eigener
RGG 3-Boitrag, Bd.I, Sp. 1357-1360:
«Bonn. Universität» (1957). Erst der

ungehinderte Zugang zu den Akten
beider kirchlichen Seiten und des

Staates in einer durch das IL Vatikanum

veränderten geistigen Atmosphäre
Hessen es zu dem vorliegenden
Forschungsbericht kommen, der im Blick
auf die Entstehung der Altkatholischen

Kirche in Deutschland nioht
mehr ausser acht gelassen werden
kann. Vor allem ins Licht treten
verständlicherweise die Mitglieder der

Fakultät selbst, und zwar sowohl als

Charaktere wie als Wissenschafter.
Besonders aufschlussreich ist die

Zeichnung Franz Xaver Dieringers,
die fast alle Kapitel durchzieht und

Leistung, Glanz und Versagen des

Mannes darstellt, an dem exemplarisch

deutlich wird, wie und warum
die grossen Erwartungen im Widerstand

gegen den Ultramontanismus
sich nicht erfüllten. Neben Dieringer
tritt auch Joh. Heinrich Floss deut-



— 125

licher als bisher hervor. War Dierin-
ger in der Fakultät gewichtig nicht
zuletzt auch durch seino Verbindung
mit dem Kölner Kardinal, solange
Erzbischof Geissei lebte, wurde zur
Zeit von dessen Nachfolger Melchers
die besondere Vertrauensstellung von
Floss in Köln zur Quelle von Misshelligkeiten

in der Bonner Fakultät.
Bemerkenswert ist weiter die Charakterisierung

der Professoren der antiin-
fallibilistischen Fakultätsmehrheit
Bernhard Josef Hilgers (42-46), Franz
Heinrich Reusch (61-64), Josef Langen

(65-66) und, seit 1874 anstelle
von Hilgers von Braunsberg berufen,
Andreas Menzel. Während der Senior
der Fakultät Hilgers leicht negativ
beurteilt wird, lässt Franzen den beiden

entscheidenden Trägern altkatholischer

Überzeugung durchaus
Anerkennung zuteil werden in charakter-
licher wie wissenschaftlicher Hinsicht.
Als ausserhalb des Themas liegend
werden Person und Wirken Andreas
Menzels nicht weiter gekennzeichnet.
Dafür finden sich interessante Angaben

über die drei das Vatikanum
bejahenden Nichtordinarien Roth,
Simar und Kaulen (71-74) sowie die
zur philosophischen Fakultät
gehörenden altkatholisch gewordenen
Theologen Peter Knoodt und Anton
Birlinger (74-81). Als Person und,
soweit er es auch war, Theologe wenig
aufgeschlüsselt bleibt in Franzens
Bericht der mächtigste Mann im Spiel
der Kräfte, Kardinal Paidus Melchers.
Es ist für ihn immer noch als nicht
überholte Quelle Fr. v. Schulte,
Lebenserinnerungen 1909, III,
8.191-197, «Kardinal Melchers»
heranzuziehen. Friedrich von Schulte
selbst wird von Franzen übrigens
nicht nur in seiner Darstellung sondern

auch in seiner direkten Einwirkung

auf den weiteren Verlauf der
Dinge scharf getadelt (S. 198 Anm.48
und S.231). Indem aber Franzen
zugleich darauf «verzichtet, im einzelnen

in die Auseinandersetzung mit
ihm einzutreten», kann dies auch hier
nur erwähnt werden. Die Frage
gehört zum noch in mancher Hinsicht
unbewältigten Komplex des Kulturkampfes

der siebziger Jahre des
19. Jahrhunderts. Franzen versteht
selbst seine Arbeit als Beitrag in
einem noch nicht abgeschlossenen
Forschungsprozess (VII). Dennoch ist

schliesslich aufs Ganze gesehen zu
fragen, inwieweit der Anspruch zutrifft:
«Bislang waren wir fast ausschliesslich
auf altkatholische Darstellungen
angewiesen. Die auf neuen, unbekannten
Quellen aufbauende Darstellung ist
geeignet, das gängige Bild in vielen
Dingen von Grund auf zu verändern»
(VII). Und dies gilt um so dringlicher,
wenn sich damit im Schlusswort
ausdrücklich der Wunsch verbindet:
«Möge nun auch der Weg zur
Überwindung des Schismas, das damals
entstanden ist, aufs neue geöffnet
sein» (331). Dazu kurz hier nur dies:
Berücksichtigung aller erreichbaren
Quellen ist gewiss unerlässliche
Voraussetzung für die volle Überwindung
aller polemischen Einseitigkeiten,
Verkürzungen oder Übertreibungen.
Nicht weniger unerlässlich bleibt
jedoch ergänzend dazu die menschliche

Begegnung im Gespräch über
veraltete und verhärtete Kontroversen

im Licht solchen Materials. Dies
hat vielfältig schon im altkatholisch-
römisch-katholischen Verhältnis seine
Wirkung gezeigt, scheint aber wenn
überhaupt so doch nicht im vollen
Mass hinter der so wertvollen Arbeit
von August Franzen gestanden zu
haben. Und noch ein Letztes: Es
bleibt - zumal wenn man die Bedeutung

der Berner Christkatholischen
Fakultät im Lauf der letzten hundert
Jahre betrachtet - ein tief zu
bedauernder Fehlbetrag in der Aufrechnung

der gleichen hundert Jahre im
Raum der Deutschen Altkatholischen
Kirche, dass - natürlich aus einer
Reihe unerbittlich wirkender Gründe
— der preussische Staat seinerzeit
nicht rasch und ohne Beeinträchtigung

der rechtlich von ihm selbst an
die Kölner Kurie gebundenen Fakultät

die Schaffung einer besonderen,
neuen altkatholischen Fakultät auch
nur in Erwägung zog oder gar
tatsächlich zu verwirklichen in der Lage
war. Werner Küppers

Alexander Böhlig; Das Ägypterevangelium
von Nag Hammadi (Das Heilige

Buch des Grossen Unsichtbaren
Geistes), nach der Edition von A. Böhlig
- F. Wisse - P. Labib ins Deutsche
übersetzt und mit einer Einleitung
sowie Noten versehen, Wiesbaden
1974. Otto Harrassowitz. 163 S. -
DM 30.-.



— 126

Alexander Böhlig und Frederik Wisse;

Zum Hellenismus in den Schriften
von Nag Hammadi, Wiesbaden 1975.
Otto Harrassowitz. 86 S. - DM 18.-
Göttinger Orientforschungen, VI, Reihe

: Hellenistica, Band 1 und 2).

Wie sehr das Christentum in eine
Welt eintrat, in der gnostisches Denken

eine Rolle spielte, hat sich durch
das immer genauere Bekanntwerden
des Maniehäismus, hat sich auch durch
die literarische Hinterlassenschaft
vielerlei gnostischer Gemeinschaften
erwiesen. Ihr Denken ist unserem heutigen

vielfach fremd, aber seine Kenntnis
ist für das religiöse Verständnis vergangener

Zeiten, aber auch wegen seiner
Einwirkungen auf manche christliche
Richtungen, oder umgekehrt, wegen
der christlichen Einflüsse auf gnostisches

Denken sehr bedeutsam. Hier
haben uns die Funde aus Nag' Hammadi
am linken Nil-Ufer, 170 km südlich von
»Asjüt, in vielfacher Hinsicht neue
Einblicke verschafft, wie sich aus der
Erschliessung der koptischen Handschriften

immer deutlicher ergibt.
In der ersten Abhandlung wird ein

Text, der schon in englischer Übersetzung

vorliegt, nach zwei Rezensionen
auch in deutscher Übertragung
dargeboten, die ihre eigenen Probleme hat,
und durch eine sorgfältige Einleitung
in der Eigenart seiner immer neuen
Emanationen und Geburten gründlich
erschlossen. Innerhalb der Übersetzung

werden so viele Ausdrücke auch
auf griechisch geboten (wie es im Rahmen

des Koptischen verwandt wird),
dass man sich fragt, ob nicht eine volle
Beigabe des Originaltextes - statt der
vielen eingestreuten Wortzitate -
nützlicher gewesen wäre.

Im zweiten Bande werden die
Voraussetzungen aus der griechischen
Schulbildung dargelegt, die ein gnostischer

Leser zum Verständnis der von
griechischen Ausdrücken durchsetzten
Schriften - und um so mehr deren
Verfasser - haben müsste. Dazu treten
Zahlenspekulationen und Vorstellungen

von Emanationen in einzelnen
Zahlenpaaren, die - neben jüdischen
Einflüssen - einen wichtigen Bestandteil

dieser Schrift bilden. - In einer
»Analyse der « Sextus-Sprüche» macht
Frederik Wisse die asketischen Vorstellungen

dieser Schrift und also der von
ihr vertretenen Gnosis deutlich. Sie

stehen völlig im Gegensatz zu den
vielfältigen, in sich oft unlogischen
Vorwürfen von «Ausschweifungen», die
den Vertretern dieser Weltanschauung
von den Angehörigen der « Orthodoxie»
gemacht wurden. Bertold Spuler

Edouard R. HambyejJohannes Madeij;
1900 Jahre Thomas-Christen in
Indien, Freiburg im Üchtland 1972,

Kanisius Verlag. 78 S. (Veröffentlichungen

der Arbeitsgemeinschaft
«Begegnung mit den Kirchen des

Ostens», Paderborn, hrsg. von
Johannes Madey, Nr. 2).

Placid J. Podipara, C.M.I.; The
Thomas Christians, London/Bombay
(1970). Darton. Longman and

Todd/St. Paul Publications. 231 S.

(The Syrian Churches Series, ed. by
Jacob Vellian, Bd.ll).

Cyril Malancharuvil, O.I.C.; The Syro
Malankara Church, Ernakulam
1974. L.F.I. Press/Thevara, Cochin.

XII, 171 S. (The Syrian Churches
Series VII).

John Madey; The Particular Oriental
Vocation of the Nazrani Church in

Communion with Rome, Collected
»Articles, »Alleppey/Kerala (Indienl
1976. Prakasam Publications. 183 S.

(Alle erhältlich durch den «Ostkirchendienst»,

Jahnplatz 6, Paderborn]
Deutschland

Die Geschichte der südindischen
Christen, die sich nach dem (vermeintlichen

Gründer ihrer Kirche
«Thomas-Christen» nennen, ist durch
mehrmaligen Konfessionswechsel sehr
verwickelt und in den letzten Jahren-von
verschiedenen Standpunkten aus -
wiederholt beschrieben worden. Das

soll hier nicht wiederholt werden. Die

vorliegenden Arbeiten entstammen
alle katholischer Feder : einmal der eines

Deutschen, dem die süd-indischen
Kirchen ans Herz gewachsen sind. Er
beschreibt sie - in Zusammenarbeit mit

einem Einheimischen - in einem

schmalen Bändchen in ihren Grundzu-

gen und setzt sich im Sinne einer
Wiederaufnahme der alten Überlieferungen

vor der Verbindung mit Romei«
den - vielfach besonders nachhaltig»-



— 127 —

tinisierten - Liturgien der beiden unierten

Kirchen dieses Raumes auseinander.

Man erfährt das Wesentliche des
Geschehens und der Triebkräfte, die zu
den vielen Spaltungen und den
mancherlei Umbrüchen geführt haben. Sie
hatten zur Folge, dass heute - wie einige

beigegebenen Tabellen im einzelnen
dartun - die überwiegende Zahl dieser
Christen uniert ist. (Einen Stammbaum

der vielen Spaltungen und der
daraus hervorgegangenen Kirchenbildungen

gibt der Unterzeichnete in : Die
morgenländischen Kirchen, Leiden/
Köln 1964, nach S. 120).

Wie es zu diesen Trennungen kam
und wie neben der seit 1661 vorhandenen,

an die nestorianische Überlieferung

des Mittelalters angelehnten
«syrisch-malabarischen» (unierten) Kirche

seit 1930 eine aus w-estsyrisch-jako-
bitischer Tradition hervorgegangene
« syrisch-malankaresische » (unierte
Kirche getreten ist, legt ein um die
Entwicklung der malabarischen Kirche
verdienter Priester, Podipara, in einer
weitausgreifenden Darstellung nieder.
Das Buch stellt das mittelalterliche
Schicksal dieser Christen (das über
Jahrhunderte hinweg im einzelnen
nicht bekannt ist) sehr eingehend und
mit vielerlei Belegen dar. Für den Vf.
steht vom 17. Jh. an die unierte (mala-
barische) Kirche ganz im Mittelpunkt.
Die (seit dem 20. Jh. in sich gespaltenen)

seit 1665 monophysitischen Christen

werden nur am Rande behandelt.
Bei allem verständlichen Eifer in eigener

Sache macht P.s Darstellung es
dem Leser schwierig, die wirkliche
Verteilung der Bekenntnisse in Südindien
zu erfassen, die auch der monophysitischen

Kirche und den mancherlei
kleineren Bekenntnissen eine bedeutsame
Rolle zuweist.

Aufschlussrcich und gut belegt ist
die Arbeit eines syro-malankaresischen
Priesters, der der monophysitischen
Kirche und ihren vielerlei
Auseinandersetzungen mit dem Antiochener
Patriarchen dieses Bekenntnisses grosse
Aufmerksamkeit zuwendet. Er macht
deutlich, worin die Schwierigkeiten
bestanden und warum die aus dieser Kirche

hervorgegangene Union eines Teils
ihrer Angehörigen in den Jahren seit
1930 nicht einfach in die syro-malaba-
nsche Küche eingegliedert werden
konnte. Bei ihnen hatte sich die mono-
physitische Liturgie so vollständig

durchgesetzt, dass eine Verschmelzung
mit der von der nestorianischen Tradition

des Mittelalters geprägten malabarischen

Gemeinschaft nicht in Frage
kam. Die Geschichte dieser Union seit
1930, ihre Entwicklung und die
Beziehungen zur Kurie wird in vielerlei
beigegebenen Urkunden dargelegt, so dass
Malancharuvils Arbeit das Leben dieser

jungen unierten Kirche in allen
Einzelheiten erschliesst. Ein Register und
mehrere Listen erhöhen die Brauchbarkeit

dieses Werkes.
Die letzte Arbeit schliesslich stellt

eino Sammlung von Vorträgen dar, die
ihr Vf. in den letzten J ahren in Indien
und anderswo gehalten hat und die
neben Fragen der Thomas-Christen auch
andere unierte Kirchen (z.B. die
ukrainische) im Rahmen der «Ostpolitik»
des Vatikans behandeln. M. setzt sich,
ganz im Sinne der gegenwärtigen
Tendenz des Vatikans, für eine Pflege des
alten morgenländischen kirchlichen
und liturgischen Gutes ein, das man
gegebenenfalls wiederherstellen sollte
(die unierten Thomas-Christen haben
eine besonders nachhaltig latinisierte
Liturgie). Er sieht in diesen Kirchen
(wie die Kurie) Ausgangspunkte für
einen Zusammenschluss aller indischen
und letztlich wohl aller morgenländischen

Christen unter Anerkennung der
Stellung des Papsttums. Freilich hat
sich in den letzten Jahren - in Indien
weniger als etwa im griechischen oder
slawischen Räume - gerade das
Vorhandensein unierter Kirchen als ein
beträchtliches Hindernis für einen Fortgang

solcher Bemühungen erwiesen.
Bertold Spuler

Alexander Schmemann; Aus der Freude
leben. Ein Glaubensbuch für orthodoxe

Christen, Olten/E'reiburg im
Breisgau (1974). Walter-Verlag. 143
S.

Die Gnadenmittel der Kirche sind es,
die dem Christen Halt im Leben und
Freude aus dem Wirken Jesu Christi
vermitteln können. Mit ihnen befasst
sich Seh., einer der bekanntesten
orthodoxen Theologen Amerikas (wobei
die Verhältnisse in dieser seiner Heimat
da und dort durchschimmern). Er
betrachtet die Heilige Messe unter dem
Gesichtspunkt solcher geistlicher Freuden,

er behandelt die sieben Sakramen-



128

te in diesem Sinne, verfolgt den F'est-
kreis des Kirchenjahres und setzt das
(orthodoxe) Christentum all den übrigen

geistigen Mächten der gegenwärtigen
Welt gegenüber, über die es sich in

jeder Wreise hinaushebt. Das Buch
stellt also das Bekenntnis eines
überzeugten Orthodoxen dar, ganz aus dem
Geiste seiner Kirche und seinem
Verständnis von deren Wesen heraus
geschrieben. Es kann nicht nur seinen
Glaubensgenossen, sondern auch den
Angehörigen anderer Konfessionen viel
über ihre Stellung in der Welt sagen.
Gleichzeitig ist es ein Zeugnis für ein
modernes Verständnis der Orthodoxie
in ihrer Bedeutung als Lebensmacht
des 20. Jahrhunderts in einer Kirche,
die sich auch unter den schwierigen
Bedingungen des Emigrantendaseins
behaupten muss. Bertold Spuler

Klaus Schatz SJ: Ein Konzilszeugnis
aus der Umgebung des Kardinals
Schwarzenberg. Das römische Tagebuch

des Salesius Mayer OCist
(1816-1876). (Veröffentlichungen
des Instituts für Kirchengeschichte
von Böhmen-Mähren-Schlesien
e.V., N.F. Band 6), Königstein/Ts.
1975.

Zu den mannigfaltigen Auswirkungen
des Vatikanums II gehört auch

eine intensivere Auseinandersetzung mit
dem nun gut hundert Jahre zurückliegenden

Vorgängerkonzil. Die dabei
eingetretene Relativierung macht sich in
der historischen Forschung vor allem in
dem Bemühen geltend, der gegen das
Infallibilitätsdogma aufgetretenen
Minorität unter den Konzilvätern mohr
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.
Dies belegen zahlreiche in den letzten
Jahren erschienene Darstellungen und
Quelleneditionen. In diesen

Zusammenhang reiht sich auch ein die von
Schatz besorgte Edition des römischen
Tagebuchs mit ergänzenden Dokumenten

von Salesius Mayer. Dieser,
Zisterzienser in Ossegg und Theologieprofessor

in Prag, war während des Konzils
Hauptberater und, wenn auch nicht
offiziell, so doch faktisch Konzilstheologe

des Prager Erzbischofs und Kardinals
Friedrich Fürst Schwarzenberg, wie
man weiss, einer der führenden und
aktiven Gegner aller Pläne, die päpstliche
Unfehlbarkeit zu dogmatisieren.
Mayer, der hierin denselben Standpunkt

einnahm, unterstützte
Schwarzenberg in seinem Kampf, indem er für
ihn entsprechende Stellungnahmen
ausarbeitete, Reden schrieb,
Quellenzeugnisse beschaffte und sich organisatorisch

und publizistisch betätigte.
Über diese Tätigkeit legte er Rechenschaft

in seinem nun veröffentlichten
Tagebuch ab. Es umfasst allerdings,
wie auch die meisten übrigen
Dokumente, nur die erste Konzilsperiode -
immerhin die Phase der Weichenstellung

— und entbehrt akribischer
Vollständigkeit. Gleichwohl rückt es nicht
nur die bisher ziemlich im Schatten
gebliebene Persönlichkeit des böhmischen

Zisterziensers und des erst jüngst
wieder mehr beachteten österreichischen

Küchenfürsten (vgl. IKZ 64,
1974, S. 208), auf dessen direkte
Mitteilungen sich Mayer stützen konnte, besser

ins Licht, sondern bringt ganz
allgemein eine Menge von Informationen
über Motive, Argumentation, Taktik,
Organisation und persönliche
Verbindungen der das geplante Dogma
bekämpfenden «Minorität». Feststellungen,

die schon der erste Geschichtsschreiber

des Konzils, Johann Friedrich,

traf, werden vielfach bestätigt.
Nach der Verkündigung des Dogmas
hat Mayer, wie Schwarzenberg, sich
zwar zuletzt den Tatsachen resigniert
gefügt, aber gleichzeitig erklärt, eine
«Unterwerfung» sei nicht möglich.
Bemerkenswert ist, dass die Auffassungen
Schwarzenbergs und Mayers über das

Verhältnis von päpstlicher und
bischöflicher Autorität sich im Rahmen
jener Vorstellungen bewegten, die sich
dann im Vatikanum II durchsetzen
konnten. Eine ausführliche Darstellung

des Themas «Kirchenbild und
päpstliche Unfehlbarkeit bei den

deutschsprachigen Minoritätsbischöfen
auf dem Ersten Vatikanum» lässt

der Herausgeber in der Reihe «Miscellanea

Historiae Pontificiae» erscheinen.

Peter Hersche


	Bibliographie

