
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 2

Artikel: Gibt es ein spezifisch altkatholisches Verständnis der kirchlichen
Autorität?

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


107

Gibt es ein spezifisch
altkatholisches Verständnis der kirchlichen

Autorität?*

Wer sich in die Literatur um das I. Vatikanische Konzil vertieft,
merkt bald, dass es dort nicht allein um die zwei definierten Papstdogmen

ging. Diese Dogmen waren «die Spitze eines Eisberges». Es ging
damals um ein ganzes System, um eine Betrachtung der Kirche, die

bekämpft wurde, nämlich den Ultramontanismus..Will man aber den
ültramontanismus in einigen Sätzen definieren, dann stösst man
Schritt für Schritt auf eine bestimmte Auffassung der kirchlichen
Autorität. Es handelt sich also um ein ganzes kirchliches System,
das bekämpft wird, und dieses System ist autoritär. Ginge es den
»Altkatholiken nur um die beiden Papstdogmen, vielleicht noch um
den römischen Zentralismus, dann wären die ersten programmatischen

Erklärungen der Bewegung gewiss viel kürzer und einfacher

gewesen. Warum setzt sich z.B. das Programm des I.
Altkatholiken-Kongresses für den sogenannten niederen Klerus ein, oder für
die wissenschaftliche Ausbildung der Geistlichen an den Universitäten1

Oder warum verzichtet Bischof Reinkens auf ein
Gehorsamsgelöbnis der Priester2 Das sind Dinge, die zwar irgendwie mit

* Referat gehalten am 17. September 1975 an der Altkatholischen
Theologenkonferenz auf Schloss Schwanberg.

1 Programm des ersten Altkatholikenkongresses :

«IV. Wir halten bei der Heranbildung des katholischen Klerus die Pflege
der Wissenschaft für unentbehrlich.

Wir betrachten die künstliche Abschliessung des Klerus von der geistigen
Kultur des Jahrhunderts (in Knabenseminaren und einseitig von Bischöfen
geleiteten höheren Lehranstalten) bei dessen grossem Einflüsse auf die Volkskultur

als gefährlich und höchst ungeeignet zur Erziehung und Heranbildung
eines sittlich frommen, wissenschaftlich erleuchteten und patriotisch gesinnten
Klerus.

Wir verlangen für den sog. niederen Klerus eine würdige und gegen
jegliche hierarchische Willkür geschützte Stellung. Wir verwerfen die durch das
iranzösische Recht eingeführte und neuestens allgemeiner angestrebte willkürliche

Versetzbarkeit (amovibilitas ad nutum) der Seelsorgsgeistlichen» (v.
Schulte, Altkatholicismus, 24).

2 Protokoll der Bischofswahl am 4. Juni 1873:
«Nach längerem Widerstreben erklärte Professor Reinkens, dass er die

auf ihn gefallene Wahl annehme. Die Versammlung legte darauf das in der
Wahlordnung vorgeschriebene Gelöbnis dem Gewählten ab (jedoch auf



— 108 —

dem römischen System zusammenhängen, nicht aber unmittelbar
mit den vatikanischen Dogmen.

Aber auch manche Argumente, die gegen die Papstdogmen
angeführt werden, lassen durchblicken, dass es hier nicht nur um die
Rolle des Papstes, sondern um die Strukturen der Kirche
überhaupt geht. Wenn die Münchener Pfingsterklärung z.B. sagt, die
Macht des Papstes sei nach dem Vatikanum eine unbeschränkte
und despotische, weil er nur Gott und keiner anderen Instanz über
die Ausübung seiner Gewalt Rechenschaft abzugeben hat3, dann
sagt sie implizit, dass es in der Kirche eine solche unkontrollierte
Form der Autorität nicht geben darf, nicht nur auf der Ebene des

Papstes, sondern überhaupt nicht.
Am deutlichsten ist diese besondere Art, die Autorität in der

Kirche zu betrachten, am Fall der bischöflichen »Autorität zu sehen.

Hier handelt es sich um eine Institution, die im Gegensatz zum
Papsttum keineswegs in Frage gestellt wird. Im Gegenteil: die
altkatholische Bewegung setzt sich für das Bischofsamt ein, sie will
die Wiederherstellung seiner ursprünglichen Rechte gegen die

Überschreitungen Roms erreichen. Schon die Nürnberger Erklärung

stellt fest, dass das Bischofsamt eine «göttliche, im Apostolat
gegebene Institution» ist und ein «integrierender Bestandteil der

Kirche»4. Das Programm des I. Altkatholiken-Kongresses sagt

unWunsch des Gewählten mit der Abänderung von ,Gehorsam' in ,Liebe').
Ebenso legte der Gewählte das Gelöbnis ab» (v. Schulte, 380).

3 Münchener Pfingsterklärung vom Juni 1871 :

«Wenn die deutschen Bischöfe aber behaupten, die ,Fülle der Gewalt',
welche gemäss den vatikanischen Dekreten dem Papste zukomme, dürfe nicht
als eine unbeschränkte oder alles umfassende bezeichnet werden, weil der

Papst in deren Ausübung an die göttliche Lehre, Ordnung und Satzung gebunden

sei, so würde man mit dem gleichen Rechte sagen können, dass eine
unumschränkte despotische Gewalt überhaupt selbst bei den Mohammedanern,
nicht existiere. Denn auch der türkische Sultan oder der Schah von Persien
erkennt die Schranke des göttlichen Rechtes und die Satzungen des Korans an.

In der Ausübung dieser Gewalt ist der Papst an keine fremde Zustimmung
gebunden, niemanden auf Erden verantwortlich, niemand darf ihm Einsprache

tun; jeder, wer er auch sei, Fürst oder Taglöhner, Bischof oder Laie, ist im
Gewissen verpflichtet, sich ihm unbedingt zu unterwerfen und jedes seiner
Gebote ohne Widerrede zu vollziehen. AVenn eine solche Gew-alt nicht als eine
unumschränkte und despotische bezeichnet werden soll, so hat es niemals und
nirgends in der Wolt eine unumschränkte und despotische Gewalt gegeben» (v.
Schulte, 17 f.).

4 Nürnberger Erklärung vom 2(i. August 1870:
«4. Indem das dritte Kapitel gerade die ordentliche Regierungsgewalt in

den einzelnen Kirchensprengeln, welche nach katholischer Lehre den Bischöfen

zukommt, auf den Papst überträgt, wird die Natur und Wesenheit des Epi-



— 109 —

ter Berufung auf Trient ein Jahr später dasselbe : die Bischöfe
gehören «zur göttlich-gestifteten Hierarchie», d.h. zu den «Trägern
von kirchlicher Autorität und Amtsgewalt»5. Aber es wäre falsch,
anzunehmen, dass die Altkatholiken nach 1870 dem Papalismus
einen reinen Episkopalismus entgegensetzen wollten.

Unter diesem Wort verstehen wir hier die Lehre, nach der alle
kirchliche Autorität zwar nicht dem Papst allein, wohl aber allein
der Körperschaft der Bischöfe, oder wie man heute sagen würde,
allein dem Kollegium der Bischöfe zukommt. Gerade diese Auffassung

des Bischofsamtes wird bekämpft. Wülffing, der Vorsitzende
des Kölner Komitees und damit der Organisator des Kölner
Kongresses im Jahr 1872, der eine der leitenden Laienpersönlichkeiten
der Bewegung war, sagte es bei der Diskussion über die Wahl eines

eigenen Bischofs:
«Dann möchte ich auch die Rechte des Bischofs der Gemeinde

gegenüber genau bestimmt wissen. Der Bischof soll allerdings
bestimmte Rechte haben, aber auch wir bestimmte Rechte ihm
gegenüber. Wir wählen ihn; er soll aber nicht ,in die kanonischen
Rechte installiert' werden, er soll nicht Selbstherrscher sein und
wir blinde Diener. Ich meine, wir müssen eine Synodalverfassung
entwerfen, damit wir nicht an die Stelle des unfehlbaren Papstes
einen unfehlbaren Bischof erhalten»6. An dieser Stelle verzeichnet
der stenographische Bericht «lebhaften Beifall». Widerspruch gegen
diese Worte hat es nicht gegeben.

Es ging also in Köln nicht darum, das römisch-katholische
»Amt des Bischofs, so wie es 1872 in Lehre und Praxis aussah,
kritiklos zu übernehmen. Etwas anderes sollte entstehen, nämlich die

skopates als göttlicher, in dem Apostolato gegebener Institution und als
integrierender Bestandteil der Kirche alteriert beziehungsweise völlig zerstört» (v.
Schulte, 15).

5 Programm des ersten Altkatholikenkongresses, 22.-24. September
1871:

«IL Wir halten fest an der alten Verfassung der Kirche. Wir verwerfen
jeden Versuch, die Bischöfe aus der unmittelbaren und selbständigen Leitung
der Einzelkirchen zu verdrängen. Wir verwerfen die in den Dekreten enthaltene

Lehre, dass der Papst der einzige göttlich gesetzte Träger aller kirchlichen
Autorität und Amtsgewalt sei, als im Widerspruche stehend mit dem Tridenti-
nischen Kanon, wonach eine göttlich gestiftete Hierarchie von Bischöfen, Priestern

und Diakonen besteht. Wir bekennon uns zu dem Primate des römischen
Bischofs, wie er auf Grund der Schrift von den Vätern und Konzilien in der
alten ungeteilten christlichen Kircho anerkannt war» (v. Schulte, 23).

6 Die Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-Congresses, Köln 1872,
61.



— 110 —

Wiederherstellung des Bischofsamtes «nach der wahren Auffassung
der christlichen Kirche». In diesem Sinne sprach von Schulte als
Referent in dieser Frage :

«Dies (d.h. die konkreten Schritte zur Bischofswahl) setzt
voraus, dass man sich vollständig klar ist über das Verhältnis und die

Stellung des neuzuwählenden Bischofs zu den bestehenden oder

später noch entstehenden altkatholischen Gemeinden, überhaupt
darüber, welche Macht und welche einzelnen Rechte der Bischof
haben soll. Dafür können wir uns nicht einfach berufen auf das

Corpus juris canonici und auf die späteren päpstlichen Bullen. Der
Bischof soll zu uns in das Verhältnis treten, in welchem er stehen
soll nach der wahren Auffassung der christlichen Kirche. Er soll ein

Vater, ein Hirt sein ; er soll nicht derjenige sein, der mit juristischer
Kälte und lieblosem Herzen durch General-Vikariats-Ordonnanzen
befiehlt, sondern er soll ein Vater sein, dessen Sprache die Sprache
des Herzens und die Sprache der christlichen Liebe ist (Beifall).
Wir werden alle selbst wünschen, dass wir nicht diese papierene,
diese juristische Verknöcherungs-Maschine retablieren, an welcher

- das ist meine Überzeugung, so paradox es klingen mag -, die Kirche

zugrunde gegangen ist7.»
Also hatten nach diesen Worten die papierene, juristisch-ver-

knöcherte Form des Bischofsamtes und der bischöflichen Autorität
letztlich die Schuld an dem Zustandekommen der vatikanischen
Dogmen. Hätte man andere Bischöfe gehabt - so lautete das
allgemeine Empfinden im altkatholischen Lager, - Bischöfe «wie sie sein

sollten», dann wäre das nicht passiert.
Bischöfe «wie sie sein sollten», «nach der wahren Auffassung

der christlichen Kirche», wie es von Schulte sagt, bedeutete
selbstverständlich nach altkatholischer Auffassung, Bischöfe, die ihr Amt
im Sinne der alten Kirche verstehen und verwalten. Das wird schon

am Fall der Bischofswahl klar. In seinem ersten Hirtenbrief nach

der Weihe schreibt Bischof Reinkens :

«Wenn die grossen Bischöfe der alten Kirche - Cyprian, Hilarius,

Martinus, Ambrosius, Augustinus, oder die Päpste zu Rom

Leo L, Innocenz L, Gregor L, plötzlich unter uns auflebten: sie

würden die Wahl keines einzigen jetzt lebenden Bischofs der

römisch-katholischen Kirche, auch nicht die des Bischofs von Rom,

als eine legitime anerkennen, weil keine nach der unabänderlichen

' Ebda., 59.



— Ill —

Regel der Väter geschehen ist. Nie und nimmer hätten sie zu ihrer
Zeit einen Bischof als katholischen Bischof in ihr Collegium
aufgenommen, der nicht durch Volk und Clerus gewählt worden, da
diese Wahlform als göttlich angeordnet und darum als unveräusserlich

angesehen und verehrt wurde, - wenngleich sie wegen der
Ordination ihn sonst auch als wirklichen Bischof erachtet hätten8.»

Die Zerstörung der apostolischen Form des Bischofsamtes wird
von Reinkens als ein Prozess angesehen, der im I. Vatikanum mit
der «definitiven Vernichtung der göttlich geordneten Verfassung»
seinen Abschluss gefunden hat. Daher betrachtet er seine Wahl und
Weihe als eine «Wiederherstellung» des wahren Episkopates9.

Welches sind nun nach Auffassung der ersten Altkatholiken
die Kennzeichen dieser altkirchlichen Form des Bischofsamtes, die
auf die Apostel zurückgeht

a) Das erste ist, dass der Bischof (und wie er jeder Träger der
kirchlichen Autorität) kein Herrscher ist. Von Schulte nennt ihn
Vater und Hirten. Reinkens geht nicht einmal so weit : er nennt sich
Verkünder der frohen Botschaft und Verwalter und Ausspender der
Geheimnisse Gottes. «Ein Diener ist der Bischof im Hause der Kinder

Gottes, kein Herrscher über dieselben10.» Er soll nicht über die
Gläubigen, aber auch nicht über die ihm anvertrauten Geheimnisse
herrschen. Christus «hat die Schlüsselgewalt nur der Kirche anvertraut,

und welche sie ausüben sind Verwalter, nichts mehr». «Auch
der Verwalter hat die Kirche zu hören, auf dass er treu erfunden
werde. Es ist das Haus Gottes, in dem er waltet; da gibt es unter
den Hausgenossen keine Knechte, sondern alle sind Kinder Gottes;
diesen kann er nicht willkürlich, sich berufend auf eine geheime,
allen unbekannte Verbindung mit dem Heiligen Geiste, neue
Hausgesetze geben und davon die Teilnahme an dem Erbe der Kinder
abhängig machen11.» Auch alle Bischöfe zusammen, auch ein
ökumenisches Konzil ist nicht «seiner selbst wegen, sondern für die
Gläubigen da und diesen nächst Gott verantwortlich»12.

8 J.H.Reinkens, Hirtenbriefe, Bonn 1897, 3.

»Ebda., S.4.
10 Ebda., S.l5f.
11 Ebda., S.16.
12 Reinkens, Die päpstlichen Dekrete, V, 46 :

«Das Decretum Pontificium..., welches, als Erfindungsapparat auf die
Versammlung wider alles canonische Recht gelegt, von dieser im Angesichte
des Papstes hätte abgeworfen werden sollen. Ein allgemeines Konzil ist



— 112 —

b) Mit diesem Begriff des Verwalters hängt ein weiteres
Element zusammen, das für alle wichtigen Vertreter der ersten
altkatholischen Generation die grösste Wichtigkeit besitzt: es ist die
schon erwähnte Verantwortung der Kirche, d.h. den Gläubigen
gegenüber. Wie beim ersten handelt es sich auch hier um ein altkirchliches

Element. Cyprian von Karthago z.B. betont, dass das Volk
Mitverantwortung trägt, wenn es Gemeinschaft mit einem «sündigen»

(d.h. in der Verfolgung abgefallenen) Bischof hält, «quando
ipsa (plebs) maxime habeat potestatem vel eligendi dignos sacerdo-
tes vel indignos recusandi», «da es vor allem die Vollmacht hat,
sowohl würdige Bischöfe zu wählen, als auch unwürdige
zurückzuweisen»13. Dieses Element wird aber von den Altkatholiken weiter
entwickelt im Sinne einer verfassungsmässigen Kontrolle der Macht.
Wir haben schon die Texte zitiert, in denen eine klare Synodal-
und Gemeindeordnung gefordert wird, damit es deutlich feststehe,
welche Rechte der Bischof (wie auch der Pfarrer und die kollegialen
kirchlichen Gremien) hat, und welche die Gläubigen. Hier spielt
m.E. ein Gedanke mit, der seinen Sitz im Leben in den staatspolitischen

Auffassungen des 18. und 19. Jahrhunderts hat, aber auf
viel ältere Muster zurückgeht, z.B. auf die englische Magna Charta:
das Modell der konstitutionellen Monarchie, als Gegensatz zur
absolutistischen oder despotischen. Wer nur Gott Rechenschaft über

die Ausübung seines Amtes zu geben hat, ist ein absoluter
Herrscher14. Die Kirche ist aber keine absolutistisch regierte
Gesellschaft : sie hat eine Verfassung, die auf die Apostel zurückgeht. Der

Zweck der Synodal- und Gemeindeordnung ist es also, diese Verfassung

der alten Kirche, angepasst an die Bedürfnisse der modernen

Zeiten, wiederherzustellen. Dabei spielt im ursprünglichen
altkatholischen Verständnis das Moment der Kontrolle der Macht eine

grosse Rolle. Wir haben schon gesehen, dass für Reinkens das Konzil

nächst Gott auch den Gläubigen verantwortlich ist. Am klarsten

hat Döllinger schon 1865 dieses Prinzip formuliert, als er dagegen

Stellung nimmt, dass die Bischöfe im römisch-katholischen System

die Leiter und Lehrer der Priesterseminare ernennen und absetzen

nach eigenem Ermessen, ohne die Einwilligung einer anderen In-

nicht seiner selbst wegen, sondern für die Gläubigen da und diesen nächst

Gott verantwortlich, darf also mit einem Geheimbund nichts gemein

haben. »

w Epistula 67, CSEL, 737.
14 Vgl. oben, Anm. 2.



— 113 —

stanz einholen zu müssen : « Jede schrankenlose Gewalt, über deren
Gebrauch der Besitzer niemandem Rechenschaft abzulegen hat,
wird missbraucht, oft in der besten Absicht missbraucht, und weise
ist nur der, welcher in richtiger Erkenntnis der eigenen Gebrechlichkeit

und Kurzsichtigkeit die Schranke, die seiner Willkür
gesetzt ist, willkommen heisst15.»

Dieses Prinzip wächst über den eigentlichen Anlass hinaus, es
ist eine unbedingte Aussage, die für jede Form der Autorität gilt.
So haben im ursprünglichen altkatholischen Kirchenrecht weder
der Bischof noch der Pfarrer oder andere Personen das Recht,
in alleiniger Verantwortung irgendwelche Ernennungen oder
Absetzungen vorzunehmen, - nicht einmal die des Generalvikars, es sei

denn, dass die Wahl des Bischofs auf ein Mitglied der Synodalvertretung

fällt (ein solches hat ja schon eine Vollmacht von der Synode

erhalten)16.
c) Auch in bezug auf die Lehrautorität wird das einseitige,

«unkontrollierte» Herrschen ausgeschlossen. Die römisch-katholische
Unterscheidung zwischen «lehrender» und «lernender» Kirche wird
hier nicht befolgt. Im Gegenteil wird die Gefahr einer Abkapselung
des bischöflichen Lehramtes, das den Dialog mit der Kirche
vermeiden und so einsame Lehrentscheidungen treffen könnte, am
Beispiel des I.Vatikanums fest ins Auge gefasst. Zwei Prinzipien
sollen gegen diese Gefahr wirken :

Sachlich hat das bischöfliche Lehramt, z.B. eines Konzils,
keine neue Lehren zu verkünden, sondern ihre Lehre muss «im
Einklang mit der Heiligen Schrift und der alten kirchlichen Tradition,

15 Döllinger, Die speyerische Seminarfrage und der Syllabus, 1865
Kleine Schriften, 198ff.; Finsterhölzl, 271:

«Nähme die Regierung Anteil an der Besetzung der Lehrstellen, so läge
darin eine Garantie für die Lehrer; sie wären nicht schutzlos der Gnade oder
Ungnade des Bischofs überliefert. Es versteht sich, dass sämtliche bischöflichen

Federn im Chorus versichern, der Bischof werde gewiss recht schonend
und rücksichtsvoll verfahren, werde von seinem Rechte der Absetzung nur
im Notfalle Gebrauch machen und so weiter. Aber wer möchte seine
Existenz auf diese wohlfeilen Versicherungen gründen Jede schrankenlose
Gewalt, über deren Gebrauch der Besitzer niemanden Rechenschaft abzulegen
hat, wird missbraucht, oft in der besten Absicht missbraucht, und weise ist
nur der, welcher in richtiger Erkenntnis der eigenen Gebrechlichkeit und
Kurzsichtigkeit die Schranke, die seiner Willkür gesetzt ist, willkommen
heisst. »

16 Erst in viel späterer Zeit (z.B. im deutschen Bistum im Jahr 1961)
sind im Zuge einer vermeintlichen «katholischen Aufwertung» des Bischofsamtes

andere Gesetze eingeführt worden, die in einigen Fällen eine solche
Ernennung nach Ermessen des Bischofs ermöglichen.



— 114 —

wie sie niedergelegt ist in den anerkannten Vätern und Konzilien*
stehen. Der Ausdruck «in Einklang» zeigt, dass nicht an ein einfaches

Nachsprechen von Konzils- oder Väterformeln gedacht wird.
Die christliche Lehre soll vielmehr der Entwicklung der Kultur
entsprechend immer neu für die betreffende Zeit durchdacht und
verkündet werden. Hier wird aber sofort ein Problem deutlich: wenn
dem so ist, ist es nicht so einfach, festzustellen, ob eine Lehre oder
eine Weise der Verkündigung «in Einklang» mit der überlieferten
Lehre steht. Die Fragen, auf die man antworten muss, sind neu, die
Situation ist neu, und doch soll man im Sinne der Heiligen Schrift
und der alten Kirche antworten. Wer entscheidet nun, ob ein Satz
des Lehramtes tatsächlich in Einklang mit der Schrift und der

Überlieferung steht Auch diese wichtige Kontrollfunktion wird in
der altkatholischen Lehre dem gläubigen Volk, der Gesamtheit der

Kirche zugesprochen17, - im Gegensatz zur klassischen
römischkatholischen Lehre, in der der Papst und das unfehlbare Konzil
ihre eigenen Richter sind, weil der Heilige Geist sie automatisch
vor Irrtum schützt.

Darum kann die Lehrautorität sich nicht durch Befehl, durch

Androhung von Strafen durchsetzen, sondern nur durch Belehrung19.

17 Programm des ersten Altkatholikenkongresses :

a) Wir erklären, dass nicht lediglich durch den Ausspruch des jeweiligen

Papstes und die ausdrückliche oder stillschweigende Zustimmung der
dem Papste zu unbedingtem Gehorsam eidlich verpflichteten Bischöfe,
sondern nur im Einklänge mit der Hl. Schrift und der alten kirchlichen Tradition,

wie sie niedergelegt ist in den anerkannten Vätern und Konzilien,
Glaubenssätze definiert werden können. Auch ein Konzil, welchem nicht wie
dem vatikanischen wesentliche äussere Bedingungen der Ökumenizität
mangelten, welches in allgemeiner Übereinstimmung seiner Mitglieder den Bruch
mit der Grundlage der Vergangenheit der Kirche vollzöge, vermöchte durchaus

keine die Glieder der Kirche innerlich verpflichtenden Dekrete zu erlassen.

b) Wir betonen, dass die Lehrentscheidungen eines Konzils im
unmittelbaren Glaubensbewusstsein des katholischen Volkes und der theologischen

Wissenschaft sich als übereinstimmend mit dem ursprünglichen und
überlieferten Glauben der Kirche erweisen müssen. Wir wahren der
katholischen Laienwelt und dem Klerus wie der wissenschaftlichen Theologie bei

Feststellung der Glaubensregeln das Recht des Zeugnisses und der Einsprache»

(v. Schulte, 23). Vgl. auch die nächste ».nm.
18 Reinkens, Die päpstlichen Dekrete, V, 29f. :

«Also: wonn die jeweiligen Vorsteher der Kircho, ,die Diener der
Gläubigen', die für die Gläubigen da sind, nicht aber ,um sich dienen zu lassen

und wegen ihrer ,Würde' in Stellvertretung Huldigungen zu fordern, die

Gott gebühren, - wenn diese bezeugen, eine bestimmte Lehre sei durch Gottes

Zeugnis verbürgt : wer prüft dann ihr Zeugnis Der einzelne Gläubige,



— 115 —

Sie soll stets bereit sein, den Gläubigen in ihrer Gesamtheit und
im Konkretfall auch dem Einzelnen zu beweisen, dass ihre Lehre
«durch Gottes Zeugnis verbürgt» ist, also zur Offenbarung gehört.
Sie kann sich nicht einfach auf ihr Amt oder auf den Beistand des

Heiligen Geistes berufen, um den fehlenden inhaltlichen Beweis zu
überbrücken. In anderen Worten: das kirchliche Lehramt hat
soviel Autorität wie die Lehre, die es verkündet. Es ist eine
Verpflichtung zur Wahrheit, aber keine Garantie der Irrtumslosigkeit.

d) So wird auch die Rolle der theologischen Wissenschaft klar :

sie stellt einen besonderen Aspekt des Glaubensbewusstseins des
christlichen Volkes, des «sensus fidelium» dar. Sensus fidelium und
Wissenschaft stehen in einem besonderen dynamischen Verhältnis
zueinander. Wenn das Bischofsamt den sensus fidelium zu bezeugen

hat, z.B. auf einem Konzil, dann soll die theologische Wissenschaft

befragt werden. Und nach der konziliaren Entscheidung, im
Prozess der Rezeption, kommt noch einmal der theologischen
Wissenschaft das Recht der Annahme oder gegebenenfalls des
Widerspruchs zu19. Da es sich konkret um den Widerspruch gegen das

I. Vatikanum handelte, wurde dieser letzte Aspekt besonders
hervorgehoben.

Die besondere Betonung der Rolle der theologischen Wissenschaft

ist wieder ein Ausdruck des 19. Jahrhunderts. Die Versöhnung

der katholischen Theologie mit der modernen Philosophie und
der profanen positiven Wissenschaft war ein Anliegen, das der
altkatholischen Bewegung von A. Günther und von Döllinger (also
von zwei verschiedenen Seiten) mitgegeben worden ist. Doch sind
auch hier altkirchliche Elemente zu verzeichnen, denken wir z.B.
an die theologischen Schulen von Alexandrien und Antiochien oder
an die wissenschaftliche Bildung, auch im profanen Bereich, von
vielen Kirchenvätern. In diesem Sinne beruft sich die Münchener

um dessen Seelenheil es sich dabei handelt. Er kann nur glauben auf das
Zeugnis Gottes hin, das ihm durch ununterbrochenes apostolisches Zeugnis
vermittelt werden soll ; aber diese Vermittlung darf nicht durch Befehl,
sondern nur durch Belehrung geschehen...

Der Gläubige soll für die Wahrheit des Zeugnisses der Kirchenoberen
ein Kriterium haben... Die Einmütigkeit des Zeugnisses war bisher... das
Kriterium für seine Wahrheit...

Spricht also die Kirche einmütig, so muss in ihrem einmütigen
Ausspruch die Wahrheit enthalten sein. Aber die Kirche ist nicht der eben
lebende Papst, auch nicht die Gesamtheit der heutigen Bischöfe, sondern die
Kirche bilden die Gläubigen aller christlichen Zeiten.»

19 Vgl. oben, Anm. 17, b (2. Satz) und Anm. 1.



— 116 —

Pfingsterklärung auf Cyprian, Athanasius und Augustin gegen die
Verachtung der Vernunft und der Wissenschaft von römisch-katholischer

Seite20. Wir sind heute in der Beurteilung der Möglichkeiten
der Wissenschaft für die Wahrheitsfindung wieder etwas zurückhaltender

als das 19. Jahrhundert; die Spezialisierung hat auch den
Überblick erschwert. Es ist ferner klar, dass die Theologie eine
kirchliche Grösse ist, und dass sie darum ebenfalls dienende Funktion

hat. Sie soll dem Glauben dienen und ihn nicht zerstören.
Doch all das macht den Dialog zwischen Bischofsamt und
Fachtheologie nicht weniger dringlich, im Gegenteil. Angesichts der
zitierten programmatischen Erklärungen mutet es eigentümlich an,
dass es in der altkatholischen Praxis zu keiner institutionalisierten
Form der Mitwirkung des Lehrkörpers bei der Klärung von dogmatisch

relevanten Fragen und der Vorbereitung von diesbezüglichen
Entscheidungen gekommen ist.

e) Im Gegensatz zur damals herrschenden römischen Theologie

und Praxis soll das Bischofsamt mit keinem Personenkult
verbunden sein. In seinem schon zitierten ersten Hirtenbrief schreibt
Bischof Reinkens :

«Aber die Entartung ist schlimmer als zur Zeit Jesu Christi;
dem jüdischen Zeremoniendienste ist ein heidnischer Zug
beigemischt, ein Streben, in der Priesterwürde die Majestät Gottes

gleichsam sichtbar zu machen, das religiöse Gefühl der Menschen

auf die Träger jener Würde abzulenken, als ob Gott Stellvertreter
angeordnet hätte, welche die ihm gebührenden Huldigungen
entgegenzunehmen hätten. In der Forderung und Förderung des
Würdenkultes weiden die Hirten, die Bischöfe, sich selbst21». Schon in

seinem Leben des heiligen Martin von Tours hatte Reinkens das

entgegengesetzte Beispiel aus der alten Kirche vor Augen gestellt:
den arm gekleideten Mönch, der im täglichen Leben keinerlei
bischöfliche Abzeichen trug und sogar im Gottesdienst «die äussere

symbolische Pracht» verschmähte. «Damals kam die Sitte auf, dass

20 Münchener Pfingsterklärung (v. Schulte, 20) :

«Wir beklagen noch tiefer, dass dieselben Bischöfe sich nicht gescheut
haben, in einem Hirtenbriefe an das katholische Volk den Gewissensschrei
ihrer Diözesen mit Schmähungen auf Vernunft und Wissenschaft zu
beantworten. Wahrlich, wenn wir von Männern, die keine höhere Pflicht als blinden

Gehorsam zu kennen scheinen, auf ihre ehrwürdigen Vorfahren im
Episkopat, auf Bischöfe wie Cyprian, Athanasius, Augustin blicken, so haben

wir ein grösseres Recht als der hl. Bernhard zu dem Schmerzensruf : ,Quis
nobis dabit videre ecclesiam sicut erat in diebus antiquis'.»

21 Reinkens, Hirtenbriefe, 9.



— 117 —

die Bischöfe sich in ihrer Kathedrale einen erhabenen Sitz wie
einen königlichen Thron errichten liessen. Vielen war das
ungewohnt und Severus22 sagt, er könne nicht ohne Scham berichten,
dass er so einen Bischof habe thronen gesehen. Martinus aber sass
auch in seiner Kirche auf einem ärmlichen dreibeinigen Stuhl, wie
ihn die Bauern und Dienstleute gebrauchen. Aber verschmähte er
die irdische Darstellung der Herrlichkeit, so sahen die Gläubigen
dafür sein Haupt in Strahlen und seine das Opfer tragende Hand
wie mit kostbaren Edelsteinen geschmückt und leuchtend im
Purpurlicht, und zwar alles im Geiste23.»

Angepasst an die Verhältnisse des 19. Jahrhunderts war auch
die schlichte Erscheinung der Bischöfe Reinkens und Herzog24 ein
überzeugendes Beispiel in dieser Richtung.

f) Zum Schluss sei auf ein weiteres Element hingewiesen, das
Reinkens in seinen Schriften hervorhebt: die Wahl bzw. das
Aufwecken von Mitarbeitern, das Delegieren der Verantwortung. Nur
der ist ein wahrer Menschenführer, der Mitarbeiter entdecken und
anleiten kann, der seine Macht mit selbständig denkenden
Menschen teilt, ihnen echte Verantwortung überträgt und doch selbst
anregend und führend die letzte Leitung behält. Reinkens macht
nachdrücklich auf die Gefahr aufmerksam, «die Priester nicht nach
ihrer Tüchtigkeit und Tätigkeit für das Heil der Gläubigen und für
die Glorie des Herrn, sondern nach ihrer Unterwürfigkeit unter die
bischöfliche Autorität wertzuschätzen25.» In dieser Richtung ist das

Eintreten des ersten Altkatholikenkongresses für den sog. «niederen

Klerus » und das Festhalten an der Unversetzbarkeit der Pfarrer

zu sehen: das in Frankreich durch Napoleon eingeführte und
von dort aus nach und nach auch in anderen Ländern verbreitete
Recht degradierte die Pfarrer zu jederzeit versetzbaren Pfarrverwesern,

von Mitarbeitern zu Untertanen26.
Ebenso ist die Wiedereinführung der Mitverantwortung der

Laien durch die Synodal- und Gemeindeordnung von 187327 -
22 Sulpicius Severus, ebenfalls Mönch und Biograph des hl. Martins.
23 Reinkens, Martin von Tours, 1866, 172f.
24 «Ein römisch-katholischer Theologe sagte mir vor einem Jahr, er

habe in seinem langen Leben manche Bischöfe kennengelernt, aber nur zwei,
die keine Hierarchen, sondern wahrhaft christliche Bischöfe gewesen seien,
Eduard Herzog und Nathan Söderblom» (Fr. Heiler, Evangelische Katholizität,

I, München 1926, 35; vgl. den ganzen Aufsatz, ebda.. 9-37).
25 Reinkens, Martin von Tours, 172.
26 Vgl. Anm. 1 (2. Hälfte).
27 Text bei v. Schulte, 46-55.



— 118 —

neben der schon erwähnten Kontrollfunktion - ein Schritt zur
Heranziehung neuer Mitarbeiter, zur Delegation der Macht gewesen, im
Gegensatz zur ultramontanen Zentralisierung und zu ihrem
hierarchischen Denken.

Es ging also den ersten Altkatholiken um eine Verteilung der
Verantwortung, in der es neben dem Bischof andere Instanzen gibt,
im Klerus und unter den Laien; Instanzen, die weder als gehorsame

Erfüller von Anordnungen konzipiert sind noch bloss dem
Zweck der Legalisierung gewisser Massnahmen der zivilen
Gesetzgebung gegenüber dienen sollen (siehe z.B. die rein formelle
Genehmigung von Haushaltsplänen usav. durch kollegiale Gremien),
sondern sich im echten Sinne an der Entstehung wichtiger Entscheidungen

mitzubeteiligen haben.
Die hier genannten Elemente, die wir besonders hinsichtlich

des Bischofsamtes untersucht haben, gelten aber nicht nur für diesen

wichtigen Fall kirchlicher Autorität, sondern in gleichem Mass

auch für alle übrigen Formen von Autoritätsausübung. Jede
Ausübung von Autorität in der Kirche soll ein dienendes Verwalten
sein, soll in allem der geregelten Kontrolle der Gläubigen unterstehen,

soll durch Belehrung und nicht durch Zwang die Wahrheit
verbreiten, im ständigen Dialog mit der theologischen Wissenschaft
stehen und den Würdenkult meiden. Jede Autorität soll die Dienste

wecken, nicht ersticken, soll nicht zentralisieren, sondern
delegieren können.

Wir haben immer wieder gezeigt, wie in der konkreten Situation

des 19. Jahrhunderts die altkirchliche Auffassung der Autorität

angestrebt wurde. Das könnte man ganz allgemein als synodales
Handeln bezeichnen, ohne die verschiedenen einzelnen Aspekte, die

genannt wurden, in diesem allgemeinen Stichwort untergehen und

in ihrer Eigenbedeutung verschwinden lassen zu wollen. Es ist auch

noch zu sagen, dass diese Auffassung der kirchlichen Autorität, die

in den Werken der ersten altkatholischen Generation ausgedrückt
wird, zugleich ganz modern anmutet. Sie gibt partnerschaftlichen
Bezeichnungen, wie Verwalter, Verkünder, Diener, den Vorrang;
patriarchalische Benennungen, wie Vater oder Hirte, werden weniger

häufig gebraucht (wie erwähnt, hat sie von Schulte in Köln

zitiert, Reinkens aber in seinem Hirtenbrief nicht).
Man könnte zusammenfassend sagen, dass in der altkatholischen

Auffassung die Autorität nie eine formelle Grösse darstellt,

sondern immer in Funktion ihres Inhalts zu sehen ist. Eine Ent-



— 119 —

Scheidung der Lehrautorität ist so viel wert, wie ihre Übereinstimmung

mit dem in der Kirche lebendigen Wort des Herrn, das die

Gläubigen im Heiligen Geist zu erkennen fähig sind. Die Ausübung
der Autorität in der konkreten Führung und Verwaltung der Kirche

ist so lange legitim, wie in ihr der Geist des Evangeliums
erkennbar ist, der keine Regierenden und Untertanen kennt, sondern

nur mündige Jünger des Herrn und verschiedene Dienste an und in
der Gemeinschaft. Darum ist jede unkontrollierte Ausübung der
».lacht in der Kirche nicht christlich, und alle diejenigen, die an der
»Autorität teilhaben, Bischöfe, Priester und Diakone, Konzile, Synoden

und Kirchenvorstände, aber auch die Gemeinden selbst sind
alle «nach Gott auch den Gläubigen Rechenschaft schuldig».

Bonn Christian Oeyen


	Gibt es ein spezifisch altkatholisches Verständnis der kirchlichen Autorität?

