Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 2

Artikel: Gibt es ein spezifisch altkatholisches Verstandnis der kirchlichen
Autoritat?

Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

107

Gibt es ein spezifisch
altkatholisches Verstindnis der kirchlichen
Autoritat?*

Wer sich in die Literatur um das I. Vatikanische Konzil vertieft,
merkt bald, dass es dort nicht allein um die zwei definierten Papstdog-
men ging. Diese Dogmen waren «die Spitze eines Eisberges». Es ging
damals um ein ganzes System, um eine Betrachtung der Kirche, die
bekampft wurde, ndmlich den Ultramontanismus.Will man aber den
Ultramontanismus in einigen Sitzen definieren, dann stosst man
Schritt fur Schritt auf eine bestimmte Auffassung der kirchlichen
Autoritdt. Es handelt sich also um ein ganzes kirchliches System,
das bekdmpft wird, und dieses System ist autoritir. Ginge es den
Altkatholiken nur um die beiden Papstdogmen, vielleicht noch um
den romischen Zentralismus, dann wiren die ersten programmati-
schen Erklarungen der Bewegung gewiss viel kiirzer und einfacher
gewesen. Warum setzt sich z.B. das Programm des I. Altkatholi-
ken-Kongresses fiir den sogenannten niederen Klerus ein, oder fiir
die wissenschaftliche Ausbildung der Geistlichen an den Universi-
titen! ? Oder warum verzichtet Bischof Reinkens auf ein Gehor-
samsgelobnis der Priester? ? Das sind Dinge, die zwar irgendwie mit

* Referat gehalten am 17. September 1975 an der Altkatholischen Theo-
logenkonferenz auf Schloss Schwanberg.

1 Programm des ersten Altkatholikenkongresses :

«IV. Wir halten bei der Heranbildung des katholischen Klerus die Pflege
der Wissenschaft fiir unentbehrlich.

Wir betrachten die kiinstliche Abschliessung des Klerus von der geistigen
Kultur des Jahrhunderts (in Knabenseminaren und einseitig von Bischofen ge-
leiteten hoheren Lehranstalten) bei dessen grossem Einflusse auf die Volkskul-
tur als gefahrlich und héchst ungeeignet zur Erziehung und Heranbildung
eines sittlich frommen, wissenschaftlich erleuchteten und patriotisch gesinnten
Klerus.

Wir verlangen fiir den sog. niederen Klerus eine wiirdige und gegen jeg-
liche hierarchische Willkiir geschiitzte Stellung. Wir verwerfen die durch das
franzésische Recht eingefiihrte und neuestens allzemeiner angestrebte willkiir-
liche Versetzbarkeit (amovibilitas ad nutum) der Seelsorgsgeistlichen» (v.
Schulte, Altkatholicismus, 24).

2 Protokoll der Bischofswahlam 4. Juni 1873:

«Nach lingerem Widerstreben erklidrte Professor Reinkens, dass er die
auf ihn gefallene Wahl annehme. Die Versammlung legte darauf das in der
Wahlordnung vorgeschriebene Gelobnis dem Gewiihlten ab (jedoch auf



— 108 —

dem romischen System zusammenhingen, nicht aber unmittelbar
mit den vatikanischen Dogmen.

Aber auch manche Argumente, die gegen die Papstdogmen an-
gefiihrt werden, lassen durchblicken, dass es hier nicht nur um die
Rolle des Papstes, sondern um die Strukturen der Kirche iiber-
haupt geht. Wenn die Miinchener Pfingsterklirung z.B. sagt, die
Macht des Papstes sei nach dem Vatikanum eine unbeschrinkte
und despotische, weil er nur Gott und keiner anderen Instanz iiber
die Ausiibung seiner Gewalt Rechenschaft abzugeben hat3, dann
sagt sie implizit, dass es in der Kirche eine solche unkontrollierte
Form der Autoritat nicht geben darf, nicht nur auf der Ebene des
Papstes, sondern iiberhaupt nicht.

Am deutlichsten ist diese besondere Art, die Autoritit in der
Kirche zu betrachten, am Fall der bischoflichen Autoritit zu sehen.
Hier handelt es sich um eine Institution, die im Gegensatz zum
Papsttum keineswegs in Frage gestellt wird. Im Gegenteil: die alt-
katholische Bewegung setzt sich fur das Bischofsamt ein, sie will
die Wiederherstellung seiner urspriinglichen Rechte gegen die
Uberschreitungen Roms erreichen. Schon die Niirnberger Erkli-
rung stellt fest, dass das Bischofsamt eine «gottliche, im Apostolat
gegebene Institution» ist und ein «integricrender Bestandteil der
Kirche»t. Das Programm des I. Altkatholiken-Kongresses sagt un-

Wunsch des Gewiithlten mit der Abdnderung von ,Gehorsam’ in ,Licbe’).
Ebenso legte der Gewiihlte das Gelébnis ab» (v. Schulte, 380).

3 Miinchener Pfingsterkldrung vom Juni 1871:

«Wenn die deutschen Bischéfe aber behaupten, die ,Fiille der Gewalt',
welche gemiiss den vatikanischen Dekreten dem Papste zukomme, diirfe nicht
als eine unbeschriinkte oder alles umfassende bezeichnet werden, weil der
Papst in deren Ausiibung an die gottliche Lehre, Ordnung und Satzung gebun-
den sei, so wiirde man mit dem gleichen Rechte sagen kénnen, dass eine unum-
schriinkte despotische Gewalt {iberhaupt selbst bei den Mohammedanern,
nicht existiere. Denn auch der tiirkische Sultan oder der Schah von Persien er-
kennt die Schranke des gottlichen Rechtes und die Satzungen des Korans an.
(...) In der Ausiibung diescr Gewalt ist der Papst an keine fremde Zustimmung
gebunden, niemanden auf Erden verantwortlich, niemand darf ihm Einspra-
che tun; jeder, wer er auch sei, Fiirst oder Taglohner, Bischof oder Laie, ist im
Gewissen verpflichtet, sich ihm unbedingt zu unterwerfen und jedes seiner Ge-
bote ohne Widerrede zu vollzichen. Wenn eine solche Gewalt nicht als eine un-
umschriinkte und despotische bezeichnet werden soll, so hat es niemals und nir-
gends in der Welt eine unumschrénkte und despotische Gewalt gegebeny (v.
Schulte, 17f.).

4 Niirnberger Erkliarung vom 26. August 1870:

«4. Indem das dritte Kapitel gerade die ordentliche Regierungsgewalt in
den einzelnen Kirchensprengeln, welche nach katholischer Lehre den Bischo-
fen zukommt, auf den Papst iibertrigt, wird die Natur und Wesenheit des Epi-



— 109 —

ter Berufung auf Trient ein Jahr spiter dasselbe: die Bischife ge-
horen «zur gottlich-gestifteten Hierarchie», d.h. zu den «Trigern
von kirchlicher Autoritdt und Amtsgewalt». Aber es wire falsch,
anzunehmen, dass die Altkatholiken nach 1870 dem Papalismus
einen reinen Episkopalismus entgegensetzen wollten.

Unter diesem Wort verstehen wir hier die Lehre, nach der alle
kirchliche Autoritat zwar nicht dem Papst allein, wohl aber allein
der Korperschaft der Bischofe, oder wie man heute sagen wiirde,
allein dem Kollegium der Bischife zukommt. Gerade diese Auffas-
sung des Bischofsamtes wird bekdmpft. Wiilffing, der Vorsitzende
des Kolner Komitees und damit der Organisator des Kélner Kon-
gresses im Jahr 1872, der eine der leitenden Laienpersonlichkeiten
der Bewegung war, sagte es bei der Diskussion iiber die Wahl eines
eigenen Bischofs:

«Dann mochte ich auch die Rechte des Bischofs der Gemeinde
cegeniiber genau bestimmt wissen. Der Bischof soll allerdings be-
stimmte Rechte haben, aber auch wir bestimmte Rechte ihm ge-
geniiber. Wir wihlen ihn; er soll aber nicht ,in die kanonischen
Rechte installiert’” werden, er soll nicht Selbstherrscher sein und
wir blinde Diener. Ich meine, wir miissen eine Synodalverfassung
entwerfen, damit wir nicht an die Stelle des unfehlbaren Papstes
einen unfehlbaren Bischof erhalten»$. An dieser Stelle verzeichnet
der stenographische Bericht «lebhaften Beifall». Widerspruch gegen
diese Worte hat es nicht gegeben.

Es ging also in Kéln nicht darum, das rémisch-katholische
Amt des Bischofs, so wie es 1872 in Lehre und Praxis aussah, kri-
tiklos zu iibernehmen. Etwas anderes sollte entstehen, nimlich die

skopates als gottlicher, in dem Apostolate gegebener Institution und als inte-
grierender Bestandteil der Kirche alteriert beziehungsweise vollig zerstorty (v.
Schulte, 15).

5 Programm des ersten Altkatholikenkongresses, 22.-24.September
1871:

«II. Wir halten fest an der alten Verfassung der Kirche. Wir verwerfen
jeden Versuch, die Bischoéfe aus der unmittelbaren und selbstiindigen Leitung
der Einzelkirchen zu verdringen. Wir verwerfen die in den Dekreten enthal-
tene Lehre, dass der Papst der einzige gottlich gesetzte Triger aller kirchlichen
Autoritit und Amtsgewalt sei, als im Widerspruche stehend mit dem Tridenti-
nischen Kanon, wonach eine gottlich gestiftete Hierarchie von Bischéfen, Prie-
stern und Diakonen besteht. Wir bekennen uns zu dem Primate des rémischen
Bischofs, wie er auf Grund der Schrift von den Viitern und Konzilien in der
alten ungeteilten christlichen Kirche anerkannt wary (v. Schulte, 23).

¢ Die Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-Congresses, Koln 1872,
61.



— 110 —

Wiederherstellung des Bischofsamtes «nach der wahren Auffassung
der christlichen Kirche». In diesem Sinne sprach von Schulte als
Referent in dieser Frage:

«Dies (d.h. die konkreten Schritte zur Bischofswahl) setzt vor-
aus, dass man sich vollstandig klar ist iiber das Verhiltnis und die
Stellung des neuzuwihlenden Bischofs zu den bestehenden oder
spiater noch entstehenden altkatholischen Gemeinden, iberhaupt
dartiber, welche Macht und welche einzelnen Rechte der Bischof
haben soll. Dafiir ... konnen wir uns nicht einfach berufen auf das
Corpus juris canonici und auf die spéteren papstlichen Bullen. Der
Bischof soll zu uns in das Verhiltnis treten, in welchem er stehen
soll nach der wahren Auffassung der christlichen Kirche. Er soll ein
Vater, ein Hirt sein; er soll nicht derjenige sein, der mit juristischer
Kilte und lieblosem Herzen durch General-Vikariats-Ordonnanzen
befiehlt, sondern er soll ein Vater sein, dessen Sprache die Sprache
des Herzens und die Sprache der christlichen Liebe ist (Beifall).
Wir werden alle selbst wiinschen, dass wir nicht diese papierene,
diese juristische Verknocherungs-Maschine retablieren, an welcher
— das ist meine Uberzeugung, so paradox es klingen mag —, die Kir-
che zugrunde gegangen ist?.»

Also hatten nach diesen Worten die papierene, juristisch-ver-
knocherte Form des Bischofsamtes und der bischoflichen Autoritét
letztlich die Schuld an dem Zustandekommen der vatikanischen
Dogmen. Hitte man andere Bischofe gehabt — so lautete das allge-
meine Empfinden im altkatholischen Lager, — Bischofe «wie sie sein
sollten», dann wéare das nicht passiert.

Bischofe «wie sie sein sollten», «nach der wahren Auffassung
der christlichen Kirche», wie es von Schulte sagt, bedeutete selbst-
verstindlich nach altkatholischer Auffassung, Bischofe, die ihr Amt
im Sinne der alten Kirche verstehen und verwalten. Das wird schon
am Fall der Bischofswahl klar. In seinem ersten Hirtenbrief nach
der Weihe schreibt Bischof Reinkens:

«Wenn die grossen Bischofe der alten Kirche — Cyprian, Hila-
rius, Martinus, Ambrosius, Augustinus, oder die Pipste zu Rom
Leo I., Innocenz 1., Gregor I., plotzlich unter uns auflebten: sie
wiirden die Wahl keines einzigen jetzt lebenden Bischofs der
romisch-katholischen Kirche, auch nicht die des Bischofs von Rom,
als eine legitime anerkennen, weil keine nach der unabinderlichen

7 Ebda., 59,



— 111 —

Regel der Viter geschehen ist. Nie und nimmer hitten sie zu ihrer
Zeit einen Bischof als katholischen Bischof in ihr Collegium aufge-
nommen, der nicht durch Volk und Clerus gewihlt worden, da
diese Wahlform als géttlich angeordnet und darum als unveriusser-
lich angesehen und verehrt wurde, — wenngleich sie wegen der Ordi-
nation ihn sonst auch als wirklichen Bischof erachtet hittens.»

Die Zerstorung der apostolischen Form des Bischofsamtes wird
von Reinkens als ein Prozess angesehen, der im I.Vatikanum mit
der «definitiven Vernichtung der géttlich geordneten Verfassung»
seinen Abschluss gefunden hat. Daher betrachtet er seine Wahl und
Weihe als eine «Wiederherstellung» des wahren Episkopates®.

Welches sind nun nach Auffassung der ersten Altkatholiken
die Kennzeichen dieser altkirchlichen Form des Bischofsamtes, die
auf die Apostel zuriickgeht ?

a) Das erste ist, dass der Bischof (und wie er jeder Triger der
kirchlichen Autoritit) kein Herrscher ist. Von Schulte nennt ihn
Vater und Hirten. Reinkens geht nicht einmal so weit: er nennt sich
Verkiinder der frohenm Botschaft und Verwalter und Ausspender der
Gehevmmisse Gottes. «Ein Diener ist der Bischof im Hause der Kin-
der Gottes, kein Herrscher iiber dieselben!®.» Er soll nicht iiber die
Glaubigen, aber auch nicht iiber die ihm anvertrauten Geheimnisse
herrschen. Christus «hat die Schliisselgewalt nur der Kirche anver-
traut, und welche sie ausiiben sind Verwalter, nichts mehr». « Auch
der Verwalter hat die Kirche zu horen, auf dass er treu erfunden
werde. Es ist das Haus Gottes, in dem er waltet; da gibt es unter
den Hausgenossen keine Knechte, sondern alle sind Kinder Gottes;
diesen kann er nicht willkiirlich, sich berufend auf eine geheime,
allen unbekannte Verbindung mit dem Heiligen Geiste, neue Haus-
gesetze geben und davon die Teilnahme an dem Erbe der Kinder
abhéngig machen'!.» Auch alle Bischéfe zusammen, auch ein 6ku-
menisches Konzil ist nicht «seiner selbst wegen, sondern fir die
Glaubigen da und diesen nichst Gott verantwortlich»12.

8 J.H.Reinkens, Hirtenbriefe, Bonn 1897, 3.

® Ebda., S.4.

10 Ebda., S.15f.

11 Ebda., S.16.

12 Reinkens, Die pdpstlichen Dekrete, V, 46:

«Das Decretum Pontificium..., welches, als Erfindungsapparat auf die
Versammlung wider alles canonische Recht gelegt, von dieser im Angesichte
des Papstes hiitte abgeworfen werden sollen. Ein allgemeines Konzil ist



— 112 —

b) Mit diesem Begriff des Verwaliers hiingt ein weiteres Ele-
ment zusammen, das fiir alle wichtigen Vertreter der ersten altka-
tholischen Generation die grosste Wichtigkeit besitzt: es ist die
schon erwihnte Veraniwortung der Kirche, d.h. den Glaubigen ge-
geniiber. Wie beim ersten handelt es sich auch hier um ein altkirch-
liches Element. Cyprian von Karthago z.B. betont, dass das Volk
Mitverantwortung tragt, wenn es Gemeinschaft mit einem «siindi-
gen» (d.h. in der Verfolgung abgefallenen) Bischof hilt, «quando
ipsa (plebs) maxime habeat potestatem vel eligendi dignos sacerdo-
tes vel indignos recusandi», «da es vor allem die Vollmacht hat,
sowohl wiirdige Bischéfe zu wihlen, als auch unwiirdige zuriickzu-
weisen»13, Dieses Element wird aber von den Altkatholiken weiter
entwickelt im Sinne einer verfassungsmdssigen Kontrolle der Macht.
Wir haben schon die Texte zitiert, in denen eine klare Synodal-
und Gemeindeordnung gefordert wird, damit es deutlich feststehe,
welche Rechte der Bischof (wie auch der Pfarrer und die kollegialen
kirchlichen Gremien) hat, und welche die Gldubigen. Hier spielt
m. K. ein Gedanke mit, der seinen Sitz im Leben in den staatspoli-
tischen Auffassungen des 18. und 19.Jahrhunderts hat, aber auf
viel altere Muster zuriickgeht, z. B. auf die englische Magna Charta:
das Modell der konstitutionellen Monarchie, als Gegensatz zur ab-
solutistischen oder despotischen. Wer nur Gott Rechenschaft {iber
die Auslibung seines Amtes zu geben hat, ist ein absoluter Herr-
scher!4. Die Kirche ist aber keine absolutistisch regierte Gesell-
schaft: sie hat eine Verfassung, die auf die Apostel zuriickgeht. Der
Zweck der Synodal- und Gemeindeordnung ist es also, diese Verfas-
sung der alten Kirche, angepasst an die Bediirfnisse der modernen
Zeiten, wiederherzustellen. Dabei spielt im urspriinglichen altka-
tholischen Verstindnis das Moment der Kontrolle der Macht eine
grosse Rolle. Wir haben schon gesehen, dass fiir Reinkens das Kon-
zil nichst Gott auch den Glaubigen verantwortlich ist. Am klarsten
hat Dollinger schon 1865 dieses Prinzip formuliert, als er dagegen
Stellung nimmt, dass die Bischofe im romisch-katholischen System
die Leiter und Lehrer der Priesterseminare ernennen und absetzen
nach eigenem Ermessen, ohne die Einwilligung einer anderen In-

nicht seiner selbst wegen, sondern fiir die Gliubigen da und diesen néchst
Gott verantwortlich, darf also mit einem Geheimbund nichts gemein
haben.»

13 Epistula 67, CSEL, 737.

11 Vgl. oben, Anm. 2.



— 113 —

stanz einholen zu miissen: «Jede schrankenlose Gewalt, iiber deren
Gebrauch der Besitzer niemandem Rechenschaft abzulegen hat,
wird missbraucht, oft in der besten Absicht missbraucht, und weise
ist nur der, welcher in richtiger Erkenntnis der eigenen Gebrech-
lichkeit und Kurzsichtigkeit die Schranke, die seiner Willkiir ge-
setzt ist, willkommen heisst%,»

Dieses Prinzip wichst iiber den eigentlichen Anlass hinaus, es
ist eine unbedingte Aussage, die fiir jede Form der Autoritit gilt.
So haben im urspriinglichen altkatholischen Kirchenrecht weder
der Bischof noch der Pfarrer oder andere Personen das Recht,
in alleiniger Verantwortung irgendwelche Ernennungen oder Abset-
zungen vorzunehmen, — nicht einmal die des Generalvikars, es sei
denn, dass die Wahl des Bischofs auf ein Mitglied der Synodalver-
tretung fallt (ein solches hat ja schon eine Vollmacht von der Syn-
ode erhalten)18.

¢) Auch in bezug auf die Lehrautoritit wird das einseitige, «un-
kontrollierte» Herrschen ausgeschlossen. Die romisch-katholische
Unterscheidung zwischen «lehrender» und «lernender» Kirche wird
hier nicht befolgt. Im Gegenteil wird die Gefahr einer Abkapselung
des bischoflichen Lehramtes, das den Dialog mit der Kirche ver-
meiden und so einsame Lehrentscheidungen treffen koénnte, am
Beispiel des I.Vatikanums fest ins Auge gefasst. Zwei Prinzipien
sollen gegen diese Gefahr wirken:

Sachlich hat das bischofliche Lehramt, z.B. eines Konzils,
keine neue Lehren zu verkiinden, sondern ihre Lehre muss «im Ein-
klang mit der Heiligen Schrift und der alten kirchlichen Tradition,

15 Dollinger, Die speyerische Seminarfrage und der Syllabus, 1865
Kleine Schriften, 198ff.; Finsterholzl, 271:

«Nédahme die Regierung Anteil an der Besetzung der Lehrstellen, so lidge
darin eine Garantie fir die Lehrer ; sie waren nicht schutzlos der Gnade oder
Ungnade des Bischofs tiberliefert. Es versteht sich, dass siimtliche bischsf-
lichen Federn im Chorus versichern, der Bischof werde gewiss recht schonend
und ricksichtsvoll verfahren, werde von seinem Rechte der Absetzung nur
im Notfalle Gebrauch machen und so weiter. Aber wer méchte seine Exi-
stenz auf diese wohlfeilen Versicherungen griinden ? Jede schrankenlose Ge-
walt, iber deren Gebrauch der Besitzer niemanden Rechenschaft abzulegen
hat, wird missbraucht, oft in der besten Absicht missbraucht, und weise ist
nur der, welcher in richtiger Erkenntnis der eigenen Gebrechlichkeit und

Kurzsichtigkeit die Schranke, die seiner Willkiir gesetzt ist, willkommen
heisst. »

. 18 Erst in viel spiterer Zeit (z.B. im deutschen Bistum im Jahr 1961)
sind im Zuge einer vermeintlichen ¢katholischen Aufwertung» des Bischofs-
amtes andere Gesetze eingefithrt worden, die in einigen Fillen eine solche
Ernennung nach Ermessen des Bischofs ermoglichen.



— 114 —

wie sie niedergelegt ist in den anerkannten Vitern und Konzilien»
stehen. Der Ausdruck «in Einklang» zeigt, dass nicht an ein einfa-
ches Nachsprechen von Konzils- oder Viterformeln gedacht wird.
Die christliche Lehre soll vielmehr der Entwicklung der Kultur ent-
sprechend immer neu fiir die betreffende Zeit durchdacht und ver-
kiindet werden. Hier wird aber sofort ein Problem deutlich: wenn
dem so ist, ist es nicht so einfach, festzustellen, ob eine Lehre oder
eine Weise der Verkiindigung «in Einklang» mit der iiberlieferten
Lehre steht. Die Fragen, auf die man antworten muss, sind neu, die
Situation ist neu, und doch soll man im Sinne der Heiligen Schrift
und der alten Kirche antworten. Wer entscheidet nun, ob ein Satz
des Lehramtes tatsdchlich in Einklang mit der Schrift und der
Uberlieferung steht ? Auch diese wichtige Kontrollfunktion wird in
der altkatholischen Lehre dem gldubigen Volk, der Gesamtheit der
Kirche zugesprochen!?, — im Gegensatz zur klassischen romisch-
katholischen Lehre, in der der Papst und das unfehlbare Konzil
ihre eigenen Richter sind, weil der Heilige Geist sie automatisch

vor Irrtum schiitzt.
Darum kann die Lehrautoritit sich nicht durch Befehl, durch

Androhung von Strafen durchsetzen, sondern nur durch Belehrung!®.

17 Programm des ersten Altkatholikenkongresses:

a) Wir erkldren, dass nicht lediglich durch den Ausspruch des jewei-
ligen Papstes und die ausdriickliche oder stillschweigende Zustimmung der
dem Papste zu unbedingtem Gehorsam eidlich verpflichteten Bischéfe, son-
dern nur im Einklange mit der Hl. Schrift und der alten kirchlichen Tradi-
tion, wie sie niedergelegt ist in den anerkannten Vitern und Konzilien,
Glaubenssitze definiert werden kénnen. Auch ein Konzil, welchem nicht wie
dem vatikanischen wesentliche dussere Bedingungen der Okumenizitit man-
gelten, welches in allgemeiner Ubereinstimmung seiner Mitglieder den Bruch
mit der Grundlage der Vergangenheit der Kirche vollzége, vermdéchte durch-
aus keine die Glieder der Kirche innerlich verpflichtenden Dekrete zu erlas-
semn.

b) Wir betonen, dass die Lehrentscheidungen eines Konzils im unmit-
telbaren Glaubensbewusstsein des katholischen Volkes und der theologi-
schen Wissenschaft sich als iibereinstimmend mit dem urspriinglichen und
iiberlieferten Glauben der Kirche erweisen miissen. Wir wahren der katho-
lischen Laienwelt und dem Klerus wie der wissenschaftlichen Theologie bei
Feststellung der Glaubensregeln das Recht des Zeugnisses und der Einspra-
chey (v. Schulte, 23). Vgl. auch die néchste Anm.

18 Reinkens, Die papstlichen Dekrete, V, 29f.:

«Also: wenn die jeweiligen Vorsteher der Kirche, ,die Diener der Gliu-
bigen, die fur die Gldaubigen da sind, nicht aber ,um sich dienen zu lassen’
und wegen ihrer ,Wiirde* in Stellvertretung Huldigungen zu fordern, die
Gott gebiihren, — wenn diese bezeugen, eine bestimmte Lehre sei durch Got-
~ tes Zeugnis verbiirgt: wer priift dann ihr Zeugnis ? Der einzelne Gliubige,



— 1156 —

Sie soll stets bereit sein, den Gldubigen in ihrer Gesamtheit und
im Konkretfall auch dem Einzelnen zu beweisen, dass ihre Lehre
«durch Gottes Zeugnis verbiirgt» ist, also zur Offenbarung gehort.
Sie kann sich nicht einfach auf ihr Amt oder auf den Beistand des
Heiligen Geistes berufen, um den fehlenden inhaltlichen Beweis zu
iiberbriicken. In anderen Worten: das kirchliche Lehramt hat
soviel Autoritat wie die Lehre, die es verkiindet. Es ist eine Ver-
pflichtung zur Wahrheit, aber keine Garantie der Irrtumslosigkeit.

d) So wird auch die Rolle der theologischen Wissenschaft klar:
sie stellt einen besonderen Aspekt des Glaubensbewusstseins des
christlichen Volkes, des «sensus fidelium» dar. Sensus fidelium und
Wissenschaft stehen in einem besonderen dynamischen Verhiltnis
zueinander. Wenn das Bischofsamt den sensus fidelium zu bezeu-
gen hat, z.B. auf einem Konzil, dann soll die theologische Wissen-
schaft befragt werden. Und nach der konziliaren Entscheidung, im
Prozess der Rezeption, kommt noch einmal der theologischen Wis-
senschaft das Recht der Annahme oder gegebenenfalls des Wider-
spruchs zu'®. Da es sich konkret um den Widerspruch gegen das
I.Vatikanum handelte, wurde dieser letzte Aspekt besonders her-
vorgehoben.

Die besondere Betonung der Rolle der theologischen Wissen-
schaft ist wieder ein Ausdruck des 19.Jahrhunderts. Die Versoh-
nung der katholischen Theologie mit der modernen Philosophie und
der profanen positiven Wissenschaft war ein Anliegen, das der alt-
katholischen Bewegung von A.Giinther und von Déllinger (also
von zwel verschiedenen Seiten) mitgegeben worden ist. Doch sind
auch hier altkirchliche Elemente zu verzeichnen, denken wir z.B.
an die theologischen Schulen von Alexandrien und Antiochien oder
an die wissenschaftliche Bildung, auch im profanen Bereich, von
vielen Kirchenviitern. In diesem Sinne beruft sich die Minchener

um dessen Seelenheil es sich dabei handelt. Er kann nur glauben auf das
Zeugnis Gottes hin, das ihm durch ununterbrochenes apostolisches Zeugnis
vermittelt werden soll; aber diese Vermittlung darf nicht durch Befehl, son-
dern nur durch Belehrung geschehen...

Der Gldaubige soll fur die Wahrheit des Zeugnisses der Kirchenoberen
ein Kriterium haben... Die Einmiitigkeit des Zeugnisses war bisher... das
Kriterium fiir secine Wahrheit...

Spricht also die Kirche einmiitig, so muss in ihrem einmiitigen
Ausspruch die Wahrheit enthalten sein. Aber die Kirche ist nicht der eben
lebende Papst, auch nicht die Gesamtheit der heutigen Bischéfe, sondern die
Kirche bilden die Glaubigen aller christlichen Zeiten.»

1% Vgl. oben, Anm. 17, b (2. Satz) und Anm. 1.



— 116 —

Pfingsterklarung auf Cyprian, Athanasius und Augustin gegen die
Verachtung der Vernunft und der Wissenschaft von romisch-katho-
lischer Seite0. Wir sind heute in der Beurteilung der Moglichkeiten
der Wissenschaft fiir die Wahrheitsfindung wieder etwas zuriickhal-
tender als das 19.Jahrhundert; die Spezialisierung hat auch den
Uberblick erschwert. Es ist ferner klar, dass die Theologie eine
kirchliche Grosse ist, und dass sie darum ebenfalls dienende Funk-
tion hat. Sie soll dem Glauben dienen und ihn nicht zerstoren.
Doch all das macht den Dialog zwischen Bischofsamt und Fach-
theologie nicht weniger dringlich, im Gegenteil. Angesichts der
zitierten programmatischen Erklirungen mutet es eigentiimlich an,
dass es in der altkatholischen Praxis zu keiner institutionalisierten
Form der Mitwirkung des Lehrkérpers bei der Klirung von dogma-
tisch relevanten I'ragen und der Vorbereitung von diesbeziiglichen
Entscheidungen gekommen ist.

e) Im Gegensatz zur damals herrschenden rémischen Theolo-
gie und Praxis soll das Bischofsamt mit keinem Personenkult ver-
bunden sein. In seinem schon zitierten ersten Hirtenbrief schreibt
Bischof Reinkens:

«Aber die Entartung ist schlimmer als zur Zeit Jesu Christi;
dem jidischen Zeremoniendienste ist ein heidnischer Zug beige-
mischt, ein Streben, in der Priesterwiirde die Majestit Gottes
gleichsam sichtbar zu machen, das religiose Gefiihl der Menschen
auf die Triager jener Wiirde abzulenken, als ob Gott Stellvertreter
angeordnet héatte, welche die ihm gebiihrenden Huldigungen entge-
genzunehmen hétten. In der Forderung und Foérderung des Wiir-
denkultes weiden die Hirten, die Bischofe, sich selbst2ly. Schon in
seinem Leben des heiligen Martin von Tours hatte Reinkens das
entgegengesetzte Beispiel aus der alten Kirche vor Augen gestellt:
den arm gekleideten Mo6nch, der im téglichen Leben keinerlei
bischofliche Abzeichen trug und sogar im Gottesdienst «die dussere
symbolische Pracht» verschméhte. «Damals kam die Sitte auf, dass

20 Miinchener Pfingsterklirung (v. Schulte, 20):

«Wir beklagen noch tiefer, dass dieselben Bischofe sich nicht gescheui::
haben, in einem Hirtenbriefe an das katholische Volk den Gewissensschrel
ihrer Didzesen mit Schmihungen auf Vernunft und Wissenschaft zu beant-
worten. Wahrlich, wenn wir von Ménnern, die keine héhere Pflicht als bhn
den Gehorsam zu kennen scheinen, auf ihre ehrwiirdigen Vorfahren im Epi-
skopat, auf Bischofe wie Cyprian, Athanasius, Augustin blicken, so haben
wir ein grosseres Recht als der hl. Bernhard zu dem Schmerzensruf: ,Quis

nobis dabit videre ecclesiam sicut erat in diebus antiquis‘.»
21 Reinkens, Hirtenbriefe, 9.



— 117 —

die Bischofe sich in ihrer Kathedrale einen erhabenen Sitz wie
einen koniglichen Thron errichten liessen. Vielen war das unge-
wohnt und Severus?? sagt, er kénne nicht ohne Scham berichten,
dass er so einen Bischof habe thronen gesehen. Martinus aber sass
auch in seiner Kirche auf einem drmlichen dreibeinigen Stuhl, wie
ihn die Bauern und Dienstleute gebrauchen. Aber verschmihte er
die irdische Darstellung der Herrlichkeit, so sahen die Glaubigen
dafiir sein Haupt in Strahlen und seine das Opfer tragende Hand
wie mit kostbaren Edelsteinen geschmiickt und leuchtend im Pur-
purlicht, und zwar alles im Geiste23.»

Angepasst an die Verhéltnisse des 19. Jahrhunderts war auch
die schlichte Erscheinung der Bischofe Reinkens und Herzog 24 ein
iiberzeugendes Beispiel in dieser Richtung.

f) Zum Schluss sei auf ein weiteres Element hingewiesen, das
Reinkens in seinen Schriften hervorhebt: die Wahl bzw. das Auf-
wecken von Mitarbeitern, das Delegieren der Verantwortung. Nur
der ist ein wahrer Menschenfiihrer, der Mitarbeiter entdecken und
anleiten kann, der seine Macht mit selbstindig denkenden Men-
schen teilt, ihnen echte Verantwortung iibertrigt und doch selbst
anregend und fithrend die letzte Leitung behilt. Reinkens macht
nachdriicklich auf die Gefahr aufmerksam, «die Priester nicht nach
ihrer Tiuichtigkeit und Tatigkeit fiir das Heil der Glaubigen und fur
die Glorie des Herrn, sondern nach ihrer Unterwiirfigkeit unter die
bischofliche Autoritéit wertzuschétzen?®.» In dieser Richtung ist das
Eintreten des ersten Altkatholikenkongresses fiir den sog. «niede-
ren Klerus» und das Festhalten an der Unversetzbarkeit der Pfar-
rer zu sehen: das in Frankreich durch Napoleon eingefiihrte und
von dort aus nach und nach auch in anderen Léndern verbreitete
Recht degradierte die Pfarrer zu jederzeit versetzbaren Pfarrverwe-
sern, von Mitarbeitern zu Untertanen 26,

Ebenso ist die Wiedereinfithrung der Mitverantwortung der
Laien durch die Synodal- und Gemeindeordnung von 18732 —

22 Sulpicius Severus, ebenfalls Ménch und Biograph des hl. Martins.

2 Reinkens, Martin von Tours, 1866, 172f.

2 ¢ Kin rémisch-katholischer Theologe sagte mir vor einem Jahr, er
habe in seinem langen Leben manche Bischofe kennengelernt, aber nur zwei,
die keine Hierarchen, sondern wahrhaft christliche Bischéfe gewesen seien,
Eduard Herzog und Nathan Soéderblom» (Fr. Heiler, Evangelische Katholizi-
tit, I, Miinchen 1926, 35; vgl. den ganzen Aufsatz, ebda., 9-37).

25 Reinkens, Martin von Tours, 172.

% Vgl. Anm. 1 (2. Hilfte).
¥ Text bei v. Schulte, 46-55.



— 118 —

neben der schon erwiahnten Kontrollfunktion — ein Schritt zur Her-
anziehung neuer Mitarbeiter, zur Delegation der Macht gewesen, im
Gegensatz zur ultramontanen Zentralisierung und zu ihrem hierar-
chischen Denken.

Es ging also den ersten Altkatholiken um eine Verteilung der
Verantwortung, in der es neben dem Bischof andere Instanzen gibt,
im Klerus und unter den Laien; Instanzen, die weder als gehor-
same Erfiiller von Anordnungen konzipiert sind noch bloss dem
Zweck der Legalisierung gewisser Massnahmen der zivilen Gesetz-
gebung gegeniiber dienen sollen (siehe z. B. die rein formelle Geneh-
migung von Haushaltsplinen usw. durch kollegiale Gremien), son-
dern sich im echten Sinne an der Entstehung wichtiger Entschei-
dungen mitzubeteiligen haben.

Die hier genannten Elemente, die wir besonders hinsichtlich
des Bischofsamtes untersucht haben, gelten aber nicht nur fir die-
sen wichtigen Fall kirchlicher Autoritat, sondern in gleichem Mass
auch fiir alle iibrigen Formen von Autoritdtsausiibung. Jede Aus-
iibung von Autoritdt in der Kirche soll ein dienendes Verwalten
sein, soll in allem der geregelten Kontrolle der Glaubigen unterste-
hen, soll durch Belehrung und nicht durch Zwang die Wahrheit
verbreiten, im stindigen Dialog mit der theologischen Wissenschaft
stehen und den Wiirdenkult meiden. Jede Autoritéit soll die Dien-
ste wecken, nicht ersticken, soll nicht zentralisieren, sondern dele-
gieren koénnen.

Wir haben immer wieder gezeigt, wie in der konkreten Situa-
tion des 19.Jahrhunderts die altkirchliche Auffassung der Autori-
tit angestrebt wurde. Das konnte man ganz allgemein als synodales
Handeln bezeichnen, ohne die verschiedenen einzelnen Aspekte, die
genannt wurden, in diesem allgemeinen Stichwort untergehen und
in ihrer Eigenbedeutung verschwinden lassen zu wollen. Es ist auch
noch zu sagen, dass diese Auffassung der kirchlichen Autoritit, die
in den Werken der ersten altkatholischen Generation ausgedriickt
wird, zugleich ganz modern anmutet. Sie gibt partnerschaftlichen
Bezeichnungen, wie Verwalter, Verkiinder, Diener, den Vorrang;
patriarchalische Benennungen, wie Vater oder Hirte, werden weni-
ger hiufig gebraucht (wie erwihnt, hat sie von Schulte in Kéln
zitiert, Reinkens aber in seinem Hirtenbrief nicht).

Man konnte zusammenfassend sagen, dass in der altkatho-
lischen Auffassung die Autoritit nie eine formelle Grosse darstellt,
sondern immer in Funktion ihres Inhalts zu sehen ist. Eine Ent-



— 119 —

scheidung der Lehrautoritit ist so viel wert, wie ihre Ubereinstim-
mung mit dem in der Kirche lebendigen Wort des Herrn, das die
Glaubigen im Heiligen Geist zu erkennen féhig sind. Die Ausiibung
der Autoritdt in der konkreten Fiithrung und Verwaltung der Kir-
che ist so lange legitim, wie in ihr der Geist des Evangeliums er-
kennbar ist, der keine Regierenden und Untertanen kennt, sondern
nur miindige Jiinger des Herrn und verschiedene Dienste an und in
der Gemeinschaft. Darum ist jede wunkontrollierte Ausiibung der
Macht in der Kirche nicht christlich, und alle diejenigen, die an der
Autoritat teilhaben, Bischofe, Priester und Diakone, Konzile, Syn-
oden und Kirchenvorstinde, aber auch die Gemeinden selbst sind
alle ¢nach Gott auch den Glaubigen Rechenschaft schuldig».
Bonn Christian Oeyen



	Gibt es ein spezifisch altkatholisches Verständnis der kirchlichen Autorität?

