Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 2

Artikel: 16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz : 15.-19.
September 1975

Autor: Aldenhoven-Gauthier, Claire

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 99 —

16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
15.-19. September 1975

Vom 15. bis 19. September waren auf Schloss Schwanberg bei
Wiirzburg etwa vierzig Teilnehmer, Geistliche und Laien aus
Deutschland, Jugoslawien, den Niederlanden, Osterreich und der
Schweiz, zur 16.Internationalen Altkatholischen Theologenkonfe-
renz versammelt, unter ihnen auch der Erzbischof von Utrecht, Mari-
nus Kok, und Bischof Josef Brinkhues aus Bonn. Die Tagung, die un-
ter der zuriickhaltend-umsichtigen und doch zielstrebigen Leitung
von Prof. Dr. Christian Oeyen, Bonn, stand, war vom Dozentenkolle-
gium des Altkatholischen Seminars in Bonn so vorbereitet worden,
dass neben festen Teilen auch geniigend freier Spielraum vorhanden
war, dem Gang der Gespriche und den Wiinschen der Teilnehmer
in der Gestaltung Rechnung zu tragen.

Referate

Den Auftakt zur Beschiftigung mit dem Tagungsthema, der
Frage nach der Autoritit in der Kirche, bildeten die Ausfithrungen
von Rev. Dr. J. Halliburton, Professor in Oxford, die unter dem Titel
«Die Autoritdt in der Kirche im anglikanisch/rémisch-katholischen
Gesprach» angekiindigt waren. Herr Professor Halliburton ist Mit-
glied der Kommission, die im Auftrag der anglikanischen Kirchenge-
meinschaft den Dialog mit einer entsprechenden Kommission von
romisch-katholischer Seite zu fithren hat. Da dieser Dialog selbstver-
standlich vertraulichen Charakter hat, konnte es nicht Sache des
Referenten sein, iiber Inhalt und Verlauf der Gesprache zu berichten.
Hingegen durfte und wollte er einige Gedanken vorlegen, die sich bei
ihm im Zusammenhang jenes Dialogs im Blick auf die anglikanische
und die altkatholische Kirche eingestellt hatten. So erschien unter
dem Gesichtspunkt, dass der Kirche das Bleiben in der Wahrheit ver-
heissen und geboten ist, der Tatbestand als besonders beachtenswert,
dass unsere beiden Kirchen, obwohl sie lange Zeit ohne nihere Ver-
bindung waren und jede ihre eigene, von der andern recht verschie-
dene Geschichte hat, doch eines Tages die Ubereinstimmung und Be-
wahrung im selben Glauben feststellen konnten. Und er meint, dass
sich darin die Bischofe und Erzbischofe in der Gemeinschaft mit dem
Ganzen ihrer Kirchen als Zentrum der Einheit erwiesen hétten.



— 100 —

Es wurden zwei Hauptreferate gehalten, das erste von Prof. Dr.
Kurt Stalder, Bern, « Die Autoritit im Neuen Testament», das zweite
von Prof. Dr. Christian Oeyen, Bonn, « Gibt es ein spezifisch altkatho-
lisches Verstandnis der kirchlichen Autoritit ?»

Wir verweisen auf die vollstindige Wiedergabe dieser Vortrige,
die Sie in dieser und in der nichsten Nummer der IKZ finden.

Arbeit in Gruppen

Ausser Plenumsaussprachen, die hauptsachlich der Klarung von
Verstehensfragen gegeniiber den Referaten dienten, arbeitete die
Konferenz in drei Gruppen, welche die Thematik von der Seite der
heutigen praktischen Erfahrung her aufgriffen.

Als Diskussionsgrundlage diente ein von Prof. Stalder ausgear-
beiteter Fragebogen. Die Fragen, die zur Behandlung kamen, laute-
ten:

«Wie funktioniert Autoritit nach meiner persénlichen Sicht in
der altkatholischen Kirche ?

a) auf der Ebene der Gemeinde (also z.B. zwischen Pfarrer und
Gemeinde, zwischen Pfarrer und Gemeindebehérden z.B.
Kirchgemeinderat, zwischen Gemeindebehérden wund Ge-
meinde);

b) auf der Ebene des Bistums (also z.B. zwischen Bischof und
Pfarrer, Bischof und Gemeinde, Bischof und Synode, Bischof
und Synodalrat);

¢) auf der Ebene des Gesamtaltkatholizismus bzw. der Internatio-
nalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) (also z.B. zwi-
schen der IBK und den Bischofen der einzelnen Didzesen, zwi-
schen der IBK und den Di6zesan-Synoden).»

(Ganz generell trat folgendes zutage:

1. Die Ansichten dariiber, wie die Dinge verfassungsmissig verlau-

fen sollen, stimmten weithin iiberein.

Die Empfindungen hinsichtlich der Frage, ob der faktische Ver-

lauf befriedigend sei, differierten stark.

Was die Ebene a betrifft, stellte die erste Arbeitsgruppe fest,
die Autoritit reiche von der Monokratie des Pfarrers iiber verschie-
den weit reichende miindige Mitarbeit der Gemeinde bis zu ausge-
prigter, teilweise isolierter Laienaktivitit. Diese Zustinde treten in
Widerspruch zu dem altkirchlichen Idealbild, das hinter unseren
Bistumsverfassungen steht, und entsprechen manchmal nicht ein-

|8}



— 101 —

mal den verfassungsméssigen Normen. Eine lebendige Versamm-
lung der Gemeinde — wie es dem Ideal entsprechen wiirde — ist in
unseren volkskirchlichen Verhéltnissen leider nicht zu verwirk-
lichen, doch muss versucht werden, eine lebendige Gemeinde zu
schaffen, die immer mehr Mitglieder zur Ubernahme der gemeinsa-
men Verantwortung fiithrt. Die Anregung und Durchfithrung von
Eigeninitiative im Dienste des Ganzen spielt dabei eine wichtige
Rolle.

In der zweiten Gruppe war ebenfalls von der «Wucht» der
Autoritit des Pfarrers die Rede, und dies besonders in starr tradi-
tionsgebundenen Landgemeinden. Es kénnen aber auch innerhalb
der Gemeinden klar getrennte Bereiche bestehen. Dann wird fiir
die Verkiindigung des Wortes, die Verwaltung der Sakramente,
weitgehend auch fiir den Religionsunterricht ausschliesslich der
Pfarrer als verantwortlich betrachtet. Seine Autoritit wird in die-
sem Bereich nicht angetastet. «Man redet ihm nicht drein.» Hinge-
gen wird das rein gemeindeméssige Verhalten (z.B. die Kassafiih-
rung) anderen Gremien bzw. Gemeindebehdrden iiberlassen. Die
Akzentsetzung in der Ausiibung der Autoritdt kann sich je nach
der Personlichkeit des Pfarrers und/oder der Initiative einzelner
oder mehrerer Gemeindemitglieder leicht verschieben. Man war all-
gemein der Meinung, dass auch in der Frage der Autoritit ein Um-
wandlungsprozess im Gang ist (nicht zuletzt dank der okumeni-
schen Offnung). Dieser Prozess scheint dahin zu fiihren, dass in der
Zukunft der Pfarrer weniger ein Regent als ein Forderer der Ge-
meinde sein wird.

In der dritten Gruppe wurde von einigen sehr beklagt, dass die
Gemeinde keine Initiative entfalte und den Pfarrer in die Rolle
dessen dringe, der alles von sich aus unternehmen und allein ent-
scheiden muss. Diese Situation wurde durch den Gang der Ent-
wicklung und durch bestimmte Verhaltnisse erklirt und mehr oder
weniger als unabidnderlich betrachtet. Andere fiihlten sich, von
Einzelheiten abgesehen, befriedigt. Sie vertraten auch die Ansicht,
dass Situationen, wie sie von den Erstgenannten beklagt wiirden,
gedndert werden konnten.

Hinsichtlich der Ebenen b und ¢ wies die erste Gruppe auf Un-
terentwicklungserscheinungen im synodalen und kollegialen Um-
gang hin. Zum Teil spiegeln sich hier Entwicklungen auf der Ge-
meindeebene wieder, zum anderen Teil sind sie in bestimmten Ent-
wicklungen im Glesamtbereich des Bistums begriindet, z.B. in der



— 102 —

Ausiibung des Visitationsrechtes. Das Verhéltnis der IBK zu den
einzelnen Bistiimern sollte gekliart werden, insbesondere die Ab-
gabe von Erklirungen zum Glauben «im Einvernehmen» mit den
Bistiimern.

In der zweiten Gruppe wurde zuerst mit Genugtuung festge-
stellt, dass die Bischofe ihr Visitationsrecht im allgemeinen rege be-
niitzen. Die Autoritit des Bischofs hingt weniger von der Verfas-
sung als von der Handhabung der Verfassung ab. Es bestehen
merkliche Unterschiede zwischen den verschiedenen Bistiimern
bzw. Landern, die auf die geschichtliche Entwicklung, die allgemei-
nen Verhéltnisse und die personlichen Strukturen (Bischof — Syn-
odalrat) in den jeweiligen Bistiimern zuriickzufiihren sind. Was das
Verhiltnis zwischen dem Bischof und dem Synodalrat oder der
Synode betrifft, wiirde es der allgemeinen kirchlichen Uberlieferung
widersprechen, wenn der Bischof reines Vollzugsorgan der Synode
oder des Synodalrates in allen Angelegenheiten wire. Es wurde ge-
wiinscht, dass die Bischofe und die IBK ihre Arbeit in Verbindung
mit weiteren Kreisen tun, und dies wiahrend der ganzen Zeit der
Arbeit (Verwirklichung des Sensus Fidelium). Das heisst nicht, dass
hier die Bischofe nicht in eigener Verantwortung entscheiden
mussen.

Auch in der dritten Gruppe differierten die Meinungen zwi-
schen den verschiedenen Lindern. Wo der Gang der Dinge als un-
befriedigend empfunden wurde, stellte sich die Frage, ob die Ursa-
che des Nicht-Befriedigenden bei den verfassungsméssigen Struk-
turen oder bei personellen Konstellationen zu suchen sei. Wéhrend
zuerst die Tendenz dahin ging, allein die personellen Konstellatio-
nen als Ursache des Unbefriedigenden zu betrachten, wurden spi-
ter Zweifel an dieser Ansicht gedussert und gefragt, ob nicht doch
auch Verfassungen und Reglemente Ursache von Schwierigkeiten
darstellten. Zu dieser Meinung trug der Vergleich zwischen den
Verfassungen und der Praxis unserer verschiedenen Kirchen
Wesentliches bei.

Konkrete Ergebnisse

In einem letzten Schritt wurde nach dem Verhiltnis zwischen
den in den Referaten gedusserten Ansichten und Postulaten einer-
seits und den zuvor aus der Praxis erhobenen Tatbestéinden ande-
rerseits gefragt. Dieser letzte Schritt konnte zwar nicht von allen



— 103 —

Gruppen vollzogen werden; doch wurden einzelne Ergebnisse in die
gemeinsame Schlussdiskussion eingebracht. Dabei traten nach der
Meinung der Beteiligten wichtige ekklesiologische Einsichten zu-
tage, besonders hinsichtlich des Verhéltnisses zwischen der nichtab-
tretbaren Verantwortung des Bischofs und dem Meinungsbildungs-
prozess in der Kirche: In vielen wichtigen Fragen muss der Bischof
in eigener Verantwortung entscheiden, so dass er nicht als Vollzugs-
organ von Synode oder Synodalrat betrachtet werden kann. Das
besagt jedoch nicht, dass er seine Entscheidungen isoliert von der
Kirche treffen soll. Im Gegenteil: da der Bischof mit der Gemein-
schatt seiner ganzen Kirche in einem lebendigen Gegeniiber ver-
bunden sein soll, ist es notig, dass er seine Arbeit, zumal die Vorbe-
reitung von Entscheidungen, in Verbindung mit weiteren Kreisen
der Kirche (zustiandige Fachkommissionen, Kollegium des Syn-
odalrates, Lehrkorper) vollzieht. Mit anderen Worten: wenn eine
Entscheidung bevorsteht, wird er von Anfang an in geeigneten
Gremien — grundsitzlich in der ganzen Kirche — einen entsprechen-
den Prozess der Entscheidungsfindung in Gang kommen lassen.
Ferner zeigte sich, dass nicht allein solche Entscheidungsfindungen,
sondern das ganze Geschehen von Kirche, sofern es Gemeinschafts-
prozess ist, und damit auch fundamentale pastorale Anliegen nicht
befriedigend verwirklicht werden koénnen, solange den Hauptver-
antwortlichen, Geistlichen und Laien, die geeigneten Mittel und
Wege zur Verwirklichung nicht bekannt sind. In diesem Zusam-
menhang wurden dann konkrete Anregungen an unsere Kirchen
vorgeschlagen (Durchfithrung einer Tagung, an welcher mit Hilfe
von Psychologen Mittel und Wege zur Verwirklichung eines Ge-
meinschaftsprozesses in der Kirche aufgezeigt werden sollen).

Weitere Themen

Neben dieser Hauptarbeit kamen zwischenhinein noch andere
Fragen zur Sprache. So referierte Dr. Martin Parmentier, zurzeit in
Oxford, iiber den Verlauf der Debatte iiber

DIE ORDINATION VON FRAUEN IN DER ANGLIKANI-
SCHEN KIRCHE.

Der Referent wies zuerst darauf hin, dass die anglikanische
Kirchengemeinschaft heute drei giiltig geweihte weibliche Priester
(in Hongkong) z#hlt sowie verschiedene weibliche «Piratenpriester»



— 104 —

(Diakonissen, die in den USA von rebellierenden, meist pensionier-
ten Bischéfen zu Priestern geweiht worden sind). 1962 kam der auf
Antrag der Church Assembly erstellte Bericht « Gender and Mini-
stry» (Geschlecht und Amt) heraus, der die Notwendigkeit weiterer
Untersuchungen (vor allem im Hinblick auf die Lambethkonferenz
von 1968) aufzeigte. Inzwischen wurden an einigen theologischen
Seminaren Studentinnen zugelassen; weiter durften Frauen als
Laienprediger auftreten, einige wurden als Hilfskaplane an Univer-
sititen und Hochschulen zugelassen. Obwohl die vorbereitende
Kommission glaubte, es liessen sich «keine entscheidenden theologi-
schen Griinde» gegen die Ordination von Frauen feststellen, gingen
an der Lambethkonferenz selber die Meinungen scharf auseinander.
Ein spéater zuhanden der Synode von Miss Christiane Howard abge-
fasster Bericht miindete in folgende Antrige aus: ,
1. es gibt kein grundsétzliches Bedenken gegen die Frauenordina-
tion;

2. man solle jetzt zur Ordination von Frauen schreiten.

Dieser Bericht sowie die Antrige wurden zuerst innerhalb der 43
Bistiimer Englands besprochen; 30 sprachen sich fiir die Annahme
des ersten Antrages aus, 15 davon auch fiir die Annahme des zweiten.
Kurz bevor die Allgemeine Synode zusammentrat, wurde bekannt,
dass man in Kanada, wo die Frauenordination schon grundsétzlich
gebilligt worden war, wahrscheinlich schon 1976 Frauen zu Priestern
weihen wiirde. Diese Mitteilung tibte allerdings auf den Beschluss der
Synode der anglikanischen Kirche in England vom 3. Juli 1975 kei-
nen Einfluss aus. Danicht in allen drei Hausern der Synode (Bischofe,
Priester und Laien) Ubereinstimmung dariiber erzielt werden konnte,
ob man mit der Frauenordination gleich anfangen oder noch zuwar-
ten solle, wurden die Bischofe damit beauftragt, mit der Frauenordi-
nation zu beginnen, sobald die Zeit dafir reif sei. Am 3. Juli, aber erst
nach der Abstimmung, wurden die Prisidenten der Synode gebeten,
die orthodoxe und die romisch-katholische Kirche nach ihrer Mei-
nung zu fragen. Es ist bezeichnend fiir das geringe Gewicht, welches
im Bewusstsein der meisten Anglikaner der Interkommunion mit den
Altkatholiken beigemessen wird, dass in der Synode niemand daran
dachte, dass in dieser Frage eigentlich auch die Altkatholiken gefragt
und gehort werden sollten. Zum Gliick hat der Erzbischof von Canter-
bury selbst die Initiative ergriffen, ist diesbeziiglich mit der altkatho-
lischen Kirche in Verbindung getreten und hat sie um ihre Meinung
gebeten. Auffillig ist, wie wenig theologisch fiir oder gegen die Frau-



— 1056 —

enordination argumentiert wurde. Man bediente sich lieber soziologi-
scher Argumente. Auch die Spannungen (katholisch-reformatorisch)
innerhalb der Kirche von England machen sich in einer solchen Dis-
kussion bemerkbar. So ist es der anglikanischen Kirche nie gelungen,
sich iiber die Amtsfrage klar auszusprechen. Ausrufe wie «Weiht
Frauen oder hort auf, sie zu taufen» oder «Wenn eine Frau predigen
darf, soll sie auch die Eucharistie zelebrieren diirfen» verlangen nach
einer besseren Theologie des Amtes. Wichtig wire es auch, iiber die
Rolle von Mann und Frau in Kirche und Welt theologisch nachzuden-
ken. Dabei wire auch die Frage zu iiberlegen: Ist Gott Vater und
Sohn, aber nicht « Mutter» ? Wie echt ist diese Metapher ? Ist die Kir-
che «Mutter» ? Ist der Priester «Vater», oder kann auch eine « Mutter»
Christus reprisentieren ? Hie und da hort man in der anglikanischen
Kirchengemeinschaft Anspielungen auf diese Fragen, aber sehr weit
ist man hier noch nicht.

Erzbischof Kok orientierte tiber allerlei Probleme, welche gegen-
wirtig die Internationale Bischofskonferenz der altkatholischen Kir-
chen beschéiftigen, wobei auch er auf die Frage der Ordination von
Frauen zu sprechen kam.

Die Rolle der Frau in der Kirche

In Schwanberg wurde beschlossen, dass die Frage der Frauenor-
dination Thema einer spiateren Konferenz sein sollte. Dass Frauen an
theologischen Problemen sehr interessiert sein konnen, zeigte sich
darin, dass, wie schon bei den vorhergehenden Tagungen, auch Frauen
von Pfarrern teilgenommen haben, und zwar nicht als Anhéngsel ihrer
Ménner, sondern fiir sich selbst verantwortlich, was vor allem durch
die Aktivitit in den von den Eheménnern verschiedenen Arbeits-
gruppen deutlich wurde. Ohne die Entscheidung der IBK vorwegneh-
men zu wollen, wird in unserer Kirche auf Grund unseres Verstind-
nisses des Priesteramtes die Ordination von Frauen kaum bejaht wer-
den kénnen ; auf der anderen Seite sollten Frauen in allen wichtigen
Entscheidungsinstanzen (Kirchgemeinderate, Synoden, Synodalrite)
vermehrt zugezogen werden. In dieser Hinsicht war die Konferenz
sehr aufgeschlossen, indem sie das neugeschaffene Sekretariat einer
Frau (IFrau Claire Aldenhoven, Bern) anvertraute.

Von der scgensreichen Titigkeit von Frauen auf kirchlicher
Ebene konnten sich die Konferenzteilnehmer an Ort und Stelle tiber-
zeugen. Die Tagungsstitte auf Schloss Schwanberg wird von einer



— 106 —

evangelischen Frauengemeinschaft geleitet, die sich «Communitit
Casteller Ring» nennt. Sie entstand in den Jahren nach dem Zweiten
Weltkrieg und zihlt heute 31 Glieder, die in volliger Giitergemein-
schaft, freigewéhlter Ehelosigkeit und in der Bereitschaft leben, den
eigenen Willen unter den Willen Gottes zu stellen. In der Ordnung der
Communitéat lesen wir unter anderem: «Die Communitat Casteller
Ring weiss sich als Glied der Kirche, die nach dem Zeugnis des Neuen
Testamentes der Leib Christi ist, und die im Nicaenum als die ,eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche’ bezeugt wird. Sie lebt
aus dem tiaglichen Umgang mit dem Wort Gottes und dem haufigen
Empfang der Sakramente. Das Stundengebet ordnet den Tag in Lob
und Anbetung Gottes. Daneben steht der gemeinsame Dienst der
Furbitte.» Weiter finden wir: «Die Communitéit Casteller Ring will
ihre Glieder in das moderne Leben senden als Frauen, die ,in der Welt
und nicht von der Welt sind’. Sie sollen ihren Platz in Kirche und Ge-
sellschaft einnehmen. Sie leben nach dem benediktinischen Leitwort
ora et labora. Alle Arbeit will verstanden sein als Gottes-Dienst und
wird damit in eine direkte Beziehung zum geistlichen Leben gesetzt.»
Neben der Tagungsstétte fithrt die Communitat ein modernes Vorse-
minar fiir soziale Frauenberufe mit 150 Schiilerinnen.

Die 17.Internationale Altkatholische Theologenkonferenz wird
vom 6. bis 11. September in Salzburg stattfinden und den orthodox-
altkatholischen Dialog zum Thema haben.

Bern Claire Aldenhoven-Gauthier



	16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz : 15.-19. September 1975

