
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 2

Artikel: 16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz : 15.-19.
September 1975

Autor: Aldenhoven-Gauthier, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 99 —

16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
15.-19. September 1975

Vom 15. bis 19. September waren auf Schloss Schwanberg bei
Würzburg etwa vierzig Teilnehmer, Geistliche und Laien aus
Deutschland, Jugoslawien, den Niederlanden, Österreich und der
Schweiz, zur 16. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

versammelt, unter ihnen auch der Erzbischof von Utrecht, Marinus

Kok, und Bischof Josef Brinkhues aus Bonn. Die Tagung, die unter

der zurückhaltend-umsichtigen und doch zielstrebigen Leitung
von Prof. Dr. Christian Oeyen, Bonn, stand, war vom Dozentenkollegium

des Altkatholischen Seminars in Bonn so vorbereitet worden,
dass neben festen Teilen auch genügend freier Spielraum vorhanden
war, dem Gang der Gespräche und den Wünschen der Teilnehmer
in der Gestaltung Rechnung zu tragen.

Referate

Den Auftakt zur Beschäftigung mit dem Tagungsthema, der
Frage nach der Autorität in der Kirche, bildeten die Ausführungen
von Rev. Dr. J. Halliburton, Professor in Oxford, die unter dem Titel
«Die Autorität in der Kirche im anglikanisch/römisch-katholischen
Gespräch» angekündigt waren. Herr Professor Halliburton ist
Mitglied der Kommission, die im Auftrag der anglikanischen Kirchengemeinschaft

den Dialog mit einer entsprechenden Kommission von
römisch-katholischer Seite zu führen hat. Da dieser Dialog selbstverständlich

vertraulichen Charakter hat, konnte es nicht Sache des

Referenten sein, über Inhalt und Verlauf der Gespräche zu berichten.
Hingegen durfte und wollte er einige Gedanken vorlegen, die sich bei
ihm im Zusammenhang jenes Dialogs im Blick auf die anglikanische
und die altkatholische Kirche eingestellt hatten. So erschien unter
dem Gesichtspunkt, dass der Kirche das Bleiben in der Wahrheit
verheissen und geboten ist, der Tatbestand als besonders beachtenswert,
dass unsere beiden Kirchen, obwohl sie lange Zeit ohne nähere
Verbindung waren und jede ihre eigene, von der andern recht verschiedene

Geschichte hat, doch eines Tages die Übereinstimmung und
Bewahrung im selben Glauben feststellen konnten. Und er meint, dass
sich darin die Bischöfe und Erzbisehöfe in der Gemeinschaft mit dem
Ganzen ihrer Kirchen als Zentrum der Einheit erwiesen hätten.



— 100 —

Es wurden zwei Hauptreferate gehalten, das erste von Prof. Dr.
Kurt Stalder, Bern, «Die Autorität im Neuen Testament», das zweite
von Prof. Dr. Christian Oeyen, Bonn, « Gibt es ein spezifisch altkatholisches

Verständnis der kirchlichen Autorität »

Wir verweisen auf die vollständige Wiedergabe dieser Vorträge,
die Sie in dieser und in der nächsten Nummer der IKZ finden.

Arbeit in Gruppen

»Ausser Plenumsaussprachen, die hauptsächlich der Klärung von
Verstehensfragen gegenüber den Referaten dienten, arbeitete die

Konferenz in drei Gruppen, welche die Thematik von der Seite der

heutigen praktischen Erfahrung her aufgriffen.
»41s Diskussionsgrundlage diente ein von Prof. Stalder ausgearbeiteter

Fragebogen. Die Fragen, die zur Behandlung kamen, lauteten:

«Wie funktioniert Autorität nach meiner persönlichen Sicht in
der altkatholischen Kirche
a) auf der Ebene der Gemeinde (also z.B. zwischen Pfarrer und

Gemeinde, zwischen Pfarrer und Gemeindebehörden z.B.
Kirchgemeinderat, zwischen Gemeindebehörden und
Gemeinde) ;

b) auf der Ebene des Bistums (also z.B. zwischen Bischof und

Pfarrer, Bischof und Gemeinde, Bischof und Synode, Bischof
und Synodalrat);

c) auf der Ebene des Gesamtaltkatholizismus bzw. der Internatio¬
nalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) (also z.B.
zwischen der IBK und den Bischöfen der einzelnen Diözesen,
zwischen der IBK und den Diözesan-Synoden).»

Ganz generell trat folgendes zutage:
1. Die Ansichten darüber, wie die Dinge verfassungsmässig verlau¬

fen sollen, stimmten weithin überein.
2. Die Empfindungen hinsichtlich der Frage, ob der faktische Ver¬

lauf befriedigend sei, differierten stark.
Was die Ebene a betrifft, stellte die erste »Arbeitsgruppe fest,

die Autorität reiche von der Monokratie des Pfarrers über verschieden

weit reichende mündige Mitarbeit der Gemeinde bis zu
ausgeprägter, teilweise isolierter Laienaktivität. Diese Zustände treten in

Widerspruch zu dem altkirchlichen Idealbild, das hinter unseren

Bistumsverfassungen steht, und entsprechen manchmal nicht ein-



— 101 —

mal den verfassungsmässigen Normen. Eine lebendige Versammlung

der Gemeinde - wie es dem Ideal entsprechen würde - ist in
unseren volkskirchlichen Verhältnissen leider nicht zu verwirklichen,

doch muss versucht werden, eine lebendige Gemeinde zu
schaffen, die immer mehr Mitglieder zur Übernahme der gemeinsamen

Verantwortung führt. Die Anregung und Durchführung von
Eigeninitiative im Dienste des Ganzen spielt dabei eine wichtige
Rolle.

In der zweiten Gruppe war ebenfalls von der «Wucht» der
Autorität des Pfarrers die Rede, und dies besonders in starr
traditionsgebundenen Landgemeinden. Es können aber auch innerhalb
der Gemeinden klar getrennte Bereiche bestehen. Dann wird für
die Verkündigung des Wortes, die Verwaltung der Sakramente,
weitgehend auch für den Religionsunterricht ausschliesslich der
Pfarrer als verantwortlich betrachtet. Seine Autorität wird in
diesem Bereich nicht angetastet. «Man redet ihm nicht drein.» Hingegen

wird das rein gemeindemässige Verhalten (z.B. die Kassaführung)

anderen Gremien bzw. Gemeindebehörden überlassen. Die
Akzentsetzung in der Ausübung der Autorität kann sich je nach
der Persönlichkeit des Pfarrers und/oder der Initiative einzelner
oder mehrerer Gemeindemitglieder leicht verschieben. Man war
allgemein der Meinung, dass auch in der Frage der Autorität ein Um-
wandlungsprozess im Gang ist (nicht zuletzt dank der ökumenischen

Öffnung). Dieser Prozess scheint dahin zu führen, dass in der
Zukunft der Pfarrer weniger ein Regent als ein Förderer der
Gemeinde sein wird.

In der dritten Gruppe wurde von einigen sehr beklagt, dass die
Gemeinde keine Initiative entfalte und den Pfarrer in die Rolle
dessen dränge, der alles von sich aus unternehmen und allein
entscheiden muss. Diese Situation wurde durch den Gang der
Entwicklung und durch bestimmte Verhältnisse erklärt und mehr oder
weniger als unabänderlich betrachtet. Andere fühlten sich, von
Einzelheiten abgesehen, befriedigt. Sie vertraten auch die Ansicht,
dass Situationen, wie sie von den Erstgenannten beklagt würden,
geändert werden könnten.

Hinsichtlich der Ebenen b und c wies die erste Gruppe auf
Unterentwicklungserscheinungen im synodalen und kollegialen Umgang

hin. Zum Teil spiegeln sich hier Entwicklungen auf der
Gemeindeebene wieder, zum anderen Teil sind sie in bestimmten
Entwicklungen im Gesamtbereich des Bistums begründet, z.B. in der



— 102 —

Ausübung des Visitationsrechtes. Das Verhältnis der IBK zu den
einzelnen Bistümern sollte geklärt werden, insbesondere die
Abgabe von Erklärungen zum Glauben «im Einvernehmen» mit den
Bistümern.

In der zweiten Gruppe wurde zuerst mit Genugtuung festgestellt,

dass die Bischöfe ihr Visitationsrecht im allgemeinen rege
benützen. Die Autorität des Bischofs hängt weniger von der Verfassung

als von der Handhabung der Verfassung ab. Es bestehen
merkliche Unterschiede zwischen den verschiedenen Bistümern
bzw. Ländern, die auf die geschichtliche Entwicklung, die allgemeinen

Verhältnisse und die persönlichen Strukturen (Bischof -
Synodalrat) in den jeweiligen Bistümern zurückzuführen sind. Was das

Verhältnis zwischen dem Bischof und dem Synodalrat oder der

Synode betrifft, würde es der allgemeinen kirchlichen Überlieferung
widersprechen, wenn der Bischof reines Vollzugsorgan der Synode
oder des Synodalrates in allen Angelegenheiten wäre. Es wurde
gewünscht, dass die Bischöfe und die IBK ihre Arbeit in Verbindung
mit weiteren Kreisen tun, und dies während der ganzen Zeit der

Arbeit (Verwirklichung des Sensus Fidelium). Das heisst nicht, dass

hier die Bischöfe nicht in eigener Verantwortung entscheiden
müssen.

Auch in der dritten Gruppe differierten die Meinungen
zwischen den verschiedenen Ländern. Wo der Gang der Dinge als

unbefriedigend empfunden wurde, stellte sich die Frage, ob die Ursache

des Nicht-Befriedigenden bei den verfassungsmässigen Strukturen

oder bei personellen Konstellationen zu suchen sei. Während
zuerst die Tendenz dahin ging, allein die personellen Konstellationen

als Ursache des Unbefriedigenden zu betrachten, wurden später

Zweifel an dieser Ansicht geäussert und gefragt, ob nicht doch

auch Verfassungen und Réglemente Ursache von Schwierigkeiten
darstellten. Zu dieser Meinung trug der Vergleich zwischen den

Verfassungen und der Praxis unserer verschiedenen Kirchen
Wesentliches bei.

Konkrete Ergebnisse

In einem letzten Schritt wurde nach dem Verhältnis zwischen

den in den Referaten geäusserten Ansichten und Postulaten einerseits

und den zuvor aus der Praxis erhobenen Tatbeständen
andererseits gefragt. Dieser letzte Schritt konnte zwar nicht von allen



— 103 —

Gruppen vollzogen werden ; doch wurden einzelne Ergebnisse in die

gemeinsame Schlussdiskussion eingebracht. Dabei traten nach der
Meinung der Beteiligten wichtige ekklesiologische Einsichten
zutage, besonders hinsichtlich des Verhältnisses zwischen der nichtab-
tretbaren Verantwortung des Bischofs und dem Meinungsbildungs-
prozess in der Kirche : In vielen wichtigen Fragen muss der Bischof
in eigener Verantwortung entscheiden, so dass er nicht als Vollzugsorgan

von Synode oder Synodalrat betrachtet werden kann. Das

besagt jedoch nicht, dass er seine Entscheidungen isoliert von der
Kirche treffen soll. Im Gegenteil : da der Bischof mit der Gemeinschaft

seiner ganzen Kirche in einem lebendigen Gegenüber
verbunden sein soll, ist es nötig, dass er seine Arbeit, zumal die
Vorbereitung von Entscheidungen, in Verbindung mit weiteren Kreisen
der Kirche (zuständige Fachkommissionen, Kollegium des

Synodalrates, Lehrkörper) vollzieht. Mit anderen Worten: wenn eine

Entscheidung bevorsteht, wird er von Anfang an in geeigneten
Gremien - grundsätzlich in der ganzen Kirche - einen entsprechenden

Prozess der Entscheidungsfindung in Gang kommen lassen.
Ferner zeigte sich, dass nicht allein solche Entscheidungsfindungen,
sondern das ganze Geschehen von Kirche, sofern es Gemeinschafts-

prozess ist, und damit auch fundamentale pastorale Anliegen nicht
befriedigend verwirklicht werden können, solange den
Hauptverantwortlichen, Geistlichen und Laien, die geeigneten Mittel und
Wege zur Verwirklichung nicht bekannt sind. In diesem
Zusammenhang wurden dann konkrete Anregungen an unsere Kirchen
vorgeschlagen (Durchführung einer Tagung, an welcher mit Hilfe
von Psychologen Mittel und Wege zur Verwirklichung eines

Gemeinschaftsprozesses in der Kirche aufgezeigt werden sollen).

Weitere Themen

Neben dieser Hauptarbeit kamen zwischenhinein noch andere

Fragen zur Sprache. So referierte Dr. Martin Parmentier, zurzeit in
Oxford, über den Verlauf der Debatte über

DIE ORDINATION VON FRAUEN IN DER ANGLIKANISCHEN

KIRCHE.

Der Referent wies zuerst darauf hin, dass die anglikanische
Kirchengemeinschaft heute drei gültig geweihte weibliche Priester
(in Hongkong) zählt sowie verschiedene weibliche «Piratenpriester»



— 104 —

(Diakonissen, die in den USA von rebellierenden, meist pensionierten
Bischöfen zu Priestern geweiht worden sind). 1962 kam der auf

Antrag der Church Assembly erstellte Bericht «Gender and Ministry»

(Geschlecht und Amt) heraus, der die Notwendigkeit weiterer
Untersuchungen (vor allem im Hinblick auf die Lambethkonferenz
von 1968) aufzeigte. Inzwischen wurden an einigen theologischen
Seminaren Studentinnen zugelassen; weiter durften Frauen als

Laienprediger auftreten, einige wurden als Hilfskaplane an Universitäten

und Hochschulen zugelassen. Obwohl die vorbereitende
Kommission glaubte, es Hessen sich «keine entscheidenden theologischen

Gründe» gegen die Ordination von Frauen feststellen, gingen
an der Lambethkonferenz selber die Meinungen scharf auseinander.
Ein später zuhanden der Synode von Miss Christiane Howard abge-
fasster Bericht mündete in folgende Anträge aus :

1. es gibt kein grundsätzliches Bedenken gegen die Frauenordina¬
tion;

2. man solle jetzt zur Ordination von Frauen schreiten.
Dieser Bericht sowie die Anträge wurden zuerst innerhalb der 43

Bistümer Englands besprochen; 30 sprachen sich für die Annahme
des ersten Antrages aus, 15 davon auch für die Annahme des zweiten.
Kurz bevor die Allgemeine Synode zusammentrat, wurde bekannt,
dass man in Kanada, wo die Frauenordination schon grundsätzlich
gebilligt worden war, wahrscheinlich schon 1976 Frauen zu Priestern
weihen würde. Diese Mitteilung übte allerdings auf den Beschluss der

Synode der anglikanischen Kirche in England vom 3. Juli 1975

keinen Einfluss aus. Da nicht in allen drei Häusern der Synode (Bischöfe,
Priester und Laien) Übereinstimmung darüber erzielt werden konnte,
ob man mit der Frauenordination gleich anfangen oder noch zuwarten

solle, wurden die Bischöfe damit beauftragt, mit der Frauenordination

zu beginnen, sobald die Zeit dafür reif sei. Am 3. Juli, aber erst

nach der Abstimmung, wurden die Präsidenten der Synode gebeten,
die orthodoxe und die römisch-katholische Kirche nach ihrer
Meinung zu fragen. Es ist bezeichnend für das geringe Gewicht, welches

im Bewusstsein der meisten Anglikaner der Interkommunion mit den

Altkatholiken beigemessen wird, dass in der Synode niemand daran

dachte, dass in dieser Frage eigentlich auch die Altkatholiken gefragt
und gehört werden sollten. Zum Glück hat der Erzbischofvon Canterbury

selbst die Initiative ergriffen, ist diesbezüglich mit der altkatholischen

Kirche in Verbindung getreten und hat sie um ihre Meinung

gebeten. Auffällig ist, wie wenig theologisch für oder gegen die Frau-



— 105 —

enordination argumentiert wurde. Man bediente sich lieber soziologischer

Argumente. Auch die Spannungen (katholisch-reformatorisch)
innerhalb der Kirche von England machen sich in einer solchen
Diskussion bemerkbar. So ist es der anglikanischen Kirche nie gelungen,
sich über die Amtsfrage klar auszusprechen. Ausrufe wie «Weiht
Frauen oder hört auf, sie zu taufen» oder «Wenn eine Frau predigen
darf, soll sie auch die Eucharistie zelebrieren dürfen » verlangen nach
einer besseren Theologie des Amtes. Wichtig wäre es auch, über die
Rolle von Mann und Frau in Kirche und Welt theologisch nachzudenken.

Dabei wäre auch die Frage zu überlegen: Ist Gott Vater und
Sohn, aber nicht «Mutter» Wie echt ist diese Metapher Ist die Kirche

«Mutter» Ist der Priester «Vater», oder kann auch eine «Mutter»
Christus repräsentieren Hie und da hört man in der anglikanischen
Kirchengemeinschaft Anspielungen auf diese Fragen, aber sehr weit
ist man hier noch nicht.

ErzbischofKok orientierte über allerlei Probleme, welche gegenwärtig

die Internationale Bischofskonferenz der altkatholischen
Kirchen beschäftigen, wobei auch er auf die Frage der Ordination von
Frauen zu sprechen kam.

Die Rolle der Frau in der Kirche

In Schwanberg wurde beschlossen, dass die Frage der Frauenordination

Thema einer späteren Konferenz sein sollte. Dass Frauen an
theologischen Problemen sehr interessiert sein können, zeigte sich

darin, dass, wie schon bei den vorhergehenden Tagungen, auch Frauen
von Pfarrern teilgenommen haben, und zwar nicht als Anhängsel ihrer
Männer, sondern für sich selbst verantwortlich, was vor allem durch
die Aktivität in den von den Ehemännern verschiedenen »Arbeitsgruppen

deutlich wurde. Ohne die Entscheidung der IBK vorwegnehmen

zu wollen, wird in unserer Kirche auf Grund unseres Verständnisses

des Priesteramtes die Ordination von Frauen kaum bejaht werden

können ; auf der anderen Seite sollten Frauen in allen wichtigen
Entscheidungsinstanzen (Kirchgemeinderäte, Synoden, Synodalräte)
vermehrt zugezogen werden. In dieser Hinsicht war die Konferenz
sehr aufgeschlossen, indem sie das neugeschaffene Sekretariat einer
Frau (Frau Ciaire Aldenhoven, Bern) anvertraute.

Von der segensreichen Tätigkeit von Frauen auf kirchlicher
Ebene konnten sich die Konferenzteilnehmer an Ort und Stelle

überzeugen. Die Tagungsstätte auf Schloss Schwanberg wird von einer



— 106 —

evangelischen Frauengemeinschaft geleitet, die sich «Communität
Casteller Ring» nennt. Sie entstand in den Jahren nach dem Zweiten
Weltkrieg und zählt heute 31 Glieder, die in völliger Gütergemeinschaft,

freigewählter Ehelosigkeit und in der Bereitschaft leben, den

eigenen Willen unter den Willen Gottes zu stellen. In der Ordnung der
Communität lesen wir unter anderem: «Die Communität Casteller

Ring weiss sich als Glied der Kirche, die nach dem Zeugnis des Neuen
Testamentes der Leib Christi ist, und die im Nicaenum als die ,eine,

heilige, katholische und apostolische Kirche' bezeugt wird. Sie lebt
aus dem täglichen Umgang mit dem Wort Gottes und dem häufigen
Empfang der Sakramente. Das Stundengebet ordnet den Tag in Lob
und Anbetung Gottes. Daneben steht der gemeinsame Dienst der

Fürbitte.» Weiter finden wir: «Die Communität Casteller Ring will
ihre Glieder in das moderne Leben senden als Frauen, die ,in der Welt
und nicht von der Welt sind'. Sie sollen ihren Platz in Kirche und
Gesellschaft einnehmen. Sie leben nach dem benediktinischen Leitwort
ora et labora. Alle Arbeit will verstanden sein als Gottes-Dienst und
wird damit in eine direkte Beziehung zum geistlichen Leben gesetzt. »

Neben der Tagungsstätte führt die Communität ein modernes Vorseminar

für soziale Frauenberufe mit 150 Schülerinnen.
Die 17. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz wird

vom 6. bis 11. September in Salzburg stattfinden und den orthodox-
altkatholischen Dialog zum Thema haben.

Bern Ciaire Aldenhoven-Gauthier


	16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz : 15.-19. September 1975

