
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 66 (1976)

Heft: 1

Artikel: Orthodox-altkatholischer Dialog

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodox-altkatholischer Dialog

1. Die letzte Wegstrecke zum Beginn des offiziellen Dialogs.
2. Die erste Vollsitzung der Gemischten Kommission und ihre Er¬

gebnisse.
3. Die Fortsetzung des Dialogs.
4. Dokumente zum orthodox-altkatholischen Dialog.

I. Bericht über die Arbeitstagung vom 25. bis 28. September
1974.

IL Auszug aus den Gruppenberichten.
III. Gemeinsame Texte.

1. Die letzte Wegstrecke zum Beginn des offiziellen Dialogs

Was 1973 im Bericht dieser Zeitschrift unter dem Titel «Der
Orthodox-Altkatholische Dialog nimmt Gestalt an»1 als
Zukunftsperspektive vermeldet wurde, ist inzwischen zur Tatsache geworden :

Der im Juli 1973 in Pentoli mit der Feststellung des Abschlusses der
langen Vorbereitungen den beteiligten orthodoxen und altkatholischen

Kirchen vorgeschlagene Beginn des «Offiziellen Dialogs» hat
mit der ersten Vollsitzung der Gemischten Dialogkommission vom
20. bis 28. August 1975 im Orthodoxen Zentrum des Ökumenischen
Patriarchates in Chambésy bei Genf mit dreissig Teilnehmern
stattgefunden2. Als Ergebnis liegen fünf gemeinsame Texte im Sinne des

Penteli-Programmes von 1973 vor, die zunächst auf altkatholischer
Seite zur ersten Kenntnisnahme der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz zugeleitet und von dieser im November 1975 zur
Veröffentlichung freigegeben wurden. Auf die im Bericht über die
Penteli-Konferenz von 1973 angekündigte Veröffentlichung des

Protokolls jener Zusammenkunft wurde verzichtet : einmal wegen seiner

Länge und zum anderen, weil es, in Penteli als Arbeitsbericht von Tag
zu Tag entstanden und zunächst nur in griechischer Sprache vorlie-

1 IKZ 63 (1973) 182-192: W.Küppers, Der orthodox-altkatholische
Dialog nimmt Gestalt an.

2 Der Begriff des «offiziellen Dialogs» geht auf die I. Panorthodoxe
Rhodos-Konferenz 1961 über das ökumenische Programm der orthodoxen
Kirchengemeinschaft unter der Führung des Ökumenischen Patriarchates
zurück. Er bezeichnet jene Stufe der kirchlichen Annäherung, auf der mit
erklärter Zustimmung der Gemeinschaft die volle kirchliche Koinonia zum
direkten Ziel geworden ist. Vgl. W. Küppers, Die I. Panorthodoxe
Rhodoskonferenz, IKZ 52 (1962) 38-47.



— 2 —

gend, als Dokument in griechischer Veröffenthchung schon vorliegt3.
Nach dem Einladungsschreiben des Ökumenischen Patriarchen
Demetrios I. vom 27.November 1972 hatte die Penteli-Konferenz eine
doppelte Aufgabe : « Das Studium und die Erläuterung einiger Punkte
der Lehre der altkatholischen Kirche und die Festsetzung der Themen

und der Methode, die bei den Gesprächen zu Beginn und während

des offiziellen Dialogs angewandt wird. » Bei den in Frage
kommenden Punkten handelte es sich um Fragen, die im Falle negativer
Beantwortung das Erreichen des offiziellen Dialogstadiums weiter
hätten hinausschieben können : z. B. das Verhältnis zwischen
ökumenischen Konzilsentscheidungen und weiteren Lehren der Kirche
hinsichtlich ihrer Verbindlichkeit, den Umfang des Kanons der Heiligen
Schrift, der bekanntlich in östlicher und westlicher Tradition nicht
identisch ist, die Annahme aller sieben oder einer geringeren Zahl der
alten ökumenischen Konzile, dazu eine Reihe Fragen zum Verständnis

der Kirche, der Apostolischen Sukzession und des Bischofsamtes
und schliesslich der Interkommunion, wie die altkatholische Kirche
diese 1931 besonders mit den Anglikanern und 1965 auch mit der
Philippinischen Unabhängigen Kirche, der Spanisch-Reformierten
Episkopalkirche und der Lusitanischen Katholischen Kirche Portugals

geschlossen hat. Die von den Altkatholiken im Namen ihrer
Kirchen gegebenen Antworten gaben den Orthodoxen in Pentoli die
Möglichkeit, sich im Namen ihrer Kirche im Grundlegenden als in
Übereinstimmung mit den Altkatholiken auch im Bereich der angedeuteten

Fragen zu erkennen. Weitere Ausführungen wurden jedoch dem
bevorstehenden offiziellen Dialog überlassen. Und so konnte einstimmig

der Beschluss gefasst werden, den beteiligten Kirchen nach
Beendigung des vorbereitenden Stadiums vorzuschlagen, mit dem Beginn
des offiziellen Dialogs in direkter Weise aufdie Wiederherstellung voller

kirchlicher und d. h. zugleich voller eucharistischer und konziliarer
Gemeinschaft hinzuarbeiten. Nach dem Ja der beteiligten Kirchen
durch ihre verantwortlichen Leiter erfolgte in Übereinstimmung des

Ökumenischen Patriarchates mit der InternationalenAltkatholischen
Bischofskonferenz im Frühjahr 1975 die offizielle Einladung zur «Ersten

Vollsitzung der Gemischten Dialogkommission» für die letzte
Augustwoche 1975 im Orthodoxen Zentrum des Ökumenischen

Patriarchates in Chambésy bei Genf. Die nötigen Vorbereitungen
dazu wurden vom Koordinierungsausschuss schon in seiner ersten

3 Joh.Karmiris: Ekklèsia, Athen 50 (1973) 420-422, 476-479 (griech.).



Zusammenkunft nach dem Treffen vom Sommer 1973, wiederum in
Pentoli, vom 5. bis 8. Februar 1974 beraten. Dabei wurde die Einladung

der Christkatholischen Kirche der Schweiz zu einer der theologischen

Vorbereitung durch Fachtheologen beider Seiten dienenden
Arbeitstagung vom 25. bis 28. September 1974 in Morschach bei
Brunnen am Vierwaldstättersee dankbar angenommen. Dadurch
konnte die Anregung von Pentoli 19734, die nötige Vorbereitung von
Texten solle nach Möglichkeit im persönlichen Kontakt der Theologen

beider Seiten geschehen, verwirklicht werden. Auf beiden Seiten
wurden durch den Koordinierungsausschuss bestimmte Fachtheologen

gebeten, ihre Vorentwürfe zu den ihnen übertragenen Themen
aus den Gebieten der Gotteslehre, der Christologie und der Lehre von
der Kirche mit ihrer persönlichen Teilnahme in die geplante Arbeitstagung

einzubringen. Während die orthodoxe Seite sich dabei auf
Mitglieder ihrer interorthodoxen Kommission beschränken konnte,
wurden auf altkatholischer Seite die folgenden Theologen mit
Spezialkenntnissen über den Kreis der Kommissionsmitglieder hinaus als
Berater zugezogen : Prof. Dr. Christian Oeyen, Bonn, Prof. Dr. Peter
Amiet, Magden-Bern, Pfarrer Urs von Arx, Hellikon, und Pfarrer
Dieter Prinz, Kaiseraugst.

Allerdings konnte sich dieser bemerkenswerte Ansatz
ökumenisch-zwischenkirchlicher und übernationaler Teamarbeit noch nicht
mit voller Präzision durchsetzen. Die meisten Entwürfe lagen
überhaupt erst zu kurz vor dem Tagungsbeginn vor. Dazu kam die
Übersetzungsfrage und schliesslich die Schwierigkeit der Kontaktaufnahme

an Hand vorliegender Texte schon innerhalb der beiden
Kommissionen selbst aus Gründen des Zeitmangels und der Entfernungen.
Und diese Behinderungen mussten sich bis in die Arbeitstagung selbst
hinein nachteilig auswirken. Um so wichtiger war es daher, dass diese

Tagung überhaupt zustande kam. Der gestufte Plan des

Koordinierungsausschusses für den Ablaufder Arbeitstagung, nämlich das

Aufsteigen vom paarweisen Gegenüber der einzelnen Autoren über die

Besprechung in den drei Themengruppen zur Gesamtbesprechung,
liess sich nicht verwirklichen. Stattdessen arbeiteten ständig drei
Gruppen über Gotteslehre, Christologie und Ekklesiologie, deren
Berichte und Vorschläge das Plenum wiederholt behandelte. Aller-

4 IKZ a.a.O., S. 190: «Die Vorbereitung dieser Texte wird Fachtheologen

übertragen, die während der Texterarbeitung in Verbindung mit den
entsprechenden Fachtheologen der anderen Theologischen Kommission
stehen sollen. »



— 4 —

dings konnten hier in weniger systematischer Weise nur bestimmte
kritische Punkte aufgegriffen werden, ähnlich den früheren Erörterungen

vom Sommer 1973 in Penteli. Und doch wurde, zumal auf
beiden Seiten schon vorliegende, spezifische Texte hinter den
Aussprachen standen, ein deutlicher Fortschritt auf konkrete Formulierungen

in Fragestellung und Beantwortung in einer Atmosphäre
wachsenden, gegenseitigen Verstehens und Vertrauens spürbar. Das

gilt besonders für den Gebrauch bestimmter Begriffe, die unaufge-
schlüsselt trennende Wirkung haben können, im differenzierten und
lebendigen Umgang miteinander jedoch sozusagen in einen anderen
chemischen Zustand übergehen, in dem ganz neue Verbindungen
tieferen Verstehens Ausdruck bis in sprachliche Formulierungen
hinein finden können. Um das Gemeinte wenigstens anzudeuten,
kann gesagt werden, dass es dabei um theologische Begriffe, wie
Unfehlbarkeit, Unveränderlichkeit des Dogmas, Grenze der Kirche,
Einheit von Offenbarung in Schrift und Überlieferung, Sichtbarkeit
und Unsichtbarkeit der Kirche oder auch Verehrung der Theotókos
in ihrer immerwährenden Jungfrauschaft, Maria aeiparthenos,
ging. Für die altkatholische Seite war dabei die Mitarbeit der zum
erstenmal herangezogenen jüngeren Theologen von besonderem
Wert. Und dies gilt nicht zuletzt auch für die Ermöglichung der
Annahme, der Rezeption, späterer gemeinsamer orthodox-altkatholischer

Formulierungen im Ganzen der Kirche und ihrer
Gemeinden. So konnte das während der Tagung gelegentlich
fast Tumultuarische und im greifbaren Ergebnis eher Fragmentarische

des «Mattli »-Treffens zum belebenden Agens, zum
mindesten auf altkatholischer Seite, bei der Herstellung ihrer «Texte im
Orthodox-Altkatholischen Dialog » werden : einer sechzehnteiligen
Folge von «Vorlagen der altkatholischen Sektion der Gemischten

Dialogkommission für die erste Vollsitzung im Orthodoxen Zentrum
Chambésy bei Genf vom 19. bis 30. August 1975. Erstellt als gemeinsamer

Kommissionstext der altkatholischen Seite in der Konsultation

am 5. und 6. Juli 1975 in Bern unter dem Vorsitz von Bischof
Léon Gauthier» (28 Seiten; verantwortlich für den Textabschluss
nach der Berner Konsultation Professor Werner Küppers).

Die offizielle Phase der Vorbereitung der Chambésy-Konferenz
begann mit dem Treffen des Koordinierungsausschusses am 28. April
1975 in Zürich, wobei allerdings Professor Johannes Karmiris nicht

zugegen sein konnte. Hier wurde deutlich, dass mit einer neuen Folge
von Textentwürfen über das im «Mattli» schon Vorliegende hinaus



von orthodoxer Seite nicht gerechnet werden konnte. Und in der Tat
war darin in den meisten Punkten die orthodoxe Position schon deutlich

zum Ausdruck gebracht worden. Einzelne Beiträge von beträchtlichem

Umfang in den Fragen des Kanons, der Offenbarung, der
Apostolischen Sukzession und der Mariologie waren inhaltlich noch
nicht ausgeschöpft, verschiedene Einzelfragen waren von mehreren
Autoren in eigenen Vorlagen behandelt worden, und die ausführlichen

Darlegungen von Professor Karmiris zur Ekklesiologie lagen
sogar schon gedruckt vor5. Um so dringender war es deshalb, die auf
Grund inner-altkatholischer Kontaktnahme und Verständigung
nach den Ansätzen in der «Mattli »-Konferenz vom September 1974

zur gesamten anstehenden Themenreihe erstellten Berner
Konsensustexte noch einigermassen rechtzeitig in die Hand der Teilnehmer
von beiden Seiten zu bringen. Dies gelang mit einigen postalisch
bedingten Ausnahmen. Es blieb der Mangel, dass bis zum Konferenzbeginn

keine Übersetzung der durchgehend deutschen Texte mehr
zustande kam. Auch ist zu sagen, dass zwar schon im Mai allen Mitgliedern

der altkatholischen Kommission und den weiteren Mitarbeitern
von der «Mattli»-Konferenz her eine allgemeine Orientierung über
den Stand der Dinge mit der Einladung zur Teilnahme nicht nur in
Chambésy, sondern wenn möglich auch schon in Bern zugegangen
war, dass aber in Bern anwesend waren mit Bischof Gauthier nur die
Professoren Aldenhoven, Amiet und Küppers sowie die Pfarrer von
Arx und Prinz. Die Professoren Maan, Oeyen und Visser waren
verhindert, z.T. bestand jedoch mit ihnen eine Arbeitsverbindung für
bestimmte Punkte. Allen Genannten konnten gegen Ende Juli die
schon erwähnten gemeinsamen, altkatholischen Vorlagen zugesandt
werden.

Damit war die letzte Strecke eines Weges zurückgelegt, den
altkatholische Theologen schon vor mehr als hundert Jahren zu bahnen
begonnen hatten. Und gerade um der seither umfassender, offizieller
und konkreter gearteten Vorbereitungen willen wäre eine neue Blok-
kierung folgenschwerer gewesen als frühere, schon wiederholt
eingetretene Hemmungen und Aufenthalte6.

5 Joh. Karmiris, Orthodoxia kai Palaiokatholikismos, Bd. 4, Athen
1974, 83 S. (griech.) Abdruck aus «Theologia».

6 Vgl. W.Küppers, Stand und Perspektiven des altkatholisch-orthodoxen
Dialogs, IKZ 62 (1972) 87-117 (Lit.); Christian Oeyen, Chronologisch-

bibliographische Übersicht der Unionsverhandlungen zwischen der Orthodoxen

Kirche des Ostens und der Alt-Katholischen Kirche der Utrechter
Union, IKZ 57 (1967) 29-51 (Lit.)



— 6 —

2. Die erste Vollsitzung der Gemischten Kommission
und ihre Ergebnisse7

Es war ein Vorzug und wurde als solcher von den Teilnehmern
in Chambésy mit besonderer Dankbarkeit gegenüber dem Hausherrn,
Metropolit Damaskinos, und seinen Mitarbeitern aufgenommen,
zugleich aber von beiden Seiten, d.h. der Konferenz und der Leitung des

Zentrums, als ein gutes Zeichen bezeichnet, dass gerade mit dieser
Tagung, die dem inhaltlich und formal am weitesten fortgeschrittenen
Einheitsdialog der orthodoxen Kirchen dienen sollte, das neue
Tagungszentrum mit seinen vorzüglichen Einrichtungen noch vor der
feierlichen Eröffnung seine ökumenische Aufgabe zu erfüllen begann

Was die Tagung selbst betrifft, so war sie, gemessen am
Schlussprotokoll von Penteli 1973, mit ihren geschilderten Vorbereitungen
nun doch in nicht unwichtigen Punkten immer noch in einigem Rückstand

gegenüber den seinerzeitigen Beschlüssen8: Heisst es doch in
Artikel 6 der Anordnungen «für die praktische Durchführung des

bevorstehenden offiziellen theologischen Dialogs», dieser solle
geführt werden «auf der Grundlage von auf beiden Seiten erarbeiteten
Textvorlagen nach Massgabe der dafür im vorbereitenden
Stadium festgestellten Notwendigkeit». Und weiter heisst es in Artikel
6 zu den auf beiden Seiten getrennt, wenn auch «in Verbindung mit
den entsprechenden Fachtheologen der anderen Kommissionen»
erarbeiteten Textvorlagen: «Abschliessend werden sie in einer
Vollsitzung der theologischen Kommission jeder der beiden Seiten

überprüft, die kurz vor der ersten gemeinsamen Sitzung der
Gemischten Kommission stattfinden soll, um so die endgültigen
Vorlagen jeder Theologischen Kommission zu der in Frage kommenden
Thematik fertigzustellen.»

Nun ist es gewiss nichts Ungewöhnliches, dass Planungen und
erst recht in Neuland vorgreifende Anordnungen über menschliche

Begegnungen im Vollzug, wenn sie nicht überhaupt Schiffbruch
erleiden, wenigstens den Gegebenheiten angepasst werden müssen.
Dies letztere ist dann mit Erfolg auch in Chambésy geschehen. Der
Hinweis auf den «Rückstand» sollte nur zweierlei deutlich machen:

warum das noch in der Arbeitstagung vom September 1974
festgehaltene Programm der drei Hauptthemen Theologie-Christologie-

7 AKID Nr. 177, Bl. 1466-1473; s.a. Abs.4 Dokumente III.
8 IKZ 63 (1973) 189f.



— 7 —

Ekklesiologie äusserlich gesehen doch nur knapp zur Hälfte bewältigt

werden konnte, und um klarzustellen, was die 1973 in Pentoli
beschlossene Arbeitsmethode, sofern sie weiter als die angemessene
befolgt wird, von allen Beteiligten fordert. Indem diese Methode
des Dialogs nämlich auf das Erstellen gemeinsam verantworteter
Texte abgestellt ist, ist sie auf das Vorhegen von in sich selbst
schon weitgehend ausgereiften Texten zum Beginn der über diese
Texte beratenden und beschliessenden Tagungen angewiesen. Trotz
sich aus dem genannten Rückstand ergebender Startschwierigkeiten

wurde diese Grundregel in Chambésy nicht preisgegeben. Wie
der anfängliche Zeitverlust einen die Intensität der Zusammenarbeit

steigernden Druck zu erzeugen vermochte, so mag durch
Zeitverlängerung für die Programmerfüllung eine Qualitätsverbesserung

die Folge sein.

Und so vollzog sich in Chambésy die praktische Arbeit: Die
schon erwähnten altkatholischen Konsensustexte wurden an Ort
und Stelle, soweit ihr Thema zur Verhandlung kam, ins Griechische
übersetzt, nachdem Griechisch und Deutsch als offizielle
Verhandlungssprachen anerkannt worden waren. Zugleich wurden auf
orthodoxer Seite ad hoc von kompetenten Kräften, die von eigenen
früheren Beiträgen ausgehen konnten, kürzere Texte erstellt, die in
der eigenen Gruppe besprochen und als orthodoxe Konsensustexte
nach entsprechenden Änderungen angenommen und dann auch ins
Deutsche übersetzt wurden. Darauf hin kamen, dem ursprünglichen

Programm gemäss, beide Konsensustexte in beiden Sprachen

im Plenum zur Verlesung, und es wurde die allgemeine
Aussprache darüber gehalten. Nach grundsätzlicher Anerkennung wurden

sie den für die Thematik zuständigen, von der Konferenz
gebildeten, gemischten Subkommissionen überwiesen. Diese hatten die

Aufgabe, auf Grund der Aussprache im Plenum einen gemeinsamen
Text herzustellen, der in griechischer und deutscher Fassung erneut
dem Plenum vorgelegt wurde. Nachdem der gemeinsame Text,
erneut besprochen und in meist nur wenigen Punkten geändert, vom
Plenum angenommen war, müsste er noch mit aller Sorgfalt zur
Unterzeichnung in beiden sprachlichen Fassungen durch sämtliche
anwesenden Mitglieder der offiziellen Dialogkommissionen vorbereitet

und auf sinngleiche Ausdrucksweise geprüft werden. Erst so

war es möglich, mit den Unterschriften die für alle Texte und
Textfassungen gleichlautende Formel zu verbinden: «Der obige Text
gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen



— 8 —

Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder »9.

Es ist klar : im Ablaufweniger Konferenztage bedeutet dies einen
recht zeitraubenden Vorgang, zumal wenn dieser noch bedingt ist
durch einen nicht ausreichenden Stab von Dolmetschern und
Übersetzern sowie technischen Helfern für das Schreiben und Vervielfältigen

der immer wieder geänderten Texte. In diesem Fall gebühren
Dank und Anerkennung den stillen Helfern vom Stab des Zentrums
wie auch einer Anzahl von Konferenzmitgliedern und ganz besonders
Herrn Dr. Theodoros Nikolaou, der rechten Hand von Metropolit Ire-
naios, der als Dolmetscher und Verbindungsmann über die natürliche
Leistungsgrenze hinaus bis zum letzten Augenblick gefordert war. In
dieser Hinsicht sollten kommende Zusammenkünfte reichlicher mit
Hilfen und Helfern ausgestattet sein. Im übrigen konnte die dem
Konferenzverlauf zugrunde gelegte Methode, abgesehen von den
gekennzeichneten Schwierigkeiten der Durchführung, überhaupt nur
deshalb mit Erfolg angewendet werden, weil in dieser Konferenz eine

längst bewusste orthodox-altkatholische Übereinstimmung ihren
konkreten Ausdruck fand. So wären die vorliegenden Texte als Dokumente

eine fast überflüssige Selbstverständlichkeit Ganz gewiss
nicht Wie hätte sonst ihr Zustandekommen so lange auf sich warten
lassen. Vielmehr geht es ja ganz bewusst um Texte, durch die
verantwortliche Schritte zu voller kirchlicher Einheit einer genuin östlichen
mit einer genuin westlichen Gemeinschaft «örtlicher Kirchen» (topi-
kai ekklisiai) in ihrer Glaubensgrundlage bestätigt und festgehalten
und dadurch erst wirklich möglich werden. Dies gilt für beide Seiten
in ihrer phänomenalen, historisch bedingten Verschiedenheit infolge
ihrer wesenhaften Beziehung zur Alten Kirche und Anerkennung der
rezeptionsfähigen Elemente altkirchlicher Einheit. Wenn nun im
Dialog durch fortschreitende Erfüllung des Penteli-Programms
sozusagen die Rezeption der Elemente dieser Einheit lehrmässig greifbaren

Ausdruck zu finden beginnt, so geht es dabei durchaus nicht um
ein System von Lehrsätzen und erst recht nicht das Rankenwerk
theologischer Spekulationen abseits der Lebenswirklichkeit der Kirche

in der Welt von heute. Vielmehr war von jeher dieser Dialog
getragen von der Überzeugung, dass es in dieser zeichenhaft-exemplarischen

Ost-West-Wiedervereinigung geht um die Substanz von
Offenbarung, Glaube und Kirche im grossen Konsensus der Alten Kirche

9 Abs. 4 Dokumente IV: Gemeinsame Texte.



über der Heiligen Schrift, im Zeugnis der rechtgläubigen Väter
sowie der Entscheidungen der von der Kirche angenommenen Konzile.
Es war die aufErfahrung beruhende Überzeugung all der Männer, die
seit hundert Jahren dieses Dialogwerk getragen haben, dass erst in
solcher Einheit die tragfähige Grundlage gefunden wird für das
Standhalten der Kirche im Strom der Geschichte und im Sturm der
sie treffenden Anfechtungen für die immer neu von ihr geforderten
Antworten und Entscheidungen aus dem Glauben, in der Liebe und
auf Hoffnung hin. Diese für die kirchliche Einheit wesentliche
Komponente war während der Konferenz für alle Teilnehmer gegenwärtig
und lebendig in den von ihr nicht zu trennenden Gottesdiensten, sei es

im Frieden des orthodoxen Orthros in der schlichten St.-Paulus-
Hauskirche des Altbaus oder im Glanz der von Metropolit Irenaios am
Festtag des heiligen Irenaios von Lyon im gleichen Raum gefeierten
Heiligen Liturgie, der feierlichen Vesper von Maria Hinscheiden, zu
der mit anschliessendem EmpfangMetropolitPhilaretvonBerlin in die
Genfer Russisch-Orthodoxe Kirche eingeladen hatte, oder in der

grossen sonntäglichen Liturgie in der neuen Paulus-Kirche des

Zentrums mit der zahlreichen griechischen Gemeinde von Genf. Hier war
Kanonikus Prof. P. J. Maan um eine Ansprache in französischer Sprache

über I.Kor. 3, 9-17 gebeten worden, was im Blick auf das kanonische

Recht der orthodoxen Kirche einem hohen Grad von Anerkennung

der altkatholischen Kirche Ausdruck gibt. Am gleichen Sonntag

richtete Metropolit Irenaios in der christkatholischen
Pfarrkirche St-Germain auf Einladung von Bischof Gauthier Grussworte
an die Gemeinde, in denen er Ziel und Bedeutung des fortschreitenden

Dialogs beider Kirchen im Zusammenhang der ökumenischen

Bewegung hervorhob. Wiederum hielten die altkatholischen
Teilnehmer der Konferenz unter orthodoxer Anwesenheit wiederholt
das Abend- oder Morgengebet nach neuer christkatholischer Ordnung
in der Hauskirche des Zentrums. So gewiss und entschieden die
gemeinsame Eucharistie der Punkt ist, auf den der orthodox-altkatholische

Dialog ausgerichtet ist wie der Kompass auf den Pol; hier

drängt keine Ungeduld aufVorwegnahme der Freude der Vollendung
sakramentaler und ekklesialer Vereinigung. Vielmehr erhellt das

Licht fester Erwartung vom näherrückenden Ziel her tröstlich-orien-
tierend den Weg, belebt die innere Teilnahme an der anderen Kirche
und gibt zugleich der Eucharistiefeier im Leben der eigenen Kirche
Weite, Gewicht und Wärme. Und so war gewiss allen am letzten
Abend das Abschiedswort von Metropolit Damaskinos, der immer



— 10 —

wieder an den Sitzungen im Plenum teilgenommen hatte, aus dem
Herzen gesprochen, wenn er dem Sinne nach sagen konnte: Diese
Konferenz ist ein realer und ernst zu nehmender Baustein unserer
Einheit in Erfüllung des gemeinsamen Auftrags unserer Kirchen und
unserer Mitverantwortung für alle Kirchen.

Im Rahmen dieser ihrer allgemeinen Voraussetzungen sind die
fünf gemeinsamen Texte, als das eigentliche Ergebnis im Beginn des
offiziellen Dialogs, zu sehen. Allerdings müssen sie vor allem für sich
selbst sprechen, und es bleibt abzuwarten, wie auf beiden Seiten die
Kirchen, denen sie von der Gemischten Kommission übergeben wurden,

sich im einzelnen dazu verhalten werden. Hier soll nur versucht
werden, einige Hinweise aus der Sicht eines in Chambésy Mitwirkenden

zu geben. Dabei ist vor allem daran zu erinnern, dass die
Beschlüsse von Pentoli nicht auf einen irgendwie gearteten Abriss, eine
Kurzfassung von Dogmatik oder überhaupt christlicher Glaubensaussage

abzielten. Vielmehr sollte «das Wesentliche der Lehre jeder
Kirche bezüglich der in Frage stehenden Thematik angemessen zum
Ausdruck kommen», dies aber wiederum nur «nach Massgabe der
dafür im vorbereitenden Stadium festgestellten Notwendigkeit»10.
Diese Begrenzung ist klar, sie lässt jedoch der Ausführung einen
breiten Spielraum: Wie weit wäre «das vorbereitende Stadium» zu
fassen und vor allem, was aus ihm gehörte unter die «festgestellte
Notwendigkeit» Wie lassen sich überhaupt Einzelfragen des Glaubens

vom Ganzen isoliert behandeln Und sind nicht gemeinsame
Texte gerade erst möglich geworden, nachdem die trennenden
Kontroverspunkte im Konsensus überwunden waren Besteht dann
aber die Erneuerung des altkirchlichen Konsensus nicht gerade in
der Geschlossenheit eines Ganzen im gemeinsamen Verständnis des

Glaubens Diesem Dilemma gegenüber müsste der Dialog in der
Fassung seiner Texte seinen Weg erst finden. Zur dabei erwachsenen

Eigenart der nun vorliegenden Texte gehört die in ihnen sich
darbietende Verbindung von biblischer Begründung und
gesamtkirchlicher Tradition mit zugleich patristischer und aktueller
Ausrichtung der Gedankenführung. Die verschiedenen Momente mögen
nicht immer scharf und auch nicht in gleich ausgeprägtem Mass

hervortreten. Um so deutlicher tritt ein Zurückhalten gegenüber
schulmässig-konfessionellen Begrifflichkeiten und philosophisch
bedingter, theologischer Spekulation zutage. Was die Darstellung

10 S.Anm.8.



— 11 —

trägt, ist vielmehr das im Christusglauben begründete Bewusstsein
der Zusammengehörigkeit von kirchlicher Überlieferung, Schriftzeugnis

und göttlicher Offenbarung mit Gottes Unmittelbarkeit im
Heiligen Geist und der Wirklichkeit der Kirche. In diesem
Zusammenhang gründet und ereignet sich das objektive und zugleich
aktuelle Perfectum-Praesens der Wahrheit des Glaubens. Von ihm
versuchen die «gemeinsamen Texte» ein redliches Zeugnis zu geben.
Der Text 1/2 «Der Kanon der Heiligen Schrift» könnte in dieser
Sicht allerdings überraschen. Tatsächlich betrifft das Thema keine
im eigentlichen Sinn kirchentrennende Differenz, jedenfalls nicht
im orthodox-altkatholischen Verhältnis. Es handelt sich um die
Grenze des Kanons der alttestamentlichen Schriften, die für die
östliche und westliche Kirche von alters her verschieden verläuft.
Grund hierfür sind die Unterschiede zwischen dem jüdischen
Kanon und dem Kanon der griechischen Septuaginta. Im Westen
hat sich die Grenze zur Unterscheidung zwischen voll kanonischen,
und das hiess dann leicht auch «inspirierten», und apokryphen
gleich nicht zur inspirierten Schrift gehörigen Schriften, verhärtet.
Der Chambésy-Text nimmt auf diese und weitere dazu gehörige
Momente keinen Bezug, führt vielmehr zu einer Ausgleichsposition,
die ökumenisch hilfreich sein könnte: «Die kanonischen Bücher
zeichnen sich durch die besondere Autorität aus, welche die Kirche
ihnen stets zuerkannt hat ; sie hält aber auch die .Anagignoskome-
na' (d.i. Gelesenen oder Zulesenden) in Ehren, die seit alters zu
ihrem Kanon der Heiligen Schrift gehören»11. Zugleich ist Text 1/2
dadurch formal bemerkenswert, dass hier im Falle einer sachlich

ungeklärten Frage auf altkatholischer Seite auf eine möglicherweise
durch die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz auf
Ansuchen hin zu treffende Entscheidung verwiesen wird. Dies könnte
auch für weitere, evtl. wichtigere Fragen von Bedeutung sein. Das

zum Charakter der Texte Gesagte gilt jedoch durchaus für 1/1 und
1/3 «Die Göttliche Offenbarung und ihre Überlieferung» und «Die

Heilige Dreifaltigkeit», wobei Text 1/3 besonders signifikant ist.
Hier wird umfassend und klar der trinitarische Gottesglaube, die

zentrale christliche Wahrheit, im Einklang mit Schrift und kirchlicher

Überlieferung gemäss den Entscheidungen der ökumenischen
Konzile der Alten Kirche formuliert. Zugleich ist damit, ohne neues
Eintreten in die alte kontroverstheologische Debatte, deren Ab-

11 Dokumente IV: 1/2.



— 12 —

schluss durch die altkatholische Erklärung zur Filioque-Frage vom
Dezember 1969 festgehalten12. Allerdings wird nur, wer das
Gewicht dieser Frage im geschichtlichen Ost-West-Konflikt kennt,
dieses Faktum zu werten vermögen. Die Texte 11/1 und U/2 «Die
Menschwerdung des Wortes Gottes» und «Die Hypostatische
Union» setzen die gekennzeichnete Linie fort. Allerdings sprechen
sie dabei noch spezieller dogmatisch aus dem Kontext der
Fragestellungen zur Zeit der alten Kirche in ihren ökumenischen Konzilien

heraus. Dabei ist auf einen Zug besonders hinzuweisen, der aus
den alten Kontroversen hinaus ohne Umschweife zum Kernpunkt
der heutigen Christusfrage vorstösst : Ohne sich in den weitläufigen
Kontroversen zu verlieren, wird daraus gerade nur das hervorgehoben

und festgehalten, was das kirchliche Christusverständnis vom
Schriftzeugnis her trägt und zugleich für die heutige Christusfrage
in aktueller Zuspitzung entscheidend bleibt: Die Wirklichkeit des

Heiles Gottes in Christus ohne Abstriche an der vollen Menschlichkeit

des Erlösers : «Jede Natur will und wirkt in Gemeinschaft mit
der anderen, was ihr eigen ist - zur Rettung des menschlichen
Geschlechtes»13.

3. Die Fortsetzung des Dialogs

In Chambésy war es nicht zur vollen Erfüllung des Arbeitsprogramms

gekommen. Zwar hatte man schon bald den Gedanken

aufgegeben, mehr als die beiden Hauptthemenkreise der Theologie
und der Christologie durcharbeiten zu können. Doch müsste die am
letzten Abend noch lebhaft im Gang befindliche Aussprache über
den sechsten in Angriff genommenen, mariologischen Text abgebrochen

werden, um mit dem Abschlussprotokoll noch die wichtigsten
Punkte der Fortsetzung des Dialogs behandeln zu können. In
keinem Fall beruhte das «Steckenbleiben» auf dem Auftauchen
unüberwindlicher Schwierigkeiten oder gar Gegensätze Vielmehr
enthält der unfertig gebliebene, gemeinsame Entwurf zum Text U/3
« Die Lehre von der Gottesmutter und die damit nicht übereinstimmenden

Lehren» schon deutlich die Punkte der Übereinstimmung
in diesem Fragenbereich, wenn der Text selbst auch noch nicht reif
zum Abschluss war. Da jedoch dieses Thema und der ganze
Fragenbereich der Ekklesiologie genau genommen noch zum Aufga-

12 IKZ 61 (1971) 65-70.
13 Dokumente IV:II/2.



— 13 —

benbereich der ersten Vollsitzung gehörte, wurde beschlossen, eine
Subkommission zur Weiterarbeit daran zu bilden. Ihr gehören auf
Vorschlag beider Seiten der Gemischten Kommission ausser den
beiden Präsidenten an : die Professoren Herwig Aldenhoven, Peter
Amiet, Werner Küppers und Peter Johannes Maan aus der
altkatholischen Kommission sowie die Professoren Stefan Alexe, Johannes

Karmiris, Emmanuel Photiadis und Ilja Tsonevski aus der
orthodoxen Kommission. Vorbereitung und Einladung zu einer
Zusammenkunft dieser Subkommission im Sommer 1976 wurden dem
Koordinierungsausschuss übertragen. Aufgabe der Subkommission
ist die Erstellung gemeinsamer Textentwürfe für das dritte Unterthema

der Christologie und die neun Unterthemen der Ekklesiologie.

Diese Entwürfe, die nach ihrer Fertigstellung den übrigen
Mitarbeitern am Dialog zugestellt werden, bilden im Sommer 1977 die
Thematik der zweiten Vollsitzung der Gemischten Kommission.

All dies bedeutet gewiss eine Verzögerung im Ablauf des Dialogs

gegenüber dem Penteli-Programm von wenigstens zwei Jahren,

da nun ja erst eine turnusgemäss 1979 stattfindende, dritte
Vollversammlung mit den drei letzten Hauptthemen Soteriologie,
Sakramentenlehre, Eschatologie beginnen würde14. Da nun aber
offensichtlich im Bereich der mariologischen und besonders der
ekklesiologischen Fragen der kritische Schwerpunkt des Dialogs
liegt, kann die veränderte Planung, zumal mit dem Einsetzen der

genannten Subkommission und dem Einschieben eines wichtigen
Tagungstermins in den zweijährigen Zeitraum zwischen erster und
zweiter Vollsitzung, sich im Sinne eines echten Zeitgewinns auswirken.

Nichts hindert im übrigen, zu gegebener Zeit auch wieder eine

Arbeitskonferenz wie im «Mattli» 1974 einzuberufen, um die
Fortsetzung der Arbeit im Dialog zu intensivieren. Allerdings ist auch

gewiss keine Zeit zu verlieren, um nicht die Gelegenheit zu verpassen,

noch vor Beginn des ersten Zusammentritts der erwarteten
Panorthodoxen Synode die abgeschlossene Reihe der orthodox-altkatholischen

Texte vorlegen zu können.
Eine weitere bei der Fortsetzung des Dialogs nicht zu übersehende

Frage ist die Berücksichtigung analoger Vorgänge im
weitgespannten und sich mehr und mehr verdichtenden Netz von
Dialogbeziehungen im Bereich der klassischen Faith-and-Order-Fragen
bzw. der sog. kirchlichen und konfessionellen Weltbünde, von
denen hier allerdings in vergleichbarer Weise nur die Altkatholiken,

14 IKZ 63 (1973) 191.



— 14 —

Anglikaner, Orthodoxen, Römisch-Katholischen, Lutheraner und
Altorientalen in Betracht kommen. Zwischen diesen Gruppen sind
theoretisch 16 bilaterale Dialoge denkbar. Davon werden zur Zeit
wenigstens 12 mehr oder weniger intensiv und offiziell geführt. Die
Alt-Katholiken sind nur an zwei dieser möglichen Dialoge nicht
beteiligt: dem Dialog mit Lutheranern und dem mit den Altorientalischen

Kirchen. Eine Synopse dieser vielfältigen Vorgänge und
eine Analyse ihrer Methoden und Ergebnisse wäre dringend zu
wünschen. Schon jetzt kann aber festgehalten werden, dass wenigstens

formal, weitgehend aber auch in der Sache selbst der
altkatholisch-orthodoxe Dialog zu den am weitesten fortgeschrittenen
der ganzen Gruppe gehört und dass sein besonderes Interesse vor
allem darin liegt, dass es hier um Vorlagen geht, auf Grund derer
die volle kirchliche Wiedervereinigung und nicht nur «Union» im
Sinne von Lyon 1274 und Florenz 1439 im Bereich des fast
tausendjährigen Ost-West-Schismas oder «Interkommunion » im neueren

Sinn des Wortes erstrebt wird. Von ökumenischer Bedeutung
wird der Fortschritt dieses Dialogs jedoch erst dann sein können,
wenn die Basis der Texte sich als tragfähig erweist und bis in die
Gemeinden der beteiligten Kirchen hinein ihr Gehalt rezipiert wird.
Einerseits ist darum alle Sorgfalt und alles Wissen der Theologen
darauf zu richten, dass die erstellten Texte rezeptionsfähig und das

heisst nicht nur theologisch gut, sondern auch für den Christen in
seiner heutigen Lebenswirklichkeit letzten Endes relevant und
verstehbar sind. Andererseits aber sollte auch die kleine Schar von
im Dialog engagierten Theologen in ihren Kirchen nicht allein
gelassen und als Spezialisten einer den Gang des kirchlichen Lebens
kaum berührende Sache angesehen zu werden. Einheit mit der
Ostkirche auf dem Grund der Alten Kirche ist und bleibt Existenzgrund

jedes Altkatholiken! Deshalb wird gerade im jetzt mit den

ersten vorliegenden, gemeinsamen Texte von Chambésy erreichten
Stadium Entscheidendes davon abhängen, ob die Entwicklung
dieses Dialogs in der Gemeinschaft der Theologen und Geistlichen
mit und in den Gemeinden nicht nur zur Kenntnis genommen,
sondern wirklich bedacht, wo es nötig erscheint, nach Kräften
kritisiert und im Endergebnis mit eigenem Gewinn angenommen
wird. Es ist in diesem Sinn ein gutes Zeichen, dass die Internationale
altkatholische Theologentagung im September 1975 auf Schloss

Schwanberg auf Grund des Berichtes der anwesenden Teilnehmer
der Chambésy-Konferenz dem Vorschlag zustimmte, ihre Herbst-



— 15 —

tagung 1976 in der Hauptsache dem Hören von Berichten über
den Dialog und der Aussprache über seine Bedeutung und seinen
Fortgang zu widmen. Doch auch darüber hinaus wird es Aufgabe
für viele weitere, kleinere und grössere Kreise bleiben, die Fragen
dieses Dialogs, die den altkatholischen Weg von Anfang an
begleitet haben, als Anfragen elementarer Art an jeden Altkatholiken

überall und in allen Bereichen seines Lebens bewusst zu
machen. Und gerade dies wäre im Sinne des biblischen und
altkirchlichen Verständnisses der Kirche wie des christlichen Lebens

überhaupt als Gemeinschaft wahrhaft «orthodox»!
Werner Küppers

4. Dokumente zum orthodox-altkatholischen Dialog

/. Bericht über die Arbeitstagung der orthodox-altkatholischen

Dialogkommission vom 25.-28. September 1974 im Bildungszentrum
Antoniushaus «Mattli» bei Morschach, Schweiz

Teilnehmer :

Von orthodoxer Seite Von altkatholischer Seite

Metropolit Irenaios Bischof Gauthier
Erzbischof Philaret Bischof Majewski
Professor Karmiris Professor Küppers
Professor Photiadis Professor Maan
Professor Kalogirou Professor Aldenhoven
Professor Gosevic Professor Oeyen15
Professor Todoran Professor Amiet15
Professor Alexe Pfarrer Prinz15

Professor Pharantos Pfarrer von Arx15

Archimandrit Zaphiris
Dr.Nikolaou15

Arbeitsaufgabe der Tagung

Gemäss den Beschlüssen der Dialogkommission in Penteli-
Athen vom Juli 1973 und deren Koordinationskommission vom
Februar 1974 bestand die Aufgabe der Arbeitstagung darin, die zur
Vorbereitung der ersten Vollsitzung der Gemischten Dialogkommission

vorliegenden Textentwürfe der Fachtheologen gemeinsam

zu prüfen.
15 Als Berater und Fachtheologen zugezogen.



— 16

Arbeitsweise

Gemäss der in Penteli 1973 festgelegten drei Hauptthemen
1. Gotteslehre
2. Christologie
3. Ekklesiologie

wurden drei Arbeitsgruppen gebildet.
Diese arbeiteten zunächst gesondert und berichteten darüber

ausführlich im Plenum. Nach der Aussprache übergab jede Arbeitsgruppe

eine schriftliche Zusammenfassung als Grundlage der
Weiterarbeit.

Überblick über die Durchführung der Arbeit

Während der Durchführung der Prüfung der vorgelegten
Texte durch die genannten drei Gruppen wurden Erläuterungen
durch die Verfasser der Texte gegeben. Nach dem eingehenden
Austausch der beiderseitigen, orthodoxen und altkatholischen
Auffassungen wurde die Notwendigkeit festgestellt, die Thematik weiter

zu verfolgen und zu vertiefen, und zwar besonders im Bereich
der Fragen, die die Ekklesiologie betreffen.

In den Sitzungen des Plenums wurde die Besprechung der
Fragen fortgesetzt und zum Abschluss beschlossen, dass die
Zusammenkunft der Gemischten Dialogkommission in der Orthodoxen
Akademie von Kreta vom 20. bis 31. August 1975 stattfinden soll.

Morschach im «Mattli», den 29. September 1974

Die Sekretäre der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Dialogkommission

(gez): J.Karmiris; W.Küppers

II. Auszug aus den Gruppenberichten der Arbeitstagung der orthodox-
altkatholischen Dialogkommission vom 25. bis 28. September 1974

Gruppe I: Gotteslehre

1. Offenbarung. Heilige Schrift. Heilige Überlieferung
2. Kanon der Heiligen Schrift
3. Die trinitarische Gotteslehre

Die gemischte Arbeitsgruppe, die das Thema Gotteslehre
behandelte, bestand aus : Erzbischof Philaret, Prof. Photiadis, Archi-



— 17 —

mandrit Chrysostomos Zaphiris, Prof. Pharantos, Prof. Maan und
Prof. Aldenhoven.

Es lagen folgende Referate zu den erwähnten Themen vor :

1. Von Erzbischof Philaret :

a) Über die Heilige Schrift und die Heilige Überlieferung
b) Über die kanonischen und die unkanonischen Bücher
c) Das Dogma der Dreifaltigkeit der Personen in Gott

2. Von Archimandrit Zaphiris:
a) Offenbarung. Heilige Schrift und Heilige Überlieferung
b) Der Kanon der Heiligen Schrift (beide griech.)

3. Von Prof. Pharantos : Die orthodoxe Lehre von dem einen, drei¬

fältigen Gott (griech.)

4. Von Prof. Maan : Heilige Schrift und Überlieferung
5. Von Dr. Visser: Thesen zum Thema Offenbarung-Schrift-

Tradition
6. Von Dr. Parmentier : Einige Bemerkungen zur Trinitätstheologie

Die meisten dieser Referate waren vor der Zusammenkunft der
gemischten Arbeitsgruppe von den einzelnen Mitgliedern gelesen
und in getrennten Gruppen besprochen worden.

Bei der Zusammenkunft der gemischten Arbeitsgruppe wurden
die von den Referaten behandelten Themen gemeinsam besprochen.

Die Referate wurden als private Arbeiten betrachtet. Auf
Grund des vorgelegten Materials und der anschliessenden Diskussion

wurde eine umfangreiche Übereinstimmung im wesentlichen
festgestellt, wenn auch nicht die ganze Thematik eingehend diskutiert

werden konnte und einige Fragen eine weitere Klärung benötigen.

Die gemischte Arbeitsgruppe einigte sich darauf, dass sie für
die Sitzung der Gemischten Kommission im nächsten Jahr zu den

von ihr besprochenen Themen je einen orthodoxen und einen
altkatholischen Text vorbereiten will, der als Grundlage für eine gemeinsame

Glaubenserklärung dienen soll. Es werden behandelt:

1. Offenbarung, Schrift und Tradition von Erzbischof Philaret
und Prof. Maan (eventuell statt ihm von Dr. Visser)

2. Kanon der Heiligen Schrift: Archimandrit Chrysostomos
Zaphiris und Prof. Maan

3. Die Lehre vom dreieinigen Gott : Prof. Pharantos und Prof.
Aldenhoven



— 18 —

Gruppe II: Christologie

1. Die Menschwerdung des ewigen Wortes Gottes
2. Die Hypostatische Union
3. Die Lehre über die Gottesmutter und die damit nicht überein¬

stimmenden Lehren

Die gemischte Arbeitsgruppe, die das Thema Christologie
behandelte, bestand aus :

Prof. Kalogirou
Prof. Todoran
Prof. Alexe
Prof. Amiet
Pfr. Prinz

Der Gruppe II lagen folgende schriftliche Arbeiten vor :

1. Todoran: «Anteprojekt» über das gesamte orthodox-altkatho¬
lische Bekenntnis betreffend die Christologie

2. Prinz : Die Hypostatische Union
(Diese beiden Arbeiten behandeln beide zugleich «Menschwerdung

des Ewigen Wortes Gottes» und «Hypostatische Union»)
3. Amiet : Zur altkatholischen Lehre von der Gottesmutter
4. Kalogirou: Die Lehre über die Theotókos (griech.)

Es wurde zu Beginn der Sitzungen der Gruppe II allseitig
festgestellt, dass man allen vorliegenden, schriftlichen Arbeiten
beistimme und bei der Christologie keine kontroverstheologischen
Probleme sähe, mit Ausnahme des Verständnisses der Lehre des aei-

parthenon.

Gruppe III : Ekklesiologie

1. Das Wesen und die Merkmale der Kirche
2. Die Einheit der Kirche und die örtlichen Kirchen
3. Die Grenzen der Kirche
4. Die Autorität der Kirche und in der Kirche
5. Die Unfehlbarkeit der Kirche
6. Die sieben ökumenischen Konzile und die von diesen aner¬

kannten örtlichen Synoden
7. Die Notwendigkeit der Apostolischen Sukzession und die

Kanonizität der Hierarchie der Alt-Katholischen Kirche
8. Das Haupt der Kirche
9. Das Problem der «Interkommunion»



— 19 —

(10. Die Frage der Einflüsse der nachtridentischen römisch-katho¬
lischen Theologie auf die orthodoxe Theologie)
Teilnehmer an der Gruppenbesprechung :

Metropolit Irenaios
Prof. Karmiris
Prof. Gosevic
Bischof Majewski
Prof. Küppers
Prof. Oeyen
Pfr. von Arx
Dr. Nikolaou

Als Texte lagen vor: Arbeiten in griechischer und deutscher
Sprache

(3) zum ersten Thema : von Karmiris, Tsonevski, Küppers
(2) zum zweiten Thema: von Tsonevski, Küppers
(2) zum dritten Thema: von Tsonevski, Oeyen
(2) zum vierten Thema: von Tsonevski, Oeyen
(2) zum fünften Thema: von Karmiris, Küppers
(2) zum sechsten Thema : von Karmiris, Küppers
(3) zum siebten Thema: von Photiadis, Aldenhoven, Maan
(2) zum achten Thema: von Karmiris, von Arx
(-) zum neunten Thema: von (Gosevic, Amiet)
(2) zum zehnten Thema: von Karmiris, Küppers

Für die Behandlung der z.T. umfangreichen und zahlreichen
Textvorlagen stand nicht ausreichende Zeit zur Verfügung, zumal
die Mehrzahl der Berichte von beiden Seiten erst zu Beginn der
Konferenz oder doch nicht lange vorher in die Hände der Teilnehmer

gelangten. Deshalb war auch in den Zusammenkünften nur
eine kursorische Lektüre eines Teiles der Referate möglich.

Kein Text stand zu III/9 zur Verfügung. Er wird mit einem von
Prof. Amiet noch zu erstellenden und dem auf der Reise in Verlust
geratenen von Prof. Gosevic den Teilnehmern nachgesandt werden.

Es wurde gemeinsam erklärt, dass Thema III/10, das auf einer
altkatholischen Anfrage in Penteli beruhte, durch die Beantwortung
von orthodoxer Seite genügend geklärt worden sei und deshalb
nicht weiter Gegenstand des Dialogs sein soll16.

In den Besprechungen wurden vor allem die immer deutlicher
durch die Texte zutage getretenen Übereinstimmungen hervorge-

16 s. Anm. 5.



— 20 —

hoben und anerkannt. Es konnte nicht auf alle in den Texten
enthaltenen Einzelpunkte eingegangen werden. Dies wird Sache eines

genaueren Studiums derselben durch alle Teilnehmer der Kommission

bis zur nächsten Sitzung der gemischten Kommission sein.
Es wird als notwendig erkannt, dass die weitere Arbeit in

möglichst engem Kontakt der beteiligten Theologen geschieht, um
sobald wie möglich zu den in Penteli 1973 zur Vorlage für die
Sitzung der Gemischten Kommission vorgesehenen zwei zusammenhängenden

Texten, dem orthodoxen und dem altkathohschen, zu kommen.

III. Beschlussprotokoll der ersten Vollsitzung der Gemischten

Theologischen Kommission für den orthodox-altkatholischen Dialog
vom 20. bis 28. August 1975 im Orthodoxen Zentrum des Ökumenischen

Patriarchates in Chambésy bei Genf

Auf Einladung Sr. Allheiligkeit, des Ökumenischen Patriarchen

Demetrius L, in Übereinstimmung mit den ehrwürdigen
Vorsitzenden der orthodoxen Kirchen und der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz versammelten sich im Orthodoxen
Zentrum des Ökumenischen Patriarchates in Chambésy die Mitglieder

der Gemischten Theologischen Kommission für den Dialog
zwischen Orthodoxen und Altkatholiken in ihrer ersten Vollsitzung
zum Beginn des offiziellen Dialogs.

Vertreten waren von orthodoxer Seite :

Das Ökumenische Patriarchat, die Patriarchate von Alexandria,

Jerusalem, Russland, Rumänien und Bulgarien, die autokephalen

Kirchen von Zypern und Griechenland sowie die autonome
Kirche von Finnland.

Von altkatholischer Seite :

Die selbständigen Kirchen in den Niederlanden, Deutschland,
der Schweiz, Österreich und Polen. Die Polnisch-Nationale Katholische

Kirche in USA und Kanada wurde durch die Kirche Polens

vertreten.
Den Vorsitz führten Metropolit Irenäos von Deutschland und

Léon Gauthier, Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz.

Sekretäre waren die Professoren Johannes Karmiris und Werner

Küppers. Am 20. August fand eine vorbereitende gemeinsame
Besprechung aller Anwesenden zur Festlegung des Arbeitspro-



— 21 —

gramms und der Arbeitsmethode statt. Am 21. August erfolgte
nach der von Metropolit Damaskinos von Tranoupolis gefeierten
Heiligen Liturgie die Eröffnung der Tagung mit Ansprachen der
beiden Vorsitzenden. Gemäss den Beschlüssen von Pentoli im Juli
1973 und nach den Vorarbeiten der gemeinsamen Arbeitstagung
der Fachtheologen von Morschach im September 1974 begann
daraufhin die Arbeit mit den drei Fragen der Gotteslehre: Die Heilige

Offenbarung und ihre Überlieferung, Der Kanon der Heiligen

Schrift, die Heilige Dreifaltigkeit. Dabei wurde je ein
altkatholischer und ein orthodoxer Text zu den behandelten Themen in
den beiden Konferenzsprachen Griechisch und Deutsch vorgelegt.
Nach der allgemeinen Aussprache darüber im Plenum wurden diese

getrennten Texte den Subkommissionen übergeben. Von diesen
wurde ein gemeinsamer Text für das Plenum erarbeitet. Bis zum
28. August wurden in dieser Weise die folgenden gemeinsamen
Texte jeweils in beiden genannten Sprachen abschliessend im
Plenum besprochen, angenommen und unterzeichnet:

1. Die Heilige Offenbarung und ihre Überlieferung
2. Der Kanon der Heiligen Schrift
3. Die Heilige Dreifaltigkeit
4. Die Menschwerdung des Wortes Gottes
5. Die Hypostatische Union.

Diese Texte werden von den Teilnehmern der Konferenz den
Leitern der Kirchen, von denen sie entsandt wurden, übergeben
werden.

Während der Konferenz fanden täglich orthodoxe und
altkatholische Morgen- oder Abendgebete statt ; darunter besonders am
27. August die feierliche Vesper zum Fest Maria Hinscheiden a. St.,
zelebriert von Metropolit Philaret in der Genfer Russisch-orthodoxen

Kirche (Rue Beaumont). Am Sonntag, den 24.August, hielt
Kanonikus Prof. Maan am Schluss der Heiligen Liturgie in der
St.-Paulus-Kirche des Orthodoxen Zentrums eine Ansprache;
ebenso begrüsste Metropolit Irenäos die Genfer altkatholische
Gemeinde in ihrem Gotteshaus von St-Germain während des von
Bischof Léon Gauthier gefeierten Hochamtes.

Über die Fortsetzung der begonnenen Arbeit des offiziellen

Dialogs wurde im Anschluss an die Beschlüsse von Pentoli über das

Gesamtprogramm das folgende festgelegt :



— 22 —

1. Im Sommer 1976 soll eine gemischte Subkommission
zusammenkommen. Ihre Aufgabe ist die Erarbeitung von gemeinsamen
Texten als Entwürfen für die zweite Vollsitzung zu den noch nicht
zu Ende behandelten Themen des Programms der ersten Vollsitzung,

das heisst der dritte Teil der Christologie und die neun Teile
der Ekklesiologie, vergleiche Beschlussprotokoll von Penteli.

Dieser Subkommission gehören die folgenden Mitglieder an :

1. die beiden Präsidenten, 2. die von orthodoxer Seite
vorgeschlagenen Professoren Stefan Alexe, Johannes Karmiris, Emmanuel

Photiadis, Ilja Tsonevski und die von altkatholischer Seite
vorgeschlagenen Professoren Herwig Aldenhoven, Peter Amiet,
Werner Küppers, Petrus Johannes Maan. Die Vorbereitung und
Einberufung dieser Tagung wird dem Koordinierungsausschuss
übertragen.

2. Die nächste Vollsitzung der Gemischten Kommission soll im
Sommer 1977 stattfinden. Für den Tagungsort liegen drei
Einladungen vor : von der Polnischen Altkatholischen Kirche nach
Warschau, vom Ökumenischen Patriarchat nach Chambésy und von
der Kirche Griechenlands nach Athen. Als Gegenstände der
Verhandlungen der zweiten Vollsitzung der Gemischten Theologischen
Kommission wurden bestimmt: die Lehre von der Gottesmutter
und die mit ihr nicht übereinstimmenden Lehren sowie die neun,
im Beschlussprotokoll von Penteli aufgeführten Themen der
Ekklesiologie.

Die Tagung schloss am Abend des 28. August mit dem Dank
der Präsidenten für die Gastfreundschaft des Ökumenischen

Patriarchates.
Dieses Beschlussprotokoll wurde unterzeichnet von den

Mitgliedern der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission am 28. August 1975 in Chambésy, Orthodoxes
Zentrum des Ökumenischen Patriarchates17.

") Die Zahl der gleichen Unterschriften war bei den «gemeinsamen Texten»

infolge gelegentlicher NichtanWesenheit einzelner Teilnehmer
geringfügigen Schwankungen unterworfen.

Anwesend waren ausser den hier genannten Mitgliedern der Kommissionen

:

von orthodoxer Seite: Dr.Theodoros Nikolaou und Grigorij Skobej als
Dolmetscher ;

von altkatholischer Seite : Prof. Peter Amiet, Priester, Urs von Arx, Priester,

und Dieter Prinz, Priester, als Berater.



Interorthodoxe Kommission :

Ökumenisches Patriarchat
Irenaios, Metropolit von Deutschland,

Vorsitzender
Prof. Emmanuel Photiadis

Patriarchat Alexandrien
Parthenios,
Metropolit von Karthago
Nikodemos (abgereist),
Metropolit von Zentralafrika

Patriarchat Jerusalem
Kornelios Rodussakis, Archimandrit
Prof. Chrysostomos Zaphiris,
Archimandrit

Patriarchat Moskau
Philaret,
Metropolit von Berlin
Nikolaj Gundjajev, Erzpriester

Patriarchat Rumänien
Prof. Isidor Todoran, Priester
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat Bulgarien
Prof. Ilja Tsonevski

Erzbistum Zypern
Chrysostomos Chrysanthos,
Metropolit von Limassol
Prof. Andreas Mitsidis

Kirche von Griechenland
Prof. Johannes Karmiris
Prof. Johannes Kalogirou
Prof. Megas Pharantos

Kirche von Finnland
Johannes Seppälä, Priester

23 —

Gesamt-Altkatholische Kommission:

Christkatholische Kirche der
Schweiz
Léon Gauthier, Bischof, Vorsitzender
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Holland
Prof. Petrus Johannes Maan,
Kanonikus

Kirche von Deutschland
Josef Brinkhues, Bischof (abgereist)
Prof. Werner Küppers, Priester

Kirche von Polen (vertritt die
Polnisch-nationale katholische
Kirche von USA und Kanada)
Tadeusz R. Majewski,
Bischof (abgereist)
Wiktor Wysoczanski,
Priester (abgereist)

Kirche von Österreich
Günter Dolezal, Priester

IV. Gemeinsame Texte:

Ijl Die göttliche Offenbarung und ihre Überlieferung

Der eine, dreifaltige Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist, hat
die Welt geschaffen und «sich nicht unbezeugt gelassen» (Apg. 14,



— 24 —

17), sondern offenbarte und offenbart sich selbst vielfältig und auf
mannigfache Weise in der Welt und in der Geschichte.

1. Gott offenbart sich in seinen Werken, «denn was unsichtbar
ist an ihm, wird von der Schöpfung der Welt an in der Anschauung
seiner Geschöpfe wahrgenommen, nämlich seine ewige Kraft und
Gottheit» (Röm. 1, 20), und dies besonders in den Menschen, die
nach seinem Bild und Gleichnis geschaffen wurden, «die ja zu
erkennen geben, dass das Werk des Gesetzes in ihr Herz geschrieben
ist» (Röm. 2, 15).

2. Die Menschen waren dem göttlichen Gebot gegenüber
ungehorsam und sündigten, und ihre Gottebenbildlichkeit wurde
verderbt und verdunkelt, und sie vermochten den wahren Gott nicht
zu erkennen, «sondern sie wurden nichtig in ihrem Denken, und ihr
unverständiges Herz verfinsterte sich», daher «verehrten und beteten

sie auch das Geschaffene anstatt des Schöpfers an» (Röm. 1,

21.25).
Gott aber, der Allgütige, «der will, dass alle Menschen gerettet

werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen» (l.Tim. 2, 4),
ging den Weg seiner unmittelbaren und persönlichen Offenbarung
an die Welt. So offenbarte sich Gott unmittelbar und wirklich
«vorzeiten den Vätern durch die Propheten» (Hebr. 1,1), und zwar
im Volke Israel. Diese Offenbarung Gottes war, wenngleich wirklich,

doch stückhaft und hatte pädagogischen Charakter: «das

Gesetz wurde uns zum Erzieher auf Christus hin» (Gal. 3, 24).
3. «Als aber die Fülle der Zeit gekommen war, sandte Gott

seinen Sohn» (Gal. 4, 4). «Und das Wort wurde Fleisch und wohnte
unter uns» (Joh. 1, 14). In Jesus Christus geschah die ganze und
vollkommene Offenbarung Gottes: «in ihm wohnt die ganze Fülle
der Gottheit leibhaftig» (Kol. 2, 9). Nur in Jesus Christus ist die

Rettung möglich: «es ist in keinem andern das Heil» (Apg.4, 12).

In Jesus Christus offenbarte sich der dreifaltige, in seinem Wesen

unzugängliche und unbegreifliche Gott in seinen heilschaffenden

Energien, und zwar in seiner ganzen Fülle : «Wir erklären, dass wir
Gott wohl aus seinen Energien erkennen, sein Wesen aber
bleibt unzugänglich» (Basilius der Grosse, Brief 234, 1).

4. Diese übernatürliche Offenbarung in Christus wird vermittelt

in der Überlieferung der heiligen Apostel, die schriftlich
weitergegeben wird in der von Gott eingegebenen Schrift und mündlich
durch die lebendige Stimme der Kirche. Die mündliche Überlieferung

ist einerseits bewahrt im Glaubenssymbol und den übrigen



— 25 —-

Entscheidungen und Kanones der sieben heiligen Ökumenischen
Konzilien und der lokalen Synoden, in den Schriften der heiligen
Väter sowie in der Heiligen Liturgie und allgemein in der
gottesdienstlichen Praxis der Kirche, anderseits findet sie ihren Ausdruck
in der ständigen offiziellen Lehre der Kirche.

Schrift und Überlieferung sind nicht verschiedene Aussagen
der göttlichen Offenbarung, sondern unterschiedliche Aussageweisen

der einen und selben apostolischen Überlieferung. Daher stellt
sich auch nicht die Frage des Vorranges der einen vor der andern:
«beide haben dasselbe Gewicht für die Frömmigkeit» (Basilius der
Grosse, Über den Heiligen Geist 27, 2). «Dabei wird die Schrift in
der Überlieferung verstanden, die Überlieferung aber bewahrt ihre
Unverfälschtheit und das Kriterium ihrer Wahrheit durch die
Schrift und aus deren Inhalt» (Interorthodoxe vorbereitende
Kommission der Heiligen und Grossen Synode, 16. bis 28. Juli 1971;
Chambésy 1973, Seite 110). Die apostolische Überlieferung wird im
Heiligen Geist von der Kirche unverfälscht festgehalten, erklärt
und weitergegeben.

Der obige Text über «Die göttliche Offenbarung und ihre
Überlieferung » gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen

Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen
und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchats,

den 23. August 1975

Unterschriften

1/2 Der Kanon der Heiligen Schrift

Heilige Schrift sind die Bücher des Alten und Neuen
Testamentes, die von der Kirche in den von ihr bestimmten und in ihr in
Gebrauch stehenden Kanon aufgenommen wurden. Es sind dies:

a) Im Alten Testament die zweiundzwanzig, nach anderer Zählung

neununddreissig Bücher des hebräischen Kanons, dazu weitere
zehn Bücher, die «Anagignoskomena», das heisst gelesene,
beziehungsweise lesenswerte Bücher, die im Westen später «deuteroka-
nonisch» genannt wurden, somit insgesamt neunundvierzig Bücher.

«Kanonisch» sind jene ersten neununddreissig, nämlich: Genesis,

Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, Josua, Richter,
Ruth, 1. Samuel, 2. Samuel, 1. Könige, 2. Könige, 1. Chronik,



— 26 —

2.Chronik, Esra (griechisch 2.Esra, Vulgata und slawisch l.Esra),
Nehemia, Esther, Psalmen, Hiob, Sprüche Salomos, Prediger,
Hoheslied, Jesaja, Jeremia, Klagelieder des Jeremia, Ezechiel,
Daniel, Obadja, Joel, Jona, Arnos, Hosea, Micha, Nahum,
Zephanja, Habakuk, Haggai, Sacharja, Maleachi.

Bei den weiteren zehn «Anagignoskomena» handelt es sich um:
Judith, griechisch: 1. Esra (Vulgata: 3. Esra, slawisch: 2. Esra),
1. Makkabäer, 2. Makkabäer, Tobias, Jesus Sirach, Weisheit Salomos,

Baruch und Brief des Jeremia.
Die «kanonischen» Bücher zeichnen sich durch die besondere

Autorität aus, welche die Kirche ihnen stets zuerkannt hat ; sie hält
aber auch die «Anagignoskomena» in Ehren, die seit alters zu
ihrem Kanon der Heiligen Schrift gehören.

Anmerkung: Zu den Büchern (griechisch) 1. Esra (Vulgata 3.Esra,
slawisch 2.Esra) und 3.Makkabäer macht die altkatholische Kommission den
folgenden Vorbehalt: Diese beiden Bücher werden von ihrer Kirche nicht
abgelehnt, aber sie finden sich nicht in den altkatholischen Verzeichnissen
der biblischen Bücher, die auf alte lateinische Tradition zurückgehen. Zu
diesem Punkt sollte zunächst die Internationale Konferenz der altkatholischen

Bischöfe Stellung nehmen.

b) Im Neuen Testament die siebenundzwanzig kanonischen
Bücher, nämlich: die vier Evangelien nach Matthäus, Markus,
Lukas und Johannes, die Apostelgeschichte, die Briefe des Paulus :

Römer, 1. Korinther, 2. Korinther, Galater, Epheser, Philipper,
Kolosser, l.Thessalonicher, 2.Thessalonicher, 1.Timotheus, 2.Timo¬
theus, Titus, Philemon und Hebräer, die katholischen Briefe : Jakobus,

1.Petrus, 2.Petrus, 1. Johannes, 2. Johannes, 3. Johannes und
Judas sowie die Offenbarung des Johannes.

Der obige Text über «Der Kanon der Heiligen Schrift» gibt
nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen

Kommission die Lehre der Orthodoxen und der »altkatholischen

Kirche wieder.

Chambésy, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchates,

den 25.August 1975

Unterschriften

1/3 Die Heilige Dreifaltigkeit

Wir bekennen den einen Gott in drei Hypostasen, Vater, Sohn

und Heiliger Geist. Der Vater, der den Sohn «geliebt» hat «vor



— 27 —

Grundlegung der Welt» (Joh. 17, 24), hat sich durch ihn offenbart
im Heiligen Geist, damit eben diese Liebe in den Seinen sei

(Joh. 17, 26) durch die Gemeinschaft des Heiligen Geistes, der «in
unsere Herzen gesandt» ist (Gal. 4, 6). Diese Offenbarung ist ein
unaussprechliches und unerklärliches Geheimnis, ein Geheimnis der
Liebe, «denn Gott ist Liebe» (1. Joh. 4, 8).

1. Auf Grund dieser Offenbarung glauben wir, dass der dem
Wesen nach eine Gott den Hypostasen oder Personen nach dreifaltig

ist. Vater, Sohn und Heiliger Geist bezeichnen die drei anfangslosen,

ewigen Seinsweisen der drei Personen und ihre Beziehungen
zueinander; diese Personen sind ungeschieden miteinander verbunden

und in dem einen göttlichen Wesen geeint. So «verehren wir
die Einheit in der Dreiheit und die Dreiheit in der Einheit, in ihrer
paradoxen Unterschiedenheit und Einheit» (Gregor von Nazianz,
P.G.35, 1221).

2. Die Einheit nun verstehen wir einerseits vor allem auf
Grund der Einheit und Identität des göttlichen Wesens, andererseits

auf Grund der Einheit und Identität der Eigenschaften, der

Energien und des Willens, und lassen wir den Sohn und den
Heiligen Geist auf den Vater als ihren einen Ursprung und ihren einen
Grund (aïxiov) zurückgehen, so wahren wir die Einheit ohne
Vermischung. Die drei göttlichen Personen sind miteinander verbunden
und unvermischt in dem einen Gott geeint, einerseits weil sie eines
Wesens sind, anderseits weil sie einander ohne Vermischung
durchdringen. Daher «erkennen wir aus der Wesenseinheit und der
gegenseitigen Durchdringung der Hypostasen sowie der Identität
ihres Willens und Wirkens, ihrer Kraft, Macht und Bewegung,
dass Gott einer und ungeteilt ist; denn wahrhaft einer ist Gott:
Gott(-Vater) und das Wort und sein Geist» (Johannes von Damaskus,

P. G. 94, 825), wobei jede Trennung oder Teilung des Wesens,

jede Unterordnung der drei Personen auf Grund eines Vorranges
oder Vorzuges ausgeschlossen bleibt.

3. Die Dreiheit aber verstehen wir einerseits auf Grund der
Unterschiedenheit der drei Personen, anderseits auf Grund der
Verschiedenheit ihrer Ausgänge. So unterscheiden sich die drei
göttlichen Personen voneinander, ohne geschieden zu sein, eine

jede hat die Fülle der Gottheit, wobei freilich das eine götttliche
Wesen unzertrennt und ungeteilt bleibt, so dass also «die Gottheit

ungeschieden in den unterschiedenen (Hypostasen) ist»
(â/uégtoxoç èv pie/uegio/uévoiç - Gregor von Nazianz, P. G. 36, 149).



— 28 —

Der Vater unterscheidet sich von den anderen Personen, insofern er
aus seiner Natur und von Ewigkeit her den Sohn zeugt und den
Heiligen Geist hervorgehen lässt; der Sohn, insofern er aus dem
Vater gezeugt ist ; der Heilige Geist, insofern er aus dem Vater
ausgeht. Somit ist der Vater ungezeugt, ohne Grund (âvaîxtoç und
ursprungslos, zugleich aber «der eine Ursprung und die eine Wurzel
und Quelle des Sohnes und des Heiligen Geistes» (Basilius der
Grosse, P. G. 31, 609), er allein ist ihr Grund (aïxtoç), er, der von
Ewigkeit her den Sohn zeugt und den Heiligen Geist hervorbringt.
Der Sohn seinerseits ist gezeugt aus dem Vater, der Heilige Geist
hervorgebracht oder ausgehend aus dem Vater. Folglich ist der
Vater ohne Grund (âvatxioç) und sich selbst Grund (avxoctixtoç),
Sohn und Heiliger Geist hingegen haben ihren Grund im Vater : der
Sohn, indem er gezeugt, der Heilige Geist, indem er hervorgebracht
wird, und zwar beide anfangs- und zeitlos, unzertrennt und
ungeschieden. Demgemäss liegt der geheimnisvolle und unaussprechliche,

wenn auch wirkliche Unterschied der drei Hypostasen oder
Personen der Heiligen Dreifaltigkeit allein in diesen ihren drei un-
mitteilbaren Eigenschaften, nämlich im Ungezeugtsein des Vaters,
im Gezeugtsein des Sohnes und im Hervorgebrachtsein des Heiligen
Geistes. «Allein in diesen hypostatischen Eigenschaften unterscheiden

sich die heiligen drei Hypostasen, nicht im Wesen, sondern
durch das Merkmal der eigenen Hypostase, und so bleiben sie
ungeschieden unterschieden», da sie «nicht das Wesen bezeichnen,
sondern die gegenseitige Beziehung und die Seinsweise» (Johannes
von Damaskus, P.G.94, 824.837).

4. Über den Heiligen Geist im besonderen lehrt die Heilige
Schrift (Joh. 15, 26), das zweite Ökumenische Konzil im nizäno-
konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis und allgemein die
Alte Kirche, dass er vom Vater, der Quelle und dem Ursprung der

Gottheit, ausgeht. Dabei ist sein ewiger Ausgang allein aus dem

Vater von seiner zeitlichen Offenbarung und Aussendung in die

Welt, welche durch den Sohn geschieht, zu unterscheiden. Wenn
wir also den Ausgang des Heiligen Geistes im Sinne seines ewigen
und anfangslosen Seins und Ausgangs verstehen, dann bekennen

wir den Ausgang aus dem Vater allein, nicht aber auch aus dem

Sohn. Wenn wir ihn aber im Sinne des zeitlichen Ausganges des

Heiligen Geistes und seiner Aussendung in die Welt verstehen,
dann bekennen wir den Ausgang aus dem Vater durch den Sohn

oder auch aus beiden.



— 29 —

Demgemäss glauben wir an den Heiligen Geist, «der aus dem
Vater ausgeht... und durch den Sohn der ganzen Schöpfung mitgeteilt

wird... Wir erklären nicht, dass der Geist aus dem Sohn ist...
Wir bekennen (aber), dass er durch den Sohn offenbart und uns
mitgeteilt wird... (Er ist) der Heilige Geist Gottes, des Vaters, da er
ja aus ihm ausgeht, er wird auch (Geist) des Sohnes genannt, da er
ja durch ihn offenbart und der Schöpfung mitgeteilt wird, nicht
aber aus ihm das Sein hat» (Johannes von Damaskus, P. G. 94,
821.832.833. [849]; 96, 605).

In diesem Sinn heisst es im Glaubensbrief der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz aus dem Jahre 1969: «Wir
lehnen... den Zusatz des filioque, der im Westen während des elften
Jahrhunderts ohne Anerkennung durch ein ökumenisches Konzil
gemacht wurde, mit Entschiedenheit ab. Diese Ablehnung bezieht
sich nicht nur auf die unkanonische Weise der Hinzufügung, trotzdem

schon diese Form ein Verstoss gegen die Liebe als das Band
der Einheit darstellt. Wir weisen vielmehr auch jede theologische
Lehre ab, die den Sohn zur Mitursache des Geistes macht.» In
ähnlichem Sinne betont die besondere Erklärung der gleichen
Bischofskonferenz «Zur filioque-Frage» aus demselben Jahre, «dass

es in der allerheiligsten Dreifaltigkeit nur ein Prinzip und eine

Quelle gibt, nämlich den Vater».
Der obige Text über «Die Heilige Dreifaltigkeit» gibt nach

Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen

Kommission die Lehre der orthodoxen und der altkatholischen

Kirche wieder.

Chambésy, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchates,

den 28. August 1975

Unterschriften

IIjl Die Menschwerdung des Wortes Gottes

1. Wir glauben an Jesus Christus, den einzigen Sohn und das

einzige Wort Gottes, «der für uns Menschen und zu unserem Heil
herabgestiegen ist vom Himmel und Fleisch geworden vom Heiligen

Geist aus Maria, der Jungfrau, und Mensch geworden» (Nizäno-
konstantinopolitanisches Glaubensbekenntnis). In der
Menschwerdung ging der ewige und zeitlose Gott als Mensch in Zeit und



— 30 —

Geschichte ein, «um das menschliche Geschlecht in sich als seinem

Haupt wieder zu einen» (Kyrill von Alexandrien, PG 76, 17).
Jesus Christus hat zwei Naturen: er ist vollkommener Gott,

der alles hat, was der Vater hat, ausser dem Ungezeugtsein ;

zugleich ist er auch vollkommener Mensch «mit vernünftiger Seele

und Leib», in allem uns gleich ausser der Sünde.
Jesus Christus als Mensch ragte unter den übrigen Menschen

heraus durch seine übernatürliche Geburt und seine Sündlosigkeit,
insofern seine Fleischwerdung durch den Heiligen Geist und aus
Maria, der Jungfrau, geschah und er auch von der Erbsünde und
jeder persönlichen Sünde frei war.

2. Von den zwei Naturen in Christus, der göttlichen und der
menschlichen, bekennen wir, was die Kirche auf Grund der
Heiligen Schrift und der Heiligen Überlieferung lehrt: Die beiden
Naturen, die göttliche, und die menschliche, sind in Christus
hypostatisch vereinigt worden, und zwar in der Hypostase oder Person
Gottes des Wortes, «ungeschieden, ungetrennt, unvermischt und
unverändert» (4.Ökumenisches Konzil).

Jesus Christus ist Gottmensch, die eine göttliche Person in
zwei Naturen, der göttlichen und der menschlichen, mit zwei Willen

und zwei Wirkweisen (èvégyeiat). Da nun die Person Jesu

Christi Trägerin der zwei Naturen ist und sie es ist, die demgemäss
will und wirkt, so können wir die Wirkweisen des Herrn
gottmenschlich nennen. «Nicht (nur) auf menschliche Weise tat er, was
der Mensch tut, denn er ist nicht nur Mensch, sondern auch Gott;
und nicht (nur) auf göttliche Weise tat er, was Gott tut, denn er ist
nicht nur Gott, sondern auch Mensch» (Johannes von Damaskus,
PG94, 1060). Durch die «gegenseitige Durchdringung» oder
«wechselweise Einwohnung» der zwei Naturen wird sowohl die Zweiheit
der Naturen, Willen und Wirkweisen als auch die Einheit der Person

gewahrt.

3. Aus der hypostatischen Vereinigung ergibt sich für das

Dogma der Heiligen Dreifaltigkeit:

a) Wiewohl in Jesus Christus sich die ganze göttliche Natur mit
der menschlichen vereinigt hat, wurde nicht die ganze Heilige
Dreifaltigkeit Mensch, sondern nur die zweite Person.

b) Die Menschwerdung hatte keinen Wandel und keine Veränderung

im unwandelbaren und unveränderlichen Gott zur Folge.



— 31 —

4. Die hypostatische Vereinigung bringt mit sich :

a) Den Austausch oder die gegenseitige Mitteilung der Eigentümlichkeiten.

Die beiden Naturen, die göttliche und die menschliche,
teilen in der hypostatischen Vereinigung auf Grund der Einheit der
Person einander ihre Eigentümlichkeiten mit, indem sie einander
durchdringen und ineinander einwohnen.

b) Die Vergottung (êécooiç) der menschlichen Natur Christi. Sie

verbleibt freilich «in der ihr eigenen Grenze und ihrer Art» (6.
Ökumenisches Konzil).

c) Die Sündlosigkeit Christi.
d) Die Anbetung Christi auch seiner menschlichen Natur nach.

Die Anbetung gilt der gottmenschlichen Person des Herrn.
e) Die Jungfrau Maria ist wahrhaft Gottesgebärerin und

Gottesmutter.

5. Die Menschwerdung des ewigen Wortes Gottes, die aus
Liebe zu den Menschen geschah, ist ein unzugängliches und unfass-
bares, im Glauben anzueignendes Geheimnis.

Der obige Text über «Die Menschwerdung des Wortes Gottes»

gibt nach Auffassung der Gemischten orthodox-altkatholischen
Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der
Altkatholischen Kirche wieder.

5

Chambésy, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchates,
den 28. August 1975

Unterschriften

II/2 Die hypostatische Union

Die Kirche lehrt über die hypostatische Vereinigung der zwei
Naturen :

1. Die göttliche Natur vereinigte sich mit der menschlichen

hypostatisch, das heisst in der Hypostase oder Person Gottes des

Wortes. Er hat in seiner Fleischwerdung nicht die menschliche
Natur im allgemeinen, sondern eine individuelle angenommen.
Diese existierte vorher nicht, sie war «ohne eigene Hypostase und
hatte keine vorgängige Individualität..., sondern das Wort Gottes
selbst wurde dem Fleisch Hypostase» (Johannes von Damaskus,
PG 94, 1024.985). Folglich hat der Herr nicht eine menschliche

Hypostase angenommen, sondern eine menschliche Natur, und



— 32 —

zwar die vollständige menschliche Natur in ihrer ganzen Fülle. Die
angenommene individuelle menschliche Natur war eine wahre und
vollkommene «mit vernünftiger Seele und Leib» (4.Ökumenisches
Konzil). Sie existierte nicht schon vorher für sich in einem Individuum

ausserhalb der einen Person Jesu Christi, noch war sie vorher
gebildet worden, sondern ihre Existenz begann im Augenblick der
göttlichen Fleischwerdung «vom Heiligen Geist aus Maria, der
Jungfrau», in der Einheit der Person oder Hypostase des Wortes
Gottes. Somit hatte sie nie eine andere Hypostase als allein die des

Sohnes Gottes.

2. Deshalb ist Jesus Christus die eine Person «in zwei Naturen»,

der göttlichen und der menschlichen, nicht aber «aus zwei
Naturen». Das 4.Ökumenische Konzil lehrt «zu bekennen den
einen und selben Christus, den Sohn, den Herrn, den Einziggeborenen,

der in zwei Naturen unvermischt, unverändert, ungetrennt
und ungeschieden besteht. Keinesfalls wird der Unterschied der
Naturen wegen ihrer Vereinigung aufgehoben, es wird vielmehr die

Eigentümlichkeit einer jeden Natur gewahrt, indem beide in einer
Person und Hypostase zusammenkommen». Die hypostatische
Vereinigung der beiden Naturen in Christus, die sich «im »lugenblick
der Empfängnis ohne Vermischimg und Trennung» vollzog, bleibt
in alle Ewigkeit unzertrennlich und unauflösbar. Die menschliche
Natur bleibt auf ewig mit der göttlichen unzertrennlich geeint.
Daher ist der Gottmensch «Jesus Christus derselbe gestern und
heute und in Ewigkeit» (Hebr. 13, 8).

3. Insofern in Jesus Christus zwei Naturen sind, die göttliche
und die menschliche, sind in ihm auch zwei der Natur zugehörige,
frei wirkende Willen, der göttliche und der menschliche ; zwei der

Natur zugehörige Wirkweisen (èvégyeiai), die göttliche und die

menschliche, sowie zwei der Natur zugehörige Willensfreiheiten
(avxeSovoia). die göttliche und die menschliche: auch die Weisheit
und das Wissen sind sowohl göttlich als auch menschlich. Da der

Herr mit Gott dem Vater wesensgleich ist, wollte imd wirkte er in
Freiheit als Gott : da er auch mit uns Menschen wesensgleich ist,
wollte und wirkte er auch als Mensch in Freiheit. «Wollen und
Wirken'» besitzt er freilich «nicht getrennt, sondern geeint, will und

wirkt er doch in jeder der beiden Naturen in Gemeinschaft mit der

andern». So verstehen wir die beiden Willen nicht als gegensätzlich
oder einander widerstrebend, sondern jeder will in Harmonie das-



— 33 —

selbe gemäss der je eigenen Weise. Allerdings folgte der schwache
menschliche Wille dem starken göttlichen Willen und unterordnete
sich ihm, da beide Willen und Wirkweisen «in Einheit» handelten
und «zum Heil des menschlichen Geschlechts zusammenwirkten»
(6.Ökumenisches Konzil). Allgemein gesagt: «Da die Hypostase
Christi eine und Christus einer ist, ist es einer, der will, gemäss der
beiden Naturen: als Gott aus Wohlgefallen, als Mensch in Gehorsam»

(Johannes von Damaskus, PG 95, 160).
Die Kirche lehrt also, was auch die Väter des 6. Ökumenischen

Konzils definiert haben: «Wir halten in jeder Weise am ,unver-
mischt' und ,ungetrennt' fest und verkünden zusammenfassend:
Indem wir glauben, dass einer aus der Heiligen Dreifaltigkeit, nach
der Menschwerdung unser Herr Jesus Christus, unser wahrer Gott
ist, behaupten wir, dass seine zwei Naturen sich in seiner einen

Hypostase zeigen... Der Unterschied der Naturen in der einen

Hypostase wird darin erkannt, dass jede Natur in Gemeinschaft
mit der andern will und wirkt, was ihr eigen ist. Dementsprechend
preisen wir auch die den beiden Naturen zugehörige Willen und
Wirkweisen, die zur Rettung des menschlichen Geschlechts
zusammenwirken. » Auch nach der Vereinigung «wurde sein vergotteter
menschlicher Wille nicht aufgehoben, sondern blieb vielmehr
bestehen».

Der obige Text über die «Hypostatische Union» gibt nach
Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission die Lehre der orthodoxen und altkatholischen Kirche
wieder.

Chambésy, Orthodoxes Zentrum des Ökumenischen Patriarchates,

den 28. August 1975

Unterschriften


	Orthodox-altkatholischer Dialog

