Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 4

Artikel: Existenzphilosophie und christlicher Glaube : zur Einfuhrung in die
transzendentale Existenzphilosophie Heinrich Barths

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 246 —

Existenzphilosophie und christlicher Glaube

Zur Einfithrung in die transzendentale Existenzphilosophie
Heinrich Barths*

Als Anreger der philosophischen Bewegung, die man unter dem
Namen «Existenzphilosophie»! zusammenzufassen pflegt, hat der
danische Denker Sdren Kierkegaard (1813-1855) zu gelten. Seine
grosse Entdeckung oder Wiederentdeckung war die Kategorie des
Einzelnen, die ihm — in der Auseinandersetzung mit dem die Exi-
stenz des Einzelnen entwertenden System-Denken Hegels — der
christliche Glaube eréffnet hatte. Zu den christlichen Voraus-
setzungen Kierkegaards nehmen die Existenzphilosophen unserer
Zeit allerdings eine sehr verschiedene Stellung ein. M. Heidegger gilt
zwar als Atheist, so auch im Urteil Sartres; wenn wir recht sehen,
ist aber der Atheismus fiir Heidegger nur die methodische Voraus-
setzung zur Freilegung der echten Gottesfrage2 Bei J.P.Sartre
und A.Camus hingegen verdichtet sich die atheistische Vorausset-
zung ihres Denkens zu einer weltanschaulichen Grundhaltung.
K.Jaspers bejaht den christlichen Glauben, aber nur im Rahmen
dessen, was er den «philosophischen Glauben» nennt3, Auch Z.Gri-
sebach gibt den Zusammenhang mit dem christlichen Glauben nicht
auf; sein Anliegen ist es vielmehr, durch die kritische Aufdeckung
der heimlichen Machtanspriiche aller Ideologieen, auch der theolo-

* Dieser Aufsatz ist die erweiterte Nachschrift eines Vortrages, der in
einem Kreis von Theologen gehalten wurde. Er stellt den Versuch dar, die
Grundziige des dusserst komplexen und differenzierten Denkens Heinrich
Barths nach derjenigen Seite hervortreten zu lassen, die fiir den Theologen von
besonderem Interesse sein muss. Dass das bei der gebotenen Kiirze nicht ohne
ungeschiitzte Abbreviaturen méglich ist, wird der Leser in Rechnung stellen
missen.

! Wir unterscheiden hier nicht zwischen Existenzphilosophie (Jaspers),
Existenzialphilosophie (Heidegger) und Existenzialismus (Sartre). Fiir unsere
Zwecke gentigt es, die Philosophie, deren Grundthema die Existenz ist, als eine
einheitliche philosophische Forschungsrichtung zu betrachten.

2 J.P.Sartre: Ist der Existenzialismus ein Humanismus ? Europa Verlag
Zirich, S.10. Vgl. jetzt: Annemarie Gethmann-Siefert: Das Verhéiltnis von
Philosophie und Theologie im Denken Martin Heideggers. Alber Verlag, Offen-
burg 1974, wonach Heidegger sich in seiner Kritik nur gegen «die onto-theolo-
gische Metaphysik» wendet.

¢ Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung. Erschienen in der Festschrift fiir Heinrich Barth zu dessen
70. Geburtstag : Philosophie und christliche Existenz. Basel-Stuttgart 1960.



— 247 —

gischen, die Sphére des schlichten Glaubens freizulegen*. Eine Son-
derstellung nimmt der Katholik G. Marcel ein, der unabhingig von
der deutschen Existenzphilosophie auf der Grundlage seiner Exi-
stenz-Analyse eine «Philosophie der Hoffnung» entwickelt, die er
der Philosophie der Verzweiflung seiner atheistischen Zeitgenossen
entgegenstellt. Bemerkenswert ist ferner, dass die meisten der ge-
nannten Philosophen sich nicht darauf festlegen lassen wollen,
«Existenzialisten» zu sein. Heidegger, von dem seit dem erstmaligen
Erscheinen seines grundlegenden Werkes «Sein und Zeit» im Jahre
1927 die stéirksten Wirkungen ausgegangen sind, will seine Philoso-
phie als «Fundamental-Ontologie» verstanden wissen, Sartre die
seine als «existenziale Ontologie», Jaspers die seine als «Philosophie
der Vernunft», Grisebach die seine als «Kritische Philosophie».
Schon diese kurzen Hinweise mogen zeigen, dass die Existenzphilo-
sophie ein ganzes Spektrum von Moglichkeiten aufweist, denen wir
hier im Einzelnen nicht nachgehen kénnen. Statt dessen beschrén-
ken wir uns darauf, einen Existenzphilosophen herauszugreifen, der
— wie Marcel, Jaspers, Grisebach, nur in philosophiegeschichtlich
und systematisch sehr viel umfassenderer Weise — die Relevanz der
Existenzphilosophie fiir den christlichen Glauben herausgearbeitet
hat: Heinrich Barth.

Heinrich Barth (1890-1965) kommt vom Neukantianismus der
Marburger Schule her (Cohen, Natorp)®. Schon diese hatte die « Ab-
hingigkeit des Logischen vom Existierenden» gelehrt — einen Ge-
danken, der fiir die ganze Existenzphilosophie von Bedeutung wer-
den sollte. Als Marburger Schiiler geht Barth in seinem umfangrei-
chen, schwer lesbaren Werk vorerst von Plato, dann aber vor allem
von J.Kant aus, in dessen «Kritik der Praktischen Vernunft» und
vor allem in dessen «Kritik der Urteilskraft» er das existenzphiloso-
phische Anliegen wahrgenommen sieht. In seinem ersten grosseren
Werk, das den Titel trigt « Philosophie der Praktischen Vernunft»
(1927), interpretiert er Kant bereits im Sinne der Existenzphiloso-

4 Eberhard Grisebach: Die Schicksalsfrage des Abendlandes, Bern 1942,
Siehe vor allem das Kapitel : Das traditionelle Christentum und der christliche
Glaube, S.81-135.

5 Heinrich Barth gibt einen kurzen Uberblick iiber seinen philosophi-
schen Werdegang im Aufsatz: Grundziige einer Philosophie der Existenz in
ihrer Beziehung zur Glaubenswahrheit. Theologische Zeitschrift Basel, 1953,
Heft 2. Dieser Aufsatz gibt zugleich eine knappe Darstellung seines Grundan-
liegens; auf ihn beziehen wir uns im folgenden &fters, abgekiirzt mit « Grund-
zuge...».



— 248 —

phie, ohne dass der philosophische Terminus «Existenz» oder «Exi-
stieren» als solcher schon in Erscheinung tritt, obwohl Barth den-
selben bereits im Jahre vorher in seinem fiir seine weitere Entwick-
lung wichtigen Aufsatz tber Kierkegaaurd erstmals erortert hat®.
Vertieft und ausgeweitet hat er seine philosophische Sicht in seiner
zweiten grosseren Verdffentlichung « Die Freiheit der Entscheidung
im Denken Augustins» (1935), ein Buch, das unseres Erachtens
auch in theologischer Hinsicht von grosster Bedeutung ist. Endlich
hat er mit seinem monumentalen, zweibdndigen philosophiege-
schichtlichen Werk unter dem Titel «Philosophie der Erscheinung»
(Bd.I 1946, Bd.II 1959) den Grund gelegt zu seinem systemati-
schen Meisterwerk «Erkenntnis der Existenz» (1965), das er kurz
vor seinem Tode abschloss?.

Auf eine kurze Formel gebracht, kann gesagt werden, dass fir
Heinrich Barths philosophisches Schaffen drei Gesichtspunkte
wegleitend waren®: 1. Die — philosophisch reflektierte — christ-
liche Glaubenswahrheit, auf die zu berufen Barth sich nie ge-
scheut hat, selbst auf die Gefahr hin, deswegen von vielen seiner
Fachgenossen (als «Philister»!) deklassiert zu werden?®. 2. Die pla-
tonisch-kantische Transzendental-Philosophie, deren
Grenzen er klar aufzeigt, um von ihrem, kritisch gelduterten Ver-
standnis her die philosophische Uberlieferung des Abendlandes von
Thales bis Adorno systematisch zu durchleuchten. 3. Das Grundan-
liegen der zeitgenodssischen Existenzphilosophie, in der er
indessen nichts absolut Neues sieht. Als ihre Vorldufer betrachtet
er Wilkelm von Ockham in seiner Frontstellung gegen die scholasti-
sche Harmonistik, Pascal in seiner Abwehr des cartesianischen
Rationalismus, Hamann in seinem Kampf gegen den Geist der Auf-
klarung, Jacobi in seinem Eintreten fiir die Bedeutung des Glau-
bens im Gegeniiber zur «sonnenklaren Atmosphire des deutschen

¢ Heinrich Barth: Kierkegaard der Denker. Zwischen den Zeiten, 1926,
S.194-234.

7 Fiir Zitate aus diesem Werk beniitzen wir im folgenden die Abkiirzung:
EE.

8 So Gerhard Huber in seinem Aufsatz: Heinrich Barths Philosophie, er-
schienen in der Festschrift Philosophie und christliche Existenz (siehe Anmer-
kung 3). Aufschlussreich fiir Barths Schaffen ist weiter : Hermann Diem : Kriti-
scher Idealismus in theologischer Sicht. Eine Auseinandersetzung mit Hein-
rich Barth. Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus.
7.Reihe, Bd. 2, Miinchen 1934.

® So Heinrich Barth in seinem Vorwort zur Schrift: Das Sein in der Zeit
(eine Auseinandersetzung mit Heideggers Zeitbegriff). Tiibingen 1933.



— 249 —

Klassizismus», und endlich Krverkegaard in seinem Widerspruch ge-
gen die geschichtsphilosophische Synthetik Hegels10. Die moderne
Existenzphilosophie, mit deren wichtigsten Vertretern, Heidegger,
Jaspers, Sartre, er sich mehr implizit als explizit auseinandersetzt,
beurteilt er als Epilog zur idealistischen Erkenntnis-Philosophie!!;
speziell in Jaspers’ Denken sieht er einen durch Kierkegaard und
Nietzsche aufgelockerten und vertieften Real-Idealismus am
Werk 2. Wie aber, so ist zu fragen, versteht Barth seinen eigenen
philosophischen Ansatz im Kontext mit der christlichen Glaubens-
wahrheit und mit der von ihm herausgearbeiteten philosophischen
Uberlieferung ?

Der existenzphilosophische Ansatz

Ankniipfend an Kierkegaards Kampf gegen Hegel, fiir den der
Einzelne ein in sich bedeutungsloses Glied in dem Vernunftsprozess
ist, der sich im Kollektiv der Geschichte konkretisiert, betont
Barth den Satz: Existenz ist wesentlich Existenz des Ein-
zelnen. Es wire oberflichlich, dieses Axiom im Sinne eines vorder-
griindigen Individualismus zu verstehen. Vielmehr geht es Barth,
indem er diesen Satz Kierkegaards aufnimmt!3, um die Erhellung
dessen, was «Existenz» tiberhaupt ist. Um das zu zeigen, weist
Barth auf die etymologische Bedeutung des Wortes «ex-sistere»
hin, das «heraustreten aus etwas» meint. Im Existenzialismus Sar-
tres wird dieses Heraustreten zuniéchst als ein solches aus aller Tra-
dition, Konvention und Ideologie verstanden, durch das der
Mensch, auf sich selbst gestellt, in Freiheit erst werden kann, was
er ist. Seinem Sein, seinem Wesen, geht sein Existieren voraus —
ein Satz, der allen Existenzphilosophen gemeinsam ist4, so dass
gilt: «Der Mensch ist, wozu er sich macht!®.» Auch Heidegger ver-
steht das Existieren im Horizont einer umfassenden Ontologie als

10 EE S.81.

1 EE S.61.

12 Vgl. dazu den Aufsatz Heinrich Barths: Karl Jaspers tiber Glaube und
Geschichte. Theologische Zeitschrift Basel. 1850. Heft 6.

13 EE S.48.

14 Diesen Satz haben librigens schon die ¢mythologischen Humanisten»
der Renaissance-Zeit vertreten, so Pico della Mirandola. Vgl. dazu den Aufsatz
des Verfassers: Christliches und humanistisches Menschenverstindnis, erschie-
nen in dieser Zeitschrift, 1949, S.141{f.

15 J.P. Sartre, ibidem S. 14.



— 250 —

ein Heraustreten, nimlich — um das an einer seiner bekanntesten
Formulierungen zu illustrieren — als ein Heraustreten aus der Un-
eigentlichkeit des «man» (man denkt, man tut das und das) in die
Eigentlichkeit des Daseins, das sich in der Offenheit fiir das Sein
vollendet im je Eigen-sein-Konnen in der Geschichte. Gegen Sartre
und Heidegger macht Barth geltend, dass sie die Existenzphiloso-
phie auf ontologische Voraussetzungen zuriickbeziehen, sie ins
Ontologische «umbiegen» oder gar, dass sie in die Ontologie «fliich-
ten» und so der Existenz in ihrer Eigenbedeutung nicht gerecht
werden!®, Auch gegen die mittelalterliche Ontologie wendet Barth
ein, dass sie — trotz ihren gewichtigen Vorbehalten vom christlichen
Glauben her — die Existenz aus dem Sein ableitet. Existenz darf
aber in keinem denkbaren Sinn als blosses Derivat oder
als Extrapolation des Seins verstanden werden!’. In die-
ser durchgehenden Frontstellung gegen den Ontologismus der Ver-
gangenheit und Gegenwart deutet Barth das «ex-sistere» als ein
Heraustreten aus einem transzendentalen Prius, nimlich aus
dem Prius der Erkenntnis, das in der Existenz sich aktualisiert.
Damit ist folgendes gemeint:

Der Einzelne existiert — das ist eine erste grundlegende Ein-
sicht Barths — aus der transzendentalen «Idee» des Existierens, die
das sinngebende Prinzip aller Existenz ist. Diese Idee als sinnge-
bendes Ursprungs-Prinzip der Existenz ist — wie sich noch zeigen
wird — eine philosophische Entsprechung zum christlichen Gottes-
begriff, aber sie ist nicht identisch mit ihm (vgl. S.260)!8. Die solcher-
massen in der transzendentalen Idee des KExistierens begrindete
Existenz aktualisiert sich — das ist ein zweiter Grundgedanke
Barths — in der Erkenntnis. Er formuliert geradezu: «das exsistere
der Existenz ist Erkenntnis»1%. Das will besagen: Existenz beruht
auf Erkenntnis, und zwar so, dass dieser Satz sich nicht in sein Ge-
genteil umkehren lasst, als ob auch gelten kénnte: zuerst existiert
der Mensch und dann erkennt er — als Subjekt ein Objekt. Gerade
das nicht?°, Das Erkennen ist nicht eine « Funktion» des Menschen,
sondern der Mensch eine «Funktion» des Erkennens. Damit wendet
sich Barth gegen die landlaufige Meinung, dass die Vernunft bloss

18 EE S.614.

17 EE S.14, 631.

18 Grundzige... S.105-107.
1* EE S.123.

2 EE S.353.



ein Vermogen, eine Fahigkeit des Menschen sei, wie auch — was
nicht explizit ausgesprochen wird — gegen den ratio-Begriff der
romisch-katholischen Theologie, wie er auf dem I.Vatikanischen
Konzil in klassischer Weise umschrieben worden ist. Vielmehr ist
die Vernunft — das ist eine dritte grundlegende Einsicht Barths —
im Sinne der spatantiken Philosophie®' als Logos zu verstehen,
der als Akt des «Sich-zu-erkennen-Gebens» des Absoluten sich als
ein Zweites von diesem abhebt und der im Vollzug von Erkenntnis
Existenz iiberhaupt erst in KErscheinung treten lasst. Als dieses
Zweite neben dem Absoluten ist der Logos, die Vernunft, Ursprung
sowohl des Erkennens wie des Existierens. Diese philosophische
Einsicht steht in Entsprechung zur christlichen Offenbarungswahr-
heit, dass es der Logos, das Wort, das Sprechen Gottes ist, durch
das der Schopfer den Menschen in die Existenz ruft und in der Exi-
stenz erhilt. Als Kreatur existiert der Mensch im Wort, bezie-
hungsweise im Logos. Das will aber nicht besagen, dass der Mensch
im idealistischen Sinn ein «Vernunftwesen» sei??, oder gar, dass
seine (Gottebenbildlichkeit in seiner Vernunft bestehe; wohl aber,
dass der Mensch in der Kontingenz, in der «Zufélligkeit» seiner
seelisch-leiblichen Existenzweise, der Mensch in seiner sinnlich
wahrnehmbaren Erscheinung, der Mensch «wie er leibt und lebt»,
ein Logos-Wesen ist. Gerade auf diese Kontingenz, die dem Men-
schen als Erscheinung, beziehungsweise in seinem «In-die-Erschein-
ung-Treten» zu eigen ist, legt Barth allergrosstes Gewicht.

Damit sind vorliufig die Grundpositionen der Existenzphilcso-
phie Barths umrissen, die es noch zu entfalten gilt. Wir tun das an-
hand folgender drei Thesen, die sich aus dem bisher Gesagten erge-
ben: 1. Existenz ist Erkenntnis. 2. Existenz ist transzendental be-
griindet. 3. Existenz ist kontingent.

Existenz ist Erkenntnis

Zunichst eine Vorbemerkung, die zum Versténdnis des Folgen-
den wichtig ist : das Erkennen ist nicht als ein Vorgang zu verstehen,
der sich zwischen einem Subjekt und Objekt abspielt; das ist — wie

2 EE S.152.

22 Fs kann darum wohl im idealistischen Sinn missverstanden werden,
wenn Gerhard Huber in in seiner (vor Erscheinen der EE geschriebenen) Wiir-
digung der Philosophie Barths (siehe Anmerkungen 3 und 8) dessen Auffassung
in den Satz zusammenfasst : ¢ Der Mensch ist ein Vernunftwesen.»



heute allgemein zugegeben wird — eine neuzeitliche Vorstellung, die
der Kritik nicht standhilt. Sondern das Erkennen ist ein Sich-zu-
erkennen-Geben, ein Sich-Erschliessen, ein Sich-Offenbaren von
etwas im Horizonte der Wahrheit 23. Dieses Sich-Erschliessen aktuali-
siert sich in einem einzigen Vernunftprozess, durch den menschliche
Existenz als Erkenntnis, auch die eines supponierten Subjekts und
ihm entgegenstehenden Objekts, erst begriindet, hervorgebracht
wird. Sowenig wir aber unserer Existenz, die ihre Voraussetzung in
der Transzendenz der Vernunft hat, méchtig sind, sowenig sind wir in
der Lage, den Logos durch unser Erkennen in Besitz zu nehmen und
ithm Grenzen zu setzen, etwa so, dass wir — was heute an der Tagesord-
nung ist — den Logos und seine Téatigkeit auf das beschréanken, was der
Wissenschaft und Philosophie als Erkenntnis gilt. Die im modernen
Bildungsbewusstsein fest verwurzelte Meinung, dass es nur in der
Wissenschaft und Philosophie Erkenntnis gibt, dass mit anderen
Worten Erkenntnis immer theoretische Erkenntnis sei, ist ein Vorur-
teil, das es zu bekampfen gilt. «Theorie erfiillt den Begriff und die Be-
deutung der Erkenntnis nicht?%.» Erkenntnis ist radikaler und umfas-
sender zu verstehen.

Wenn namlich Erkennen sich vollzieht als Prozess der transzen-
dentalen Vernunft, die unsere Existenz konstituiert, so ist es auch sie
allein, die die Existenz radikal und total in Anspruch zu nehmen ver-
mag und die ihr, wie ihre Grenzen, so auch ihr Ziel setzt. Das zeigt sich
daran, dass Existenz so existiert, dass sie sich im Raume der ihr gege-
benen offenen Moglichkeiten stets dafiir entscheidet, dass eine dieser
Moglichkeiten, namlich die optimale, Wirklichkeit wird. Mit anderen
Worten: Existenz existiert in der Entscheidung, die ein Akt der
Erkenntnis ist. Existenz ist kein factum brutum. Sie hat durch die ihr
standig gestellte Frage, welches die beste ihrer Moglichkeiten ist, den
Charakter der Fragwiirdigkeit, in der Existenz sich selbst zur Frage
wird. Das bringt Augustin in seinen Confessiones zum Ausdruck in
dem berithmten Satz (4, 4, 9): «Ich wurde mir selbst zum grossen
Rétsel und fragte meine Seele: warum bist du gebeugt und bangest
in mir ? Aber sie konnte keine Antwort geben. Und wenn ich ihr zu-
sprach: Harre auf Gott, so gehorchte sie nicht.» Erkenntnis exi-
stiert also wesensgemaéss in der Erkenntnis-Frage. Die Frage aber,
in der Existenz existiert, ist die nach ihrer Sinnerfiillung, inso-

23 EE S.173ff.
2 EE S.130.



— 253 —

fern ihr immer an einem optimum der sie erfiilllenden Sinngehalte
gelegen ist — auch wenn sie dieses optimum verkennt oder verleug-
net. Indem sie sich fiir dieses optimum entscheidet, zieht sie dieje-
nige Existenzweise vor, die ihr um ihres Gehaltes willen wert ist,
vorgezogen zu werden. In diesem Akt des «Vorziehens» lisst Hxi-
stenz sich leiten durch die «deonta», durch das, was sein soll, oder
—wie Plato im «Protagoras» aufzeigt — durch die «Idee des Guteny,
deren Wesen es ist, dass sie die Existenz im Horizonte der Wahr-
heit fur das Gute integral in Anspruch nimmt und sie durch ihren
Anspruch «normiert». Darin erweist sich die am Sein-Sollenden
sich orientierende Entscheidung als ein Erkennen, das sich in einem
anderen Raume vollzieht als die auf die Erkenntnis der «ontay,
auf das Seiende und das Sein gerichtete Wissenschaft und Philoso-
phie, als die «theoretische Vernunft»: namlich als ein Erkennen der-
jenigen Vernunft, die Kant die «Praktische Vernunft» nennt, der
Vernunft, die als solche praktisch ist, indem sie in der Verwirkli-
chung des Sein-Sollenden den Sinn der Existenz zur Erfiillung
bringt??.

An dieser Stelle gilt es zwei wichtige Prazisierungen vorzuneh-
men, die das eben Gesagte erst in den rechten Zusammenhang zu
stellen vermogen. Dass unsere Existenz Erkenntnis ist, heisst nicht,
dass sich unsere Existenz im Wissen um Erkenntnis und ihre Be-
deutung fiir unsere Existenz, also allein im Denken vollzieht.
«Existenz ist lingst auf dem Plan, bevor wir von ihr wissen?t.» Ks
gilt sogar — und das ist auch eine bei anderen Existenzphilosophen
sich findende Einsicht: Existenz ist dort nicht mehr, wo iiber sie
nachgedacht wird. Wir werden der Existenz nur dort inne, wo sie
nicht, nicht mehr, existiert. Damit ist eine Wahrheit ausgespro-
chen, die wir hauptsichlich Fichte verdanken, und auf die Barth
grosses Gewicht legt?’, ndmlich die, dass unser Denken als Nach-
Denken, wohlverstanden auch das auf die Existenz und ihre prakti-
schen Entscheidungen bezogene Nach-Denken, sich im Raum eines
nachtriglichen Zuriickkommens auf sie, in dem der Reflexion be-
wegt. Das Erkennen aber, in dem sich Existenz aktualisiert, meint
nicht ein solches in der Reflexion, sondern ein Erkennen, das aller
Reflexion vorangeht und von ihr nie erreicht wird. Es ist ein Er-
kennen, das sich unter dem radikalen und umfassenden Anspruch

25 Grundzige... S.103ff.
2 EE S.185.
27 EE S.258ff.



— 254 —

der «deonta», des Sein-Sollenden, der Praktischen Vernunft voll-
zieht, in deren existenziellen Entscheidungen der Logos manifest
wird.

Und die zweite Prizisierung: Existenz als Erkenntnis ist nicht
notwendigerweise bewusste Erkenntnis. Es gibt auch den grossen
Bereich der unbewussten oder unterbewussten Existenz . Das Un-
bewusste ist aber nicht bloss im Sinne der Psychologie oder An-
thropologie zu verstehen, noch ist es dem angeblichen Bereich des
Irrationalen oder A-Logischen zuzuweisen. Vielmehr ist — im Sinne
Schellings — daran zu denken, dass sich das Unbewusste zum Be-
wussten verhilt wie die Potenz zum Akt, wobei aber das Unbe-
wusste nicht als Negation, sonder als Privation des Bewussten zu
deuten ist. Diesem kommt also die Prioritit zu. Allerdings lassen
sich die beiden Bereiche des Bewussten und Unbewussten nicht
vollig trennen. Erkenntnis und damit unsere Existenz vollzieht sich
faktisch in der Koinzidenz von Bewusstem und Unbewusstem,
doch so, dass gesagt werden muss: erst dort, wo die Existenz ihrer
selbst voll bewusst wird, ist der Mensch geistig ganz wach geworden.

So sind also — unbeschadet der Voraussetzung, dass unsere
Existenz durch die transzendentale Vernunft als Erkenntnis be-
grimdet wird — die ihres nachtriglichen Charakters bewusste
Reflexion und das wohlverstandene Unbewusste die Grenzen,
die es uns verbieten, zu meinen, dass sich die Existenz des Menschen
erst im Denken oder in seinem Selbstbewusstsein zu erfiillen ver-
mag. Worin sich Existenz wirklich erfiillt, das ist mit dem Hinweis
auf die Bedeutung der «Praktischen Vernunft» bereits angedeutet
worden, muss aber noch tiefer begriindet werden.

Die transzendentale Begriindung der Existenz

«Wir stehen heute in der Gefahr, es mit dem Problem der
Transzendenz zu leicht zu nehmen?®°.» Diese Warnung Barths
scheint uns nur allzu berechtigt zu sein, wenn wir Umschau halten
im zeitgenossischen Denken. Wohl ist heute viel von «Transzendie-
ren» die Rede; auch besteht weithin Ubereinstimmung daruber,
was «transzendieren» heisst, nimlich hiniibersteigen. Die Frage
ist nur, wohin wir in der Transzendenz hiniibersteigen. Je nach

28 EE das Kapitel: Bewusste und unbewusste Existenz. S.433-484.
29 Grundziige... S. 105. Siehe auch das fur den Theologen besonders wich-
tige Kapitel : Transzendentale Begriindung. S.207-240.



— 255 —

der Antwort, die darauf gegeben wird, hat «transzendieren» einen
vollig anderen Sinn. Um tiber die verschiedenen Moglichkeiten des
Transzendierens einen Uberblick zu gewinnen und den Weg zu
einem kritisch haltbaren Begriff von Transzendenz zu finden, ist zu
unterscheiden zwischen einer vorphilosophischen Weise des Tran-
szendierens und innerhalb des philosophischen Denkens selbst zwi-
schen einer innerweltlich-immanenten und einer ausserweltlich-
transzendentalen Transzendenz3°.

Fir den vorphilosophischen Begriff3! des Transzendie-
rens, wie er heute in die Alltagssprache der Gebildeten iibergegan-
gen ist, scheint es uns charakteristisch zu sein, dass mit einer gewis-
sen Unbekiimmertheit vorausgesetzt wird, der Mensch konne sich
selbst transzendieren. So etwa wird gesagt, dass der Mann in sei-
nem kontingenten Mann-Sein sich selbst transzendiert, wenn er zum
Weibe geht. Oder — das ist ein Gedanke, der von der modernen
Existenzphilosophie in das Bewusstsein vieler Zeitgenossen iiberge-
gangen ist — der Mensch iiberschreite seine gegenwirtige Exi-
stenz im Entwerfen von Zukunft. Weiter: der Mensch transzen-
diere sich in seiner ethisch stets defizienten Existenz dadurch, dass
er sich dem sittlichen Imperativ unterstellt. Oder — was heute in
unserer Bildungswelt oft im Vordergrund steht — der Mensch tran-
szendiere sich selbst in der asthetischen Welterfahrung (was nicht
unbedingt heissen muss: in der Kunst), in welcher ihm, nimlich in
der Anschauung der Erscheinung in ihrer Reinheit, das Sein des
Schonen transparent werde. Was uns aber am meisten interessieren
muss und was auch am gefdhrlichsten werden kann, das ist das,
was Barth den «transzendentalen Positivismus» des homo religiosus
nennt. Gefédhrlich ist dieser Positivismus insofern, als der homo
religiosus naiv daran glaubt, dass sein auf die Transzendenz Gottes
ausgerichtetes Abschreiten des Lebensweges und die inneren und
dusseren Erlebnisse, die er dabei hat, eo ipso, Schritt fiir Schritt, ein
Hintiberschreiten in die Transzendenz Gottes selbst sei und dass
diese so in seinem irdischen Dasein Gestalt gewinne, sich verkor-
pere, ihm «immanent» werde?32.

30 Allerdings macht Barth die Einschrankung: «Im Rahmen der philoso-
phiegeschichtlichen Uberlieferung ist eine eindeutige Abgrenzung von inner-
weltlicher und ausserweltlicher Transzendenz keineswegs maoglich.» S. 211.

st EE S.147, 209.

32 Barth unterscheidet zwischen Immanenz und Transzendenz philoso-
phisch in folgender Weise : Immanentes Denken liegt dort vor, wo an der onto-
logischen Prioritét des Welt-Seins vor dem Prinzip der Einheit festgehalten



— 256 —

Mégen diese vorphilosophischen Weisen des Transzendierens
dadurch gekennzeichnet sein, dass sie zwar — was ausdriicklich her-
vorgehoben sei — im Einzelnen einer echten Bezogenheit auf die
transzendentale Transzendenz — nicht entbehren, aber doch im
Letzten innerhalb der Welt-Wirklichkeit bleiben und insofern in
philosophischer Hinsicht der innerweltlich-immanenten
Transzendenz zuzuordnen sind, so sind von ihnen die ihrer Trag-
weite bewussten, grundsdtzlich gemeinten philosophischen und
theologischen und wissenschaftlichen Formen des immanenten
Transzendierens abzuheben. Die wichtigsten von ihnen seien hier in
Kiirze angefithrt.

In erster Linie ist in diesem Zusammenhang zu nennen die «ge-
mein-menschliche Metaphysik», die einem allgemeinen «metaphysi-
schen Bediirfnis» zu entspringen scheint. IThr Wesen beruht darauf?3,
dass der Mensch seine Ixistenz von iiberweltlichen Hintergriinden
sich abheben lidsst, indem er der Natur eine Ubernatur, dem sinnlich
Wahrnehmbaren ein Ubersinnliches, der Weltrealitit ein ideelles Sein
als deren transzendentale Voraussetzung gegenitiberstellt. Es wird —
allgemeiner gesprochen — iiber und hinter der Alltagswelt, iiber und
hinter den « Dingen, die auf der Hand liegen», ein qualitativ hoher ste-
hender geistiger Kosmos angenommen, an dem der Mensch — je nach
dessen (iehalt — durch eine besondere « Spiritualitat» glaubt partizi-
pieren zu konnen. Das Fragwiirdige an dieser gemein-menschlichen
Metaphysik ist, dass sie die von ihr postulierte Uberwelt unkritisch in
Anschauungsformen und Begriffen glaubt umschreiben zu koénnen,
die der diesseitigen, immanenten Weltwirklichkeit entnommen sind.
Auf dieser Ebene des Transzendierens kommt es zu etwas wie einer
Verdoppelung der Weltrealitat, die dazu fithren kann, dass die leben-
dige Existenz des Einzelnen entleert wird, indem der Mensch sich auf
den Weg der Weltflucht, der Flucht in eine Uberwelt abdriingen liisst.

Um dieser Gefahr des Akosmismus zu entgehen, kann aber auch
der umgekehrte Weg beschritten werden : die Welt wird dann nicht in
cine transmundane Weltwirklichkeit transzendiert, sondern sie wird
transzendiert durch eine fundamental-ontologische «Ergriindung»
des Seienden. Dieser Moglichkeit, die wohl die charakteristischste

wird, wihrend mit Transzendenz die Prioritéit des Prinzips der IEinheit vor aller
Realitdt des Welt-Seins gemeint ist. So verstanden, bedeutet die Transzendenz
nicht die Abwendung von der Welt-Realitdt, sondern die Voraussetzung zu de-
ren Erkenntnis. EE S. 26, 232.

33 EE 8. 207{f.



— BT

Form eines innerweltlich-immanenten Transzendierens ist, begegnen
wir im magischen Welt-Bewusstsein, das in der Renaissance-Philoso-
phie, etwa bei Paracelsus, seine klassische Formulierung gefunden
hat. Fiir das magische Welt-Bewusstsein ist es kennzeichnend, dass
es — bel Paracelsus noch auf dem Hintergrund des christlichen
(Glaubens — das Transzendieren in der Weise vollzieht, dass es unter
der Annahme eines sogenannten «inneren Himmels», dieser verstan-
den als Wesensgrund des Universums, die «Naturen» der Dinge,
ihre verborgenen Tugenden und Krifte, ihre astral begriindeten
Qualitidten sich aufeinander einwirken liasst, wobei dem Menschen
die Moglichkeit einer Beeinflussung dieser Einwirkungen (in der
Alchemie) vorbehalten bleibt. Das magische Welt-Bewusstsein ist
heute in erstaunlicher Weise neu wirksam geworden, etwa in Be-
wegungen wie der Anthroposophie, der ernsthaften Astrologie, vor
allem aber auch in der Art, wie heute in der Psychiatrie, Psycholo-
gie und Anthropologie seelisch-leibliche Vorginge der menschlichen
Existenz auf vorgegebene Urphénomene zuriickgefiihrt werden,
etwa auf die Sorge, die Angst oder auf Archetypen verschiedenster
Art. Nicht zuletzt hat das magische Welt-Bewusstsein, zum Teil
unter Anlehnung an gewisse Praktiken ausserchristlicher Religio-
nen, auf die Kirche, die Seelsorge und Theologie von neuem KEin-
fluss gewonnen. Endlich — und es ist nicht unwichtig, sich dariiber
im klaren zu sein — ist unser heutiges naturwissenschaftlich-techni-
sches Weltbild der Schauplatz eines innerweltlich-magischen Tran-
szendierens geworden, némlich darin, dass es die sinnlich wahr-
nehmbare Einzelerscheinung in eine Welt vdllig unsinnlicher Ab-
straktionen transzendiert, um so der kontingenten Welt-Wirklich-
keit ein rationales, in sich selbst wirksames, aber den menschlichen
Einwirkungen zugéngliches Schema zu unterlegen (so zum Beispiel
in gewissen Forschungsversuchen der Biochemie).

Allein, sosehr das innerweltlich-immanente Transzendieren auf
den genannten Gebieten ein relatives Recht hat, insofern namlich
dieses Transzendieren unanfechtbare Weisungen fir die tiefere Er-
kenntnis der Weltwirklichkeit zu geben vermag und von dem
darum auf das heutige Denken eine unverkennbare Faszination
ausgeht, so muss doch klar sein, dass es innerhalb der Weltwirk-
lichkeit bleibt und das nicht erreicht, was mit der transzendentalen
Transzendenz gemeint ist.

Wollen wir den Begriff der transzendentalen Transzen-
denz in seiner Gegenstellung zum welt-immanenten Transzendieren



— 258 —

abklaren, so liegt es nahe, demjenigen Philosophen zu folgen, der
diesen Begriff geprigt hat: Immanuel Kant. Fiir Barth heisst das
aber von ferne nicht, dass er die Transzendental-Philosophie Kants
unbesehen iibernimmt. Vielmehr weist er in einer sorgféltigen Ana-
lyse der «Kritik der reinen Vernunft» nach, dass Kant im Bestre-
ben, sich von seinem «rationalen Dogmatismus» zu befreien, noch
im Kampf um den reinen Begriff der transzendentalen Transzen-
denz begriffen ist. Es liegen bei ihm noch graduell verschiedene Be-
griffe von Transzendenz vor. Am néchsten kommt er dem reinen
Begriff der Transzendenz im Kapitel «Von der Deduktion der rei-
nen Verstandesbegriffe». Doch kénnen wir auf die schwierigen Fra-
gen der Kant-Interpretation nicht ndher eintreten. Vielmehr
kommt es uns hier darauf an, die Grundintention Kants hervortre-
ten zu lassen. Wenn wir es wagen diirfen, diese auf eine simplizi-
stisch vergrobernde Formel zu bringen, so kénnen wir sagen: Fir
Kant ist die Transzendenz nicht Ziel und Gegenstand menschlicher
Erkenntnisbemiihung, sondern deren Voraussetzung und Grund,
und zwar in dem Sinne, dass Transzendenz zum Durchbruch
kommt in den apriorischen Erkenntnisprinzipien, die aller Iir-
fahrung vorangehen und die als solche von der Vernunft hervorge-
bracht sind und die Kant darum «transzendental» nennt3t. Das
Transzendieren ist gleichsam ein solches von oben und nicht von un-
ten. Um diese seine Konzeption zu begriinden, bezieht sich Kant
ausdriicklich auf die Transzendentalien-Lehre der Hochscholastil:3>.
Dort werden die Transzendentalien von Gott als dem absoluten
Sein ausgesagt. Dieses gibt sich in einer Mehrzahl von Begriffen zu
erkennen: als ens (das Sein) und als unum (das Eine), als verum
(das Wahre) und — mit diesem konvertibel — als bonum (das Gute)
und endlich als pulchrum (das Schéne). Diese Transzendentalien
sind aber fiir Kant nicht Pridikate des Seins wie fiir die Schola-
stik, sondern sie sind — im Sinne der bertihmten «kopernikanischen
Wendung» von der Kant in der Vorrede zur 2. Auflage der «Kritik
der reinen Vernunfts spricht (wonach die Erkenntnis sich nicht nach
dem Gegenstand richtet, sondern der Gegenstand nach der Er-

34 Die bekannte Definition Kants in der « Kritik der reinen Vernunft» lau-
tet : «Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Ge-
genstianden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegensténden, sofern
diese a priori moglich sein soll, iberhaupt beschéftigt. » Kapitel VII der Einlei-
tung. Grossherzog Wilhelm-Ernst-Ausgabe. Leipzig 1923. Band 3, S.51.

35 ¢ Kritik der reinen Vernunft»: Elementarlehre. Transzendentale Logik,
Paragraph 12, ibidem S.111.



— 259 —

kenntnis), «nichts anderes als Erfordernisse und Kriterien der Ir-
kenntnis der Dinge iiberhaupt», also der Erkenntnis von Sein.
Kant entzieht damit die Transzendentalien dem Bereich des Seins
und bezieht sie in eine Philosophie der Erkenntnis ein. An der
apriorischen Erkenntnis also — heisst das mit anderen Worten — ge-
winnen wir erst einen kritisch haltbaren Begriff von transzendenta-
ler Transzendenz. Und zwar darum, weil uns in diesem Erkennen
ein uniiberhérbarer Anspruch begegnet, der weder aus ontischen,
noch kosmologischen, noch anthropologischen Gegebenheiten, son-
dern nur aus der transzendentalen Vernunft hergeleitet werden
kann®. Dieser Anspruch meldet sich in den apriorischen Anschau-
ungsformen, Verstandesbegriffen, Grundsétzen und Ideen, in denen
sich der Erkenntnisvorgang vollzieht und die dem Menschen nicht
— wie die Aufklidrung lehrte — «angeboren», sondern in ihm insofern
transzendental begriindet sind, als sie auf die eine transzendentale
Vernunft als dem Ursprungsprinzip aller Erkenntnis zuriickbezo-
gen beziehungsweise von ihr «hervorgebracht» sind. In dieser ihrer
Riickbezogenheit auf die eine Vernunft, in der sich die Einheit, die
Synthesis aller Erkenntnis und Erkenntnisprinzipien vollzieht,
werden sie wahrgenommen durch die «transzendentale Apperzep-
tion», wonach das «Ich denke» alle meine Vorstellungen muss be-
gleiten konnen. Das bedeutet nicht — wie Kant oft missverstanden
wird und wozu er selbst durch gewisse ungeschiitzte Formulierun-
gen Anlass gegeben hat —, dass die Erkenntnis auf das Subjekt
Mensch oder auf ein supponiertes «transzendentales Subjekt» zu-
riickbezogen wird, bedeutet also keine «Subjektivierungy
philosophischer Erkenntnis, die angeblich erst in der Neuzeit
durch Descartes inauguriert worden ist. Vielmehr erweist sich Er-
kenntnis als ein Akt derjenigen Vernunft, die nicht unsere mensch-
liche, subjektive Vernunft, sondern die transzendentale Vorausset-
zung der in der Erkenntnis existierenden Existenz ist, so
dass — wie Barth vorschligt — nicht zu sagen wire: das «ich denke»,
sondern das «ich existiere» muss all mein Denken und Handeln be-
gleiten kénnen?®’. Danach ist, wie auch aus dem bereits Gesagten
(siehe S.253) hervorgeht, unter Vernunft nicht nur die theoreti-
sche, sondern — sogar primér — die Praktische Vernunft zu verste-

38 Grundzuge... S.107.

87 Barth betont in diesem Zusammenhang von neuem, dass das « Subjekt»
ein Aufgegebenes ist und vom Akt des Erkennens her zu verstehen ist und nicht
das Erkennen vom Subjekt her. EE S. 221,



— 260 —

hen. Das aber heisst: nur in der Erkenntnis, dass ich als Logos-
Wesen aus der transzendentalen, die theoretische Vernunft umfas-
senden Praktischen Vernunft existiere, eréffnet sich mir iiber-
haupt die Moglichkeit des transzendentalen Transzendierens, ver-
mag ich die Transzendenz in ihrer Reinheit zu erkennen. Denn nur
von ihr werde ich in meiner Existenz integral in Anspruch genom-
men. Und zwar nicht nur von der leeren Transzendenz «des Uber-
greifenden» (Jaspers), sondern von der Transzendenz als dem sinn-
gebenden Ursprungsprinzip aller Erkenntnis und aller Existenz.
Die so verstandene transzendentale Transzendenz transzendiert das
innerweltlich-immanente Transzendieren in allen seinen Formen.
Sie kann und darf als Prinzip persénlicher Existenz verstanden
werden und steht insofern in Entsprechung zu Gott, dem nach der
christlichen Uberlieferung Verstand und Wille zukommt38,

Wir gehen tber Barth, doch wohl in seinem Sinn, hinaus,
wenn wir zusammenfassend erkldren: Transzendent im transzen-
dentalen Sinn ist die Vernunft als Ursprungsprinzip der Erkenntnis
und der Existenz, namlich als der Logos (der Sohn), der sich vom
Absoluten (Gott-Vater) als ein Zweites, aber ihm Wesensgleiches
abhebt und dieses (diesen) zu erkennen gibt, offenbart, wéhrend
der Vollzug der Vernunfterkenntnis die Tat des « Geistes» (des Hei-
ligen Geistes) ist, der sich seinerseits vom Absoluten und dem
Logos als ein Drittes, ihnen Wesensgleiches unterscheidet und der
deren Selbstentidusserung in die Existenz ist. Doch sei diese Ent-
sprechung zur christlichen Trinitdtslehre nur angedeutet. Fiigen
wir immerhin bei, dass es auch von diesen existenz-philosophischen
Uberlegungen her evident werden kann, dass und warum erst von
der recht verstandenen Trinitit Gottes her die Existenz des Men-
schen ihre letzte Sinngebung und Erfiillung finden kann.

Ergénzt seien diese Ausfihrung noch durch einige philoso-
phiegeschichtliche Bemerkungen. Es war bis jetzt aus-
schliesslich von Kant als Transzendental-Philosophen die Rede.
Das soll aber nicht heissen, dass nur er den Gedanken der tran-
szendentalen Transzendenz erreicht hat. « Es darf die philosophische
Leistung Kants nicht in Verkennung aller Massverhéiltnisse in die
Bedeutung eines absoluten Wendepunktes der Philosophiege-
schichte hinaufgesteigert werden3®.» Mit Recht weist Barth darauf

38 EE S.236.
¥ EE S.237.



— 261 —

hin, dass schon in der antiken Philosophie das Wissen um die tran-
szendentale Transzendenz lebendig war, so bei Plato, in der Stoa,
im Neuplatonzsmus. Dieses Wissen begegnet uns aber vor allem in
der Philosophie der christlichen Ara, angefangen bei den grossen
Scholastikern bis auf Leibniz und die Aufkldrer, wenn diese — aller-
dings etwas missverstiandlich — von der «gottlichen Vernunft» spre-
chen. Das aber heisst: auf ihren Hohepunkten ist die Philosophie-
Geschichte Transzendental-Philosophie und stellt als solche
zwar nicht eine Bestidtigung oder Begriindung, wohl aber, wie wir
meinen, die néchste Entsprechung zur christlichen Glaubenswahr-
heit dar. Das wird noch klarer, wenn wir uns dem dritten grossen
Problemkreis zuwenden, um dessen Erhellung sich die moderne
Existenzphilosophie verdient gemacht hat, dem Problem der Kon-
tingenz.

Existenz ist kontingent

Kontingenz ist der Gegenbegriff zu dem der Notwendigkeit.
Kontingent ist demnach etwas, was nicht notwendigerweise da sein
muss, etwas, was da sein oder nicht da sein kann, oder auch etwas, das
in seinem quid, in seiner qualitativen Bestimmbheit, so oder anders
sein kann. Kontingent ist das, was aus keinen Priamissen ableitbar ist :
das Unvorhergesehene, Unberechenbare, «Zufillige». Trifft esnun zu,
dass die Existenz in der transzendentalen Vernunft ihren Ursprung
hat, so liegt es nahe, daraus zu folgern, dass unter dieser Vorausset-
zung Existenz nicht kontingent sein koénne, sondern notwendig,
nimlich vernunftnotwendig sei. Das ist aber eine voreilige Schlussfol-
gerung. Vielmehr muss gelten: die Existenz ist und bleibt — so para-
dox das klingen mag — unbeschadet ihres Ursprungs aus der Vernunft
kontingent. Das heisst : sie ist aus der Vernunft nicht als seinsnotwen-
dig abzuleiten. Das muss deshalb betont werden, weil seit Spinoza der
Rationalismus bis in die Gegenwart hinein dazu neigt, mit dem Be-
griff der Notwendigkeit den der Vernunftnotwendigkeit zu verbin-
den. Auch Hegel hat dem Vorurteil Vorschub geleistet, dass die Be-
hauptung einer urspriinglichen géttlichen Vernunft die Aufhebung
alles kontingenten Seins in eine geistige Notwendigkeit nach sich
ziehe?!, Bereits Krierkegaard hat Hegels Unternehmen widerspro-

‘ EE das Kapitel «Existenz in ihrer Begrenzung und Kontingenz»
S.485-550.
41 Grundziige... S.107.



chen, die Existenz des Einzelnen in einen geschichtsnotwendigen
Vernunft-Zusammenhang zu integrieren. In dhnlicher Weise wider-
sprechen auch die Existenzphilosophen der Gegenwart jeder Spe-
kulation oder Metaphysik, die versucht, den Einzelnen in einen
iibergeordneten Sinnzusammenhang einzubeziehen. Mit Nachdruck
und — wie wir meinen — mit Recht betonen sie die Uniiberholbar-
keit der kontingenten Existenz des Einzelnen, indem sie erkliren:
Existenz in ihrem Sein-Koénnen gibt es nur unter der gleichzeitigen
Moglichkeit ihres Nicht-Sein-Konnens, gibt es nur in der stindigen
Konfrontation mit dem Nichts. In ihrer Kontingenz schwebt
Existenz haltlos iiber dem Nichts, aus dem sie — wie weiter gefol-
gert wird — hervorgegangen sei und in das sie zuriicksinke. Existenz
ist wesentlich ein «Sein zum Tode» (Heidegger)*:. Wenn wir von
dieser «nihilistischen Folgerung» absehen, sprechen die Existenz-
philosophen unserer Zeit eine Wahrheit aus, deren Tragweite nicht
iibersehen werden darf, die Wahrheit von der radikalen Kontin-
genz unserer Existenz. Auch haben sie recht, wenn sie in der Kon-
tingenz den Grund der fundamentalen Einsamkeit und Existenz-
angst des einzelnen Menschen erblicken, die durch keine mit-
menschlichen Beziehungen und durch kein mystisches Aufgehen ins
kosmische All iiberwunden werden kann.

Dieser zunichst bestiirzenden Erkenntnis kann nicht ausgewi-
chen werden; ihr gilt es standzuhalten. Indem wir ihr nédmlich
standhalten, erfihrt diese Erkenntnis — wenn anders wir von der
Begriindung unserer Existenz in der transzendentalen Vernunft
wissen — eine Wendung, die «uns zugute kommt». Wird es doch ge-
rade in der Konfrontation unserer Existenz mit dem Nichts offen-
kundig, dass das Prinzip ihrer Sinngebung nicht in der Immanenz
eines innerweltlichen, individuellen oder kollektiven geschicht-
lichen Geschehens liegen kann, sondern ihr «aus der Transzendenz
zuteil wird.»*® Nur die unmittelbare Transzendenzbezogenheit ver-
mag der Existenz Sinn und Gehalt zu verleihen: einen Sinn, der
weder durch das Schweben der Existenz tber dem Nichts noch
durch ihre daherige Einsamkeit bedroht werden kann. Noch prézi-
ser gesagt: nur die unmittelbare Transzendenzbezogenheit unserer
Existenz und nicht schon ihre Bezogenheit auf eine metaphysische
Uberwelt oder auf ein ideelles Sein, wie es uns in den «Ideen des

42 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Halle, 19354 S. 235 1.
43 Grundzige... S.109.



— 263 —

Guten, Wahren und Schoénen» entgegentreten mag und die unser
geistig-kulturelles Schaffen bestimmen, gibt unserer Existenz Sinn
und Gehalt. Wohl ist es wahr, dass es — wie heute gerne betont wird
— zur « Kultur» erst kommt in der Konfrontation mit der «Verging-
lichkeit des Lebens», in der das uns umgebende Nichts manifest
wird ; aber nicht die Kultur an sich, weder die Wissenschaft noch
die Kunst, weder die Philosophie noch das «Religiose», mogen der
Forderung nach Sinnerfiilllung Geniige zu tun. Das vermag nur die
frontale Begegnung mit dem Logos selbst, von dem alles kulturelle
Schaffen letzterdings herkommt und das darum nicht unter Ver-
dikt zu stellen ist, wie es in gewissen christlichen Kreisen geschieht.
Es ist aber das kulturelle Schaffen klar zu unterscheiden von der
unmittelbaren Begegnung mit dem Logos, die sich in jener Er-
kenntnis vollzieht, die wir — das sei hier beigefiigt — Glauben nen-
nen.

Offene Fragen

Diese Erlduterungen zu den drei angefiihrten Grundthesen
mogen hier geniigen: Existenz ist Erkenntnis, sie ist in der tran-
szendentalen Vernunft begriindet, sie ist kontingent. Es ist klar,
dass diese existenzphilosophische Grundkonzeption viele Fragen
offenlasst. Nur auf einen Einwand, der gegen sie erhoben wird, sei
hier kurz eingetreten, niamlich auf das sehr ernst zu nehmende
Argument: in dieser Philosophie sei nur von der Existenz des Ein-
zelnen in seinem Verhaltnis zur Transzendenz die Rede, nicht aber
von ihrer Beziehung zum Sein der Welt, noch auch zur Existenz
anderer Menschen, zur menschlichen Gemeinschaft. Theolo-
gisch gesprochen: es melde sich hier eine alte, typisch westliche
Tendenz neu zum Wort, im Sinne Augustins nur nach der «Seele
und Gott» zu fragen?:. Barth selbst sieht diese Gefahr nicht nur,
sondern es ist gerade eines seiner Grundanliegen, jede Form eines
weltlosen, solipsistischen «Existenzialismus», wie er zeitweise das
Denken der Gebildeten Kontinental-Europas beherrschte, zu iiber-
winden. An den beiden genannten Problemen, am Problem des
Welt-Seins und an dem der menschlichen Gemeinschaft, soll kurz
gezeigt werden, wie Barth diese Gefahr meistert.

44 Augustin in den Soliloquien: ¢ Gott und die Seele méchte ich erkennen.
Weiter nichts ? Nein, weiter gar nichts.»



— 264 —

Existenz und Sein

Indem wir uns das kosmische Sein als Inbegriff alles Seienden,
das wir etwas ungenau «Natur» nennen und das uns in der Wissen-
schaft und in der Philosophie zum Gegenstand theoretischer Er-
kenntnis wird, vergegenwirtigen, stellen wir die Frage, wie sich Exi-
stenzphilosophie, beziehungsweise ihre auf Existenz gerichtete Er-
kenntnis, die grundlegend Erkenntnis des Sein-Sollenden, der
Deonta, ist, zu eben dieser theoretischen Erkenntnis des Seienden
und des Seins verhalt ? Barth beantwortet die Frage, indem er vom
Axiom ausgeht: Existenz hat den Primat vor dem Sein®®, so
wahr Praktische Vernunft den Primat hat vor der theoretischen Ver-
nunft. Das heisst aber nicht, dass Barth in der Existenz und im Sein
(als dem «transzendens» des Seienden) zwei getrennte Bereiche sieht,
deren Verhiltnis dualistisch zu deuten wire, noch kann es unter die-
ser Voraussetzung darum gehen, eine Synthese zwischen den beiden
herbeizufiihren. Vielmehr besteht zwischen Existenz und Sein ein
Verhiltnis der Polaritit, unter der ein und dasselbe zu sehen ist:
alle Existenz sub specie essentiae, alles Sein sub specie existentiae.
Die Frage ist, wie das geschehen kann, wie also Existenz auf Sein und
Sein auf Existenz bezogen werden kann. Die Frage wird (im An-
schluss an Kants « Kritik der Urteilskraft») beantwortet von der Fest-
stellung her, dass es in beiden Bereichen um ein teleologisches
Geschehen geht: in der Existenz darin, dass sich dieses immer im
Vorziehen einer optimalen Moglichkeit, also auf ein Ziel hin, voll-
zieht (siehe S.253); im Naturgeschehen darin, dass sich dieses a
tergo als kausal determiniert, a fronte zugleich als teleologisch be-
stimmt erweist (Leibniz). Das Geschehen in der Natur vollzieht sich
dabei keineswegs — wie die moderne Physik gezeigt hat — nach den
Vorstellungen des mechanistischen Weltbildes in der «ehernen Um-
klammerung» durch ein alles beherrschendes Kausal- und Finalge-
setz. Dem Naturgeschehen eignet vielmehr — im Hinblick sowohl
auf die Finzelerscheinung wie auf das kosmische Sein in seiner
Ganzheit — der Charakter der Kontingenz. Diese aber weist auf
die transzendentale Voraussetzung allen Geschehens zuriick, in der
Existenz und Sein ihre letzte Beziehungseinheit haben. — Was mit
diesen wenigen Sitzen in ungeschiitzten Abbreviaturen zusammen-
gefasst wird, das begriindet Barth in griindlichen, philosophiege-

4 EE im Kapitel : ¢Existenz und Sein». S.611-682.



— 265 —

schichtlich wohlfundierten Darlegungen. Unsere Bemerkungen
mogen wenigstens andeuten, in welchem Sinn Barth den akosmi-
schen Existenzialismus abwehrt und aufzeigt, wie das theoretisch
zu erkennende Sein, das uns in unserer Existenz durch seine Teleo-
logie und Kontingenz wie durch seine Begriindung in der Transzen-
denz, «etwas angeht», in die Existenz, der der Primat zukommt,
einzubeziehen ist. «Nur in der transzendentalen Voraussetzung
aller Existenz kann die letztgiiltige Einheitsbeziehung von Mensch
und Kosmos aufgewiesen werden 46,y

Das Problem der menschlichen Gemeinschaft

Fir den Theologen wichtiger ist, was Barth von seinen exi-
stenzphilosophischen Voraussetzungen her iiber die Moglichkeit der
Gemeinschaft von Menschen in ihrer transzendental begriindeten
Einzel-Existenz sagt4’. Zunichst vollzieht er einige wichtige Ab-
grenzungen. Vor allem gilt es, sich davor zu hiiten. menschliche Ge-
meinschaft nur anthropologisch oder soziologisch zu begriinden, in
der klassischen Weise etwa, dass im Anschluss an Aristoteles gesagt
wird: der Mensch ist ein zoon politikon, ein Gemeinschaftswesen,
das seine Existenz nur erfiillen kann im sozialen Ganzen. Es liegt
nicht im «Wesen» des Menschen, nur in Gemeinschaft mit Mit-Men-
schen zu existieren. «Schon allein die nicht sinnlose Fiktion des ,er-
sten‘ und ,letzten‘ Menschen sollte uns vor dieser voreiligen Ausle-
gung zuriickhalten®.» Erst recht ist nicht auszugehen von Korrela-
tionen wie denen zwischen dem Besonderen (species) und dem All-
gemeinen (genus), zwischen Mensch und Menschheit, zwischen In-
dividuum und Gesellschaft, beziehungsweise zwischen Individualis-
mus und Kollektivismus. Das alles sind schematisierende Abstrak-
tionen, die dem existentiellen Gemeinschaftsproblem nicht gerecht
zu werden vermogen. Barth deutet Gemeinschaft — von seinen exi-
stenzphilosophischen Voraussetzungen her konsequent — als Ko-
Existenz von Einzelnen, die aus der sinngebenden Transzendenz
und auf sie hin existieren. Er braucht diesen Terminus lingst, be-
vor er in der Politik aufkommt, wo er sich ja nur auf das dussere,
friedlich-schiedliche Nebeneinander zweier oder mehrerer Volker

1 EE S.678.
17 EE im Kapitel : Die Koexistenz. S.361-432.
i# KE 368.



— 266 —

bezieht. Im ausgezeichneten, existenzphilosophischen Sinn bedeu-
tet Koexistenz die wechselseitige Beziehung von Menschen in ihrer
integralen Existenz. Zu dieser den ganzen Menschen umfassen-
den Koexistenz kommt es allein dadurch, dass der eine dem ande-
ren in der existenziellen, auf die sinngebende Transzendenz bezoge-
nen Erkenntnis gegenwirtig wird. Wohlverstanden: dem anderen
nicht in der Einzahl, sondern dem andern im grundsétzlichen Sinn:
den anderen uberhaupt. (Die Ich-Du-Philosophie M.Bubers ist als
unstatthafte Horinzontverengerung abzulehnen.) Mit dieser grund-
legenden Einsicht, dass Gemeinschaft sich ereignet in der Begeg-
nung und im Sich-Verstehen von Menschen, die in existenzieller Er-
kenntnis auf die sinngebende Transzendenz ausgerichtet sind, ver-
tieft Barth einen Gedanken, der sich auch bei Jaspers findet,
wonach «Kommunikation» (Gemeinschaft) nur moglich ist in der
die Einzelnen tibergreifenden Transzendenz®. Er geht jedoch darin
iiber Jaspers hinaus, dass er die Transzendenz als Prinzip der er-
fullten und sinngebenden Existenz versteht. Er grenzt sich aber
durch die Betonung der transzendentalen Bezogenheit der Existenz
auch gegen Heidegger ab, der Gemeinschaft als «Mit-Sein» der Kin-
zelnen im geschichtlichen Welt-Sein deutet. Erst recht natiirlich ist
damit abgelehnt das populédr-horizontale Verstindnis der Gemein-
schaft als menschliches, ethisch-rechtlich oder religios orientiertes
Miteinander und Fiireinander der Einzelnen, das unter dem Schlag-
wort (einer die Transzendenz eskamotierenden) «Mitmenschlich-
keit» auch unter Theologen viel Verwirrung angerichtet hat. Auch
vermogen weder der Altruismus, der ein in sein Gegenteil verkehr-
ter Egoismus ist, noch die Selbstlosigkeit, die die eicenen Ansprii-
che auf ein Minimum reduziert, Gemeinschaft zu schaffen. « Selbst-
los im guten Sinn ist, wer seine Existenz in den Dienst eines gros-
sen Anliegens stellt50.»

Den jeweiligen Begriindungen von Gemeinschaft entsprechen
auch die verschiedenen Vorstellungen iiber deren Vollzug. Dazu ist
in Kiirze folgendes zu sagen: Gemeinschaft kommt nicht zustande
durch blosse Information und Kommunikation, beziehungsweise
durch die dabei naiv vorausgesetzte gegenseitige Kontaktbereit-
schaft oder durch den auf die Vernunft zuriickbezogenen Kommu-
nikations- Willen (Jaspers ). Gemeinschaftentstehtauchnichtdurch

4* Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Bremen 1949, S. 57ff.
¢ EE S.419.



— 267 —

die Zustimmung vieler zu einer gemeinsamen Leit-Idee oder Ideolo-
gie. «Dem Eidos als solchem ist die Kraft der volligen Vereinigung kei-
neswegs verliehen®', noch durch titige Hingabe an ein gemeinsa-
mes, materielles oder ideelles Ziel.» Blosse Partnerschaft oder « Soli-
daritit zerstort Gemeinschaft nicht weniger, als sie sie auferbaut?».
Wie also kommt es zu wirklicher Gemeinschaft ?

Gemeinschaft im ausgezeichneten Sinn kommt ausschliesslich
zustande in der beharrlischen Ausrichtung der Erkenntnis von Exi-
stenz auf Transzendenz durch den je Einzelnen. «Gemeinschaft
ist ein Prinzip transzendentaler Ordnung?®.» Sie verwirklicht sich —
wie wir den Grundgedanken Barths in einer ewas anderen Termi-
nologie weiterfithren kénnen — in der Weise, dass der Einzelne den
anderen und die anderen — sie sich in der kontingenten Besonder-
heit ihres Angesprochen-Werdens durch den Logos vergegenwirti-
gend und verstehend — nicht nur (wie ein blasses Modewort sagt)
«annimmt», sondern diesen anderen «gegenwartet» (Grisebach)?,
ndmlich den anderen und die anderen gerade in ihrer « Andersheit»,
Fremdheit, Gegensitzlichkeit, Feindschaft, mit der sie von der Tran-
szendenz her in ihrer je besonderen Existenzweise der unsrigen be-
gegnen, voll und ganz gelten lisst, sie ertragt und mittrigt.

Dieses «Gegenwarten» und Geltenlassen steht in Analogie zur
christlichen Néchstenliebe. Die Liebe ist — wie Barth im « Ausblick»5?
auf die christliche Glaubenswahrheit ausfithrt und wie wir seine Ge-
danken hier weiterfithren konnen — das «Lebenselement» der tran-
szendental begriindeten Koexistenz. Sie hat ihre Wurzel im An-
spruch der Transzendenz an den je Einzelnen, in der Liebe Gottes
zu uns. Sie verwirklicht sich so, dass sie dem anderen, der mit seinem
Versuch, seine Existenz in der Ausrichtung auf Transzendenz zur
Erfiillung zu bringen — scheitert, und darin scheitern wir alle —im-
mer wieder verstehend und helfend beisteht (das ist der Sinn der
Seelsorge) ; zweitens so, dass sie dazu beitrigt, die seelisch-leibliche
Existenz des anderen in ihrer Kontingenz zu sichern und zur Ent-
faltung zu bringen (das ist der Sinn christlicher Sozialarbeit). Ihre
Stitte hat die Liebe in der Gemeinde als der Gemeinschaft
derer, die bewusst um die Erfiillung ihrer Existenz von der Tran-
szendenz Gottes her kimpfen und die in dem Masse, als sie das tut,

1 EE S.431.
2 EE S.411.
s EE S.408.
3¢ Eberhard Grisebach: Gegenwart. Eine kritische Ethik. Halle 1929.



— 268 —

berufen ist, mit dem ihr anvertrauten Wort die Geschichte der
Menschheit und der Volker kritisch und aufbauend zu begleiten 3.
Mit diesen letzten Ausfithrungen und den von uns den Gedan-
ken Barths beigefiigten Aussagen des Glaubens haben wir aber die
der Philosophie gesetzten Grenzen bereits iiberschritten. Es stellt
sich darum die Frage nach dem grundsétzlichen Verhiltnis von
Existenzphilosophie und christlicher Glaubenswahrheit. Wir versu-
chen die hochst bedeutungsvolle Antwort, die Barth darauf gibt,
im Anschluss an den ersten Teils seines «Ausblickes» (im zweiten
Teil werden die grundsétzlich-methodischen Aussagen an den wich-
tigsten Grundbegriffen des christlichen Glaubens konkretisiert)
etwas ausfiihrlicher, wenn auch nur skizzenhaft, nachzuzeichnen.

Existenzphilosophie und christliche Glaubenswahrheit

Wie schon mehrmals angedeutet wurde, kann das, was tran-
szendentale Existenzphilosophie sagt, nicht identisch sein mit der
Glaubenswahrheit, sondern nur in Entsprechung zu ihr stehen. Es
kann — wie wir sagen mochten — hochstens gelten: Transzendentale
Existenzphilosophie meint auf ihre Weise, was der Glaube sagt, so
wie alles Metall Gold meint. Was heisst aber: «auf ihre Weise ?».
Philosophisches Denken — dieser Gedanke ist fiir Barth zentral —
wird der Existenz nur gebrochen, ndmlich nur in der Reflexion, in-
ne. Philosophische Rede bleibt darum immer oratio obliqua,
schiefe, an der Sache vorbeigehende Rede. Alle Philosophie muss
sich darum als «offenes System» verstehen. Das heisst in unserem
Zusammenhang: Philosophie muss offenbleiben gegeniiber
dem Wahrheitsanspruch christlicher Glaubenserkennt-
nis. «Sie hat nicht die Vollmacht des einzigen und letzten Wortes®6.»
Mit diesem Satz widerspricht Barth dem «klassischen Gedanken»
einer Uniiberholbarkeit philosophischer Erkenntnis. Philosophie
hat sich aufgeschlossen zu zeigen fir die christliche Glaubenswahr-
heit, um so mehr als sie scit Jahrhunderten mit ihr in Konfronta-
tion lebt und dieser im Verlauf der Geschichte eine grossere exi-
stenzielle Tragweite zugekommen ist als dem philosophischen Be-
griff. Ist doch die Glaubenswahrheit — anders als die Philosophie —
durchaus in der Lage, Existenz als Erkenntnis unmittelbar anzu-

5 EE §8.683-722.
¢ EE S.685.



— 269 —

sprechen und zu erleuchten. Solche Erleuchtung geschieht durch die
Grundworte existenznaher Verkiindigung. Fiir solche Grund-
worte ist die Prophetie reprisentativ. Das prophetische Wort,
das seinerseits ein Wort der Erkenntnis ist, antwortet auf die erfah-
rene Not einer bestimmten Existenzlage und empfingt dadurch
einen existenziellen Nachdruck, der dem philosophischen Wort
fehlt. Es ist ein Wort der geistesméchtigen Implikation, in dem
eine Verdichtung aller wesentlichen Wahrheiten enthalten ist, die
die Existenzlage erfordert, und das so je und je die ganze Wahrheit
zur Geltung bringt. Die Starke der philosophischen Rede hingegen
liegt in der Explikation, durch die sie reflektierend wesentliche
Bedeutungsinhalte zur Entfaltung bringt®?.

Begegnet nun Philosophie der Ordnung der Glaubenswahrhei-
ten, so kann sie dieselben weder negieren noch sie in den Bereich des
«Irrationalen» verweisen, noch auch sie in der Verfolgung der eigenen
ratio sich selbst integrieren oder in eine Metaphysik einordnen. «Mit
der Eingliederung der Glaubensbegriffe in philosophische Zusam-
menhinge verlieren sie unvermeidbar ihre Glaubensbedeutung®8.»
Thren Ursprung haben Glaubenswahrheiten in existenziell relevanten
Ereignissen, von denen die Glaubensiiberlieferung durch ihr Wort
Kunde gibt. Das Eingehen auf dieses Wort bedeutet ein persénlich-
existenzielles Sich-zu-eigen-Machen der kundgegebenen Wahrheit,
ein «Tun der Wahrheit» (Eph. 4, 15). Die Philosophie gibt, indem sie
dem Desiderate begrifflicher Klarheit und Durchsichtigkeit folgt,
Antwort auf Fragen der Reflexion, die Glaubenswahrheit hingegen
auf die Fragen der integral bewegten Existenz, auf die in der Exi-
stenz selbst aufgeworfenen Fragen.

Esist also auf dem Felde der Erkenntnis mit dem Gegensatz zwi-
schen reflektierendem Nachdenken tiber die Wahrheit der Existenz
und der unmittelbaren Inanspruchnahme der Existenz durch die
Wahrheit zu rechnen. Der Gegensatz von «Reflexion» und « Glaube»
(was eine Abbreviatur ist) besagt indessen nicht, dass zwischen ihnen
ein Widerspruch besteht, wohl aber ein Verhaltnis der Polaritats®.
Dieses darf nicht verwischt werden. Es darf aber auch nicht im Sinne
einer absoluten Diastase missverstanden werden. Die Lehre von der
doppelten Wahrheit ist abzulehnen. Ansprechender ist die im Tho-
mismus klassisch vertretene Annahme eines Stufenverhiltnisses,

7 EE S.688.

8 EE S.690.
» EE S.693.



— 270 —

wonach in der philosophischen Reflexion eine Vorstufe zur erfiillten
Erkenntnismoéglichkeit des Glaubens zu sehen ist. Diese Lehre rech-
net damit, dass die beiden Ordnungen von Erkenntnis ein ihnen ge-
meinsames Mass haben, dass sie einander kommensurabel sind. So
einleuchtend diese Stufen-Theorie sein mag, so beruht sie doch auf
einer unerlaubten Vereinfachung. Die beiden Erkenntnisordnungen —
philosophische Reflexion und Glaube — sind einander inkommen -
surabel. Ihre voreilige Synthese hat zur Folge, dass der transzen-
dentale Bedeutungsgehalt der Glaubenswahrheiten nicht mehr voll
erkannt wird.

Ein Absenker dieser Zwei-Stufen-Theorie hat sich durchgehal-
ten in der populdren Vorstellung, dass die ¢«menschliche Vernunft»
(vonunten) und die «g6ttliche Offenbarung» (von oben) die beiden In-
stanzen der einen Wahrheitserschliessung seien. Diese «Losung» des
Problems erweist sich als unhaltbar, sobald eingesehen ist, dass die
Vernunft nicht als ein Vermogen oder eine Féahigkeit des Menschen,
sondern als géttlicher Logos zu verstehen ist. Wird nach dem wahren
Zusammenhang der beiden Erkenntnisweisen gefragt, so ist daraufzu
antworten, dass dieser in der von beiden vorausgesetzten Existenz
selbst liegt. Philosophie macht sich diese im Nachdenken tiber das
Existieren von Existenz gegenwiirtig, wihrend Glaubenserkenntnis
sich auf deren transzendentale Voraussetzung konzentriert. IThre an-
geblich verschiedene Herkunft darf zu keiner Verwischung des einen
Wahrheitsanspruchs fiithren, der in der Transzendenz des einen Logo
begriindet ist.

Die Entgegensetzung von Glaube und Philosophie darf indessen
auch nicht ein Nebeneinander der beiden nach sich ziehen. Es ist viel-
mehr zu fragen, ob philosophische Erkenntnis der Vergangenheit und
Gegenwart zur Auslegung der Glaubenswahrheit beigezogen
werden darf. Das darf und soll geschehen, so gut als bei der Auslegung
der Glaubensiiberlieferung und ihrer Texte Faktoren, die ausserhalb
derselben liegen, Faktoren philologischer, historischer, religionsge-
schichtlicher und allgemein kultureller Ordnung mitberticksichtigt
werden miissen. Das klassische Beispiel der Moglichkeit und Unmég-
lichkeit fiir eine solche Exegese ist die mittelalterliche Auslegung des
christlich-kirchlichen Glaubens durch die Beiziehung der antiken
Philosophie. Fiir diese Auslegung ist reprisentativ der scholastische
Gottesbegriff. In ihm begegnen sich der antike, teils platonische, teils
aristotelische und der biblische Gottesbegriff. Die Begegnung ist fiir
das kirchliche Dogma zu einer grossen Gefahr geworden, andrerseits



— 271 —

bot sie Gelegenheit, im Hinblick auf die Transzendenz des géttlichen
Seins in ihrer Beziehung zur geschaffenen Welt zu schirferen Unter-
scheidungen und Bestimmungen zu gelangen. Uns stellt sich die
Frage heute so, ob die transzendentale Existenzphilosophie der Glau-
benserkenntnis zu dienen vermag. Barth bejaht diese Frage, da diese
Philosophie mit der Glaubenserkenntnis das gemein hat, dass ihr
Denken sich in transzendentaler Ausrichtung vollzieht. Sie wird ihr
zum mindesten die méglichen Grundbedeutungen von «Transzen-
denz» vor Augen stellen und von diesen die reinste und am wenigsten
angreifbare herausheben kénnen. Unter diesem Gesichtspunkt kann
gesagt werden, dass Philosophie und Glaubenswahrheit zueinander in
einem Verhiltnis der « Konkurrenz» stehen, Konkurrenz verstanden
als «gemeinsames Laufen» in der Verfolgung ein und desselben Wahr-
heitsanliegens®°.

Dieses «gemeinsame Laufen» kann gefdhrdet werden, wenn von
beiden oder einer der beiden Seiten ein unberechtigter Anspruch auf
Universalitédterhoben wird. Ein solcher Anspruch liegt von philo-
sophischer Seite dort vor, wo ein «philosophischer Glaube» postuliert
und dieser dem christlichen Glauben gegentiibergestellt wird. Diesem
Versuch ist entgegenzuhalten, dass philosophische Reflexion nicht
den Platz dessen einnehmen kann, worauf sie reflektiert. Sie kann
nicht den durch die Verkiindigung gezeugten und immer neu zu zeu-
genden Glauben antizipieren und sich selbst als Glauben proklamie-
ren®. Wenn sie das tut, verwandelt sich der Glaube unter der Hand in
eine Philosophie. Allgemeiner gesprochen: Es wird ein universaler
Anspruch der Philosophie iiberall dort manifest, wo der Philosoph in
seinem Schaffen nicht einen begrenzten Auftrag sieht, sondern an die
Uniiberholbarkeit seines Werkes glaubt, wo ihm das Philosophieren
«das Besteigen einer Himmelsleiter bedeutet, die ihm erlaubt, sich auf
den hochsten Thron aller Erkenntnisméglichkeiten zu setzen 2».

Aber auch von der anderen Seite, von der Glaubenserkenntnis
her, kann ein unstatthafter Universalanspruch erhoben werden. Zwar
— das sei vorausgeschickt — ist Einspruch dagegen zu erheben, dass
man den Glauben zu einer Sache bloss seelischer Innerlichkeit macht
und ihn in die separate Moglichkeit der Religiositiat ausarten lisst, de-
ren Préitention es ist, durch ihr Streben nach weltloser Vergeistigung

o EE S.701.

81 EE S.702. Diese Ausfiithrungen Barths sind unverkennbar gegen Jas-
pers gerichtet.

82 EE S.704.



— 272 —

des eigenen Inneren in die Nahe Gottes zu gelangen. Dieser Verirrung
gegeniiber ist zu betonen, dass die Frage des Glaubens sich an jeder
Stelle der Existenz stellt (nicht bloss in den sogenannten « Grenzsitua-
tionen»). In diesem Sinne hat der Glaube eine schlechthinuni-
versale Aktualitit —der Glaube, was aber nicht heisst: die Theo-
logie. Nun aber gibt es Glaubige und Theologen, die den Universalan-
spruch des Glaubens in einem anderen Sinne verstehen. Das sind vor
allem diejenigen, die meinen, in den sékularen Intentionen der Men-
schen von vorneherein eine « Konkurrenzierung» (im geldufigen Sinn)
ihrer eigenen (laubensanliegen, ein fiir den Glauben gefahrliches
Streben nach Alleinherrschaft sehen zu miissen. Sie fertigen dann
sogar berechtigte, allgemein-menschliche_ kulturelle Desiderate mit
dem summarischen Verdikt ab, in ihnen sei der Wille am Werk, am
«Turm zu Babel» zu bauen. Die Glaubigen tun das um so eher, als sie in
ihrem Streben nach Suprematie im Vorurteil befangen sind, die in-
nere Dynamik der Glaubenswahrheiten und ihrer Auslegung durch
Theologie und Kirche miisse alle ihr in der «Welt» begegnende Er-
kenntnis ausléschen und zunichte machen. In einer gewissen geist-
lichen Euphorie deuten diese Kreise alles, was sich in der Welt an Er-
kenntnis und kulturellem Schaffen ereignet, ad malam partem. In sol-
cher Kulturfeindlichkeit kiindigt sich ein falscher Universalanspruch
an.

Dieser Kulturfeindlichkeit gegeniiber ist zu betonen: der Uni-
versalismus des Glaubens transzendiert zwar die menschliche Exi-
stenz in allen ihren Existenzweisen. «Diese Transzendenz bedeutet
aber nicht die Abwendung des (Glaubens von der Existenz, noch die
Abwertung allen ,profanen‘ Erkennens. Im Gegenteil: durch die
transzendierende Glaubenserkenntnis wird alle Existenz inihrer Er-
kenntnis in ein neues Licht gestellt, in das Licht ihrer durchgehenden
transzendentalen Bezogenheit.» Insofern das durch den Glauben
geschieht, wird durch ihn alle Erkenntnis, auch die philosophische
Reflexion, grundsétzlich iberboten. Nicht im thomistischen Sinn
einer Abstufung, sondern in demn Sinn, dass der Glaube, dem es um
die Wahrheit der Existenz, aller Existenz tiberhaupt, geht, ¢<nicht nur
eine spirituelle, sondern eine existenzielle Angelegenheit ist, die
grosste, an der der Existenz je gelegen sein kann». Denn im Glauben
®llein wird die Existenz mit der Transzendenz in einer Weise konfron-
tiert, dass sie von ihr existenziell iiberwiltigt, von ihr integral in Be-
schlag genommen wird. Aber — so schliesst Barth den grundsitzlichen
Teil seines « Ausblickes» ab — von der Philosophie her kénnen wir von



— 273 —

diesen «letzten Dingen», den Glaubenswahrheiten, nur reden wie von
einem «gelobten Land, das erst aus der Ferne und in Umrissen gese-
hen wird». Eine Glaubenswahrheit ist fiir das philosophische Denken
vergleichbar dem «Fluchtpunkt» in der Perspektive$3, den wir nie-
mals erreichen und der doch unsere Existenz grundlegend bestimmt.

Heinrich Barth scheint heute — kaum 10 Jahre nach seinem Tod
— weithin vergessen zu sein. Leider! Emil Brunner hatte unseres Er-
achtens recht, als er Heinrich Barth den «grossten christlichen
Philosophen unserer Zeit» nannte. Urs Kiiry

8 EE S8.708.



	Existenzphilosophie und christlicher Glaube : zur Einführung in die transzendentale Existenzphilosophie Heinrich Barths

