
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 4

Artikel: Existenzphilosophie und christlicher Glaube : zur Einführung in die
transzendentale Existenzphilosophie Heinrich Barths

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 246 —

Existenzphilosophie und christlicher Glaube

Zur Einführung in die transzendentale Existenzphilosophie
Heinrich Barths*

Als Anreger der philosophischen Bewegung, die man unter dem
Namen «Existenzphilosophie»1 zusammenzufassen pflegt, hat der
dänische Denker Sören Kierkegaard (1813-1855) zu gelten. Seine

grosse Entdeckung oder Wiederentdeckung war die Kategorie des

Einzelnen, die ihm - in der Auseinandersetzung mit dem die
Existenz des Einzelnen entwertenden System-Denken Hegels - der
christliche Glaube eröffnet hatte. Zu den christlichen
Voraussetzungen Kierkegaards nehmen die Existenzphilosophen unserer
Zeit allerdings eine sehr verschiedene Stellung ein. M.Heidegger gilt
zwar als Atheist, so auch im Urteil Sartres; wenn wir recht sehen,
ist aber der Atheismus für Heidegger nur die methodische Voraussetzung

zur Freilegung der echten Gottesfrage2. Bei J.P.Sartre
und A.Camus hingegen verdichtet sich die atheistische Voraussetzung

ihres Denkens zu einer weltanschaulichen Grundhaltung.
K.Jaspers bejaht den christlichen Glauben, aber nur im Rahmen
dessen, was er den «philosophischen Glauben» nennt3. Auch F.Gri¬
sebach gibt den Zusammenhang mit dem christlichen Glauben nicht
auf; sein Anliegen ist es vielmehr, durch die kritische Aufdeckung
der heimlichen Machtansprüche aller Ideologieen, auch der theolo-

* Dieser Aufsatz ist die erweiterte Nachschrift eines Vortrages, der in
einem Kreis von Theologen gehalten wurde. Er stellt den Versuch dar, die
Grundzüge des äusserst komplexen und differenzierten Denkens Heinrich
Barths nach derjenigen Seite hervortreten zu lassen, die für den Theologen von
besonderem Interesse sein muss. Dass das bei der gebotenen Kürze nicht ohne
ungeschützte Abbreviaturen möglich ist, wird der Leser in Rechnung stellen
müssen.

1 Wir unterscheiden hier nicht zwischen Existenzphilosophie (Jaspers),
Existenzialphilosophie (Heidegger) imd Existenzialismus (Sartre). Für unsere
Zwecke genügt es, die Philosophie, deren Grundthema die Existenz ist, als eine
einheitliche philosophische Forschungsrichtung zu betrachten.

2 J. P. Sartre : Ist der Existenzialismus ein Humanismus Europa Verlag
Zürich, S.10. Vgl. jetzt: »Vnnemarie Gethmann-Siefert: Das Verhältnis von
Philosophie und Theologie im Denken Martin Heideggers. Alber Verlag, Offenburg

1974, wonach Heidegger sich in seiner Kritik nur gegen «die onto-theolo-
gische Metaphysik» wendet.

3 Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung. Erschienen in der Festschrift für Heinrich Barth zu dessen
70. Geburtstag : Philosophie und christliche Existenz. Basel-Stuttgart 1960.



— 247 —

gischen, die Sphäre des schlichten Glaubens freizulegen4. Eine
Sonderstellung nimmt der Katholik G.Marcel ein, der unabhängig von
der deutschen Existenzphilosophie auf der Grundlage seiner
Existenz-Analyse eine «Philosophie der Hoffnung» entwickelt, die er
der Philosophie der Verzweiflung seiner atheistischen Zeitgenossen
entgegenstellt. Bemerkenswert ist ferner, dass die meisten der
genannten Philosophen sich nicht darauf festlegen lassen wollen,
«Existenzialisten» zu sein. Heidegger, von dem seit dem erstmaligen
Erscheinen seines grundlegenden Werkes «Sein und Zeit» im Jahre
1927 die stärksten Wirkungen ausgegangen sind, will seine Philosophie

als «Eundamental-Ontologie» verstanden wissen, Sartre die
seine als «existenziale Ontologie», Jaspers die seine als «Philosophie
der Vernunft», Grisebach die seine als «Kritische Philosophie».
Schon diese kurzen Hinweise mögen zeigen, dass die Existenzphilosophie

ein ganzes Spektrum von Möglichkeiten aufweist, denen wir
hier im Einzelnen nicht nachgehen können. Statt dessen beschränken

wir uns darauf, einen Existenzphilosophen herauszugreifen, der

- wie Marcel, Jaspers, Grisebach, nur in philosophiegeschichtlich
und systematisch sehr viel umfassenderer Weise - die Relevanz der

Existenzphilosophie für den christlichen Glauben herausgearbeitet
hat : Heinrich Barth.

Heinrich Barth (1890-1965) kommt vom Neukantianismus der

Marburger Schule her (Cohen, Natorp)5. Schon diese hatte die
«Abhängigkeit des Logischen vom Existierenden» gelehrt - einen
Gedanken der für die ganze Existenzphilosophie von Bedeutung werden

sollte. Als Marburger Schüler geht Barth in seinem umfangreichen,

schwer lesbaren Werk vorerst von Plato, dann aber vor allem
von J.Kant aus, in dessen «Kritik der Praktischen Vernunft» und
vor allem in dessen «Kritik der Urteilskraft» er das existenzphilosophische

Anliegen wahrgenommen sieht. In seinem ersten grösseren
Werk, das den Titel trägt «Philosophie der Praktischen Vernunft»
(1927), interpretiert er Kant bereits im Sinne der Existenzphiloso-

4 Eberhard Grisebach: Die Schicksalsfrage des Abendlandes, Bern 1942.
Siehe vor allem das Kapitel : Das traditionelle Christentum und der christliche
Glaube, S. 81-135.

5 Heinrich Barth gibt einen kurzen Überblick über seinen philosophischen

Werdegang im Aufsatz : Grundzüge einer Philosophie der Existenz in
ihrer Beziehung zur Glaubenswahrheit. Theologische Zeitschrift Basel, 1953,
Heft 2. Dieser Aufsatz gibt zugleich eine knappe Darstellung seines Grundanliegens;

auf ihn beziehen wir uns im folgenden öfters, abgekürzt mit «

Grundzüge...».



— 248 —

phie, ohne dass der philosophische Terminus «Existenz» oder
«Existieren» als solcher schon in Erscheinung tritt, obwohl Barth
denselben bereits im Jahre vorher in seinem für seine weitere Entwicklung

wichtigen Aufsatz über Kierkegaard erstmals erörtert hat6.
Vertieft und ausgeweitet hat er seine philosophische Sicht in seiner
zweiten grösseren Veröffentlichung «Die Freiheit der Entscheidung
im Denken Augustins» (1935), ein Buch, das unseres Erachtens
auch in theologischer Hinsicht von grösster Bedeutung ist. Endlich
hat er mit seinem monumentalen, zweibändigen philosophiegeschichtlichen

Werk unter dem Titel «Philosophie der Erscheinung»
(Bd.I 1946, Bd.II 1959) den Grund gelegt zu seinem systematischen

Meisterwerk «Erkenntnis der Existenz» (1965), das er kurz
vor seinem Tode abschloss7.

Auf eine kurze Pormel gebracht, kann gesagt werden, dass für
Heinrich Barths philosophisches Schaffen drei Gesichtspunkte
wegleitend waren8: 1. Die - philosophisch reflektierte - christliche

Glaubenswahrheit, auf die zu berufen Barth sich nie
gescheut hat, selbst auf die Gefahr hin, deswegen von vielen seiner

Fachgenossen (als «Philister»!) deklassiert zu werden9. 2. Die
platonisch-kantische Transzendental-Philosophie, deren
Grenzen er klar aufzeigt, um von ihrem, kritisch geläuterten
Verständnis her die philosophische Überlieferung des »Abendlandes von
Thaies bis Adorno systematisch zu durchleuchten. 3. Das Grundanliegen

der zeitgenössischen Existenzphilosophie, in der er
indessen nichts absolut Neues sieht. Als ihre Vorläufer betrachtet
er Wilhelm von Ockham in seiner Frontstellung gegen die scholastische

Harmonistik, Pascal in seiner Abwehr des cartesianischen
Rationalismus, Hamann in seinem Kampf gegen den Geist der
Aufklärung, Jacobi in seinem Eintreten für die Bedeutung des Glaubens

im Gegenüber zur «sonnenklaren Atmosphäre des deutschen

6 Heinrich Barth: Kierkegaard der Denker. Zwischen den Zeiten, 1926,
S. 194-234.

7 Für Zitate aus diesem Werk benützen wir im folgenden die Abkürzung :

EE.
8 So Gerhard Huber in seinem »Aufsatz : Heinrich Barths Philosophie,

erschienen in der Festschrift Philosophie und christliche Existenz (siehe Anmerkung

3). Aufschlussreich für Barths Schaffen ist weiter : Hermann Diem: Kritischer

Idealismus in theologischer Sicht. Eine Auseinandersetzung mit Heinrich

Barth. Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus.
7. Reihe, Bd. 2, München 1934.

9 So Heinrich Barth in seinem Vorwort zur Schrift : Das Sein in der Zeit
(eine Auseinandersetzung mit Heideggers Zeitbegriff). Tübingen 1933.



— 249 —

Klassizismus», und endlich Kierkegaard in seinem Widerspruch
gegen die geschichtsphilosophische Synthetik Hegels10. Die moderne
Existenzphilosophie, mit deren wichtigsten Vertretern, Heidegger,
Jaspers, Sartre, er sich mehr implizit als explizit auseinandersetzt,
beurteilt er als Epilog zur idealistischen Erkenntnis-Philosophie11;
speziell in Jaspers' Denken sieht er einen durch Kierkegaard und
Nietzsche aufgelockerten und vertieften Real-Idealismus am
Werk12. Wie aber, so ist zu fragen, versteht Barth seinen eigenen
philosophischen Ansatz im Kontext mit der christlichen Glaubens-
wahrheit und mit der von ihm herausgearbeiteten philosophischen
Überlieferung

Der existenzphilosophische Ansatz

Anknüpfend an Kierkegaards Kampf gegen Hegel, für den der
Einzelne ein in sich bedeutungsloses Glied in dem Vernunftsprozess
ist, der sich im Kollektiv der Geschichte konkretisiert, betont
Barth den Satz: Existenz ist wesentlich Existenz des
Einzelnen.Es wäre oberflächlich, dieses Axiom im Sinne eines
vordergründigen Individualismus zu verstehen. Vielmehr geht es Barth,
indem er diesen Satz Kierkegaards aufnimmt13, um die Erhellung
dessen, was «Existenz» überhaupt ist. Um das zu zeigen, weist
Barth auf die etymologische Bedeutung des Wortes «ex-sistere»

hin, das «heraustreten aus etwas» meint. Im Existenzialismus Sar-
tres wird dieses Heraustreten zunächst als ein solches aus aller
Tradition, Konvention und Ideologie verstanden, durch das der
Mensch, auf sich selbst gestellt, in Freiheit erst werden kann, was
er ist. Seinem Sein, seinem Wesen, geht sein Existieren voraus -
ein Satz, der allen Existenzphilosophen gemeinsam ist14, so dass

gilt: «Der Mensch ist, wozu er sich macht15.» Auch Heidegger
versteht das Existieren im Horizont einer umfassenden Ontologie als

10 EE S.81.
11 EE S.61.
12 Vgl. dazu den »Aufsatz Heinrich Barths : Karl Jaspers über Glaube und

Geschichte. Theologische Zeitschrift Basel. 1950. Heft 6.
13 EE S.48.
14 Diesen Satz haben übrigens schon die «mythologischen Humanisten»

der Renaissance-Zeit vertreten, so Pico della Mirandola. Vgl. dazu den Aufsatz
des Verfassers : Christliches und humanistisches Menschenverständnis, erschienen

in dieser Zeitschrift, 1949, S.141ff.
15 J.P. Sartre, ibidem S. 14.



— 250 —

ein Heraustreten, nämlich - um das an einer seiner bekanntesten
Formulierungen zu illustrieren - als ein Heraustreten aus der Un-
eigentlichkeit des «man» (man denkt, man tut das und das) in die

Eigentlichkeit des Daseins, das sich in der Offenheit für das Sein
vollendet im je Eigen-sein-Können in der Geschichte. Gegen Sartre
und Heidegger macht Barth geltend, dass sie die Existenzphilosophie

auf ontologische Voraussetzungen zurückbeziehen, sie ins
Ontologische «umbiegen» oder gar, dass sie in die Ontologie «flüchten»

und so der Existenz in ihrer Eigenbedeutung nicht gerecht
werden16. Auch gegen die mittelalterliche Ontologie wendet Barth
ein, dass sie - trotz ihren gewichtigen Vorbehalten vom christlichen
Glauben her - die Existenz aus dem Sein ableitet. Existenz darf
aber in keinem denkbaren Sinn als blosses Derivat oder
als Extrapolation des Seins verstanden werden17. In dieser

durchgehenden Frontstellung gegen den Ontologismus der
Vergangenheit und Gegenwart deutet Barth das «ex-sistere» als ein
Heraustreten aus einem transzendentalen Prius, nämlich aus
dem Prius der Erkenntnis, das in der Existenz sich aktualisiert.
Damit ist folgendes gemeint:

Der Einzelne existiert - das ist eine erste grundlegende
Einsicht Barths - aus der transzendentalen «Idee» des Existierens, die
das sinngebende Prinzip aller Existenz ist. Diese Idee als sinngebendes

Ursprungs-Prinzip der Existenz ist - wie sich noch zeigen
wird - eine philosophische Entsprechung zum christlichen Gottesbegriff,

aber sie ist nicht identisch mit ihm (vgl. S.260)18. Die solcher-

massen in der transzendentalen Idee des Existierens begründete
Existenz aktualisiert sich - das ist ein zweiter Grundgedanke
Barths - in der Erkenntnis. Er formuliert geradezu: «das exsistere
der Existenz ist Erkenntnis»19. Das will besagen: Existenz beruht
auf Erkenntnis, und zwar so, dass dieser Satz sich nicht in sein

Gegenteil umkehren lässt, als ob auch gelten könnte: zuerst existiert
der Mensch und dann erkennt er - als Subjekt ein Objekt. Gerade
das nicht20. Das Erkennen ist nicht eine «Funktion» des Menschen,
sondern der Mensch eine «Funktion» des Erkennens. Damit wendet
sich Barth gegen die landläufige Meinung, dass die Vernunft bloss

16 EE S.614.
17 EE S.14, 631.
18 Grundzüge... S. 105-107.
19 EE S.123.
20 EE S.353.



— 251 —

ein Vermögen, eine Fähigkeit des Menschen sei, wie auch - was
nicht explizit ausgesprochen wird - gegen den ratio-Begriff der
römisch-katholischen Theologie, wie er auf dem I. Vatikanischen
Konzil in klassischer Weise umschrieben worden ist. Vielmehr ist
die Vernunft - das ist eine dritte grundlegende Einsicht Barths -
im Sinne der spätantiken Philosophie21 als Logos zu verstehen,
der als Akt des «Sich-zu-erkennen-Gebens» des Absoluten sich als

ein Zweites von diesem abhebt und der im Vollzug von Erkenntnis
Existenz überhaupt erst in Erscheinung treten lässt. Als dieses

Zweite neben dem »Absoluten ist der Logos, die Vernunft, Ursprung
sowohl des Erkennens wie des Existierens. Diese philosophische
Einsicht steht in Entsprechung zur christlichen Offenbarungswahrheit,

dass es der Logos, das Wort, das Sprechen Gottes ist, durch
das der Schöpfer den Menschen in die Existenz ruft und in der
Existenz erhält. Als Kreatur existiert der Mensch im Wort,
beziehungsweise im Logos. Das will aber nicht besagen, dass der Mensch
im idealistischen Sinn ein «Vernunftwesen» sei22, oder gar, dass

seine Gottebenbildlichkeit in seiner Vernunft bestehe; wohl aber,
dass der Mensch in der Kontingenz, in der «Zufälligkeit» seiner
seelisch-leiblichen Existenzweise, der Mensch in seiner sinnlich
wahrnehmbaren Erscheinung, der Mensch «wie er leibt und lebt»,
ein Logos-Wesen ist. Gerade auf diese Kontingenz, die dem
Menschen als Erscheinung, beziehungsweise in seinem «In-die-Erschein-
ung-Treten» zu eigen ist, legt Barth allergrösstes Gewicht.

Damit sind vorläufig die Grundpositionen der Existenzphiloso
phie Barths umrissen, die es noch zu entfalten gilt. Wir tun das
anhand folgender drei Thesen, die sich aus dem bisher Gesagten ergeben:

1. Existenz ist Erkenntnis. 2. Existenz ist transzendental
begründet. 3. Existenz ist kontingent.

Existenz ist Erkenntnis

Zunächst eine Vorbemerkung, die zum Verständnis des Folgenden

wichtig ist : das Erkennen ist nicht als ein Vorgang zu verstehen,
der sich zwischen einem Subjekt und Objekt abspielt ; das ist - wie

21 EE S.152.
22 Es kann darum wohl im idealistischen Sinn missverstanden werden,

wenn Gerhard Huber in in seiner (vor Erscheinen der EE geschriebenen)
Würdigung der Phüosophie Barths (siehe »Anmerkungen 3 und 8) dessen Auffassung
in den Satz zusammenfasst : « Der Mensch ist ein Vernunftwesen. »



heute allgemein zugegeben wird - eine neuzeitliche Vorstellung, die
der Kritik nicht standhält. Sondern das Erkennen ist ein Sich-zu-
erkennen-Geben, ein Sich-Erschliessen, ein Sich-Offenbaren von
etwas im Horizonte der Wahrheit23. Dieses Sich-Erschliessen aktualisiert

sich in einem einzigen Vernunftprozess, durch den menschliche
Existenz als Erkenntnis, auch die eines supponierten Subjekts und
ihm entgegenstehenden Objekts, erst begründet, hervorgebracht
wird. Sowenig wir aber unserer Existenz, die ihre Voraussetzung in
der Transzendenz der Vernunft hat, mächtig sind, sowenig sind wir in
der Lage, den Logos durch unser Erkennen in Besitz zu nehmen und
ihm Grenzen zu setzen, etwa so, dass wir - was heute an der Tagesordnung

ist - den Logos und seine Tätigkeit auf das beschränken, was der
Wissenschaft und Philosophie als Erkenntnis gilt. Die im modernen
Bildungsbewusstsein fest verwurzelte Meinung, dass es nur in der
Wissenschaft und Philosophie Erkenntnis gibt, dass mit anderen
Worten Erkenntnis immer theoretische Erkenntnis sei, ist ein Vorurteil,

das es zu bekämpfen gilt. «Theorie erfüllt den Begriff und die
Bedeutung der Erkenntnis nicht24. » Erkenntnis ist radikaler und umfassender

zu verstehen.
Wenn nämlich Erkennen sich vollzieht als Prozess der transzendentalen

Vernunft, die unsere Existenz konstituiert, so ist es auch sie

allein, die die Existenz radikal und total in Anspruch zu nehmen
vermag und die ihr, wie ihre Grenzen, so auch ihr Ziel setzt. Das zeigt sich
daran, dass Existenz so existiert, dass sie sich im Räume der ihr
gegebenen offenen Möglichkeiten stets dafür entscheidet, dass eine dieser

Möglichkeiten, nämlich die optimale, Wirklichkeit wird. Mit anderen
Worten: Existenz existiert in der Entscheidung, die ein Akt der
Erkenntnis ist. Existenz ist kein factum brutum. Sie hat durch die ihr
ständig gestellte Frage, welches die beste ihrer Möglichkeiten ist, den
Charakter der Fragwürdigkeit, in der Existenz sich selbst zur Frage
wird. Das bringt Augustin in seinen Confessiones zum Ausdruck in
dem berühmten Satz (4, 4, 9) : «Ich wurde mir selbst zum grossen
Rätsel und fragte meine Seele : warum bist du gebeugt und bangest
in mir Aber sie konnte keine Antwort geben. Und wenn ich ihr
zusprach: Harre auf Gott, so gehorchte sie nicht.» Erkenntnis
existiert also wesensgemäss in der Erkenntnis-Frage. Die Frage aber,
in der Existenz existiert, ist die nach ihrer Sinnerfüllung, inso-

23 EES.173ff.
21 EE S.130.



— 253 —

fern ihr immer an einem optimum der sie erfüllenden Sinngehalte
gelegen ist - auch wenn sie dieses optimum verkennt oder verleugnet.

Indem sie sich für dieses optimum entscheidet, zieht sie diejenige

Existenzweise vor, die ihr um ihres Gehaltes willen wert ist,
vorgezogen zu werden. In diesem »Akt des «Vorzieheiis» lässt
Existenz sich leiten durch die «deonta», durch das, was sein soll, oder
-wie Plato im «Protagoras» aufzeigt - durch die «Idee des Guten»,
deren Wesen es ist, dass sie die Existenz im Horizonte der Wahrheit

für das Gute integral in Anspruch nimmt und sie durch ihren
Anspruch «normiert». Darin erweist sich die am Sein-Sollenden
sich orientierende Entscheidung als ein Erkennen, das sich in einem
anderen Räume vollzieht als die auf die Erkenntnis der «onta»,
auf das Seiende und das Sein gerichtete Wissenschaft und Philosophie,

als die «theoretische Vernunft»: nämlich als ein Erkennen
derjenigen Vernunft, die Kant die «Praktische Vernunft» nennt, der
Vernunft, die als solche praktisch ist, indem sie in der Verwirklichung

des Sein-Sollenden den Sinn der Existenz zur Erfüllung
bringt25.

An dieser Stelle gilt es zwei wichtige Präzisierungen vorzunehmen,

die das eben Gesagte erst in den rechten Zusammenhang zu
stellen vermögen. Dass unsere Existenz Erkenntnis ist, heisst nicht,
dass sich unsere Existenz im Wissen um Erkenntnis und ihre
Bedeutung für unsere Existenz, also allein im Denken vollzieht.
«Existenz ist längst auf dem Plan, bevor wir von ihr wissen26.» Es

gilt sogar - und das ist auch eine bei anderen Existenzphilosophen
sich findende Einsicht: Existenz ist dort nicht mehr, wo über sie

nachgedacht ward. Wir werden der Existenz nur dort inne, wo sie

nicht, nicht mehr, existiert. Damit ist eine Wahrheit ausgesprochen,

die wir hauptsächlich Fichte verdanken, und auf die Barth
grosses Gewicht legt27, nämlich die, dass unser Denken als Nach-
Denken, Avohlverstanden auch das auf die Existenz und ihre praktischen

Entscheidungen bezogene Nach-Denken, sich im Raum eines

nachträglichen Zurückkommens auf sie, in dem der Reflexion
bewegt. Das Erkennen aber, in dem sich Existenz aktualisiert, meint
nicht ein solches in der Reflexion, sondern ein Erkennen, das aller
Reflexion vorangeht und von ihr nie erreicht wird. Es ist ein
Erkennen, das sich unter dem radikalen und umfassenden Anspruch

25 Grundzüge... S.103ff.
26 EE S.185.
27 EE S.258ff.



— 254 —

der «deonta», des Sein-Sollenden, der Praktischen Vernunft
vollzieht, in deren existenziellen Entscheidungen der Logos manifest
wird.

Und die zweite Präzisierung : Existenz als Erkenntnis ist nicht
notwendigerweise bewusste Erkenntnis. Es gibt auch den grossen
Bereich der unbewussten oder unterbewussten Existenz28. Das
Unbewusste ist aber nicht bloss im Sinne der Psychologie oder
»Anthropologie zu verstehen, noch ist es dem angeblichen Bereich des

Irrationalen oder A-Logischen zuzuweisen. Vielmehr ist - im Sinne
Schillings - daran zu denken, dass sich das Unbewusste zum Be-
wussten verhält wie die Potenz zum Akt, wobei aber das
Unbewusste nicht als Negation, sonder als Privation des Bewussten zu
deuten ist. Diesem kommt also die Priorität zu. Allerdings lassen
sich die beiden Bereiche des Bewussten und Unbewussten nicht
völlig trennen. Erkenntnis und damit unsere Existenz vollzieht sich
faktisch in der Koinzidenz von Bewusstem und Unbewusstem,
doch so, dass gesagt werden muss : erst dort, wo die Existenz ihrer
selbst voll bewusst wird, ist der Mensch geistig ganz wach geworden.

So sind also - unbeschadet der Voraussetzung, dass unsere
Existenz durch die transzendentale Vernunft als Erkenntnis
begründet wird - die ihres nachträglichen Charakters bewusste
Reflexion und das wohlverstandene Unbewusste die Grenzen,
die es uns verbieten, zu meinen, dass sich die Existenz des Menschen
erst im Denken oder in seinem Selbstbewusstsein zu erfüllen
vermag. Worin sich Existenz wirklich erfüllt, das ist mit dem Hinweis
auf die Bedeutung der «Praktischen Vernunft» bereits angedeutet
worden, muss aber noch tiefer begründet werden.

Die transzendentale Begründung der Existenz

«Wir stehen heute in der Gefahr, es mit dem Problem der
Transzendenz zu leicht zu nehmen29.» Diese Warnung Barths
scheint uns nur allzu berechtigt zu sein, wenn wir Umschau halten
im zeitgenössischen Denken. Wohl ist heute viel von «Transzendie-

ren» die Rede; auch besteht weithin Übereinstimmung darüber,
was «transzendieren» heisst, nämlich hinübersteigen. Die Frage
ist nur, wohin wir in der Transzendenz hinübersteigen. Je nach

28 EE das Kapitel : Bewusste und unbewusste Existenz. S. 433-484.
29 Grundzüge... S. 105. Siehe auch das für den Theologen besonders wichtige

Kapitel : Transzendentale Begründung. S. 207-240.



— 255 —

der Antwort, die darauf gegeben wird, hat «transzendieren» einen

völlig anderen Sinn. Um über die verschiedenen Möglichkeiten des

Transzendierens einen Überblick zu gewinnen und den Weg zu
einem kritisch haltbaren Begriff von Transzendenz zu finden, ist zu
unterscheiden zwischen einer vorphilosophischen Weise des
Transzendierens und innerhalb des philosophischen Denkens selbst
zwischen einer innerweltlich-immanenten und einer ausserweltlich-
transzendentalen Transzendenz30.

Für den vorphilosophischen Begriff31 des Transzendierens,

wie er heute in die Alltagssprache der Gebildeten übergegangen

ist, scheint es uns charakteristisch zu sein, dass mit einer gewissen

Unbekümmertheit vorausgesetzt wird, der Mensch könne sich
selbst transzendieren. So etwa wird gesagt, dass der Mann in
seinem kontingenten Mann-Sein sich selbst transzendiert, wenn er zum
Weibe geht. Oder - das ist ein Gedanke, der von der modernen
Existenzphilosophie in das Bewusstsein vieler Zeitgenossen übergegangen

ist - der Mensch überschreite seine gegenwärtige
Existenz im Entwerfen von Zukunft. Weiter: der Mensch transzen-
diere sich in seiner ethisch stets defizienten Existenz dadurch, dass

er sich dem sittlichen Imperativ unterstellt. Oder - was heute in
unserer Bildungswelt oft im Vordergrund steht - der Mensch tran-
szendiere sich selbst in der ästhetischen Welterfahrung (was nicht
unbedingt heissen muss: in der Kunst), in welcher ihm, nämlich in
der »Anschauung der Erscheinung in ihrer Reinheit, das Sein des

Schönen transparent werde. Was uns aber am meisten interessieren
muss und was auch am gefährlichsten werden kann, das ist das,
was Barth den «transzendentalen Positivismus» des homo religiosus
nennt. Gefährlich ist dieser Positivismus insofern, als der homo
religiosus naiv daran glaubt, dass sein auf die Transzendenz Gottes
ausgerichtetes »Abschreiten des Lebensweges und die inneren und
äusseren Erlebnisse, die er dabei hat, eo ipso, Schritt für Schritt, ein
Hinüberschreiten in die Transzendenz Gottes selbst sei und dass

diese so in seinem irdischen Dasein Gestalt gewinne, sich verkörpere,

ihm «immanent» werde32.

30 Allerdings macht Barth die Einschränkimg: «Im Rahmen der
philosophiegeschichtlichen Überlieferung ist eine eindeutige Abgrenzung von
innerweltlicher und ausserweltlicher Transzendenz keineswegs möglich. » S. 211.

31 EE S.147, 209.
32 Barth unterscheidet zwischen Immanenz und Transzendenz philosophisch

in folgender Weise : Immanentes Denken liegt dort vor, wo an der onto-
logischen Priorität des Welt-Seins vor dem Prinzip der Einheit festgehalten



— 256 —

Mögen diese vorphilosophischen Weisen des Transzendierens
dadurch gekennzeichnet sein, dass sie zwar - was ausdrücklich
hervorgehoben sei - im Einzelnen einer echten Bezogenheit auf die
transzendentale Transzendenz - nicht entbehren, aber doch im
Letzten innerhalb der Welt-Wirklichkeit bleiben und insofern in
philosophischer Hinsicht der innerweltlich-immanenten
Transzendenz zuzuordnen sind, so sind von ihnen die ihrer Tragweite

bewussten, grundsätzlich gemeinten philosophischen und
theologischen und wissenschaftlichen Formen des immanenten
Transzendierens abzuheben. Die wichtigsten von ihnen seien hier in
Kürze angeführt.

In erster Linie ist in diesem Zusammenhang zu nennen die
«gemein-menschliche Metaphysik», die einem allgemeinen «metaphysischen

Bedürfnis» zu entspringen scheint. Ihr Wesen beruht darauf33,
dass der Mensch seine Existenz von überweltlichen Hintergründen
sich abheben lässt, indem er der Natur eine Übernatur, dem sinnlich
Wahrnehmbaren ein Übersinnliches, der Weltrealität ein ideelles Sein
als deren transzendentale Voraussetzung gegenüberstellt. Es wird -
allgemeiner gesprochen - über und hinter der Alltagswelt, über und
hinter den « Dingen, die auf der Hand liegen », ein qualitativ höher
stehender geistiger Kosmos angenommen, an dem der Mensch - je nach
dessen Gehalt - durch eine besondere «Spiritualität» glaubt partizipieren

zu können. Das Fragwürdige an dieser gemein-menschlichen
Metaphysik ist, dass sie die von ihr postulierte Überwelt unkritisch in
Anschauungsformen und Begriffen glaubt umschreiben zu können,
die der diesseitigen, immanenten Weltwirklichkeit entnommen sind.
Auf dieser Ebene des Transzendierens kommt es zu etwas wie einer
Verdoppelung der Weltrealität, die dazu führen kann, dass die lebendige

Existenz des Einzelnen entleert wird, indem der Mensch sich auf
den Weg der Weltflucht, der Flucht in eine (Jberwelt abdrängen lässt.

Um dieser Gefahr des Akosmisinus zu entgehen, kann aber auch
der umgekehrte Weg beschritten werden : die Welt wird dann nicht in
eine transmundane Weltwirklichkeit fcranszendjert, sondern sie wird
transzendiert durch eine fundamental-ontologische «Ergründung»
des Seienden. Dieser Möglichkeit, die wohl die charakteristischste

wird, während mit Transzendenz die Priorität des Prinzips der Einheit vor aller
Realität des Welt-Seins gemeint ist. So verstanden, bedeutet die Transzendenz
nicht die Abwendung von der Welt-Realität, sondern die Voraussetzung zu
deren Erkenntnis. EE S. 26, 232.

33 EE S. 207ff.



— 257 —

Form eines innerweltlich-immanenten Transzendierens ist, begegnen
wir im magischen Welt-Bewusstsein, das in der Renaissance-Philosophie,

etwa bei Paracelsus, seine klassische Formulierung gefunden
hat. Für das magische Welt-Bewusstsein ist es kennzeichnend, class

es - bei Paracelsus noch auf dem Hintergrund des christlichen
Glaubens - das Transzendieren in der Weise vollzieht, dass es unter
der Annahme eines sogenannten «inneren Himmels», dieser verstanden

als Wesensgrund des Universums, die «Naturen» der Dinge,
ihre verborgenen Tugenden und Kräfte, ihre astral begründeten
Qualitäten sich aufeinander einwirken lässt, wobei dem Menschen
die Möglichkeit einer Beeinflussung dieser Einwirkungen (in der
Alchemie) vorbehalten bleibt. Das magische Welt-Bewusstsein ist
heute in erstaunlicher Weise neu wirksam geworden, etwa in
Bewegungen wie der »Anthroposophie, der ernsthaften »Astrologie, vor
allem aber auch in der Art, wie heute in der Psychiatrie, Psychologie

und Anthropologie seelisch-leibliche Vorgänge der menschlichen
Existenz auf vorgegebene Urphänomene zurückgeführt werden,
etwa auf die Sorge, die Angst oder auf Archetypen verschiedenster
»Art. Nicht zuletzt hat das magische Welt-Bewusstsein, zum Teil
unter Anlehnung an gewisse Praktiken ausserchristlicher Religionen,

auf die Kirche, die Seelsorge und Theologie von neuem
Einfluss gewonnen. Endlich - und es ist nicht unwichtig, sich darüber
im klaren zu sein - ist unser heutiges naturwissenschaftlich-technisches

Weltbild der Schauplatz eines innerweltlich-magischen
Transzendierens geworden, nämlich darin, dass es die sinnlich
wahrnehmbare Einzelerscheinung in eine Welt völlig unsinnlicher
Abstraktionen transzendiert, um so der kontingenten Welt-Wirklichkeit

ein rationales, in sich selbst wirksames, aber den menschlichen

Einwirkungen zugängliches Schema zu unterlegen (so zum Beispiel
in gewissen Forschungsversuchen der Biochemie).

.Allein, sosehr das innerweltlich-immanente Transzendieren auf
den genannten Gebieten ein relatives Recht hat, insofern nämlich
dieses Transzendieren unanfechtbare Weisungen für die tiefere
Erkenntnis der Weltwirklichkeit zu geben vermag und von dem
darum auf das heutige Denken eine unverkennbare Faszination
ausgeht, so muss doch klar sein, dass es innerhalb der Weltwirklichkeit

bleibt und das nicht erreicht, was mit der transzendentalen
Transzendenz gemeint ist.

Wollen wir den Begriff der transzendentalen Transzendenz

in seiner Gegenstellung zum weit-immanenten Transzendieren



— 258 —

abklären, so liegt es nahe, demjenigen Philosophen zu folgen, der
diesen Begriff geprägt hat: Immanuel Kant. Für Barth heisst das

aber von ferne nicht, dass er die Transzendental-Philosophie Kants
unbesehen übernimmt. Vielmehr weist er in einer sorgfältigen Analyse

der «Kritik der reinen Vernunft» nach, dass Kant im Bestreben,

sich von seinem «rationalen Dogmatismus» zu befreien, noch
im Kampf um den reinen Begriff der transzendentalen Transzendenz

begriffen ist. Es liegen bei ihm noch graduell verschiedene
Begriffe von Transzendenz vor. Am nächsten kommt er dem reinen
Begriff der Transzendenz im Kapitel «Von der Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe». Doch können wir auf die schwierigen Fragen

der iranMiiterpretation nicht näher eintreten. Vielmehr
kommt es uns hier darauf an, die Grundintention Kants hervortreten

zu lassen. Wenn wir es wagen dürfen, diese auf eine simplizi-
stisch vergröbernde Formel zu bringen, so können wir sagen: Für
Kant ist die Transzendenz nicht Ziel und Gegenstand menschlicher

Erkenntnisbemühung, sondern deren Voraussetzung und Grund,
und zwar in dem Sinne, dass Transzendenz zum Durchbruch
kommt in den apriorischen Erkenntnisprinzipien, die aller
Erfahrung vorangehen und die als solche von der Vernunft hervorgebracht

sind und die Kant darum «transzendental» nennt34. Das
Transzendieren ist gleichsam ein solches von oben und nicht von
unten. Um diese seine Konzeption zu begründen, bezieht sich Kant
ausdrücklich auf die Transzendentalien-Lehre der Hochscholastik35.

Dort werden die Transzendentalien von Gott als dem absoluten
Sein ausgesagt. Dieses gibt sich in einer Mehrzahl von Begriffen zu
erkennen: als ens (das Sein) und als unum (das Eine), als verum
(das W'ahre) und - mit diesem konvertibel - als bonum (das Gute)
und endlich als pulchrum (das Schöne). Diese Transzendentalien
sind aber für Kant nicht Prädikate des Seins wie für die Scholastik,

sondern sie sind - im Sinne der berühmten «kopernikanischen
Wendung» von der Kant in der Vorrede zur 2. Auflage der «Kritik
der reinen Vernunft» spricht (wonach die Erkenntnis sich nicht nach
dem Gegenstand richtet, sondern der Gegenstand nach der Er-

34 Die bekannte Definition Kants in der «Kritik der reinen Vernunft» lau -

tet : «Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit
Gegenständen, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, sofern
diese a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt. » Kapitel VII der Einleitung.

Grossherzog Wilhelm-Ernst-Ausgabe. Leipzig 1923. Band 3, S. 51.
35 « Kritik der reinen Vernunft» : Elementarlehre. Transzendentale Logik,

Paragraph 12, ibidem S. 111.



— 259 —

kenntnis), «nichts anderes als Erfordernisse und Kriterien der
Erkenntnis der Dinge überhaupt», also der Erkenntnis von Sein.

Kant entzieht damit die Transzendentalien dem Bereich des Seins

und bezieht sie in eine Philosophie der Erkenntnis ein. An der

apriorischen Erkenntnis also - heisst das mit anderen Worten -
gewinnen wir erst einen kritisch haltbaren Begriff von transzendentaler

Transzendenz. Und zwar darum, weil uns in diesem Erkennen
ein unüberhörbarer Anspruch begegnet, der weder aus ontischen,
noch kosmologischen, noch anthropologischen Gegebenheiten,
sondern nur aus der transzendentalen Vernunft hergeleitet werden
kann36. Dieser Anspruch meldet sich in den apriorischen
Anschauungsformen, Verstandesbegriffen, Grundsätzen und Ideen, in denen
sich der Erkenntnisvorgang vollzieht und die dem Menschen nicht

- wie die Aufklärung lehrte - «angeboren», sondern in ihm insofern
transzendental begründet sind, als sie auf die eine transzendentale
Vernunft als dem Ursprungsprinzip aller Erkenntnis zurückbezogen

beziehungsweise von ihr «hervorgebracht» sind. In dieser ihrer
Rückbezogenheit auf die eine Vernunft, in der sich die Einheit, die

Synthesis aller Erkenntnis und Erkenntnisprinzipien vollzieht,
werden sie wahrgenommen durch die «transzendentale Apperzeption»,

wonach das «Ich denke» alle meine Vorstellungen muss
begleiten können. Das bedeutet nicht - wie Kant oft missverstanden
wird und wozu er selbst durch gewisse ungeschützte Formulierungen

Anlass gegeben hat -, dass die Erkenntnis auf das Subjekt
Mensch oder auf ein supponiertes «transzendentales Subjekt»
zurückbezogen wird, bedeutet also keine «Subjektivierung»
philosophischer Erkenntnis, die angeblich erst in der Neuzeit
durch Descartes inauguriert worden ist. Vielmehr erweist sich
Erkenntnis als ein Akt derjenigen Vernunft, die nicht unsere menschliche,

subjektive Vernunft, sondern die transzendentale Voraussetzung

der in der Erkenntnis existierenden Existenz ist, so

dass-wie Barth vorschlägt - nicht zu sagen wäre: das «ich denke»,
sondern das «ich existiere» muss all mein Denken und Handeln
begleiten können37. Danach ist, wie auch aus dem bereits Gesagten
(siehe S.253) hervorgeht, unter Vernunft nicht nur die theoretische,

sondern - sogar primär - die Praktische Vernunft zu verste-

36 Grundzüge... S. 107.
37 Barth betont in diesem Zusammenhang von neuem, dass das « Subjekt»

ein Aufgegebenes ist und vom Akt des Erkennens her zu verstehen ist und nicht
das Erkennen vom Subjekt her. EE S. 221.



— 260 —

hen. Das aber heisst: nur in der Erkenntnis, dass ich als Logos-
Wesen aus der transzendentalen, die theoretische Vernunft umfassenden

Praktischen Vernunft existiere, eröffnet sich mir
überhaupt die Möglichkeit des transzendentalen Transzendierens,
vermag ich die Transzendenz in ihrer Reinheit zu erkennen. Denn nur
von ihr werde ich in meiner Existenz integral in »Anspruch genommen.

Und zwar nicht nur von der leeren Transzendenz «des

Übergreifenden» (Jaspers), sondern von der Transzendenz als dem
sinngebenden Ursprungsprinzip aller Erkenntnis und aller Existenz.
Die so verstandene transzendentale Transzendenz transzendiert das
innerweltlich-immanente Transzendieren in allen seinen Formen.
Sie kann und darf als Prinzip persönlicher Existenz verstanden
werden und steht insofern in Entsprechung zu Gott, dem nach der
christlichen Überlieferung Verstand und Wille zukommt38.

Wir gehen über Barth, doch wohl in seinem Sinn, hinaus,
wrenn wir zusammenfassend erklären: Transzendent im transzendentalen

Sinn ist die Vernunft als Ursprungsprinzip der Erkenntnis
und der Existenz, nämlich als der Logos (der Sohn), der sich vom
Absoluten (Gott-Vater) als ein Zweites, aber ihm Wesensgleiches
abhebt und dieses (diesen) zu erkennen gibt, offenbart, während
der Vollzug der Vernunfterkenntnis die Tat des « Geistes » (des
Heiligen Geistes) ist, der sich seinerseits vom Absoluten und dem
Logos als ein Drittes, ihnen Wesensgleiches unterscheidet und der
deren Selbstentäusserung in die Existenz ist. Doch sei diese

Entsprechung zur christlichen Trinitätslehre nur angedeutet. Fügen
wir immerhin bei, dass es auch von diesen existenz-philosophischen
Überlegungen her evident werden kann, dass und warum erst von
der recht verstandenen Trinität Gottes her die Existenz des
Menschen ihre letzte Sinngebung und Erfüllung finden kann.

Ergänzt seien diese Ausführung noch durch einige
philosophiegeschichtliche Bemerkungen. Es war bis jetzt
ausschliesslich von Kant als Transzendental-Philosophen die Rede.
Das soll aber nicht heissen, dass nur er den Gedanken der
transzendentalen Transzendenz erreicht hat. «Es darf die philosophische
Leistung Kants nicht in Verkennung aller Massverhältnisse in die

Bedeutung eines absoluten Wendepunktes der Philosophiegeschichte

hinaufgesteigert werden39.» Mit Recht weist Barth darauf

38 EE S.236.
38 EE S.237.



— 261 —

hin, class schon in der antiken Philosophie das Wissen um die
transzendentale Transzendenz lebendig war, so bei Plato, in der Stoa,
im Neuplatonismus. Dieses Wissen begegnet uns aber vor allem in
der Philosophie der christlichen Ara, angefangen bei den grossen
Scholastikern bis auf Leibniz und die Aufklärer, wenn diese -
allerdings etwas missverständlich - von der «göttlichen Vernunft»
sprechen. Das aber heisst: auf ihren Höhepunkten ist die Philosophie-
Geschichte Transzendental-Philosophie und stellt als solche

zwar nicht eine Bestätigung oder Begründung, wohl aber, wie wir
meinen, die nächste Entsprechung zur christlichen Glaubenswahr -

heit dar. Das wird noch klarer, wenn wir uns dem dritten grossen
Problemkreis zuwenden, um dessen Erhellung sich die moderne
Existenzphilosophie verdient gemacht hat, dem Problem der
Kontingenz.

Existenz ist kontingent

Kontingenz40 ist der Gegenbegriff zu dem der Notwendigkeit.
Kontingent ist demnach etwas, was nicht notwendigerweise da sein

muss, etwas, was da sein oder nicht da sein kann, oder auch etwas, das

in seinem quid, in seiner qualitativen Bestimmheit, so oder anders
sein kann. Kontingent ist das, was aus keinen Prämissen ableitbar ist :

das Unvorhergesehene, Unberechenbare, «Zufällige». Trifft es nun zu,
dass die Existenz in der transzendentalen Vernunft ihren Ursprung
hat, so liegt es nahe, daraus zu folgern, dass unter dieser Voraussetzung

Existenz nicht kontingent sein könne, sondern notwendig,
nämlich vernunftnotwendig sei. Das ist aber eine voreilige Schlussfolgerung.

Vielmehr muss gelten : die Existenz ist und bleibt - so paradox

das klingen mag - unbeschadet ihres Ursprungs aus der Vernunft
kontingent. Das heisst : sie ist aus der Vernunft nicht als seinsnotwendig

abzuleiten. Das muss deshalb betont werden, weil seit Spinoza der
Rationalismus bis in die Gegemvart hinein dazu neigt, mit dem
Begriff der Notwendigkeit den der Vernunftnotwendigkeit zu verbinden.

Auch Hegel hat dem Vorurteil Vorschub geleistet, dass die
Behauptung einer ursprünglichen göttlichen Vernunft die Aufhebung
alles kontingenten Seins in eine geistige Notwendigkeit nach sich
ziehe41. Bereits Kierkegaard hat Hegels Unternehmen widerspro-

40 EE das Kapitel «Existenz in ihrer Begrenzung und Kontingenz»
S.4S5-550.

11 Grundzüge... S. 107.



— 262 —

chen, die Existenz des Einzelnen in einen geschichtsnotwendigen
Vernunft-Zusammenhang zu integrieren. In ähnlicher Weise
widersprechen auch die Existenzphilosophen der Gegenwart jeder
Spekulation oder Metaphysik, die versucht, den Einzelnen in einen

übergeordneten Sinnzusammenhang einzubeziehen. Mit Nachdruck
und - wie wir meinen - mit Recht betonen sie die Unüberholbar-
keit der kontingenten Existenz des Einzelnen, indem sie erklären :

Existenz in ihrem Sein-Können gibt es nur unter der gleichzeitigen
Möglichkeit ihres Nicht-Sein-Könnens, gibt es nur in der ständigen
Konfrontation mit dem Nichts. In ihrer Kontingenz schwebt
Existenz haltlos über dem Nichts, aus dem sie - wie weiter gefolgert

wird — hervorgegangen sei und in das sie zurücksinke. Existenz
ist wesentlich ein «Sein zum Tode» (Heidegger)42. Wenn wir von
dieser «nihilistischen Folgerung» absehen, sprechen die
Existenzphilosophen unserer Zeit eine Wahrheit aus, deren Tragweite nicht
übersehen werden darf, die Wahrheit von der radikalen Kontingenz

unserer Existenz. Auch haben sie recht, wenn sie in der
Kontingenz den Grund der fundamentalen Einsamkeit und Existenzangst

des einzelnen Menschen erblicken, die durch keine
mitmenschlichen Beziehungen und durch kein mystisches Aufgehen ins
kosmische All überwunden werden kann.

Dieser zunächst bestürzenden Erkenntnis kann nicht ausgewichen

werden; ihr gilt es standzuhalten. Indem wir ihr nämlich
standhalten, erfährt diese Erkenntnis - wenn anders wir von der

Begründung unserer Existenz in der transzendentalen Vernunft
wissen - eine Wendung, die «uns zugute kommt». Wird es doch
gerade in der Konfrontation unserer Existenz mit dem Nichts
offenkundig, dass das Prinzip ihrer Sinngebung nicht in der Immanenz
eines innerweltlichen, individuellen oder kollektiven geschichtlichen

Geschehens liegen kann, sondern ihr «aus der Transzendenz
zuteil wird.»43 Nur die unmittelbare Transzendenzbezogenheit
vermag der Existenz Sinn und Gehalt zu verleihen: einen Sinn, der
weder durch das Schweben der Existenz über dem Nichts noch
durch ihre daherige Einsamkeit bedroht werden kann. Noch präziser

gesagt: nur die unmittelbare Transzendenzbezogenheit unserer
Existenz und nicht schon ihre Bezogenheit auf eine metaphysische
Überwelt oder auf ein ideelles Sein, wie es uns in den «Ideen des

42 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Halle, 19354 S.235ff.
43 Grundzüge... S. 109.



— 263 —

Guten, Wahren und Schönen» entgegentreten mag und die unser
geistig-kulturelles Schaffen bestimmen, gibt unserer Existenz Sinn
und Gehalt. Wohl ist es wahr, dass es - wie heute gerne betont wird
- zur «Kultur» erst kommt in der Konfrontation mit der «Vergänglichkeit

des Lebens», in der das uns umgebende Nichts manifest
wird; aber nicht die Kultur an sich, weder die Wissenschaft noch
die Kunst, weder die Philosophie noch das «Religiöse», mögen der
Forderung nach Sinnerfüllung Genüge zu tun. Das vermag nur die
frontale Begegnung mit dem Logos selbst, von dem alles kulturelle
Schaffen letzterdings herkommt und das darum nicht unter Verdikt

zu stellen ist, wie es in gewissen christlichen Kreisen geschieht.
Es ist aber das kulturelle Schaffen klar zu unterscheiden von der
unmittelbaren Begegnung mit dem Logos, die sich in jener
Erkenntnis vollzieht, die wdr - das sei hier beigefügt - Glauben nennen.

Offene Fragen

Diese Erläuterungen zu den drei angeführten Grundthesen
mögen hier genügen: Existenz ist Erkenntnis, sie ist in der
transzendentalen Vernunft begründet, sie ist kontingent. Es ist klar,
dass diese existenzphilosophische Grundkonzeption viele Fragen
offenlässt. Nur auf einen Einwand, der gegen sie erhoben wird, sei

hier kurz eingetreten, nämlich auf das sehr ernst zu nehmende

Argument : in dieser Philosophie sei nur von der Existenz des

Einzelnen in seinem Verhältnis zur Transzendenz die Rede, nicht aber

von ihrer Beziehung zum Sein der Welt, noch auch zur Existenz
anderer Menschen, zur menschlichen Gemeinschaft. Theologisch

gesprochen: es melde sich hier eine alte, typisch westliche
Tendenz neu zum Wort, im Sinne Augustins nur nach der «Seele

und Gott» zu fragen44. Barth selbst sieht diese Gefahr nicht nur,
sondern es ist gerade eines seiner Grundanliegen, jede Form eines

weltlosen, solipsistischen «Existenzialismus», wie er zeitweise das

Denken der Gebildeten Kontinental-Europas beherrschte, zu
überwinden. An den beiden genannten Problemen, am Problem des

Welt-Seins und an dem der menschlichen Gemeinschaft, soll kurz
gezeigt werden, wie Barth diese Gefahr meistert.

44 »Augustin in den Soliloquien : « Gott und die Seele möchte ich erkennen.
Weiter nichts Nein, weiter gar nichts.»



264

Existenz und Sein

Indem wir uns das kosmische Sein als Inbegriff alles Seienden,
das wir etwas ungenau «Natur» nennen und das uns in der Wissenschaft

und in der Philosophie zum Gegenstand theoretischer
Erkenntnis wird, vergegenwärtigen, stellen wir die Frage, wie sich
Existenzphilosophie, beziehungsweise ihre auf Existenz gerichtete
Erkenntnis, die grundlegend Erkenntnis des Sein-Sollenden, der
Deonta, ist, zu eben dieser theoretischen Erkenntnis des Seienden
und des Seins verhält Barth beantwortet die Frage, indem er vom
»Axiom ausgeht: Existenz hat den Primat vor dem Sein45, so

wahr Praktische Vernunft den Primat hat vor der theoretischen
Vernunft. Das heisst aber nicht, dass Barth in der Existenz und im Sein

(als dem «transzendens» des Seienden) zwei getrennte Bereiche sieht,
deren Verhältnis dualistisch zu deuten wäre, noch kann es unter dieser

Voraussetzung darum gehen, eine Synthese zwischen den beiden
herbeizuführen. Vielmehr besteht zwischen Existenz und Sein ein
Verhältnis der Polarität, unter der ein und dasselbe zu sehen ist:
alle Existenz sub specie essentiae, alles Sein sub specie existentiae.
Die Frage ist, wie das geschehen kann, wie also Existenz auf Sein und
Sein auf Existenz bezogen werden kann. Die Frage wird (im
Anschluss an Kants « Kritik derUrteilskraft ») beantwortet von der
Feststellung her, dass es in beiden Bereichen um ein teleologisches
Geschehen geht: in der Existenz darin, dass sich dieses immer im
Vorziehen einer optimalen Möglichkeit, also auf ein Ziel hin,
vollzieht (siehe S.253); im Naturgeschehen darin, dass sich dieses a

tergo als kausal determiniert, a fronte zugleich als teleologisch
bestimmt erweist (Leibniz). Das Geschehen in der Natur vollzieht sich
dabei keineswegs - wie die moderne Physik gezeigt hat - nach den

Vorstellungen des mechanistischen Weltbildes in der «ehernen L^m-

klammerung» durch ein alles beherrschendes Kausal- und Finalgesetz.

Dem Naturgeschehen eignet vielmehr - im Hinblick sowohl
auf die Einzelerscheinung wie auf das kosmische Sein in seiner
Ganzheit - der Charakter der Kontingenz. Diese aber weist auf
die transzendentale Voraussetzung allen Geschehens zurück, in der
Existenz und Sein ihre letzte Beziehungseinheit haben. - Was mit
diesen wenigen Sätzen in ungeschützten Abbreviaturen zusammen-
gefasst wird, das begründet Barth in gründlichen, philosophiege-

45 EE im Kapitel: «Existenz und Sein». S. 611-682.



— 265 —

schichtlich wohlfundierten Darlegungen. Unsere Bemerkungen
mögen wenigstens andeuten, in welchem Sinn Barth den akosmi-
schen Existenzialismus abwehrt und aufzeigt, wie das theoretisch
zu erkennende Sein, das uns in unserer Existenz durch seine Teleologie

und Kontingenz wie durch seine Begründung in der Transzendenz,

«etwas angeht», in die Existenz, der der Primat zukommt,
einzubeziehen ist. «Nur in der transzendentalen Voraussetzung
aller Existenz kann die letztgültige Einheitsbeziehung von Mensch
und Kosmos aufgewiesen werden46.»

Das Problem der menschlichen Gemeinschaft

Für den Theologen wichtiger ist, was Barth von seinen
existenzphilosophischen Voraussetzungen her über die Möglichkeit der
Gemeinschaft von Menschen in ihrer transzendental begründeten
Einzel-Existenz sagt47. Zunächst vollzieht er einige wichtige
Abgrenzungen. Vor allem gilt es, sich davor zu hüten, menschliche
Gemeinschaft nur anthropologisch oder soziologisch zu begründen, in
der klassischen Weise etwa, dass im Anschluss an Aristoteles gesagt
wird: der Mensch ist ein zoon politikon, ein Gemeinschaftswesen,
das seine Existenz nur erfüllen kann im sozialen Ganzen. Es hegt
nicht im «Wesen» des Menschen, nur in Gemeinschaft mit Mit-Men-
schen zu existieren. «Schon allein die nicht sinnlose Fiktion des
ersten' und ,letzten' Menschen sollte uns vor dieser voreiligen »Auslegung

zurückhalten48.» Erst recht ist nicht auszugehen von Korrelationen

wie denen zwischen dem Besonderen (species) und dem
Allgemeinen (genus), zwischen Mensch und Menschheit, zwischen
Individuum und Gesellschaft, beziehungsweise zwischen Individualismus

und Kollektivismus. Das alles sind schematisierende Abstraktionen,

die dem existentiellen Gemeinschaftsproblem nicht gerecht
zu werden vermögen. Barth deutet Gemeinschaft - von seinen

existenzphilosophischen Voraussetzungen her konsequent - als Ko-
Existenz von Einzelnen, die aus der sinngebenden Transzendenz
und auf sie hin existieren. Er braucht diesen Terminus längst,
bevor er in der Politik aufkommt, wo er sich ja nur auf das äussere,
friedlich-schiedliche Nebeneinander zweier oder mehrerer Völker

46 EE S.678.
47 EE im Kapitel : Die Koexistenz. S. 361-432.
48 EE 368.



— 266 —

bezieht. Im ausgezeichneten, existenzphilosophischen Sinn bedeutet

Koexistenz die wechselseitige Beziehung von Menschen in ihrer
integralen Existenz. Zu dieser den ganzen Menschen umfassenden

Koexistenz kommt es allein dadurch, dass der eine dem anderen

in der existenziellen, auf die sinngebende Transzendenz bezogenen

Erkenntnis gegenwärtig wird. Wohlverstanden: dem anderen
nicht in der Einzahl, sondern dem andern im grundsätzlichen Sinn :

den anderen überhaupt. (Die Ich-Du-Philosophie M. Bubers ist als

unstatthafte Horinzontverengerung abzulehnen.) Mit dieser
grundlegenden Einsicht, dass Gemeinschaft sich ereignet in der Begegnung

und im Sich-Verstehen von Menschen, die m existenzieller
Erkenntnis auf die sinngebende Transzendenz ausgerichtet sind,
vertieft Barth einen Gedanken, der sich auch bei Jaspers findet,
wonach «Kommunikation» (Gemeinschaft) nur möglich ist in der
die Einzelnen übergreifenden Transzendenz49. Er geht jedoch darin
über Jaspers hinaus, dass er die Transzendenz als Prinzip der
erfüllten und sinngebenden Existenz versteht. Er grenzt sich aber
durch die Betonung der transzendentalen Bezogenheit der Existenz
auch gegen Heidegger ab, der Gemeinschaft als «Mit-Sein» der
Einzelnen im geschichtlichen Welt-Sein deutet. Erst recht natürlich ist
damit abgelehnt das populär-horizontale Verständnis der Gemeinschaft

als menschliches, ethisch-rechtlich oder religiös orientiertes
Miteinander und Füreinander der Einzelnen, das unter dem Schlagwort

(einer die Transzendenz eskamotierenden) «Mitmenschlichkeit»

auch unter Theologen viel Verwirrung angerichtet hat. »Auch

vermögen weder der Altruismus, der ein in sein Gegenteil verkehrter

Egoismus ist, noch die Selbstlosigkeit, die die eigenen »Ansprüche

auf ein Minimum reduziert, Gemeinschaft zu schaffen. « Selbstlos

im guten Sinn ist, wer seine Existenz in den Dienst eines grossen

Anliegens stellt50.»
Den jeweiligen Begründungen von Gemeinschaft entsprechen

auch die verschiedenen Vorstellungen über deren Vollzug. Dazu ist
in Kürze folgendes zu sagen: Gemeinschaft kommt nicht zustande
durch blosse Information und Kommunikation, beziehungsweise
durch die dabei naiv vorausgesetzte gegenseitige Kontaktbereitschaft

oder durch den auf die Vernunft zurückbezogenen
Kommunikations- Willen (Jaspers). Gemeinschaft entsteht auchnichtdurch

49 Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Bremen 1949, S.57ff.
50 EE S.419.



— 267 —

die Zustimmung vieler zu einer gemeinsamen Leit-Idee oder Ideologie.

«DemEidos als solchemist die Kraft der völligen Vereinigung
keineswegs verliehen51, noch durch tätige Hingabe an ein gemeinsames,

materielles oder ideelles Ziel.» Blosse Partnerschaft oder
«Solidarität zerstört Gemeinschaft nicht weniger, als sie sie auferbaut52».
Wie also kommt es zu wirklicher Gemeinschaft

Gemeinschaft im ausgezeichneten Sinn kommt ausschliesslich
zustande in der beharrlischen Ausrichtung der Erkenntnis von
Existenz auf Transzendenz durch den je Einzelnen. «Gemeinschaft
ist ein Prinzip transzendentaler Ordnung53.» Sie verwirklicht sich-
wie wir den Grundgedanken Barths in einer ewas anderen
Terminologie weiterführen können - in der Weise, dass der Einzelne den
anderen und die anderen - sie sich in der kontingenten Besonderheit

ihres Angesprochen-Werdens durch den Logos vergegenwärtigend

und verstehend — nicht nur (wie ein blasses Modewort sagt)
«annimmt», sondern diesen anderen «gegenwartet» Grisebach)5i,
nämlich den anderen und die anderen gerade in ihrer «Andersheit»,
Fremdheit, Gegensätzlichkeit, Feindschaft, mit der sie von der
Transzendenz her in ihrer je besonderen Existenzweise der unsrigen
begegnen, voll und ganz gelten lässt, sie erträgt und mitträgt.

Dieses «Gegenwarten» und Geltenlassen steht in Analogie zur
christlichen Nächstenliebe. Die Liebe ist - wie Barth im «Ausblick»55
auf die christliche Glaubenswahrheit ausführt und wie wir seine
Gedanken hier weiterführen können - das «Lebenselement» der
transzendental begründeten Koexistenz. Sie hat ihre Wurzel im
»Anspruch der Transzendenz an den je Einzelnen, in der Liebe Gottes
zu uns. Sie verwirklicht sich so, dass sie dem anderen, der mit seinem

Versuch, seine Existenz in der Ausrichtung auf Transzendenz zur
Erfüllung zu bringen - scheitert, und darin scheitern wir alle -
immer wieder verstehend und helfend beisteht (das ist der Sinn der
Seelsorge) ; zweitens so, dass sie dazu beiträgt, die seelisch-leibliche
Existenz des anderen in ihrer Kontingenz zu sichern und zur
Entfaltung zu bringen (das ist der Sinn christlicher Sozialarbeit). Ihre
Stätte hat die Liebe in der Gemeinde als der Gemeinschaft
derer, die bewusst um die Erfüllung ihrer Existenz von der
Transzendenz Gottes her kämpfen und die in dem Masse, als sie das tut,

51 EE S.431.
52 EE S.411.
53 EE S.408.
54 Eberhard Grisebach: Gegenwart. Eine kritische Ethik. Halle 1929.



— 268 —

berufen ist, mit dem ihr anvertrauten Wort die Geschichte der
Menschheit und der Völker kritisch und aufbauend zu begleiten55.

Mit diesen letzten Ausfüllrungen und den von uns den Gedanken

Barths beigefügten »Aussagen des Glaubens haben wir aber die
der Philosophie gesetzten Grenzen bereits überschritten. Es stellt
sich darum die Frage nach dem grundsätzlichen Verhältnis von
Existenzphilosophie und christlicher Glaubenswahrheit. Wir versuchen

che höchst bedeutungsvolle »Antwort, die Barth darauf gibt,
im Anschluss an den ersten Teils seines «Ausblickes» (im zweiten
Teil werden die grundsätzlich-methodischen Aussagen an den
wichtigsten Grundbegriffen des christlichen Glaubens konkretisiert)
etwas ausführlicher, wenn auch nur skizzenhaft, nachzuzeichnen.

Existenzphilosophie und christliche GlaubensWahrheit

Wie schon mehrmals angedeutet wurde, kann das, was
transzendentale Existenzphilosophie sagt, nicht identisch sein mit der
Glaubenswahrheit, sondern nur in Entsprechung zu ihr stehen. Es
kann - wie wir sagen möchten - höchstens gelten : Transzendentale
Existenzphilosophie meint auf ihre Weise, was der Glaube sagt, so

wie alles Metall Gold meint. Was heisst aber: «auf ihre Weise ».

Philosophisches Denken - dieser Gedanke ist für Barth zentral -
wird der Existenz nur gebrochen, nämlich nur in der Reflexion,
inné. Philosophische Rede bleibt darum immer oratio obliqua,
schiefe, an der Sache vorbeigehende Rede. Alle Philosophie muss
sich darum als «offenes System» verstehen. Das heisst in unserem
Zusammenhang: Philosophie muss offenbleiben gegenüber
dem Wahrheitsanspruch christlicher Glaubenserkenntnis.

« Sie hat nicht die Vollmacht des einzigen und letzten Wortes56. »

Mit diesem Satz widerspricht Barth dem «klassischen Gedanken»
einer Unüberholbarkeit philosophischer Erkenntnis. Philosophie
hat sich aufgeschlossen zu zeigen für die christliche Glaubenswahrheit,

um so mehr als sie seit Jahrhunderten mit ihr in Konfrontation

lebt und dieser im Verlauf der Geschichte eine grössere exi-
stenzielle Tragweite zugekommen ist als dem philosophischen
Begriff. Ist doch die Glaubenswahrheit - anders als die Philosophie -
durchaus in der Lage, Existenz als Erkenntnis unmittelbar anzu-

55 EE S. 683-722.
66 EE S.685.



— 269 —

sprechen und zu erleuchten. Solche Erleuchtung geschieht durch die
Grundworte existenznaher Verkündigung. Für solche Grundworte

ist die Prophétie repräsentativ. Das prophetische Wort,
das seinerseits ein Wort der Erkenntnis ist, antwortet auf die erfahrene

Not einer bestimmten Existenzlage und empfängt dadurch
einen existenziellen Nachdruck, der dem philosophischen Wort
fehlt. Es ist ein Wort der geistesmächtigen Implikation, in dem
eine Verdichtung aller wesentlichen Wahrheiten enthalten ist, die
die Existenzlage erfordert, und das so je und je die ganze Wahrheit
zur Geltung bringt. Die Stärke der philosophischen Rede hingegen
liegt in der Explikation, durch die sie reflektierend wesentliche
Bedeutungsinhalte zur Entfaltung bringt57.

Begegnet nun Philosophie der Ordnung der Glaubenswahrheiten,

so kann sie dieselben weder negieren noch sie in den Bereich des

«Irrationalen» verweisen, noch auch sie in der Verfolgung der eigenen
ratio sich selbst integrieren oder in eine Metaphysik einordnen. «Mit
der Eingliederung der Glaubensbegriffe in philosophische
Zusammenhänge verlieren sie unvermeidbar ihre Glaubensbedeutung58.»
Ihren Ursprung haben GlaubensWahrheiten in existenziell relevanten
Ereignissen, von denen die Glaubensüberlieferung durch ihr Wort
Kunde gibt. Das Eingehen auf dieses Wort bedeutet ein persönlich-
existenzielles Sich-zu-eigen-Machen der kundgegebenen Wahrheit,
ein «Tun der Wahrheit» (Eph. 4,15). Die Philosophie gibt, indem sie

dem Desiderate begrifflicher Klarheit und Durchsichtigkeit folgt,
Antwort auf Fragen der Reflexion, die Glaubenswahrheit hingegen
auf die Fragen der integral bewegten Existenz, auf die in der
Existenz selbst aufgeworfenen Fragen.

Es ist also auf dem Felde der Erkenntnis mit dem Gegensatz
zwischen reflektierendem Nachdenken über die Wahrheit der Existenz
und der unmittelbaren Inanspruchnahme der Existenz durch die
Wahrheit zu rechnen. Der Gegensatz von «Reflexion» und «Glaube»
(was eine Abbreviatur ist) besagt indessen nicht, dass zwischen ihnen
ein Widerspruch besteht, wohl aber ein Verhältnis der Polarität59.
Dieses darfnicht verwischt werden. Es darf aber auch nicht im Sinne
einer absoluten Diastase missverstanden werden. Die Lehre von der
doppelten WTahrheit ist abzulehnen. Ansprechender ist die im Tho-
mismus klassisch vertretene Annahme eines Stufenverhältnisses,

57 EE S.688.
68 EE S.690.
69 EE S.693.



— 270 —

wonach in der philosophischen Reflexion eine Vorstufe zur erfüllten
Erkenntnismöglichkeit des Glaubens zu sehen ist. Diese Lehre rechnet

damit, dass die beiden Ordnungen von Erkenntnis ein ihnen
gemeinsames Mass haben, dass sie einander kommensurabel sind. So
einleuchtend diese Stufen-Theorie sein mag, so beruht sie doch auf
einer unerlaubten Vereinfachung. Die beiden Erkenntnisordnungen -
philosophische Reflexion und Glaube - sind einander inkommensurabel.

Ihre voreilige Synthese hat zur Folge, dass der transzendentale

Bedeutungsgehalt der Glaubenswahrheiten nicht mehr voll
erkannt wird.

Ein Absenker dieser Zwei-Stufen-Theorie hat sich durchgehalten

in der populären Vorstellung, dass die «menschliche Vernunft»
(von unten) und die «göttliche Offenbarung» (von oben) die beiden
Instanzen der einen Wahrheitserschliessung seien. Diese «Lösung» des

Problems erweist sich als unhaltbar, sobald eingesehen ist, dass die
Vernunft nicht als ein Vermögen oder eine Fähigkeit des Menschen,
sondern als göttlicher Logos zu verstehen ist. Wird nach dem wahren
Zusammenhang der beiden Erkenntnisweisen gefragt, so ist daraufzu
antworten, dass dieser in der von beiden vorausgesetzten Existenz
selbst liegt. Philosophie macht sich diese im Nachdenken über das
Existieren von Existenz gegenwärtig, während Glaubenserkenntnis
sich auf deren transzendentale Voraussetzung konzentriert. Ihre
angeblich verschiedene Herkunft darf zu keiner Verwischung des einen
Wahrheitsanspruchs führen, der in der Transzendenz des einen Logo
begründet ist.

Die Entgegensetzung von Glaube und Philosophie darf indessen
auch nicht ein Nebeneinander der beiden nach sich ziehen. Es ist
vielmehr zu fragen, ob philosophische Erkenntnis der Vergangenheit und
Gegenwart zur Auslegung der Glaubenswahrheit beigezogen
werden darf. Das darfund soll geschehen, so gut als bei der Auslegung
der Glaubensüberlieferung und ihrer Texte Faktoren, die ausserhalb
derselben liegen, Faktoren philologischer, historischer,
religionsgeschichtlicher und allgemein kultureller Ordnung mitberücksichtigt
werden müssen. Das klassische Beispiel der Möglichkeit und Unmöglichkeit

für eine solche Exegese ist die mittelalterliche »Auslegung des

christlich-kirchlichen Glaubens durch die Beiziehung der antiken
Philosophie. Für diese Auslegung ist repräsentativ der scholastische

Gottesbegriff. In ihm begegnen sich der antike, teils platonische, teils
aristotelische und der biblische Gottesbegriff. Die Begegnung ist für
das kirchliche Dogma zu einer grossen Gefahr geworden, andrerseits



— 271 —

bot sie Gelegenheit, im Hinblick auf die Transzendenz des göttlichen
Seins in ihrer Beziehung zur geschaffenen Welt zu schärferen
Unterscheidungen und Bestimmungen zu gelangen. Uns stellt sich die

Frage heute so, ob die transzendentale Existenzphilosophie der
Glaubenserkenntnis zu dienen vermag. Barth bejaht diese Frage, da diese

Philosophie mit der Glaubenserkenntnis das gemein hat, dass ihr
Denken sich in transzendentaler Ausrichtung vollzieht. Sie wird ihr
zum mindesten die möglichen Grundbedeutungen von «Transzendenz

» vor »Augen stellen und von diesen die reinste und am wenigsten
angreifbare herausheben können. Unter diesem Gesichtspunkt kann
gesagt werden, class Philosophie und Glaubenswahrheit zueinander in
einem Verhältnis der «Konkurrenz» stehen, Konkurrenz verstanden
als «gemeinsames Laufen» in der Verfolgung ein und desselben

Wahrheitsanliegens 60.

Dieses «gemeinsame Laufen» kann gefährdet werden, wenn von
beiden oder einer der beiden Seiten ein unberechtigter Anspruch auf
Universalität erhoben wird. Ein solcher Anspruch liegt von
philosophischer Seite dort vor, wo ein «philosophischer Glaube» postuliert
und dieser dem christlichen Glauben gegenübergestellt wird. Diesem
Versuch ist entgegenzuhalten, dass philosophische Reflexion nicht
den Platz dessen einnehmen kann, worauf sie reflektiert. Sie kann
nicht den durch die Verkündigung gezeugten und immer neu zu
zeugenden Glauben antizipieren und sich selbst als Glauben proklamieren

61. Wenn sie das tut, verwandelt sich der Glaube unter der Hand in
eine Philosophie. Allgemeiner gesprochen: Es wird ein universaler
Anspruch der Philosophie überall dort manifest, wo der Philosoph in
seinem Schaffen nicht einen begrenzten Auftrag sieht, sondern an die
Unüberholbarkeit seines Werkes glaubt, wo ihm das Philosophieren
« das Besteigen einer Himmelsleiter bedeutet, die ihm erlaubt, sich auf
den höchsten Thron aller Erkenntnismöglichkeiten zu setzen62».

Aber auch von der anderen Seite, von der Glaubenserkenntnis
her, kann ein unstatthafter Universalanspruch erhoben werden. Zwar

- das sei vorausgeschickt - ist Einspruch dagegen zu erheben, dass

man den Glauben zu einer Sache bloss seelischer Innerlichkeit macht
und ihn in die separate Möglichkeit der Religiosität ausarten lässt,
deren Prätention es ist, durch ihr Streben nach weltloser Vergeistigung

60 EE S.701.
61 EE S. 702. Diese Ausführungen Barths sind unverkennbar gegen

Jaspers gerichtet.
62 EE S.704.



— 272 —

des eigenen Inneren in die Nähe Gottes zu gelangen. Dieser Verirrung
gegenüber ist zu betonen, dass die Frage des Glaubens sich an jede r
Stehe der Existenz stellt (nicht bloss in den sogenannten « Grenzsituationen»).

In diesem Sinne hat der Glaube eine schlechthin
universale Aktualität -der Glaube, was aber nicht heisst : die Theologie.

Nun aber gibt es Gläubige und Theologen, die den Universalanspruch

des Glaubens in einem anderen Sinne verstehen. Das sind vor
allem diejenigen, die meinen, in den säkularen Intentionen der
Menschen von vorneherein eine «Konkurrenzierung» (im geläufigen Sinn)
ihrer eigenen Glaubensanliegen, ein für den Glauben gefährliches
Streben nach Alleinherrschaft sehen zu müssen. Sie fertigen dann

sogar berechtigte, allgemein-menschliche, kulturelle Desiderate mit
dem summarischen Verdikt ab, in ihnen sei der Wille am Werk, am
«Turm zu Babel » zu bauen. Die Gläubigen tun das um so eher, als sie in
ihrem Streben nach Suprematie im Vorurteil befangen sind, die
innere Dynamik der Glaubenswahrheiten und ihrer Auslegung durch
Theologie und Kirche müsse alle ihr in der «Welt» begegnende
Erkenntnis auslöschen und zunichte machen. In einer gewissen
geistlichen Euphorie deuten diese Kreise alles, wras sich in der Welt an
Erkenntnis und kulturellem Schaffen ereignet, ad malam partem. In
solcher Kulturfeindlichkeit kündigt sich ein falscher Universalanspruch
an.

Dieser Kulturfeindlichkeit gegenüber ist zu betonen: der
Universalismus des Glaubens transzendiert zwar die menschliche
Existenz in allen ihren Existenzweisen. «Diese Transzendenz bedeutet
aber nicht die Abwendung des Glaubens von der Existenz, noch die

Abwertung allen ,profanen' Erkennens. Im Gegenteil: durch die
transzendierende Glaubenserkenntnis wird alle Existenz in ihrer
Erkenntnis in ein neues Licht gestellt, in das Licht ihrer durchgehenden
transzendentalen Bezogenheit.» Insofern das durch den Glauben
geschieht, wird durch ihn alle Erkenntnis, auch die philosophische
Reflexion, grundsätzlich überboten. Nicht im thomistischen Sinn
einer Abstufung, sondern in dem Sinn, dass der Glaube, dem es um
die Wahrheit der Existenz, aller Existenz überhaupt, geht, « nicht nur
eine spirituelle, sondern eine existenzielle Angelegenheit ist, die

grösste, an der der Existenz je gelegen sein kann». Denn im Glauben
allein wird die Existenz mit der Transzendenz in einer Weise konfrontiert,

dass sie von ihr existenziell überwältigt, von ihr integral in
Beschlag genommen wird. Aber- so schliesst Barth den grundsätzlichen
Teil seines «Ausblickes» ab - von der Philosophie her können wir von



— 273 —

diesen «letzten Dingen», den Glaubenswahrheiten, nur reden wie von
einem «gelobten Land, das erst aus der Ferne und in Umrissen gesehen

wird». Eine Glaubenswahrheit ist für das philosophische Denken
vergleichbar dem «Fluchtpunkt» in der Perspektive63, den wir
niemals erreichen und der doch unsere Existenz grundlegend bestimmt.

Heinrich Barth scheint heute - kaum 10 Jahre nach seinem Tod

- weithin vergessen zu sein. Leider! Emil Brunner hatte unseres
Erachtens recht, als er Heinrich Barth den «grössten christlichen
Philosophen unserer Zeit» nannte. Urs Küry

63 EE S.708.


	Existenzphilosophie und christlicher Glaube : zur Einführung in die transzendentale Existenzphilosophie Heinrich Barths

