
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 205 —

Bibliographie

De la Théologie Orthodoxe Roumaine des
origines à nos jours, Bukarest 1974.
Editions de l'Institut Biblique et de
Mission Orthodoxe. 528 S.

Unter den orthodoxen Küchen im
kommunistischen Machtbereich hat
die rumänische weitaus die meisten
küchlichen Zeitschriften, hat mehrere
theologische Lehranstalten und mit
einer eigenen Druckerei die Möglichkeit,

theologisches Schrifttum
herauszubringen. So kann sie - mit den
politischen Rücksichten, die der Staat ihr
auferlegt - ihre theologische »Arbeit in
beträchtlichem Ausmasse weiterführen

und damit vieles von dem fortsetzen,

was sie in den Jahren von 1944
bis 1948 begonnen hatte. Dabei war
das theologische Schaffen dieser Küche

bis ins 19. Jh. hinein im wesentlichen

praktische Arbeit für das kirchliche

Leben: die Herausgabe der hl.
Schriften, liturgische Werke, einige
Übersetzungen, meist aus dem
Griechischen, und mancherlei Ansätze zur
Verbreitung orthodoxen Glaubens-
gutes im Kirchenvolk. Eine theologische

Arbeit im wissenschaftlichen Sinne

begann erst im 19. Jh., und so hat
die Einleitung des Buches ganz recht,
wenn sie (S.14) feststellt: «La Theologie

Orthodoxe Roumaine... se trouve
encore dans sa période de jeunesse.»
Von dieser Entwicklung ist in dem
umfänglichen Buche in einer Sprache
die Rede, die auch westlichen Theologen

ohne Schwierigkeiten zugänglich
ist : erst dadurch wüd sich gar

mancher Theologe, gar mancher an der
Entwicklung dieses Volkes Interessierte

klarmachen, wieviel hier geboten

worden ist und noch immer
geboten wird.

Das Buch aus der Feder verschiedener,

sachlich zuständiger Arerfasser
gliedert sich in die Abschnitte, die der
herkömmlichen Einteüung der
(orthodoxen) Theologie entsprechen. Es geht
von den biblischen Wissenschaften aus,
wobei die Einheit der ganzen Bibel
unterstrichen und also das Alte Testament

mit erfrischender Klarheit chri-
stozentrisch verstanden wird, wie man
das im Abendlande weithin aufgege¬

ben hat. Das Neue Testament wird als
historische Urkunde seiner Zeit,
daneben als Wegleiter fiü die Fragen der
Gegenwart gedeutet. Die Darlegimg
der rumänischen kirchengeschichtlichen

Leistung zeigt-, vom Zeitalter der
Patristik abgesehen, wie sehr sich die
Forschung hier auf die Vergangenheit
des eigenen Landes konzentriert. Die
übrigen orthodoxen Kirchen und ebenso

die andern christlichen Bekenntnisse

erscheinen nur am Rande, etwa
bei der Darstellung der Abwehr des
Protestantismus oder der auf eine
Union mit Rom abzielenden
Bewegungen im 16. und 17. Jh. Auch
Dogmatik, christliche Sittenlehre und
Fundamental-Theologie befassen sich
in erster Linie mit der heimischen
Entwicklung: eine Erscheinung, wie sie
übrigens auch das theologische Schaffen

anderer orthodoxer Kirchen
kennzeichnet. Immerhin darf in einem Lande

wie Rumänien mit so vielen
Konfessionen, so vielen Religionen auch
eine Darstellung der Beziehungen zu
diesen nicht fehlen. Auch in den
Kapiteln über die praktische Theologie
steht natürlich das Bedürfnis des
rumänischen A^olkes nach Unterweisung
im christlichen Glauben, nach Betreuung

durch die heimische Geistlichkeit
im Mittelpunkt der Darstellung.

Dieser Abschnitt und überhaupt das
ganze Buch sind deutlich durch die
Tatsache geprägt, dass die rumänische
Theologie seit der kommunistischen
Besetzung des Landes ganz in die
Hand der Kirche übergegangen ist. Es
handelt sich also um eine Theologie
im Geiste der orthodoxen Überlieferung,

im Geiste der kirchlichen Lehre
und der Bedürfnisse des gläubigen
Volks. Eine auf unabhängigen Fakultäten,

von unabhängigen Professoren
oft gegen die überkommene küchliche
Lehre betriebene Theologie, wie sie uns
in gar manchem Lande der «westlichen

Welt» begegnet, ist hier nicht
möglich und entspricht nicht der Lage
gegenüber dem grundsätzlich gegen
jegliche Religion eingestellten Staate.
So gibt das Buch, wenn man so will,
das Bild einer integralen kirchlichen
Theologie und damit der Orthodoxie,



206

wie sie sich in ihrer überkommenen
Form versteht. Das Fehlen eines
Registers von Namen, Sachen und Buchtiteln

schränkt den Wert der »Arbeit
erheblich ein. Bertold Spider

Biographisch - Bibliographisches
Kirchenlexikon, bearbeitet und
herausgegeben von Friedrich W. Bautz,
Verlag T. Bautz, Hamm (seit 1970
in Teillieferungen erscheinend).
Seit Erscheinen der ersten Lieferung

vor fünf Jahren sind bisher
deren acht weitere fertiggestellt, die
insgesamt 1440 Spalten umfassen. Wer
jemals auch nur wenige solcher
biographischer Kurzbeiträge für ein
Nachschlagewerk zu verfassen hatte,
staunt ob dem geradezu enzyklopädischen

AVissen des Bearbeiters und
Herausgebers, aber ebenso über die
minutiöse Sorgfalt, die dieser auch
den Details angedeihen lässt. Schon
die bisher publizierten Beiträge von A
bis E lassen erkennen, dass hier ein
Werk entsteht, das seinesgleichen
sucht. Denn der Benutzer dieses Lexikons

erfährt nicht nur alles Wichtige
über das Leben und Wirken der
angeführten Personen, sondern auch, welche

Werke diese der Nachwelt hinterlassen

haben. Zudem ist stets die
einschlägige Literatur als weiterhelfende
Information angegeben, was z.B.
beim Artikel über Augustinus 23
Spalten Biographie, l1/, Spalten
Werke und 22/3 Spalten Literaturhinweise

ergibt. Dabei ist der Begriff
«Kirche» sehr extensiv verstanden,
werden doch nicht nur alle namhaften
Küchenführer, Kirchenväter, Theologen.

Mystiker, Ordensleute usw.
erfasst, sondern ebenso alle, die im
künstlerischen Bereich des Christentums

- Musik, Dichtimg, bildende
Künste — sich einen Namen machten,
aber auch sektiererische Randerschei-
nungen und darüber hinaus sogar alle
beachtenswerten Repräsentanten des
Judentums wie aus dem Islam. Überdies

darf dieses Werk auch ökumenisch

und universal bezeichnet werden,

ist es doch imstande, verlässliche
Information auch über
kirchengeschichtliche Zusammenhänge zu
geben, die bis an unsere Gegenwart
heranreichen und die meist mit massgeblichen

Initiativen oder dem lebenslan¬

gen Bemühen hervorragender
Kirchenmänner verbunden waren. So
erfährt z.B. der «A'ater der Kirche Siid-
indiens», Bischof Azariah ebenso die
entsprechende Würdigung wie der in
den Anfängen der Ökumene ebenfalls
führende Bischof G.K.»A.Bell von
Chichester. Man kann den Wunsch
nicht unterdrücken, dieses in seiner
»Art monumentale Werk möchte in
nützlicher Frist und mit derselben
»Akribie zu Ende geführt werden.

Hans A.Frei

Umstrittenes Täufcrtum 1520-1975.
Neue Forschungen. Herausgegeben
von Hans-Jürgen Goertz. Vandenhoeck

& Ruprecht, Göttingen 1975.

In seinem Kompendium zur
Kirchengeschichte nennt Karl Heussi
drei Nebenströmungen der Reformation

: Antitrinitarier, Spiritualisten
und Taufgesinnte. Zum Jubiläum des
450jährigen Bestandes der Taufgesinnten

oder Mennoniten wandte Walther

Kollier seine ganze Kraft auf, das
Täufertum als «Originalgewächs der
Reformation zu erweisen». Dies
Ergebnis blieb seither in der Täuferforschimg

bestehn. LTmstritton jedoch
war und ist die Konsequenz dieser
Einsicht: Die Täufer behaupten, die
Reformatoren seien vom ursprünglichen

Weg abgewichen. Die Grosskirchen

dagegen neigen zur Ansicht, die
Täufer hätten zwar die Absichten
Luthers und vor allem Zwingiis
aufgegriffen, sie indessen masslos überzogen
und so das Werk der Reformation
ernsthaft in Gefahr gebracht. — Die
historische »Arbeit am Täufertum wird
heute erst recht belastet und kontrovers

durch die marxistische
Geschichtsschreibung: Sie versucht in
ihrer Theorie von der «frühbürgerlichen

Revolution» Reformation und
Täufertum zu vereinen - mit notorischer

Sympathie für die Täufer natürlich!

Der Titel dieser Jubüäumsschrift
ist trefflich gewählt. - Die zwölf
Beiträge des vorliegenden Jubiläumsbandes

zum 450jährigen Bestand des
heute weltweiten Täufertums bieten
dem Historiker wie dem Systematiker
eine solide Grundlage für eine
ökumenische Geschichtsschreibung,
wofern man nämlich die Wurzeln des
Täufertums wieder bis ins Mittelalter,
ja bis zur apostolischen Zeit zurück-



207

verfolgt. Das tat bekanntlich der
Täuferälteste Samuel Henri Geiser aus
dem Jura in seinem 1971 erschienenen
Buch «Die Taufgesinnten Gemeinden
im Rahmen der allgemeinen
Küchengeschichte», das ihm 1972 zu seinem
88. Geburtstag den Ehrendoktor der
Theologischen Fakultät Zürich
eingetragen hat.

Im Schlussbeitrag «The Modern
Relevance of Anabaptism» weist Walter

Klaassen auf die Impulse hin, die
aus dem historischen Täufertum ohne
Rücksicht auf Kirchengrenzen in der
ökumenischen Bewegung heute zu
neuem Leben drängen. Erstaunlicherweise

verebben diese Impulse nicht in
den protestantischen Küchen,
sondern erweisen sich offensichtlich als
wirksam im Reformkatholizismus des
Zweiten Vatikanischen Konzils : Es
laufen hier notorisch einige Entwick-
lungslinien der ökumenischen Bewegung

und der Täuferforschung zusammen!

Der Beitrag des Herausgebers
«Nationale Erhebung und religiöser
Niedergang. Missglückte Aneignung
des täuferischen Leitbildes im Dritten
Reich» dürfte und sollte bei den Men-
noniten noch viel zu reden geben: Da
ist in Sachen Anpassung am grünen
Holz geschehen, was am grünen Holz
per definitionem nicht hätte geschehen

dürfen. Pfr. Eduard Gerber

Martin Niemöller: Briefe aus der
Gefangenschaft Moabit, herausgegeben
von Wilhelm Niemöller. Verlag
Otto Lembeck, Frankfurt a.M.
1975.

ATor 40 Jahren machte der Name
Pastor Niemöllers Schlagzeilen in der
Weltpresse und war eines der ersten
Zeichen fiü den aus unbedingtem
Christus-Glauben sich manifestierenden

Widerstand gegen das von Anbeginn

küchenfeindliche Nazi-Regime.
Unabsichtlich geriet dieser wohl
profilierteste Exponent der «Bekennenden
Küche» Deutschlands in den Geruch
des Heroischen - ein Attribut, das -
wie man jetzt nachlesen kann - Martin

Niemöller schon ganz zu Beginn
seines Märtyrerweges entschieden von
sich gewiesen hat. Die im vorliegenden

Band veröffentlichten 184 Briefe
stammen aus der Gefängniszelle, in

welcher der am I.Juli 1937 verhaftete
Untersuchungsgefangene Woche um
Woche und Monat um Monat auf
seinen Prozess wartete, der dann endlich
im Februar anlief imd am 2. März
1938 mit einem formellen Schuldspruch

endete. Die ausgefällte Strafe
wurde durch die ausgestandene Haft
als getilgt erklärt. Doch noch im Ge-
richtsgebäude wurde der die Schwelle
zur Freiheit kaum Berührende von
der Gestapo erneut verhaftet und tags
darauf ins Konzentrationslager
Sachsenhausen verbracht. - Beim Lesen
dieser Briefe, die man «Dokumente
der Menschlichkeit aus unmenschlicher

Zeit» bezeichnen könnte, fällt
einem der »Ausspruch eines russischen
Dichters ein, der einmal schrieb, auch
in Kerkern könne man ein unermess-
lich freier Mensch sein. Pastor
Niemöller hat die Wahrheit dieses Wortes
erleidend bestätigt. - Es liegt in der
Natur von Briefen, dass ihre Gedanken

um einige bestimmte Pole kreisen,

im vorliegenden Fall um die
Familie, um die Gemeinde und durch
alles hindurch um die Bekennende
Kirche. Dass sich dabei das Herz des
Gatten und Vaters, des Sohnes und
Bruders, des Hirten und Seelsorgers,
aber auch des Christus-Zeugen, der
«mitleidet, um mitverherrlicht zu
werden», weit öffnet, empfindet
gerade derjenige, der den nachmaligen
Kirchenpräsidenten und ehemaligen
Präsidenten des Weltkirchenrates
kennenlernte, als hilfreiche Ergänzung

der persönlichen Eindrücke. -
Fast in jedem Brief nimmt M. Niemöller

Bezug auf die biblische Losung des
betreffenden Tages und dokumentiert
damit, auf wessen Geheiss und in wessen

Kraft er zum bedingungslosen
Widerstand ermächtigt war.

Hans A.Frei

Johann Finsterhölzl: Die Kirche in der
Theologie Ignaz von Döllingers bis
zum ersten Vatikanum. Aus dem
Nachlass herausgegeben von
Johannes Brosseder. Mit einem
Geleitwort von Heinrich Fries.
Göttingen. Vandenhoeck & Ruprecht.
1975. 573 Seiten.

Johann Finsterhölzl ist in weiteren
Kreisen bekannt geworden durch die
von ihm zusammen mit Heinrich



208

Fries herausgegebene Bücherreihe
«Wegbereiter der heutigen Theologie»
(Styria-Verlag). Er hat den Band
über Ignaz von Döllinger verfasst und
die ausgewählten Texte mit einer
verständnisvollen Einführung und
Kommentierung verschen. Nun ist seine
umfangreiche Dissertation über «Die
Kirche in der Theologie Ignaz von
Döllingers bis zum ersten Vatikanum»,

die er 1968 abgeschlossen hat,
herausgekommen. Nach seinem
frühen Tod (1970) hat sie der Verwalter
seines wissenschaftlichen Nachlasses,
Johannes Brosseder, mit Hilfe der
Fritz Thyssen-Stiftung als 9. Band der
« Studien zur Theologie und Geistesgeschichte

des Neunzehnten Jahrhunderts»

herausgegeben. Wie der
wissenschaftliche Mentor des Verfassers,
Heinrich Fries, im Geleitwort
schreibt, «stellt die Veröffentlichung
eine aus gedruckten und ungedruckten

Quellen mit umfassender Kenntnis
und theologischem Scharfblick

erarbeitete Untersuchung über die
Lehre von der Küche bei Ignaz von
Döhinger dar.» Getreu der Forderung
Döllingers, dass die Theologie das
«historische und spekulative Auge»
offenhalten müsse, gibt der Verfasser
ein Bild der Ekklesiologie Döllingers,
das vor allem auch deren systematische

Hintergründe hervortreten lässt,
«wie es bis heute so nicht bekannt
war.» Zur Eruierung des vielschichtigen

Küchenverständnisses Döllingers
hat Finsterhölzl ausser den bekannten
Hauptwerken Döllingers auch dessen
edierten und noch nicht edierten
Briefwechsel, so auch den Briefwechsel

mit Lord Acton, den \Tiktor Conzemius

publiziert hat (vgl. IKZ, 1964,
S.97ff., 1966 S.181ff, 1972, S.77ff.),
sowie umfangreiche Kolleg-Nachschriften

und Kolleg-Manuskripte
über Küchengeschichte, Kirchen-
recht, Dogmatil, und Symbolik
verwertet. Dabei verfolgt der Verfasser
das systematische Ziel, auf Grund des
Küchenverständnisses Döllingers in
die Frage einzudringen, was die Küche

überhaupt ist, indem er aufzeigt-,
was von ihm heute zu lernen ist und
wo es sich von ihm abzusetzen gilt.

Im ersten der drei Hauptteüe
(S. 19-60) wird «Döllingers Leben und
Theologie in der Kirche seiner Zeit»
dargestellt. Der \Terfasser folgt dabei
der in der Döllinger-Forschung üblich

gewordenen Einteilung in drei
Schaffensperioden: 1. Einsatz fiü die Küche

(1826-1850). 2. »Auseinandersetzungen

in der Kirche (1850-1870).
3. Kritik an der Kirche (1870-1S90). In
sorgfältiger Untersuchung der geistigen

Strömungen, denen Döllinger
unterlag und die er schöpferisch
weiterbildete, wird seine Entwicklung vom
theologischen Klassizismus der Früh-
zeit über che Theologie und Philosophie

der Romantik bis zu seiner
theologischen Meisterschaft als Historiker
und Systematiker aufgezeigt-. Wertvoll

und neu ist vor allem der »Auf-
weis, dass Döllinger nicht nur der
grosse Kirchenhistoriker war, als der
er mit Recht berühmt geworden ist,
sondern dass er in seinem Schaffen
Geschichtswissenschaft und philosophische

Spekulation miteinander
verband und die Dogmatik als «die
eigentliche Theologie» betrachtete.

Im weitaus umfangreichsten zweiten

Hauptteil, «Döhingers
Küchenverständnis bis zum Vatikanum I»
(S. 61-515), werden unter Heranziehung

der einschlägigen Hauptwerke
«Kirche und Küchen» (1861) imd
«Christentum und Küche in der Zeit
der Grundlegung» (1861 und 2.»Auf¬
lage 1868), welches der Verfasser «ein
Meisterwerk biblischer Theologie»
nennt, sowie zahlreicher kleinerer
Schriften und des handschriftlichen
Nachlasses, die Grundlinien der
Ekklesiologie Döllingers herausgearbeitet,

die der eigentliche Brennpunkt
seiner Theologie ist. Bei allem Wandel
im einzelnen hält Döllinger an der
Grundüberzeugung fest, dass die Kirche

«in der Zeit ihrer Grundlegung»
fiü die spätere Entwicklung der Küche

normativ ist in dem Sinne, dass in
der Küche der ersten drei Jahrhunderte

der «Keim» gelegt ist fiü die
legitime Entfaltung der Spätküche
und dass diese an jener zu messen ist.
Soll darum die Kirche der Gegenwart
erneuert werden - von diesem Gedanken

ist Döllinger seit ungefähr der
Jahrhundertmitte erfüllt -. hat sie
sich an der Frühkirche zu orientieren.
Es ist ein im ganzen äusserst
eindrückliches, geschlossenes und
überzeugendes Bild, das der Verfasser von
der äusserst differenzierten Ekklesiologie

Döllingers gibt.
Im letzten Hauptteil «Erwägungen

zu Döllingers Kirchenbild nach dem



209

Vatikanum I» (S. 515-538) wüd
versucht aufzuzeigen, dass Döllinger bis
unmittelbar vor dem Konzü von
seiner ekklesiologischen Grundauffassung

nicht abweicht und von seinem
organischen Kirchenbegriff her «ein
Gespür für das geschichtliche Werden
des Primates und seine biblische
Grundlegung bezeugt» und weder das
ius divinum noch die Bedeutung des
Papsttums als centrum unitatis
bestreitet. Aber herausgefordert durch
den maximal istischen Papalismus
seiner Zeit, missversteht er den «Pastor
aeternus» und wird dazu geführt, «gegen

ein Zerrbild der Vatikanischen
Unfehlbarkeit anzukämpfen.»

Wir werden diese Kritik an Döllingers

Stellungnahme zum «Pastor
aeternus», die nicht neu ist, aber
durch Finsterhölzl in einer äusserst
sorgfältigen »Analyse auf Grund der
neuesten Literatur einleuchtend
begründet wüd, wohl zu bedenken
haben. Aber wü meinen, dass die Kritik

— wü können das nur andeuten -
an einer anderen, grundlegenderen
Stelle anzusetzen wäre : nämlich dort,
wo Döllinger in Verkennung des Hiatus,

der zwischen dem Evangelium
und der Küche grundsätzlich besteht,
die Kirche als ungebrochene Entfaltung

der neutestamentlichen Ansätze
und «Keime» versteht. Es wüd die
Diskontinuität, die zwischen dem
Worte Gottes und der Kirche in allen
ihren Gestalten besteht, vorenig
eingeebnet in der Kontinuität eines
einheitlichen Geschichtsbildes. Das
scheint auch der Verfasser zu meinen,
wenn er sagt: eine weitere Schwierigkeit

bei Döllinger ist «seine Projektion
der Unfehlbarkeit auf die Ebene
historischen Forschens» (S. 524). Diese
Bemerkung wäre dahin zu radikalisie-
ren, dass - um es einfach zu formulieren

— gesagt werden müsste : die
Diskontinuität zwischen der Zeit der
Offenbarung und der Zeit der Küche
verbietet es uns, Petrus imd den
Papst in der Weise zu identifizieren,
wie es das Vatikanum I dogmatisch
und rechtlich, Döllinger historisierend
tut.

Im abschliessenden Kapitel «Ergebnisse

und Ausblicke» werden in wenigen

Thesen die dauernden Verdienste
Döllingers um Küche und Theologie
wie folgt gewürdigt : 1. « Döllinger ist ein
Theologe der Kirche». Er bietet - was

in seiner Zeit eine Seltenheit war -
eine biblische Ekklesiologie. Er ist
nach seiner Bedeutung neben Drey
imd Möhler, Schrader und Scheeben
wie Newman zu stellen, deren bevorzugtes

Thema ebenfalls die Kirche
war. 2. «Döllingers Ekklesiologie ist
dialogisch strukturiert.» Sie hat stets
einen Gesprächspartner vor sich. Ihr
wichtigster Partner ist «das historische

Jahrhundert.» Döllinger hat die
katholische Theologie durch seine
historische Ausrichtung im Reich der
Wissenschaft glaubwürdig gemacht.
Er ist aber - was weniger bekannt ist
- auch dem Dialog mit der Philosophie

nicht ausgewichen. Er hat sich
mit Schelling, Baader, Görres wie
auch mit den französischen Traditionalisten

auseinandergesetzt. Endlich
war sein theologisches Arbeiten auch
stets auf die politischen Probleme seiner

Zeit bezogen. 3. «Döllinger erweist
sich als bedeutender Vermittlungstheologe».

Er ist es dadurch, dass er seine
Ekklesiologie «immer wieder
ursprünglich aus der Schrift des Alten
und Neuen Testamentes geschöpft»
hat, deren massgebende Interpreten
für ihn die Kirchenväter sind. Während

er der mittelalterlichen Theologie
zurückhaltend gegenübersteht,

gründet seine Ekklesiologie — mehr als
bis jetzt angenommen wurde - in der
nachtridentinischen Theologie (Bellarmin,

Catechismus Romanus,
Kontroverstheologen, Bossuet). Die
bedeutendste Vermittlerrolle übernimmt
Döllinger der Tübinger Schule gegenüber

(Drey, Möhler) : in Auseinandersetzung

mit dem Positivismus seiner
Zeit lässt er das Anliegen der Tübinger

ausreifen und rettet es hinüber in
die neue Zeit. 4. «Döllingers Ekklesiologie

ist eine geprägte Form, die lebend
sich entwickelt.» Das will besagen: für
Döllinger ist die Küche der Leib Christi

in der Geschichte. Von der heutigen
Sicht aus betrachtet, hat Döllinger
vieles vorweggenommen, was auf dem
IL Vatikanum zum Durchbruch kam.
Bei ihm findet sich eine theologische
Grundlegung für den organischen
»Aufbau der Küche in Primat, Episkopat,

Zwischeninstanzen und Synode
wie ein durchgehendes Verständnis
für das »4mt als Dienst. Wie das IL
Vatikanum versucht hat, dem päpstlichen

Amt den Platz im Ganzen
zurückzugeben, hat auch Döllinger hart-



— 210

nackig verlangt, den Papst nicht von
der Kirche zu isolieren und die
Unfehlbarkeit primär als Unfehlbarkeit
der Kirche zu verstehen. Die von ihm
geforderte Erneuerung der Kirche
versteht er als «Ruf der Einheit», der
für ihn in den zwei letzten Jahrzehnten

seines Lebens in den Vordergrund
rückt. Abschliessend kann darum der
Arerfasser von Döllinger sagen: «A7on

Döllinger erfährt man nicht nur, wie
er zu seiner Zeit die Kirche theologisch

sah, sondern auch Entscheidendes
von dem, was der heutigen Theologie

vorgegeben und aufgetragen ist.»
Es ist zu wünschen, dass möglichst,

viele altkatholische Theologen,
insbesondere auch solche, die, in der
praktischen Seelsorgearbeit stehend, nicht
in der Lage sind, das umfangreiche
Gesamtwerk Döllingers zu studieren,
zu diesem hervorragenden Buch greifen.

Vermag es doch durch die
zusammenfassende Darstellung der
ekklesiologischen Grundintention Döllingers
einen lebendigen Eindruck zu vermitteln

von der Grösse und den Grenzen
dieses wahrhaft universalen theologischen

Denkers. Urs Küry

Hans Jörg Urban : Bekenntnis, Dogma,
Kirchliches Lehramt. Die Lehrautorität

der Küche in heutiger
evangelischer Theologie. (Veröffentlichungen

des Institutes für Europäische
Geschichte in Mainz, Bd. 64.)

Franz Steiner A'erlag. Wiesbaden
1972. IX, 401 S. Ln. DM 58.-.

Es ist ein sympathischer Zug
heutigen, ökumenisch-wissenschaftlichen
»Arbeitens, zumal im Fragenbereich
der alten Kontroverstheologie, den
Schwerpunkt auf die Erhellung der
konfessionellen Gegenposition zu
legen. Dabei wird die eigene Position
mehr indirekt in Art und Anordnung
der Befragung der anderen Seite
erkennbar. Die Aussagen der eigenen
Kirche vollends werden nicht direkt
und vor allem nicht systematisch-lehrhaft,

sondern sozusagen ad hoc vom
Hintergrund und allgemeinen
Vorgegebenheiten her jeweils herangezogen.
Einen solchen Weg jedenfalls geht
Hans Jörg Urban vom Mainzer Institut

für Europäische Geschichte des
Altmeisters katholischer Okumenik

J.Lortz, seit zwei Jahren römisch-katholischer

Referent und Mitarbeiter
der Frankfurter «Ökumenischen
Centrale» der Arbeitsgemeinschaft Christlicher

Kirchen in Deutschland, bei der
Untersuchung eines theologischen
Grundanliegens, das gerade in letzter
Zeit im gesamtökumenisehen Horizont
der Bekenntnisfrage und im
innerkatholischen Raum durch die Autoritätskrise

erhöhte Aktualität gewonnen hat.
Hinsichtlich der Begrenzung des

Themas auf «heutige» evangelische
Theologie werden die möglichen
Erwartungen einerseits über-, andererseits

unterschritten: Das «Heute»
erstreckt sich bis auf die Zeit nach dem
Ersten Weltkrieg und bezieht weitgehend

die römisch-katholischen Positionen
ein. Dagegen sind die in neuester

Zeit aufgekommenen Infragestellungen
überlieferter Lehrautorität kaum

mehr als andeutend aufgenommen,
während zum Abschluss hin die «ka-
tholisierenclen» Richtungen um H.
»Asmussen. M. Lackmann u.a. un
verhältnismässig stark ins Licht gerückt
erscheinen. Dies hängt jedoch offenbar
vor allem mit der bewusst gewählten
Methode zusammen, das Thema
zugleich historisch und systematisch zu
behandeln und jeweils nur sachlich
weiterführende Ansätze zu erörtern. Dazu
kommt der zeitliche Faktor des
Abschlusses der »Arbeit zu Beginn des Jahres

1971. Der gleichermassen historische,

systematische und ökumenisch
reflektierende Weg der Darstellung
führt in sieben Kapiteln zu einem kurzen

Schlusswort : A7on der Problemlage
um die Jahrhundertwende (Kap.I)
über die Neubesinnung nach dem
Ersten Weltkrieg in den «»Anfängen der
Dialektischen Theologie» (Kap. II) und
die »Antwort der lutherischen Theologie
zwischen den beiden Kriegen (Kap.
III) zur Theologie Karl Barths (Kap.
IV), Emil Brunners (Kap. V) und zur
Behandlung der damit gestellten Fragen

in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg,

einmal in der von K.Barth
bestimmten Richtung (Kap.A-T), dann
aber auch in der lutherisch-konfessionellen

Theologie der gleichen Periode
(Kap. VII). In zwei Reihen summarischer

Thesen lenkt Urban schliesslich
die Aufmerksamkeit auf die Ansätze
für die seiner Überzeugung nach nicht
nur nötige, sondern auch mögliche
Verständigung bis zur Übereinstimmung



211

im ökumenischen Dialog: »Allerdings
seien «die einzelnen Momente, um che
die Diskussion kreist, vorerst noch
einmal innerhalb der eigenen Glaubonsre-
flexion auf die Zusammenhänge mit
dem theologischen Kontext zu befragen,

um sie so in gewisser Weise beweglich
und dem Gespräch zugänglich zu

machen.» Dann jedoch würde sich
zeigen lassen, dass «die unterschiedliche
Konzeption des Verhältnisses Gottes
zur Kirche und des Wirkens des Heiligen

Geistes» als konfessionstrennendes
Prinzip überwunden werden könne.
Denn keines der unterschiedlichen
Verständnisse schliesst das der anderen
Seite aus, «sondern impliziert es
vielmehr, wie sich aus dem Ganzen unserer
Untersuchung immer wieder ergeben
hat ». Werner Küppers

John J. Günther: St.Paul's opponents
and their background. »A study of
apocalyptic and Jewish sectarian
teachings, Leiden 1973.

Nach den Worten des Verfassers
beschäftigt sich dieses Buch mit 'the
profuse variety of thought in first
century esoteric Judaism' (p. VII).

Leider ist es dadurch auch selbst
etwas konfus geworden, trotz der Tabellen,

die der Einsicht des Lesers in die
Materie gelegentlich zu Hilfe kommen.
- Der textkritische »Ausgangspunkt
des Autors, wie er in der Einleitung
dargestellt wird, ist im deutschsprachigen

Bereich sicher nicht allgemein
akzeptiert (z.B. nimmt er an, der
Epheserbrief sei unter Aufsicht des
Apostels Paulus von Timotheus
verfasst worden, derjenige an die Hebräer
von Apollos ca. 62-63. Zudem scheint
es, dass er auch keinen Unterschied
macht zwischen der Lehre des Paulus
in dessen Briefen und wie sie uns in der
Apostelgeschichte entgegentritt). Es
folgen dann sieben Kapitel, in denen
judenchristliche Besonderheiten aus
verschiedenen Quellen (die Briefe des
Neuen Testaments, die Apokalypse des
Johannes, die Ignatius-Briefe, die
Qumran-Literatur sowie viele apokryphe

und bei den Küchenvätern zitierte
Zeugnisse für die Lehre der 'Gegner
des Paulus') behandelt werden. Es ist
ein bisschen irritierend, dass in einem
Kapitel viele Zeugen in bunter Reihen¬

folge angeführt werden, ohne dass man
gewarnt wird, dass sie kommen. Am
Ende der Kapitel vermisst man auch
entsprechende Hinweise, sodass man
keine Übersicht über diese Texte hat.
Überdies ist es fraglich, ob den
verschiedenen Quellen derselbe Wert
beigemessen werden kann und ob
Unterschiede hinsichtlich Abfassungszeit
und -ort etwas ausmachen. So ist das
Buch als ganzes ahistorisch und
quasisystematisch. Fast wie zufällig kommt
dann noch ein Kapitel, das zeigen will,
dass IL Kor. 6.14-7.1 nicht von Paulus,
sondern möglicherweise gerade von
seinen Gegnern stammt (und wie kommt
dann so etwas in den Brief

In seinen 'conclusions' schreibt der
Verfasser: «Paul's literary adversaries
were believers whose background was
a mystic-apocalyptic, ascetic, non-conformist,

syncretistic Judaism more
akin to Essenism than to any other
wellknown 'school' or holiness sect»
(p. 315). Es scheint, als ob er sagen will,
es habe schon sehr früh eine antikatholische

Kirche gegeben. Zwar gibt er
selber zu, dass es keine nachweisbare
historische Verbindung zwischen den
persönlichen Gegnern des Paulus in
den verschiedenen Städten gab, aber
«there is sufficient theological coherence
of their teachings to affirm the
existence of an anti-Pauline movement
with a definite religious perspective».
Gerade das aber hat der Autor trotz
seiner eindrucksvollen Belesenheit und
trotz des ungewöhnlichen Umfangs
seines Buches meines Erachtens nicht
deutlich genug belegt.

Martien Parmentier

J.S. Vos: Traditionsgeschichtliche
Untersuchungen zur Paulinischen
Pneumatologie, Assen 1973.

Schon viele Neutestamentier haben
versucht, die paulinische Geistlehre
zu erforschen. Es ist deshalb sehr nützlich,

dass \7os sein Werk mit einer
Geschichte dieser Forschung einleitet. Er
selber will nicht einen weiteren
Versuch zur Bewältigung dieses Themas
unternehmen, sondern beschränkt sich
auf die Untersuchung zweier zentraler
Probleme der paulinischen Pneumatologie:

1. die soteriologische Bedeutung

des Geistes und 2. das Verhältnis



— 212 —

von Pneumatologie und Christologie
bei Paulus. \xos beschränkt sich dabei
(anders als Günther) auf Briefe, deren
paulinische Verfasserschaft unzweifelhaft

ist, und untersucht zunächst die
Lehre von der Taufe. Schon hier ist es
deutlich, dass die Funktionen des
Geistes schwer zu unterscheiden sind
von denjenigen Christi. Hat nun der
Geist die Funktionen Christi teilweise
übernommen oder nicht Zur
Beantwortung dieser Frage geht der »Autor
umfassend auf die Vorgeschichte der
paulinischen Geistlehre ein. Lr kommt
dann zum Schluss, dass sich die
Funktionen des Geistes an sich allesamt
ohne Bezugnahme auf eine Bindung
des Geistes an Christus erklären lassen.
Darum geht er sofort weiter ein auf
das genaue Verhältnis von Christologie

und Pneumatologie. Es wird dann
klar, dass Paulus grundsätzlicher als
seine Tradition die Pneumatologie an
die Christologie bindet. Das Werk
Christi und das Werk des Geistes fallen

zusammen, weil Paulus die
Pneumatologie von der Christologie her
versteht als Schöpfung der Gerechtig¬

keit aus dem Nichts; er bestimmt die
Gerechtigkeit im Geist als Glaubens-
gerechtigkeit. Paulus rechnet viel
radikaler als seine Vorgänger mit dem
Gesetz ab, weil er betont, dass der
Geist nur durch den Glauben wirkt.
Das Gesetz kann nur noch Werk des
Glaubens sein, des Glaubens an das
Kreuz. Der Geist ist nicht bloss
'subjektiver', sondern auch 'realer'
Heilsfaktor. Ist aber die Pneumatologie bei
Paulus doch nicht (mit Gunkel) eine
zwar selbständige, jedoch im Grunde
genommen überflüssige Heilslehre
Nein, sagt Vos, denn Christus ist clarch
seine Auferstehung zum Pneuma
geworden. Paulus und die Tradition
können nur vom Werk des »Auferstandenen

reden, indem sie das Werk des
Geistes heranziehen. Wenn das bedeutet,

dass die wükliche, persönliche
Zuneigung des Heiles in Christus nur
im Heiligen Geist geschehen kann,
dann ist die Pneumatologie nicht
überflüssig, weil sie die Christologie
'verdoppelt', sondern von Lebensinteresse
für jeden Christen.

Martien Parmentier


	Bibliographie

