
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 3

Artikel: Metanoia im "Hirten" des Hermas [Fortsetzung]

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 176 —

Metanoia im ,Hirten' des Hermas

Hans A. Frei

(Fortsetzung*)

3.5. Mexdvoia-uExavoslv in den Similitudines. Im dritten Teil des

,Hirten' fällt zunächst auf, dass die Begriffe ptexdvoia-fuexavoEiv mit
einer einzigen Ausnahme (Sim. IV.4, wo von den Sündern gesagt
wird, dass sie verbrannt werden, öxi rjpagxov xal ov uExavónoav) erst
von Sim. VI an in Erscheinung treten, wobei (siehe «Wortstatistik»
IKZ 1974/3, S. 191) die Mehrzahl aller Stellen sich in Sim. VIII und
Sim. IN findet.

Diese Tatsache hat ihren Grund darin, dass die Sim.I-V sich
hinsichtlich Form, Inhalt und Zweck von den restlichen Similitudines

abheben. Dibelius bemerkt dazu: «Sim. VI enthält kein Gleichnis,

sondern eine Vision von dem Zustand der Christenheit in
derselben Art wie Vis. III und wie die folgenden Similitudines. Sim. VI
eröffnet also schon der Gattung nach eine neue Reihe unter den Sim.
Das gilt aber auch vom Inhalt. Denn während Sim. I-V im Grunde
ebenso wie die Mand. auf Mahnungen hinauslaufen, nach denen sich
die Christen richten sollen, um in der Zeit zwischen Christenbusse
und Lebensende keine neuen Sünden zu begehen, behandeln die
Sim.VI-IX etwas anderes: den Vollzug der Busse in der Christenheit»

(a.a.O., S.577). Was den Zweck der Sim. anbetrifft, so wäre
dieser Charakterisierung durch Dibelius - deren Richtigkeit sich im
Verlaufe der weiteren Untersuchung erst noch zu erweisen hat -
beizufügen, dass, wie die Mandata eine notwendige Folge der
Visiones bzw. der in ihnen proklamierten uexdvoia sind, so die
Similitudines in gewissem Sinne eine Folge der Mandata sind. Denn hier
will Hermas zeigen, welche Wirkung die Verkündigung sowohl der
/uExdvoia als auch der Gebote bis jetzt bei den angesprochenen
Christen hervorzubringen vermocht hat. Das bedeutet, dass nun
gerade dieser dritte Teil des ,Hirten' sozusagen zum Prüfstein werden

könnte dafür, ob unsere bisherige Sicht der Dinge sich bestätigt

und somit in der Sache richtig war, oder ob und wie sie allenfalls

zu modifizieren sei.

* Vgl. IKZ 2/1974, S. 118-139, 3/1974, S. 189-202, und 2/1975, S. 120-
138.



— 177 —

Ehe wir uns den zahlreichen Stellen im einzelnen zuwenden,
ist noch eine Bemerkung über die Art, wie wir vorzugehen gedenken,

angezeigt. Angesichts der teilweise konzentrierten Dichte des

Vorkommens von /u&xdvota und uexovoeIv vor allem in Sim. VIII
und IN (in Sim.VIII.6.6 z.B. findet sich zusammen mit dem

einmalig verwendeten Substantiv nicht weniger als fünfmal das
Verb. Mehrere andere Stellen enthalten zwei-, drei- oder viermal
die beiden Begriffe im selben Satz oder Sinn-»4bschnitt) wäre eine
strikte Scheidung der Stellen entsprechend den beiden Begriffen,
wie wir sie im vorhergehenden Teil über die Mandata durchführten,
wenig sinnvoll. Da nahezu die Hälfte aller /uExàvoia-ptExavoElv-Stel-
len der Similitudines, nämlich deren 45 (von 93), gleichzeitig beide

Begriffe enthält, während /UExdvoia allein nur zwölfmal, /usxavoElv
allein 36mal vorkommt, drängt sich ein diesem Befund entsprechendes

Vorgehen in 3 analogen Abschnitten auf. Bei näherem
Zusehen stellt man zudem fest, dass von den 48 Stellen, an denen sich
entweder unser Substantiv oder das Verb allein finden, nicht weniger

als deren 39 wiederum in einem unmittelbaren Kontext mit
solchen Partien stehen, in denen beide Begriffe gemeinsam verwendet

werden.
Aus diesem Grunde scheint es uns gerechtfertigt, unsere

Aufmerksamkeit zunächst jenen 9 Stellen zuzuwenden, an denen
uexdvoia (4) bzw. psxavoelv (5) isoliert anzutreffen sind. Das
Hauptgewicht der Untersuchung wird jedoch den Aussagen jener Partien
gelten, in denen beide Begriffe vorkommen.

3.5.1. MExdvoia. Wenn wir von den beiden Stellen Sim.IX. 1.1

und 24.4 absehen, wo nur vom äyyeXoc xfjç /uexavoiaç die Rede ist,
bleiben lediglich die Verse Sim. VI.2.3-4, in denen der Begriff
/uexdvoia in einem für unsere Fragestellung aufschlussreichen
Zusammenhang sich findet.

Nachdem in Sim. VI. I68 die Nützlichkeit der Mandata für
diejenigen betont wurde, welche den Ruf zur /uexdvoia vernommen
haben und ihm zu folgen gewillt sind, während die piExdvoia

derjenigen, welche nicht nach den Geboten wandeln, als vergeblich
und nichtig bezeichnet wurde, wird nun die Richtigkeit dieses Prinzips

anhand konkreter Erfahrung in Kap. 2 demonstriert. Es ist die
Rede von denjenigen, die erciXavddvovxai xàç èvxoXàç xovûeovxov Çcovxoç

68 Die für unser Problem wichtigen Aussagen dieser Stelle werden im
nachfolgenden Paragraphen 3.5.3 (s.u.S. 181) untersucht.



— 178 —

xal Tzogevovrai xalç ànâxaiç, von denen die einen dem Tod, die
andern dem Verderben geweiht seien. Auf die Frage des Hermas nach
der Bedeutung von ,Tod' und ,Verderben' antwortet der Hirt, zwar
hätten sich die »Angehörigen beider Gruppen in ihren Begierden der
Schwelgerei und dem Betrug ergeben. Sofern aber zu diesen Sünden
nicht noch diejenige der ßXaocprj/iia komme, bestehe auch für solche
Sünder èXniç /isxavoiac, èv f] ôvvavxai 'Qfjoai. Es dürfte gerade für
unseren Zusammenhang nicht unwichtig sein zu beachten, dass
bereits im nachfolgenden Satz diese Hoffnung als eXtiìc àvavEcooecog 69

bezeichnet wird. Ohne diese Parallele pressen zu wollen, darf darin
wohl dennoch ein Indiz gesehen werden dafür, dass /uExdvoia auch
hier im Sinne sowohl eines der Zukunft zugewendeten als auch
eines sich über längere Zeit erstreckenden Geschehens verstanden
ist.

Von denen jedoch, welche über die Lüste dieser Welt hinaus
noch Tcgooearjxav xaxà övoua rov xvgiov ßXaocpn/dav, wird gesagt,
dass ihnen die Möglichkeit der UExdvoia von vornherein verschlossen
sei und sie unweigerlich dem ewigen Tod und Untergang verfallen.
Die Blasphemie erscheint hier wie auch an andern Stellen70 als
absolutes Hindernis für die pExdvota und damit als ,unvergebbare
Sünde', wie man sie gewöhnlich zu bezeichnen pflegt, obwohl die
Ursache der Unvergebbarkeit nicht in dem Vergehen als solchem
liegt, sondern - wie bei Hermas verschiedentlich zu sehen ist - in
der dem /lexavoslv verschlossenen Haltung des Sünders.

69 âvavÉœoi; findet sich im ,Hüten' noch Vis.III.12.2, wo das Wort
zunächst vom Greis verwendet wird, welcher aus Freude über eine unverhoffte
Erbschaft wieder zu Kräften kommt. Zugleich meint Hennas aber damit die
positive Veränderung, welche die nExavoia in der Gemeinde zustandebringt,
was in der Verjüngung der die Kirche symbolisierenden Frauengestalt seinen
»Ausdruck findet.

70 Mand. VIII.3 wüd ß/.ao<pn,uia in der Reihe der Laster als letztes
genannt.

In Sim. VIII.6.4 werden ànooxàxai xaì ngoôorai rfjç êxxX-noiaç zusammen
mit ßXaacpmifioavTEc èv raïç ànaoxiaiç avxëbv rov xvgiov genannt und das
Geschick aller umschrieben als elç xÉXoç àné&avov xä> &eö>, ähnlich auch 8.2.

Sim.IX.18.3 werden die ßXdoqmfioi zusammen mit den novrjQoi, vnoxoi-
rai, ôitpvyoi und den 7iov7]pEvóf.iEvoi noixiXai; novngiai; zu denjenigen gerechnet,
von welchen die Küche gesäubert werden muss.

Sim.IX.19.1, 3 erklärt ebenfalls die uexdvoia für ßXdoqmuoi als unmöglich.

In diesem Zusammenhang sei auf einen Irrtum in Jolys ,Index des mots'
(a.a.O., S.337) aufmerksam gemacht, indem als erste Belegstelle für das
Stichwort ßAdoqynuoi Sim. IX. 13.3 angeführt ist, wo sich aber dieses Wort -
übrigens auch das entsprechende Verb - nicht findet.



179

3.5.2. MexavoElv. Wie bereits einleitend bemerkt, ist Sim. IV.4
die einzige Stelle in den ersten 5 Similitudines, welche den von uns
untersuchten Begriff in Form eines einzelnen uexovoeIv enthält.
Hier ist die Rede von den wie die Heiden als verdorrte Bäume in
Erscheinung tretenden Sündern, welche ov pexevonoav und deshalb
wie jene ,in jener Welt' verbrannt werden. Was die Parallelität des

ov uexEvórjoav der in ihrer Sünde beharrenden Christen mit dem

ovx eyvmoav xòv xxioavxa avxovç der Heiden betrifft, so liegt diese

vor allem in dem analogen Ergebnis der völligen Fruchtlosigkeit,
die im schroffen Gegensatz steht zu dem Blühen, Reifen und Frucht-
trägen, auf das zuvor bei den .Gerechten' hingewiesen wurde. Das
wird auch bestätigt durch die sich daran anschliessende Aufforderung

an Hermas, Frucht zu bringen, was dadurch geschehen soll,
dass er dem Herrn mit reiner Seele dient. Dies letztere darf somit
als Umschreibung dessen verstanden werden, was mit /uExavoElv
gemeint ist.

Sim. VI.3.6 legt dar, wie die in Kap. 2 dieser Similitudo
genannte Gruppe jener Schafe (s.o.), welche noch Hoffnung auf
uExdvoia haben dürfen, da sie sich nicht der Blasphemie gegen den

Herrn schuldig gemacht hatten, zum Vollzug dieser /uExdvoia kommen.

Zunächst hat sie der ,Engel der Strafe'71 in seiner Zucht und
bestraft sie durch zeitliche Qualen verschiedener Art. Wenn sie

diese Drangsal erdulden, werden sie dem Hirten - also dem äyysXoc

xfjç /uExavolaç - «übergeben zu guter Zucht und werden im Glauben

an den Herrn befestigt; und sie dienen dann die künftigen Tage
ihres Lebens hindurch dem Herrn mit reinem Herzen». Wenn somit
das Wirken des äyysXoc xfjç /lExavoiag sozusagen die Einübung der
sündiggewordenen, aber //erd-wa-willigen Christen in die Glaubensund

Lebenspraxis des wahren Christseins zum Ziele hat, dann kann
kein Zweifel bestehen darüber, dass /uexavoElv im Sinne des Hermas
selber in solcher Glaubens- und Lebenspraxis als Inhalt und Sinn
christlicher Existenz besteht.

An diese Darlegung schliesst sich nun der mit öxav oïrv /usxavo-
i'jocooiv eingeleitete Satz, in dem davon die Rede ist, dass ihnen jetzt
der Gedanke an die begangenen bösen Werke komme, dass sie

71 6 äyyelo; rfjç xincogia; wird Sim. VI.3.2 in seiner Funktion eingeführt,
wo auch die von ihm zu vollziehenden Strafen aufgezählt werden. Joly (a. a.
O., S. 249, »Anm. 3) bemerkt dazu: «Tout ce chapitre nous paraît suivre de près
le TABLEAU du ps.-CÉBÈS; les mots si; âya&nv n:aiôeîav entre autres sont
frappants à cet égard.»



— 180 —

Gott preisen und bekennen, er sei ein gerechter Richter und habe
sie einen jeden gemäss seinen Taten leiden lassen. «Dann dienen sie

künftig dem Herrn mit reinem Herzen und haben Glück bei all
ihrem Tun, denn sie empfangen vom Herrn alles, worum sie bitten.
Und dann preisen sie den Herrn, dass sie mir übergeben worden
sind und kein Böses mehr zu erdulden brauchen.»

Hier gilt es vor allem auf den Zeitpunkt zu achten, in welchem
im Ablauf dieser Schilderung der Begriff /usxavoeïv verwendet wird:
nachdem die zeitlichen Strafen in Form von mancherlei Qualen
erduldet sind. Diese gehören also gar nicht zur /uexdvota im eigentlichen

Sinne, sondern diese kann überhaupt erst einsetzen, wenn
diese pein-liche (im buchstäblichen Sinne!) Phase beendet ist. Erst
jetzt erfolgt auch die Übergabe an den äyyeXog xfjç /uexavoîaç, und
zwar etc àya&ijv jcaiÔEiav, welche offenbar als Teil der nun einsetzenden

/lExàvota zu verstehen ist und offensichtlich darauf abzielt, dass

die uExavoovvxEç im Glauben an den Herrn befestigt werden, ihm
mit reinem Herzen dienen und ihn preisen. Von Buss-Strafen im
späteren Sinne, welche als Sühneleistung für die Sünden der
Vergangenheit zu verstehen wären, kann hier also nicht die Rede sein.

Nicht nur die pisxdvoia, sondern sogar die àyœ&f] natôsia hat zu-
kunftsbezogenen Charakter. Das bestätigt in dieser Hinsicht auch
Sim. VII (s.u. z.St.), wenn dort als Zweck der vom Hirten zu
verpassenden Plagen das /lexavoslv und das xaD-agi'QEiv genannt werden.

Sim. VI.5.7 ist in gewissem Sinn eine Parallele zu der bereits
unter 3.5.1 besprochenen Stelle 2.3-4, indem hier ebenfalls von
solchen Menschen die Rede ist, welche sich der einen oder anderen
schädlichen Schwelgerei hingeben, wodurch sie sich Pein und Strafe
zuziehen. Wenn sie darin verharren, xal pir) ptExavor/ocooi, werden sie

dem (ewigen) Tod anheimfallen. »4uch hier geht das Bestraftwerden
und das ,Büssenmüssen' im späteren Sinne eindeutig dem uexavoElv

voraus, welches seinerseits allein die Öffnung auf das wahre Leben
hin gewährleistet.

Sim.IX.21.4 schliesslich ist die Rede von jenen Gläubigen,
welche dem Hermas ein besonderer Dorn im »4uge sind: die in ihrem
Wesen ,Gespaltenen', die dem Herrn nur mit Worten, nicht aber
mit ihrer Tat dienen. Diese setzt er den òiipvyoi gleich, also den
zwischen Glauben und Unglauben Schwankenden und Hin- und
Hergerissenen. Ihr Zustand entspricht dieser ständigen Unent-
schiedenheit: sie können weder leben noch sterben, d.h. sie sind
weder bereits gerettet noch endgültig verloren. Nur das xayy ptexa-



— 181 —

voeIv lässt sie zum Leben gelangen, wobei das xaxv sich natürlich auf
den Zeitpunkt des Einsetzens der /uExdvoia bezieht und nicht etwa
auf die Dauer von deren Vollzug. Ergreifen sie die ihnen gebotene
Möglichkeit zur /uexdvoia nicht, so gilt: rjbr\ TiagaÔEÔouévoi EÌol xalg
yvvaiiçi xalg chtocpEgopévaig xgv l,coi)v avxcov.

Diese Stelle scheint uns in besonderer WTeise zu zeigen, wie
dynamisch Hermas in jeder Hinsicht denkt. Da haben bereits die
Mächte der Verderbnis ihre Hände nach dem sündiggewordenen
Christen ausgestreckt und sind schon dabei, sich an seinem Heil

Leben) zu vergreifen, als ihn das »4ngebot der /lExdvoia erreicht.
Ergreift er es, so tritt sein /uexuvoeIv sozusagen an die Stelle jenes
verderblichen Tuns, das teils von ihm selber verschuldet, teils von
den verderblichen Mächten ausgeübt wird. Versäumt er die gebotene
Möglichkeit, dann geht das verderbliche Treiben weiter und wird
schliesslich zum Verlust des Lebens, also zum ewigen Tode führen.
Wras also im einen Fall durch beharrlich fortschreitendes Wirken
schliesslich Zerstörung und Vernichtung zustande bringt, das erfährt
dort, wo die usxâvoia zum Zuge zu kommen vermag, eine totale
Umpolung auf das Heil und das wahre Leben hin.

3.5.3. MExâvoia-uexavoslv. Wir wenden uns nun jenen Stellen
und Partien in den Similitudines zu, in denen sich unser Begriffspaar
gleichzeitig und häufig sogar mehrfach vorfindet.

In Sim. VI.1.3-4 klingt sozusagen das Grundthema an, dem
die weiteren Ausführungen der Similitudines von hier an gewidmet
sein v/erden, nämlich den Zusammenhang deutlich zu machen
zwischen dem Anliegen der Mandata und der /lExdvoia. So werden an
der genannten Stelle die Gebote als nützlich bezeichnet xolç /uéXXovoi

uExavoelv. Parallel mit der Bereitschaft zum usxavoslv verläuft
also die Bereitschaft, einen Wandel gemäss den Mandata zu führen.
Klaffen usxavoslv und Verhalten des Christen auseinander, ist die

/uexdvota elg /uàxrjv, mit anderen Worten : psxdvoia ist der Wandel
nach den Geboten72. In diesem Sinne ergeht in Vers 4 an die /usxa-

voovvxeç der »4ppell des Hirten: ajioßaXexE xàg novngiaç xov alcovoç

xovxov... èvòvodpiEvoi ôènäaav àgExijv ôixatoovvrjç ôvvïjoeo&e xnofjoai xàç

èvxoXàç xavxaç, was sinngemäss übersetzt heisst: «Als solche,
welche uexovoeIv, sollt ihr die Übeln Taten dieser Welt, welche euch

72 Hierzu bemerkt Joly (a.a.O., S.243, Anm. 2): «Voilà clairement
exprimée la destination des Préceptes: elle ne s'accorde guère avec le caractère

extra-temporel qu'on a voulu reconnaître aux Mandata».



182

aufreiben, von euch werfen; habt ihr dafür jegliche Tugend der

Gerechtigkeit angezogen, werdet ihr diese Gebote zu halten
vermögen und euren bisherigen Sünden keine neuen mehr hinzufügen.»
Schon diese Postulate, sich vom Bösen zu distanzieren, tugendhaft
zu werden und keine neuen Sünden mehr zu begehen, erwecken den
Eindruck einer inhaltlichen Umschreibung dessen, wie /uexavoelv
konkret zu verwirklichen ist. Das bestätigt auch die Art, wie Hermas

fortfährt, indem er das /unxéxi JigooxiÜEXE sofort aufnimmt und
sagt, welche Folgen das haben wird: pvnòèv ohingooxi&évxeçtioXvxó-
¦tfiEXE xcov ngoxégcov vuóJv auagxicov - «wenn ihr gar keine mehr
hinzufügt, werdet ihr viel von euren früheren Sünden zunichte machen».
Die hier schrittweise ausgezogene Linie des /uexovoeIv mündet
dann aus in dieselben verheissenden Worte, denen wir auch an
anderen Stellen schon begegnet sind: LIooeveoHe oov xalg èvxoXalç

/uov xal CfjOEXE xcp {fscp. Auch hier ist das der Zukunft zugewendete
Element im uexavoElv unverkennbar.Sim. VII-von Dibelius (a. a. 0.,
S.584) als «Anhang zu Sim.VI» bezeichnet - stellt uns die Frage
nach dem gegenseitigen Verhältnis von piExavoslv und Strafe unter
zwei neuen Gesichtspunkten. »4uf Grund von Sim. VI.5.7 (s.o. S.64)
waren wir zum Schluss gekommen, dass derartige Strafe dem

pisxavoEtv vorangehe, die beiden ,Aktionen' somit nicht identisch
sein und also auch zeitlich nicht zusammenfallen können. Sim. VII
scheint dies zunächst zu bestätigen, indem hier deutlich wird, dass

der Zweck des Strafens darin besteht, den Sünder zur Einsicht
und damit zum psxavoElv zu bringen. Poschmann spricht in diesem

Zusammenhang mit Recht vom «Erziehungsmittel» zur /UExdvoia

(a.a.O., S.155).
Völlig neu ist nun aber die Tatsache, dass jemand - nämlich

hier Hermas - durch derartige Strafen gezüchtigt wird nicht im
Hinblick auf seine eigene sündige Vergangenheit und das ihm nötige
/uexavoelv - so begründet dies wäre -, sondern mit der »4bsicht, dass

dadurch andere - nämlich seine »Angehörigen - zur uexdvoia geführt
werden. Auf seine Frage, was das zu bedeuten habe, bekommt Hermas

zur Antwort, dies sei die einzige Möglichkeit, seine Angehörigen
zu bestrafen. Denn die ihn treffende Bedrängnis werde auch von
denjenigen, für die er sozusagen stellvertretend zu leiden habe, als
Strafe empfunden werden. - Dies kann so verstanden werden, dass

die Familie des Hermas ob dem, was ihr Oberhaupt zu erdulden hat,
von Mitgefühl ergriffen wird und dadurch zu jener Sündeneinsicht
gelangt, deren Konsequenz das uExavoslv ist. Es wäre aber auch



— 183 —

denkbar, dass die Strafe des Hermas - nach Meinung verschiedener

Ausleger ist vor allem an geschäftliche Rückschläge und damit
verbundene finanzielle Einbussen zu denken - ihre empfindlichen
nachteiligen Folgen für die ganze Familie hat und diese Form der Strafe
sie allesamt härter trifft, als wenn jedem einzelnen Glied der
Familie die ûXlipiç sozusagen ,nach Mass' persönlich auferlegt würde.
Diese Interpretation würde auch die in den »4ussagen von Vers 4

liegenden Schwierigkeiten einigermassen verständlich machen:
Da ist zunächst die Tatsache, dass Hermas auf die Auskunft

des Hirten, er habe für seine Familie ûXlipiç auf sich zu nehmen,
antwortet, die Angehörigen pExavevor/xaoiv e| oXnç xagôlaç avxâ>v,

was vom Hirten bestätigt wird. Zugleich macht der Hirt aber auch

deutlich, dass es sich bei diesem /uexüvoeIv um ein mangelhaft-defektives

handle, dem Gottes Vergebung noch nicht zukommen könne.
Es mag befremdlich erscheinen, dass in diesem Fall überhaupt von
uExavoElv ê£ oXnç xagôlaç die Rede sein kann. Vermutlich ist hier dieser

Begriff jedoch noch in seiner genuin-neutralen Bedeutung von
,den Sinn ändern' verwendet, was ja durchaus auch e| öXrjc xagôlaç
geschehen kann, so dass die Stelle vielleicht sinngemäss etwa mit
,es ist ihnen von Herzen leid gewesen' übersetzt werden könnte.
Doch wenn dieses /usxavoElv nicht zugleich auch zum xa§aglt,Eiv
wird, bleibt es - wie der Hirt Sim. VI.1.3 sagt - /usxdvota elç /uâxijv.
WTir sehen darin eine Bestätigung für die schon früher geäusserte
Auffassung, dass der Begriff /uexavoElv im ,Hirten' noch nicht
busstechnisch erstarrt, sondern durchaus offen und flexibel ist.

Derselbe Vers 4 stellt jedoch noch ein anderes Problem, das mit
dem soeben erwähnten indirekt in Zusammenhang steht. Aus dem vorhin

zitierten Einwand des Hermas, seine Angehörigen hätten doch
aus ganzem Herzen piExavevorjxaoiv, zieht der Hirt den Schluss, sein

Gesprächspartner meine, «den /uexavoovvxeç würden ihre Sünden
sofort vergeben». Einer solchen Auffassung gegenüber macht der Hirt
geltend, dem sei nicht so. «Sondern der /usxavoovg muss erst seine
Seele peinigen und sehr demütig werden in all seinem Tun und Trübsal

der verschiedensten Art durchmachen.» Erst wenn er die ihm
auferlegte Drangsal ertrage, werde Gott sich seiner erbarmen und
ihm vergeben; «und das gewiss, wenn er sieht, dass das Herz xov /ue-

xavoovvxoç rein ist von jeder bösen Tat». -Für sich allein genommen,
erweckt diese Stelle den Eindruck, es gehe in der durchzumachenden

Trübsal tatsächlich um eine Art von Sündenstrafe, um eine im
Sinne einer Sühne vom Sünder zu erbringende menschliche Vor-



— 184 —

leistung auf die erwartete Vergebung hin. So versteht es Poschmann
(a.a. 0., S. 174), wenn er unter Hinweis auf unsere Stelle u.a. schreibt,
die von Hermas geforderte /uExdvoia sei nicht nur «als aufrichtige
Bekehrung, als aufrichtiger Entschluss zu einem neuen Leben,
sondern auch als entsprechende Bussleistung, durch die die Schuld
allmählich gesühnt wird», zu verstehen. Wir werden Poschmann
zugutehalten, dass die vorliegende Stelle einer derartigen Interpretation

keinerlei Schwierigkeiten bereitet, ja sie demjenigen sogar fast
aufnötigt, dem der Gedanke an sühnende Bussleistungen des Sünders

ein aus der kirchlichen Tradition altvertrautes Postulat ist. Es
ist aber doch zu fragen, ob diese Deutung der grundsätzlichen
Auffassung eines Hermas entspricht.

Im Zusammenhang unserer bisherigen Untersuchung hatten
wir bereits Anlass, kurz auf die Frage nach dem Verhältnis von^ezd-
vota und êXliptç einzugehen (s.o. S. 180). So wiesen wir auf Sim. VI.3.6
hin, wo eindeutig gesagt wird, dass die zu erduldende êXlipiç dem
/uexavoElv vorausgehe. Ähnlich wird in Sim. VI.5.7 deutlich, dass die
ßdoavoi xal xi/umgiai der Sünder zunächst nichts anderes sein können
als die als Strafe verstandenen Folgen ihres verkehrten Tuns. Und erst
dann wird hinzugefügt, dass diese Sündenstrafen zum Tode führen,
wenn die Sünder pi] /texavofjocooi.

Zweierlei scheint uns hier klar ersichtlich zu sein :

einmal die Tatsache, dass Hermas mehrere Begriffe verwendet,
um die peinlichen Folgen des Sündigens zu bezeichnen. Das eine
Mal spricht er von HXlipiç, an anderer Stelle nennt er sie ßdoavoi oder
xi/ucog(ai. Obwohl diese »Ausdrücke von ihrem Herkommen her ihr je
eigenes Gepräge und ihre besondere Bedeutungsnuance haben, werden

sie von Hermas promiscue verwendet. W7ährend sich ihm das
Wort xi/icagia natürlich im Zusammenhang mit dem äyysXoc xfjç xt-
pojglaç (Sim.VI.3.2; VII.2) fast aufnötigt und das Moment des

Strafens wohl am stärksten impliziert, herrscht im Begriff der dXliptç
das Moment der Bedrängnis, also der für den Betroffenen peinigenden

Wirkung, vor, während bei ßäoavog — herrülirend vom
kritischen Prüfen eines Materials - der Akzent eindeutig auf dem mit der
Strafe verbundenen Zweck des «»4uf-clie-Probe-Stellens» zu sehen
sein dürfte.

Zum andern ist jedoch unverkennbar, dass an keiner einzigen
Stelle, an der diese »Vusdrücke verwendet werden, die unmittelbare
Beziehung zur piexdvoia klar ersichtlich wird. Das dürfte seinen Grund
vermutlich darin haben, dass Hermas - wie Dibelius (a.a.O., S.580f.)



— 185 —

ausführt — «offenbar eine Plagen-Schilderung übernommen hat ; und
zwar wird man an eine Apokalypse zu denken haben, deren Seher

irgendeinen ausserirdischen Ort der Qual schaute». Dibelius denkt
«an die Straforte Henoch 18.19.27 und zu unserer Stelle speziell an
die Schilderung »4pc.Petri 32». «Von einer solchen Inferno-Schilderung

wird auch unser Text abhängig sein, nur hat unser Verfasser
die Peinigung aus dem ewigen ins zeitliche Leben versetzt, ohne
diese Beziehung in der Darstellung selbst zum Ausdruck zu bringen »

(ebd.). Hier liegt u.E. auch die Ursache dafür, dass der Zusammenhang

zwischen /uexdvoia und Strafe nicht klar zutage tritt. »4us dem

unklaren Tatbestand kann nur dies mit Sicherheit geschlossen werden:

das Moment der Strafe ist dem /usxdvoia-Gedanken des Hermas
nicht inhärent. ûXhpiç, ßdoavoi und xtpcogiat sind zunächst ganz
einfach die unausweichlichen pein-vollen Konsequenzen für Übeltäter
und führen zu deren totaler Destruktion. Erst mit der /usxdvoia ergibt
sich sozusagen ein katalytischer Faktor, der zwar die Sündenstrafen
nicht plötzlich zu unterbinden, sie jedoch zu einem sinnvollen und
hilfreichen Mittel auf dem Wege zum Leben zu machen vermag.

Dass Hermas im übrigen zwischen /uexavoelv und eXißEO&ai

klar unterscheidet, geht auch daraus hervor, dass zwischen dem die

êXlipiç verhängenden äyysXoc xfjç rt/icogiaç und dem àyyeXoç xfjç /ue-

xavoiaç bzw. deren spezifischen Funktionen klar unterschieden wird.
Dass es schliesslich Gott allein ist, der die Vergebung schenkt, ist ein
weiterer Beweis dafür, dass Hermas zwischen diesen verschiedenen
wiewohl zueinander in Relation stehenden Vorgängen sehr wohl zu
unterscheiden weiss und so in seinen Aussagen keinen Anlass bietet,
ihm den Gedanken an ein die Sünden sühnendes Leiden oder Büssen
im späteren Sinne der Kirche zu unterschieben. Wie leicht das sogar
einem Dibelius aus dem traditionellen Denken heraus unterläuft,
zeigt z.B. seine Wiedergabe der Stelle Vis.III. 7.6 : «Sie werden einen
andern, viel geringeren Platz erhalten, und nicht ohne dass sie vorher

gepeinigt sind und die Tage ihrer Sünden voll (abgebüsst)
haben», deren Urtext lautet : éxégcg ôè xóncg àg/uóoovoi noXv êXdxrovt, xal
xovxo oxav ßaoavioecooiv xal èxTiXngcbomoiv xàç ijuégaç xcov â/tagxicôv

avxcov.

Similitudo VIII. Wie bereits früher erwähnt, stellt diese mit dem
47fachen Vorkommen von /uexdvota (15 ma.l)-/uexavoetv (32 mal)
zunächst rein statistisch im dritten Teil des ,Hirten' für unsere Frage
den Schwerpunkt dar. Allerdings fällt sofort auf, dass das Wortpaar

mit Ausnahme von 3.5 erst in den Kapiteln 6-11 auftritt. Das



— 186 —

hängt mit einer Tatsache zusammen, auf welche Dibelius (a.a.O.
S.588f.) vom literarkritischen Standpunkt aus aufmerksam macht
und che gerade durch diesen Befund die Bestätigung erfährt. Nach
Dibelius hätte Hermas nämlich mit der Allegorie vom Weidenbaum
einen jüdischen Stoff aufgegriffen, dessen Komponenten einerseits
der Mythos vom Weltenbaum und andererseits die Sage vom »Karons-

stab Num. 17.1 ff. sind, und denselben dann durch ,Verchristlichung'
seinem spezifischen Anliegen dienstbar gemacht. »41s Indizien für
seine These nennt er die Einführung des Turmes in 2.1 und der in
2.5, 6.6, 7.3, 8.3 erwähnten xeiyrj als des Aufenthaltsortes für die mit
der uexdvota noch nicht ans Ziel gelangten Christen an. Insbesondere
aber geht nach Dibelius das Motiv der Einpflanzung der abgehauenen

Zweige auf Hermas zurück : «Denn diese Szene, in der erst der
Bussgedanke zur Geltung kommt, ist für unsern »4utor die Hauptsache»

(ebd.), dient sie ihm doch dazu - so möchten wir ergänzend
beifügen -, zum zentralen »4nliegen von Sim.VIII. vorzustossen,
nämlich die Bedeutung seiner ^eTawta-Verkündigung zu
veranschaulichen, gleichzeitig aber auch durch das dargestellte Schicksal
einiger Unbussfertiger die immer noch Unentschlossenen zu warnen
und die Zögernden zum raschen Vollzug der usxàvoia anzuspornen.
In dieser Hinsicht kann dieser Sim. VIII eine paränetische Tendenz
nicht abgesprochen werden. Wir meinen aber, es wäre einseitig zu
behaupten, das Ziel dieser Similitudo «ist also ebenso wie das der
Visionen Weckimg des Bussgeistes, nichts anderes» (so Poschmann,
a.a.O., S. 171). Wenn auch nicht bestritten werden kann, dass Hermas

hier darauf ausgeht, bisher noch Zögernde aufzurütteln und sie
ebenso wie immer noch neue Hörer mit der weiterhin offenstehenden

Möglichkeit der /uexdvota (betr. .Bussfrist' s.IKZ 1974/3, S.194
ff.) zu konfrontieren und zur Entscheidung aufzurufen, so will es

uns doch scheinen, als tue Hermas dies auf dem Hintergrund der
realen Erfahrung, die er bisher mit seiner //sTdVota-Verkündigung
gemacht hat. »4ns diesem Grunde halten wir auch Joly's These für
verfehlt, wenn er behauptet, Hermas lege hier die mit seiner /uexd-

vota-Verkündigung verknüpften Erwartungen dar oder nehme in
apokalyptischer Form die Ergebnisse seiner Verkündigung vorweg
(a.a.O., S.275f., Anm.3).

Dass die christliche Verwendung eines traditionellen jüdischen
Stoffes dem »4utor hier nicht nahtlos und nicht ohne Unebenheiten
gelungen ist, wird bereits an jener Stelle ersichtlich, welche den

Begriff /uExdvoia ziemlich unvermittelt ins Spiel bringt (3.5). Denn



— 187 —

auf die Frage des Hermas, was es zu bedeuten habe, dass der Engel
Michael von den Geprüften die einen in den Turm entlassen, die
restlichen aber dem Hirten überantwortet habe, entgegnet dieser,
weil sie das empfangene Gesetz übertreten hätten, habe der Engel
Etc xijv èuijv êçovoiav avxovç xaxéXuiEv eiç piExdvoiav. Dieser Dialog
schliesst sich an jene wichtige Szene vom Einpflanzen und Begiessen
der den sündigen Christen gruppenweise abgenommenen Zweige
und an die Interpretation der Bedeutung des Baumes an und wird
gefolgt von der Deutung der drei bereits in den Turm entlassenen

Gruppen v on, Gerechten', welche allerdings die Mehrheit aller erstmals

Geprüften ausmachen. Was es mit den 10 Gruppen der Minderheit
auf sich hat, soll Hermas im Zusammenhang mit der ,nach ein paar
Tagen' stattfindenden (zweiten) Prüfung der Zweige erfahren. Diese

Prüfung und die damit verbundene Interpretation stellen die
veranschaulichte Bilanz der ^eToVota-Verkündigung des Hermas dar.
Und zwar ist die Wirkung der /uExdvoia an den emzelnen Stäben
insoweit ablesbar, als diese sich seit ihrem Eingepflanztwerden
verändert haben oder nicht.

Hier stellt sich vorerst die Frage, worin die Funktion des Hirten
hinsichtlich der ihm sic pisxdvoiav übergebenen Christen bestehe bzw.
wie sein Einpflanzen und Begiessen zu verstehen sei, das identisch
zu sein scheint mit der von Hermas verkündeten Botschaft von der
/uexdvota. Im ganzen Zusammenhang unserer Schrift kann damit nur
das auf diese Weise anschaulich gemachte piExdvoiav ôiôôvai gemeint
sein. Da in jedem abgeschnittenen Zweig das Gesetz gegenwärtig ist,
bedeutet das Einpflanzen der Zweige wohl nichts anderes als das
neuerliche Einschärfen dessen, was die Mandata als Maxime eines

Gott wohlgefälligen Lebens in Erinnerung zu rufen hatten, also die
erneute Ermächtigung zum Christsein im Zeichen geschenkter /uexó-

voia. Das Begiessen darf dann als Versinnbildung der Kraft
verstanden werden, welche Gott denen gibt, deren Inneres er für die
uexdvoia bereit sieht73. Diese Bereitschaft ist offenbar jener aus dem
Inneren eines Christen wirkende Faktor, welcher entweder im Falle
seines völligen Fehlens den defektiven Zustand eines Zweiges
unverändert lässt und damit dessen totales und unwiderrufliches Absterben

herbeiführt oder aber den Zweig dank der Hilfe von aussen durch
die Mandata und das von Gott verliehene Tivevua in kleinerem oder

grösserem Ausmass zu neuem Leben erstehen lässt. Auf die Frage,

So heisst es in 6.1, dass der Herr ëôcoxe jrvevua xolç àÇioiç oëoi uexavoiaç.



— 188 —

weshalb denn nicht alle /uEXEvonoav, bekommt Hermas vom Hirten
zur Anwort : rQv e'ìóev 6 xvgioç xfjv xagôiav pêXXovoav xaûagàv yevéo§at
xal ôovXeveiv avxcg e£ dXrjç xagôlaç, xovxoiç eÔcoxe xr)v /lexàvoiav (6.2).
Die Aussage dieses Satzes hat ihr Gegenstück in dem unmittelbar

sich anschliessenden, wonach der Herr denen, deren Arglist und
Bosheit er sah und die im Begriff waren, ev vtzoxoioei uexovoeIv, keine
/lexdvota gab. Hier stehen sich zwei grundlegend verschiedene Arten
des [uexavoelv gegenüber: eines, das dem Willen zur Reinigung des

Herzens und zum Dienst gegen den Herrn entspringt und darum
mit Gottes barmherziger Hilfe zum Ziele führt. Dem anderen aber,
das als ein uexovoeIv ev vnoxgioEi bezeichnet wird, fehlt diese
entscheidende Komponente, die wir schon mehrmals als zur Zukunft-
gerichtetheit unseres Begriffs gehörig feststellen konnten, und
deshalb muss dieses .defektive' uExavosiv unwirksam bleiben.

Wollte man sich auf Grund dieser Darstellung hier den Ablauf
des ptExavoelv im Sinne des Hermas vergegenwärtigen, so sähe dieser
offenbar ungefähr wie folgt aus : am Anfang steht die Verkündigung
der ^erdVcxa-Botschaft, welche den Impuls sowohl zum aufrichtigen
und infolgedessen wirksamen als auch zum heuchlerischen pexavoslv
gibt. Ausschlaggebend für den positiven oder negativen Verlauf des

/usxavoelv ist die gesinnungsmässige Reaktion des von dieser
Botschaft getroffenen Christen. WTährend die Botschaft bei Verleugnern
und Apostaten überhaupt nicht Fuss zu fassen vermag infolge deren
a priori gegen Gott getroffenen Entscheidung, findet sie bei den
übrigen sündigen Christen aller Schattierungen zunächst Gehör und
bietet ihnen potentiell die Gelegenheit und Möglichkeit zu Vergebung

und einem neuen Leben. Weil aber die /lExdvoia, zu welcher
Hermas im Auftrag des Herrn aufrufen darf, auf künftige Veränderungen

im Wandel der pBxavoovvxEç tendiert und also den Angesprochenen

durch Gottes Gnade zur /uexdvoia im vollen Suine führen will,
bedarf sie der Bereitschaft jedes Christen, sein Leben fortan gemäss
den Geboten erneuernd zu gestalten und so mit Gottes Hilfe das
verheissene Heil zu erlangen.

Dibelius sagt denn auch, es sei also «ein Unterschied zwischen
,Busse tun' und ,Busse gewährt erhalten' ; aber Gott bemisst seine

Entscheidung nach der Gesinnung des Menschen - so wird ein
notdürftiger Ausgleich zwischen Gottes Ursächlichkeit und menschlicher

Verantwortlichkeit erreicht». Auf Grund der bei Hermas
zutage tretenden Zusammenhänge dürfte der Schluss nicht von der
Hand zu weisen sein, dass der Mensch durch mangelnde Bereitschaft



— 189 —

zur /i.Exdvoia zwar Gottes heilsame Initiative am Erreichen ihres
Zieles zu hindern vermag, dass aber der Wrille zum Gehorsam nicht
als menschliche Eigenleistung im Sinne des Synergismus verstanden
werden darf, sondern als das Eingehen auf Gottes Intentionen im
Geiste wahrer /lExdvoia ein Sichöffnen für neue Möglichkeiten im
eigenen Leben bedeutet.

Nach diesen teilweise mehr allgemein-grundsätzlichen
Erwägungen zu den angeführten Stellen wenden wir uns im folgenden nun
noch einigen spezifischen Einzelaussagen über psxdvoia-pexavoslv

zu, wie sie sich im Verlaufe der Interpretation der Prüfungsergebnisse

durch den Hirten in Sim. VIII finden.
So betont dieser in 6.1, dass das uexovoeIv ,Rettung' bewirke

(ebenso Sim. IX. 26.8, während Mand. IX.6 mit der Formulierung
èàv /ir) /uexavoYjorj, ôvoxoXcoç oorßtjoexai den gleichen Gedanken negativ

zum Ausdruck bringt). Der Sache nach dasselbe besagt auch die
Stelle 6.6, wo der Hirt - ähnlich wie schon Sim. VI.2.3 - darauf
hinweist, dass r) UExdvoia xcov àpiagxcoXwv Çmr)v e.yEi, xò ôè pur) /UExavofjoai
ddvaxov. Hier kommt die doppelte Zukunftgerichtetheit im Sinne
des Heiles oder des Verlorengehens klar zum Ausdruck.

Meniere andere Stellen reden von der Möglichkeit zur bzw.

Hoffnung auf uExdvoia für solche, die von der ^ToVota-Botschaft
zwar bereits getroffen wurden, aber in ihrem Wesen noch gespalten
sind. An allen diesen Stellen - 7.2; 8.3, 5; 9.4; 10.2 - handelt es sich
bei den anvisierten Christen um ôiipuyoi, von denen der Hirte sagt :

ovxE yàg Çcootv ovxe xEÛvfjxaotv (7.1). Sie befinden sich in jenem
Zwitterzustand, der dem Hermas ein besonderer Dorn im Auge zu
sein scheint, weil er semen Träger am klaren Sichentscheiden
zwischen Gott und Welt, zwischen Glauben und Unglauben hindert und
so eine wirksame piexdvoia verunmöglicht. Doch gerade weil diese

ôitpvxoi sich noch nicht endgültig entscheiden konnten und sich
demzufolge noch in einer »4rt Schwebezustand befinden, kann der Hirte
sagen: xovxoiç xelxai piExdvoia (7.2), eaxiv eXtùç /isxavolag (7.2;
10.2), Eyovat UExóvoiav (8.3), piExdvoia ext èaxiv (8.5; 9.4). Aber es

steht ihnen zum endgültigen Entscheid nur noch kurze Zeit zur
Verfügung. Darum gilt für sie : xayy UExavoslv (8.5), /uexdvoia avxcov xaxivrj
XgfjÇet EÌvat (9.4)74.

71 Zur Frage der hier implizierten ,Bussfrist' s.IKZ 1974/3, S. 194ff.



— 190 —

Gerade bei dieser Kategorie der ôiipvyot spielt das .Vorleben'
eine wichtige Rolle. So heisst es 10.2, für diese bestehe êXnlç uexavoi-

aç chi àya&ol TtàvxoxE èyévovxo. Und im folgenden Vers wird
bemängelt, dass sie zwar den Glauben hätten, jedoch xà ëgya xfjç àvo-

uîaç begingen. Doch da sie nie von Gott abfielen, der Christenname
ihnen nicht gleichgültig war und sie auch Gastfreundschaft an den
ôovXot xov &E0V übten (vgl. Sim. IX. 27.2, wo ebenfalls vom Beherbergen

der Knechte Gottes die Rede ist), reagierten sie ohne langes
Besinnen positiv auf den Ruf zur uExdvoia, was zur Folge hatte, dass
sie nun êgydÇovxai näociv âgsxijv ôixaioovvijg. Auch hier ist also die
Wirkung des usxavoElv eine im rechten Tun sich konkretisierende und
fortsetzende, somit eindeutig zukunftsbezogen. - Sim. VILI.7.5 enthält

als erste der 3 einzigen Stellen in den Gleichnissen den Begriff
ETïioxgécpEiv im Sinne des Sichabwendens vom rechten Verhalten zum
Verlorengehen. Die beiden anderen Stellen sind Sim. IX.26.2 und 3.

SimilitudoIX. Ähnlich wie bei Sim. VIII drängen sich auch hier
zu Beginn einige allgemeine Bemerkungen auf, ehe wir uns den besondern

Aussagen hinsichtlich usxdvoia-uExavoElv zuwenden.
Rein äusserlich fällt zunächst der im Vergleich zu allen anderen

Partien sämtlicher 3 Teile des ,Hirten' ungewöhnliche Umfang von
Sim. IX auf, so class man schon vom bloss optischen Eindruck
her zu fragen geneigt ist, ob dies ein Symptom sei für eine spezifische

Funktion dieses Gleichnisses im Ganzen unserer Schrift. In
dieser Vermutung fühlt man sich bestärkt, sobald man feststellt,
dass die inhaltliche Aussage mit der Prüfung der Steine an das

vorausgehende Gleichnis, mit dem Bild vom Turmbau jedoch über
dasselbe hinaus an Vis. III75 anknüpft. Dibelius kommt denn auch zum
Schluss: «Die »Abfassung von Sim.IX hat also offenbar mit der
Verbindung der beiden Teile des Buches (Vis.I-IV, Vis.V-Sim.VIII)
etwas zu tun» (a.a.O., S.602). Obschon wir bei der Entstehung und
Gliederung des ,Hirten' eher eine Dreiteilung anzunehmen geneigt
sind, indem wir auch zwischen Mandata und Similitudines ein
zeitliches Intervall meinen voraussetzen zu sollen, sehen wir die Funktion

von Sim. IX im Ganzen der Hermas-Schrift, ähnlich wie Dibe-

75 Diesen Zusammenhang bestätigt bereits der erste Vers von Sim. IX.
wo der Hirt in seiner Funktion als ayys/.oç xfjç usxavoiaç erklärt, er werde
Hermas «alles zeigen, was der heilige Geist dir gezeigt hat», damit er von ihm
noch alles genauer erfahre (1.3), weh er erst jetzt in der Lage sei, alles in voller
Kraft schauen zu können, «ohne zu erschrecken wie beim vorigen Mal».



— 191 —

litis, als ein koordinierendes Zum-Schluss-Führen mit nochmaligem
uexâvota-Appell. »4hnlich scheint auch Poschmann die Stellung von
Sim. IX im ,Hirten' zu werten, mdem er sie als einen «Nachtrag zu
dem Bisherigen» bezeichnet (a.a.O., S.178). Immerhin handelt es

sich nicht um blosse Repetition des in Sim. VIII bzw. Vis. Ill
Gesagten. Poschmann betont, Sim. IX bringe «in dem Bild vom Turmbau

verschiedene Erweiterungen und auch gewisse Abänderungen»
(ebd.). Nach ihm stellt der Turm sowohl in Vis.III als auch in Sim.

VIII und IX «die Kirche wesentlich in demselben Sinne» dar (ebd.).
Joly dagegen interpretiert das Verhältnis von Sim. IX zu Vis. III
folgendermassen : «La tour de la Vision III représentait l'Eglise
céleste; celle de la Sim.IX représente l'Eglise terrestre devenant

peu à peu l'Eglise céleste» (a. a. O., S. 288, Anm. 1). Damit trägt Joly
der Tatsache Rechnung, class in Vis. Ill nur solche Steine in den
Turm aufgenommen werden, die immer in ihn eingebaut bleiben,
während anhand des Zustandes bzw. des Loses der zum Bau
untauglichen Steine die Situation der sündigen Christen dargestellt
wird. Sim. IX dagegen schildert den Turm als errichtet aus Steinen
sowohl aus der Tiefe des WTassers als auch von den 12 verschiedenen

Bergen, deren Prüfung, vorübergehende oder bleibende Entfernung
bzw. Bearbeitung und Wiedereinfügung die ^erdVota-Bedürftigkeit,
-Bereitschaft und -Wirkung auf seiten der Christen kennzeichnen
soll. In dieser Hinsicht kann der Sim.IX eine paränetische Tendenz
nicht abgesprochen werden, zumal auch die ,Bussfrist' noch immer
offen ist (vgl. 5.1; 14.2, wo die Unterbrechung des Bauens gerade
damit motiviert wird, dass noch weitere Gelegenheit zur uExdvoia
erhalten und davon Gebrauch machen können), so gewiss dieselbe
nicht unbegrenzt erscheint (vgl. 9.4: «Nur ein wenig bleibt noch am
Turm zu bauen »). Auch von da her wird es darum aufschlussreich sein

zu sehen, was Sim. IX zu unserer besonderen Fragestellung beiträgt.
Ähnlich wie in Sim. VIII stellen wir fest, dass von den insgesamt

32 Stellen, an denen /uExdvoia (UmaXj-piexavoElv (18mal)
vorkommen, alle bis auf eine einzige (1.1) sich erst in der zweiten Hälfte
dieser Similitudo finden. Auch der Grund für diesen Sachverhalt
entspricht demselben im vorausgehenden Gleichnis: Hermas
verwendet einen traditionellen jüdischen Stoff (z.B. 12 Berge
12 Stämme), dessen Interpretation ihm Gelegenheit zur Darstellung
seines spezifischen Anliegens bieten muss, das er in 5. Iff. - «die

Gedanken von Vis. III weiterspinnend» (Dibelius a. a. 0., S. 609 z. St.) -
unvermittelt einfühlt.



— 192 —

Sehen wir von den 4 Stellen ab, an denen der stereotype Titel
ó äyysXoc xfjç /uexavoîaç vorkommt (1.1; 14.3; 23.5; 24.4), so finden
wir unser Wortpaar mit einer einzigen Ausnahme (21.4) in 6 Raketen'

über die Kap. 14, 19, 20, 22, 23 und 26 verteilt. Unser Vorgehen

wird also analog demjenigen bei der Interpretation von Sim.

VIII sein : zuerst Erörterung der Einzelaussage, dann Untersuchung
der 6 Partien.

Sim.IX.21.4 schildert nochmals das Schicksal der ôîipvyoi, wie
es bereits in Sim.VIII (s.O.S. 189) dargestellt wurde. Auffällig ist,
class auch hier dieser »Art von unentschiedenen Christen eine /isxdvota
in Aussicht gestellt ist, welche xayv zu sein hat. Hängt dies
vielleicht - abgesehen von der als bald ablaufend gedachten ,Bussfrist'

- auch zusätzlich noch damit zusammen, dass diese ôiipvyoi gleich
nahe bei ihrem Gerettet- wie bei ihrem Verlorensein stehen Für den
Fall, èàv ôè /ir) piExavorjocooiv, sagt nämlich der Hirt, seien sie bereits
in den Händen jener Weiber, die ihnen das Leben rauben. Umgekehrt

wird das aber heissen, dass das piExavoslv bereits sich entfaltendes

neues Leben bedeutet, also eine weitere Bestätigung für das, was
wir bereits an verschiedenen früheren Stellen öfters impliziert gefunden

haben.
Auch jene 6 Partien, in denen unser Wortpaar sich mehrfach

findet, vermögen über den bisher statuierten Befund hinaus kaum
mehr wesentlich Neues beizubringen, wie sich gleich zeigen wird. Im
grossen und ganzen bestätigen sie die Sicht der Dinge, wie sie auf
Grund der bisherigen Untersuchungen sich uns ergeben hat.

Gerade Sim. IX. 14.1-2 ist dafür in zweifacher Hinsicht ein
deutlicher Beweis. Einmal manifestiert sich hier erneut die /usxdvoia
der sündigen Christen als das Grundanliegen des Hermas, wenn dieser

im Hinblick auf jene in Kap. 13 charakterisierten acT,oßeßX.rj/ievoi

sofort die Frage nach deren ^eTcbwa-Möglichkeit stellt und dadurch
dokumentiert, dass er keinen einzigen sündigen Christen aufgibt.
Zum andern lässt auch diese Stelle wieder erkennen, dass das /uexavoElv

in einem sachlich-innern Zusammenhang mit dem cbioßaXX.etv

xàç eTzißvptluc. dem ETiavaxà/iTixEiv èrti xàç Ttag&évovç und dem TiogsvE-
ad-at èv xolç egyoig avxcov steht, so gewiss es mit diesen ,Tätigkeiten'
nicht einfach schlechthin identisch ist. Dennoch ist es bezeichnend,
dass der Hirt in seiner Anwort das piexavoslv der Frage des Hermas
nicht mehr aufnimmt, sondern sagt: EIoeXevoovxui, èàv ajioßdXmoi
TiooEv&cooi (Vers 2). Das darf doch wohl als Indiz dafür genommen
werden, dass das uexuvoeIv in diesen »4usclrücken wesentlich mitent-



— 193 —

halten ist. Insofern wird /uExdvoia auch hier nicht als momentaner,
nur den vergangenen Sünden zugewendeter Akt verstanden,
sondern als eine sich in einem auf die Zukunft gerichteten dauernden
Tun manifestierende Haltung.

Im Laufe der in Kap. 17 einsetzenden Deutung der Berge,
welcher der zweite Teil von Sim. IX gewidmet ist, folgen in den Kap.
19, 20 (von 21 war oben bereits die Rede [S. 192f.]), 22 und 23vier
inhaltlich zusammenhängende Partien, in denen uExdvoia-pisxavoslv
unter durchwegs analogen Voraussetzungen verwendet werden.
Denn an allen diesen Stellen geht es um verschiedene Typen von
sündigen Christen bzw. um die Frage, ob es für eine dieser Gruppen
noch eine /uExdvoia gebe.

Mit Recht hat Dibelius (a.a.O., S.604ff.) darauf aufmerksam
gemacht, dass sich aus der Verwendung zweier ganz verschiedener
Bilder, nämlich desjenigen von Turmbau und jenes von den 12 Bergen

um den Gottesberg, etliche Unstimmigkeiten ergeben, welche
zudem noch dadurch kompliziert werden, dass dann gerade in dem

uns hier besonders interessierenden zweiten Teil von Sim. IX Hermas

anhand der von den 12 verschiedenen Bergen herbeigeschafften
Steinen die unterschiedlichen ethischen Verhaltungsweisen der
sündigen Christen illustrieren möchte, während das dem ursprünglichen
Bild konforme Verständnis dasjenige der Mannigfaltigkeit menschlicher

Charakterveranlagung wäre. Nun wird aber dieser ,Urge-
danke' überlagert von der Tatsache, dass diese Steine durch den

erstmaligen Einbau in den Turm Taufe) und dank der ihnen ein-

geflössten Tugendkraft der 12 Jungfrauen eines Geistes wurden, ehe

sie von den bösen Weibern verführt und in der Folge weggeworfen
wurden. Mag nun Hermas die verschiedenen Typen von Sündern
auch den 12 Bergen zuordnen - die unterschiedliche Beschaffenheit
der verschiedenen Gruppen hat ihren Grund im verschiedenartigen
Verhalten der betreffenden Christen und also nicht in ihrer natürlichen

Abstammung von diesem oder jenem Berg, obschon Hermas mit
seiner Darstellung - ziemlich sicher unbeabsichtigt - diesen
Eindruck erweckt. Gerade von da her darfaber auch geschlossen werden,
dass /uexdvoia im Verständnis des Hermas keine naturhafte Veränderung

zum Ziele hat, sondern als ein sich dauernd bewährendes neues
Verhalten und Handeln im dynamischen Sinne verstanden werden
will.

Wenden wir uns nun den im kurz skizzierten Kontext stehenden

Aussagen zu :



— 194 —

In Sim.IX.19 ist zunächst von cutooràxai xal ßXdocprjfioi eIç xòv

xvgiov xaì Tzgoôôxai xcov ôovXojv xov ûeov die Rede, von denen
kategorisch erklärt wird: Tovxoiç ôè UExdvoia ovx ëoxi, -dàvaxoç ôè eoxi.
Wenn Joly hierzu bemerkt (a. a. O. S. 333 Anm. 2) : «Il y a ici comme
l'embryon de la doctrine des péchés irrémissibles, chère à Tertullien»,
dann übersieht er, dass - woraufwir schon früher hingewiesen haben -
die Haltung der betreffenden Sünder der Grund ist für die Unmöglichkeit

der /uExdvoia und nicht die Delikte als solche. Joly denkt an
die Folgen des sündigen Ungehorsams, Hermas dagegen an den
Umstand, dass man nicht zugleich dies und das Gegenteil tun kann.
Gerade an diesem Punkt scheint uns im ganzen ^erdVc-ta-Problem, wie
es sich uns im ,Hirten' zeigt, eine nicht zu übersehende Nuance zu
liegen, indem die entscheidende Frage nicht die ist, ob Sünden
vergebbar seien, sondern ob auf seifen des Sünders jene Bereitschaft
bestehe, sich von Gott die Möglichkeit zur UExdvoia schenken zu
lassen und so Vergebung zu erlangen und aus ihr zu leben.

Im Gegensatz zu den erwähnten ,Verlorenen' ist dann an
derselben Stelle gleich anschliessend in den Versen 2-3 die Rede von
vTtóxgixai xal ôtôâoxaXot novnglaç, die zwar den vorigen ähnlich geartet

seien mit dem einzigen Unterschied, dass sie ovx eßXaocprj/uijoav xòv

xvgiov avxcov ovôè èyévovxo ngoôoxat xcov ÔovXojv xov §£ov. Diese im
Verhältnis der betreffenden Sünder gegenüber Gott begründete
Differenz ist dermassen entscheidend für oder wider die Möglichkeit
der usxdvoia, dass Hermas sie am Schluss dieses Kapitels 19 gleich
nochmals hervorhebt. - Schon hier stellen wir fest, dass Sim. IX im
Gegensatz zu Sim. VIII nicht über Erfolg oder Misserfolg bisheriger
^ercnwa-Verkünciigung Rechenschaft gibt, sondern sich mithilfe der
hier erfolgenden Typisierung an die entsprechenden Gruppen von
Sündern innerhalb der Kirche wendet, um sie - wie ja hier öfters
ausdrücklich gesagt wird - zu möglichst rascher uExdvoia zu veranlassen.

Sim. IX.20.4 ist hinsichtlich der/^ÊTcbwa-Aussage wohl im ganzen
,Hirten' einmalig: 'ÂXXà xovxoiç näoipiExdvoia èoxt, xayivr) Ôé, Ivo xolç
Tzgoxégoiç xgovoiç ovx slgydoavro vvrv àvaôgd/ucootv xalç ijuégatç xal âya-
iìóv xi Tioiijocooiv. Schon Dibelius (a. a. O., S. 629) und neuerdings auch
Karpp (a.a.O., S.70) übersetzen das hier von Hermas verwendete
àvaôgà/imoiv (von àvaxgéy^Etv, das eigentlich «emporlaufen, sich
erheben», dann «verbessern, wieder gutmachen» bedeutet), übereinstimmend

mit «nachholen», so dass in diesem Satz gesagt würde, die
uexdvoia jener Reichen und in irdische Geschäfte Verstrickten hat-



— 195 —

te darin zu bestehen, dass diese Sünder das, was sie früher schon

hätten tun sollen, nun noch schleunig nachholen. Das trifft natürlich

im Grunde genommen für jedes /uexavoelv zu : man muss etwas

tun, das eigentlich schon längst hätte getan werden sollen, das aber

nicht geschehen konnte, weil man eine verkehrte Haltung einnahm.
Und doch stellt sich an unserer Stelle die Frage : Haben die hier ins

»4uge Giefassten den Ruf zur /lExdvoia bereits einmal vernommen »4us

unserem Text geht das überhaupt nicht hervor, so dass wir eher zur
»4nnahme neigen, Hermas stelle sich das /lExavoelv dieser Sünder so

vor, dass sie endlich mit ihrem Christsein ernstmachen und ihre
christliche Berufung durch ihr Handeln unter Beweis stellen. -
Auch hier stehen die Ausdrücke uExavoijowoi und àya&óv Tcoigocoot

gleichwertig parallel nebeneinander, so dass wir wiederum annehmen

dürfen, es handle sich nach dem Verständnis des Hermas nicht um
zeitlich nacheinander ablaufende Tätigkeiten, sondern um sich

gegenseitig ergänzende Bestimmungen für dieselbe Sache.

Zugleich wird hier ganz eindeutig klar, dass ein /uExavoelv. wie

Hermas es hier als das Nachholen eines früher versäumten Tuns
definiert, rein nichts an sich haben kann von dem späteren Begriff
des ,Büssens' im Sinne ausserordentlicher Leistungen als das
»Aufsichnehmen von Sündenstrafen. Wollte man Hermas etwas freier
interpretieren, dann käme man vermutlich dem, was er hier wirklich

meint, am nächsten, wenn man seine Aussage dahin deutete,
im /uexavoElv, wie es speziell hier an dieser Stelle dargestellt wird,
gehe es darum, dass diejenigen, welche den Christennamen haben,
endlich auch wirklich Christen werden.

Im Unterschied zu den bisher untersuchten ^e-rd-wa-Aussagei»
in Sim.IX ist in Kap. 22 erstmals - ähnlich wie in Sim. VIII - auch

vom Erfolg der /uexdvoia die Rede, indem es Vers 3 heisst : xivèç ôè

/uEXEvó-goav. Um wen handelt es sich bei diesen .einigen' Sie gehören
zu den .unbelehrbaren, anmassenden und selbstgefälligen Alles-
wissern' (Vers 1), von denen in diesem kurzen Kapitel die Rede ist.
Auf Grund von deren Charakterisierung schliessen Interpreten wie
Dibelius (a. a. 0., S. 630) und Joly (a. a. 0.338, Anm. 2, wo er in
gleichem Sinne Lelong zitiert) auf irgendwelche nicht näher definierbare
Vertreter der frühen Gnosis. Zudem sind diese xivéç noch näher
bestimmt dadurch, dass sie als der kleinere Teil derer bezeichnet werden,

von denen gilt ôtà xavxnv oëv ihprjX.ocpgoovvrjv noXXoi EXEvdy&rjO-

av vipovvxeç éavxovç (Vers 3). Von diesen letzteren wird dann im
gleichen Vers gesagt : êx xovxcov oëv noXXoi cbiEßX.fjvhjoav, xivèç ôè tuexE-



196

vónoav xal vnéxaÇav éavxovç xolç ëyovat ovveoiv, yvôvxEç xi)v ëavxcov

àcpgoovrrjv. Vermutlich denkt Hermas hier an ähnliche Leute wie in
Sim.VIIL6.5f., wo ihnen als «Heuchlern, che fremde Lehren
einführten und die Knechte Gottes abwendig machten», vor allem das

zur Last gelegt wird, dass sie die Sünder am /uexavoelv hinderten. Es
stellt sich sogleich die Frage, ob dabei sozusagen an gezielte
Gegenpropaganda' gegen die /igTa-wa-Verkündigung des Hermas zu denken

oder - was wir als wahrscheinlicher erachten - ob gemeint sei,
ihre Haltung lehne grundsätzlich die Notwendigkeit der piExàvoiu für
Christen ab. Letzteres dürfte dann als bescheidenes Indiz dafür
gewertet werden, dass die piExdvoia nicht erst von Hermas in der Kirche
seiner Zeit bekanntgemacht wurde, sondern dass man schon immer
wusste, dass Christsein auch usxavoelv bedeutet.

»411erdings sind die an unserer Stelle in Sim.IX.22 Erwähnten
wohl mcht einfach identisch mit denjenigen in Sim. VIII.6, sondern
eher solche, die von jenen zu Irrlehren verführt wurden und die nun
ihrerseits in der Gemeinde sich als ,Lehrer' gebärden möchten. Da
sie inzwischen durch die ^groVota-Botschaft des Hermas in die
Entscheidung gestellt werden, kann hier als endgültiges Ergebnis
registriert werden, dass viele von diesen verworfen wurden, xivèç ôè/ue-

XFvórjoav xal ènloxEvoav xal vnéxatçav êavxovç xolç ejovoi ovvsotv, yvóv-

xeç rijv êavxôjv âcpgoovvvv. Auch hier dürfen diese letzteren
Ausdrücke als ergänzende inhaltliche Umschreibung des psxavoslv
verstanden werden. Und wenn in Vers 4 den noch Unentschlossenen die

Möglichkeit der /usxdvoia in »4ussicht gestellt und ihnen verheissen

wird, èàv /uexavoijocooi, L,i]oovxai xcg {rscg, dann fehlt auch hier das im
,Hirten' schon öfters beobachtete Element der Zukunftgerichtet-
heit nicht.

Auch im folgenden Kapitel Sim.IX.23 findet sich etwas,
das uns bisher noch nicht begegnet ist: die direkte Anrede des Wirten'

an diejenigen, welche zur /lExdvoia aufgerufen werden (Vers 5).
Zunächst jedoch wird von solchen, welche sich gegeneinander
verfeindet hatten und deren Glauben unter ihren Verleumdungen zum
Versiegen gekommen war, gesagt, dass tcoXXoÌ psxsvóvoav, offensichtlich

auf Grund der ersten psxdvo in -Verkündigung durch Hermas -
also auch hier bereits eingetretener Erfolg Von den übrigen heisst
es : pexavogoovoiv, öxav àxovocool /aov xàç èvxoXdç • /uxgaiyàg avxcov sioiv
ai xaxaXaXîai, xal xayv uexavogoovoiv. Merkwürdigerweise
bemerkt Joh7 (a.a.O., S.339, »Anm.4) zu dieser Stelle: «Il faut remarquer

ces futurs: le message de la pénitence ne semble pas encore



— 197 —

lancé dans le monde chrétien ; ailleurs, Hermas emploie le passé et
semble ainsi se contredire : il s'agit dans ce dernier cas d'une
anticipation fictive qu'il oublie ici.» Wir smd der Meinung, die hier von
Joly zu Recht empfundene Schwierigkeit lasse sich auf einfache
Weise erklären, ohne dass man sich mit der Annahme einer anticipation

fictive' zu behelfen habe. Da es sich um Glieder der Gemeinde

handelt, die sich zerstritten haben und im Unfrieden miteinander
leben, ist durchaus verständlich, dass bestenfalls jeweils nur einer der
beiden zerstrittenen und entzweiten Konfliktpartner zunächst von
der ^erd-wa-Botschaft Kenntnis erhielt, die ja gemäss Vis.II.4.3 in
der Gemeinde proklamiert worden war. Andere erfuhren von dieser

Möglichkeit erst durch Bekanntgabe der Mandata, ja gerade diese

Gebote werden auf solche Sünder wahrscheinlich mehr Eindruck
gemacht haben, da sie konkret die einzelnen Sünden namhaft machten

(so handeln Mand. II.2f. und VIII.3 von der xaxaXaXia). Dibelius
(a.a.O., S.631) vermutet, es handle sich bei den kleinen Streitigkeiten

um «Privathändel», während Hermas bei den in Vers 3

geschilderten Spaltungen «offenbar ernste Gefährdungen des
Gemeindelebens im Auge hat». Wir sind von dieser Interpretation nicht
restlos überzeugt, da die Begründung der Tatsache, dass diese
Verleumder ôvoxoXcoç L,ijoovxat, in Vers 4 ebenfalls das individuelle
Verhältnis von Mensch zu Mensch zur Voraussetzung hat. Denn hier
wird von der Tatsache her, dass Gott denen, die ihm ihre Sünden

bekennen, dieselben nicht nachträgt, in Form einer Frage gefolgert,
dass auch ein vergänglicher Sünder seinem Mitmenschen das Böse

nicht nachtragen solle, als ob er es wäre, der den Mitmenschen
verdammen oder retten könnte. - Damit sei jedoch nicht bestritten,
dass auch individuelle Streitigkeiten zwischen Einzelnen eine
Gemeinde spalten können.

Ungewöhnlich ist dann - wie bereits erwähnt -, dass der äyysXoc

xfjç usxavoîaç sich in direkter Anrede an die ,Spalter' wendet,
indem er sie zum Aufgeben ihrer entsprechenden Gesinnung und zum
uexavoslv auffordert und ihnen die Vergebung ihrer vorigen Sünden
verheisst, èàv xauagionxE savxovg ànò xovxov ôaiptoviov ei ôè /ir\, Tiaga-
ooihjoEO&e avxcg sic iìdvaxov (Vers 5). Da die Zusage der Vergebung

ganz eindeutig zum nachfolgenden gaVSatz zu nehmen ist, könnte
man strenggenommen den Schluss ziehen, das usxavoslv allein führe
hier noch gar nicht zur Vergebung, sondern erst das Sichreinigen
vom genannten Dämon. »4ber dies wäre ohne Zweifel nicht im Sinne
des Hermas, indem er mit dieser präzisierenden Formulierung zwar



198

wohl die in diesem besonderen Fall konkrete Wirkung des psxavoElv -
eben das xa&agîÇetv - akzentuieren will, zugleich aber zu verstehen

gibt, dass dies nur im usxavoslv geschieht.
Auch hier fehlt das auf die Zukunft gerichtete Element nicht, tritt

allerdings nur in sehr verkürzter Form in Erscheinung, indem einzig
festgestellt wird, class Nichtbefolgen der Aufforderung zur /usxdvoia den

Tod durch den Dämon zur Folge haben werde. Das impliziert jedoch
eindeutig die uns schon wiederholt begegnete Konsequenz : /uexavoelv
führt zum Leben, ja ist bereits dessen entscheidender Anfang.

In Sim. IX.26.2-3 finden wir zunächst zweimal den Begriff
èziioxgécpetv. Im Gegensatz zur früher zitierten Stelle Sim.VILI.7.5
wird er hier ganz im Sinne des alttestamentlichen S«?, also in der

Bedeutung von ,umkehren, sich bekehren' verwendet (ebenso Vis.I.
3.1; II.3.4; Mand.VI. 1.5; VIII.10; IX.2; XII.4.6; 6.2, wobei
allerdings das Verb in Vis. 1.3.1 und Mand. VIIL 10 im transitiven Sinn
von ,andere zur Umkehr bringen' gebraucht wird). Da hier ebensogut

das im ,Hirten' sonst übliche Verb /uexavoelv am Platz gewesen
wäre, fragt man sich, was Hermas veranlasst habe, gerade hier nun
êmoxgécpeiv zu verwenden.

Im ersten Moment könnte man auf den Gedanken kommen, der
Grund liege vielleicht darin, dass es sich in Vers 2 um Diakone, also

um ,amtliche' Diener der Gemeinde handelt, von denen Umkehr
erwartet wird, imd deshalb werde vielleicht ein innergemeindlicher
,terminus technicus' angewendet, der im folgenden Vers, wo es sich

um andere Sünder handelt, noch nachwirkt. Doch diese Vermutung
wird durch alle übrigen ê7iioxgécpeiv-Stel\en im .Hirten' widerlegt, die
das W7ort auf gewöhnliche' Gemeindegiieder anwenden. - Auf unsere

Stelle trifft auch das nicht zu, was z.B. für Mand.VI. 1.5 und
XII.6.2 gilt, dass nämlich der Anklang an oder die bewrusste

Verwendung von alttestamentlich-prophetischen Zitaten den Sprachgebrauch

sozusagen suggestiv nahelegte75a. Eine letzte Möglichkeit,
die uns die wahrscheinlichste zu sein scheint, wäre die, dass etci-

oxgéwEtvim Vergleich zu /lexrtvoslv kraftvollerwirkt und deshalb gerade
dort zur Anwendung gelangt, wo es gilt, sich von besonders gravierenden

Sünden loszusagen. Auf jeden Fall würde dies ausser an
unserer Stelle auch zutreffen auf Vis.1.3.1 (Hermas soll die Seinen
bekehren), Vis.II.3.4 (im Blick auf die Möglichkeit neuer Verleug-

75a Nach Joly (a.a.O., S.171 und 209) handelt es sich in Mand.VI.1.5
und XII.6.2 um die Stellen Jer.24.7 und Joel 2.12.



— 199 —

nung wird gesagt, der Herr sei nahe denen, welche umkehren),
Mand.VIIL 10 (die ôiipvyoi zur Umkehr bringen), Mand.IX.2 (als

ôîfvyoç wird Hermas zur Umkehr aufgefordert), Mand. XII.4.6 (hier
richtet sich der Ruf zur Umkehr direkt an solche, die «nach des

Teufels Geboten wandeln»). »Andererseits muss aber gleichzeitig darauf

hingewiesen werden, dass es noch etliche andere Stellen im ,Hirten'

gibt, an denen ebenfalls die Abkehr von schwerer Sünde gefordert
wird und insofern die Verwendung von ènioxgscpsiv ebenfalls gerechtfertigt

wäre - denken wir nur an die ganze Ehebruch-Problematik in
Mand.IV, wo aber in geradezu auffälliger Weise nur /usxdvoia-/isxa-
voslv zur »Anwendung gelangen. Da allerdings gerade diese Partie das

Kernstück und den konkreten ,Testfall' der /usxàvoia-Verkündigung
des Hermas bildet, ist es verständlich, dass besonders hier eine
einheitliche Terminologie zur Anwendung kommt. Wenn andernorts
gelegentlich neben usxavoslv auch sTzioxgécpsiv verwendet wird, so

scheint dies hauptsächlich dadurch bedingt zu sein, dass ènioxgêcpsiv

die dynamische Komponente des /isxavoslv, d.h. das Moment der
Abwendung vom Sündhaften und der Hinwendung zum
Gottwohlgefälligen, stärker zum Ausdruck zu bringen vermag als /usxavoslv,
das als der umfassendere Begriffeher das Ganze des Geschehens im
Auge hat.

Wenn es nun an unserer Stelle Sim.IX.26.2 heisst èàv ôè êm-

oxQsipcooi xal àyvcdg xsXeiÓocooi xr)v ôiaxovîav avxcov, ôvvfjoovxat Çfjoai,
dann gilt auch hier ohne Zweifel dasselbe, was wir bereits öfters
ausgeführt haben : die geforderte Umkehr ist entscheidend dem künftigen

neuen Verhalten zugewendet und hat in dieses überzugehen, sich
in demselben zu bewähren und in ihm zu ihrem Ziele zu kommen.

Was im weiteren Zusammenhang von Sim. IX.26 hinsichtlich
/usxdvoia-usxavoslv noch ausgeführt wird, bezieht sich - wie bereits
angedeutet - nicht auf die zuerst erwähnten Diakone, sondern auf
gewöhnliche Gemeindeglieder. In den Versen 3-6 sind es solche, die
sich der Verleugnung schuldig gemacht hatten und in der Folge sich

von der Gemeinschaft der Gläubigen absonderten. Auch diesen steht
die Möglichkeit der /uexdvota offen - allerdings mit der bedeutsamen,
jedoch mit dem Denken des Hermas völlig in Übereinstimmung
liegenden Einschränkung (Vers 5) : èàv pur) èx xagôlaç evgeêcootv rjgvn/iévoi.
Hier könnte wieder der Gedanke der .unvergebbaren Sünde'
aufsteigen, doch auch hier zeigt sich deutlich, worauf bereits früher
hingewiesen wurde, dass die innere Haltung des Sünders das ausschlaggebende

Moment ist, ob Vergebung möglich ist oder nicht.

o



200

Noch zwei weitereAspekte sind hier wichtig. Einmal haben wirhier
einen Fall vor uns, wo solche, die «mit den Knechten Gottes keine
Gemeinschaft halten», zur /uexdvoiaund damit indirekt auch zur Rückkehr
in die Gemeinschaft der Kirche eingeladen werden. Der Sache nach
liegt hier das vor, was man dann später als ,reconciliatio' bezeichnet.
»Aber von einer formellen Institutionalisierung auch dieses wichtigen
Geschehens ist bei Hermas noch keine Spur zu entdecken.

Zum andern gilt es die Bemerkung in Vers 6 zu beachten : Kai
xovxo ovx sic xavxag xàç fjptégaç ?.éyco, iva xtç àgvnodptsvoç uexàvoiav

Xdßr]' àôvvaxov ydg êoxt oojûfjvat xòv ptéX),.ovxa vvv àgveloûai xòv xvgiov
èavxov- àX?J êxsîvoiç xolç nà?Mi r)gvrjptévoiç ôoxsl xslo&at piexàvoia.
Vom spezifischen Standpunkt Jolys aus, bei der /uexdvoia im ,Hirten'
handle es sich um ein ,Jubiläum', betrachtet ist es verständlich,
dass er übersetzt : «Et ce que je dis ne vaut pas pour les jours qui
viennent...» (a.a.O., S. 345) und dazu die Anmerkung beifügt : «Voici
une fois de plus nettement défini la Pénitence selon Hermas» (ebd.).
Auch Dibelius will den Text im gleichen Sinne verstanden wissen:
«Und zwar sage ich das nicht für die kommenden Zeiten» (a.a.O.,
S. 633). Es stellt sich jedoch die Frage, ob man elç ravxaç xàç fj/iégaç
tatsächlich so übersetzen darf. Wir finden dieselbe Formulierung u.a.
in Vis.II.2.4 (uéygixavxrj çxfjç rjuégaç) sowie Vis. III.2.2 und Mand.
IV.3.4, wo sie stets auf einen Zeitpunkt in der Gegenwart bezogen

ist. Andererseits bringt Hermas dort, wo er ausdrücklich von den
.kommenden Tagen' spricht, nämlich Vis.II.2.8, dies auch entsprechend

klar mit einem xalç êgyouévatç fjpiégaiç zum Ausdruck.
Interessanterweise geschieht dies ebenfalls im Zusammenhang mit dem
Phänomen der Verleugnung. Dort erscheint die ergänzende Präzisierung
,in den kommenden Tagen' als Abschwächung des kategorischen
Verdiktes Gottes über alle Verleugner bzw. als dessen zeitlicher
Aufschub für künftige Verleugner. In Sim. IX.28.6 jedoch - so scheint
uns wenigstens - ist die zeitliche Situation eine andere. Wer im
jetzigen Zeitpunkt der Gegenwart noch im Begriff ist zu verleugnen,
kann nicht mehr mit der pexavoio. rechnen. Von da her erscheint die
Übersetzung und die ihr inhärente Interpretation dieser Stelle durch
Joly und Dibelius zumindest sehr fraglich, weil sie ziemlich sicher in
Anlehnung an Vis. H.2.8 formuliert ist, jedoch der besonderen
nuancierten Aussage des griechischen Textes von Sim. IX.26.6 selber
nicht genügend Rechnung trägt.

3.5.4. Paenitentia-paenitentiam agere in Sim.IX.30.4b-X.4.5.
Wir wenden uns nun noch jenen 8 Stellen zu, an denen gegen Ende



— 201 —

des .Hirten' im nur lateinisch erhaltenen Schluss imser Wortpaar als

lateinischesÄquivalent .paenitentia-paenitentiam agere' sich findet.
Dabei sind 3 von den 4 Stellen, an denen das Substantiv allein
vorkommt, für unsere Untersuchung ohne Bedeutung: Sim.IX.31.3
und 33.1 ist beidemale vom ,nuntius paenitentiae' die Rede, während

Sim. X. 1.3 die dem Hirten verliehene ,potestas paenitentiae'
erwähnt. Ob dieser Ausdruck mit ,1e pouvoir d'organiser la pénitence'
(so Joly, a.a.O., S.359) sinngemäss wiedergegeben sei, scheint uns
fraglich. Diese Übersetzung entspringt wahrscheinlich dem Bedürfnis

dieses Interpreten, die im Text nicht näher definierte ,potestas
paenitentiae' etwas konkreter zu machen.

Dagegen steht das vierte ,paenitentia' in Sim. IX.33.3 - wie wir
noch sehen werden - in einem aussagekräftigeren Zusammenhang.
Dasselbe gilt von jenen 4 Stellen (Sim.IX.32.5; 33.3; X.2.2, 3), die
im Sinne von uexavoelv den Ausdruck,paenitentiam agere' enthalten.

Die erste Stelle - Sim.IX.32.5 - schliesst ein Kapitel ab, in
welchem die Berufung des Christen mit dem von Gott ihm anvertrauten

Geist gleichgesetzt wird, den unversehrt zu bewahren und
zurückzugeben des Christen vordringliche Lebensaufgabe ist. Drastisch
wird dann am breit ausgeführten Gleichnis vom Gewand und dem

unsorgfältigen Walker die verderbliche Wirkung der Sünde
veranschaulicht. Aber während ein Mensch als Gewand-Eigentümer
höchst ungehalten wäre, wenn er sein Kleidungsstück beschädigt
oder überhaupt unbrauchbar zurückerhielte, übt Gott Nachsicht
und Langmut. Und diese Tatsache - so sagt der Engel, indem er sich

plötzlich in direkter »4nrede an die sündigen Christen wendet - soll
ihnen Anlass sein, Gottes Erbarmen nicht mit Füssen zu treten,
sondern vielmehr ihm Ehre zu erweisen: Agite enim paenitentiam
utilem vobis'. Auch hier stellt sich die schon wiederholt aufgeworfene
Frage, ob das .paenitentiam agere' nicht als präzisierende
Näherumschreibung des ,nolite calcare clementiam eius' und des .honorificare
deum' zu verstehen sei. Ihre Bejahung liegt umso näher, wenn wir
beachten, dass der Gedankengang dieser Stelle erst am Anfang des

folgenden Kapitels 33.1 folgerichtig zu Ende geführt wird, wenn es

dort heisst : .Haec omnia, quae supra scripta sunt, ego pastor nuntius
paenitentiae ostendi et locutus sum dei servis. Si credideritis ergo
et audieritis verba mea et ambulaveritis in his et correxeritis itinera
vestra, vivere poteritis. Sin autem permanseritis in malitia et
memoria offensarum, nullus ex huiusmodi vivet deo'. Das ,ergo' knüpft
eindeutig unmittelbar an den Schluss des vorhergehenden Kapitels,



— 202 —

an das .agite paenitentiam', an und darf als dessen erklärende
Umschreibung verstanden werden. Glauben haben, die Worte
Gebote des Hirten hören und in ihnen wandeln, die eigenen Wege
bessern, das ist ein ,paenitentiam agere', wie es der Hirte von den

,servi dei' erwartet, und das wird zum Leben führen. Dass hier nicht
besonders betont ist, dass dies nur von sündig gewordenen, jedoch
^gTdVota-wi.ligen Christen gelte, sondern von den ,Dienern Gottes'

ganz allgemein, scheint uns - auch wenn wir uns nicht dem Vorwurf
einer Überinterpretation aussetzen wollen - zumindest anzudeuten,
dass diese Forderungen des Glaubens und gottgemässen Wandels als

des wesentlichen Inhaltes des .paenitentiam agere' gleichbedeutend
sind mit .Christ sein'.

Sim. IX.33.3 als Schlussvers dieses Gleichnisses spricht in
einmaliger Weise von der Tilgung der früheren Sünden. Anknüpfend an
Sim. IX. 10.1-2 werden diese ,priora peccata' mit den Spuren
gleichgesetzt, welche die in den Turm zurückgebrachten Steine auf dem ihn
umgebenden Vorplatz als Unebenheiten hinterlassen hatten und die
dann vom Hirten unter Mithilfe des Hermas ausgebessert und so

zum Verschwinden gebracht worden waren. Auffällig an dieser

,Tilgung' ist, dass sie nicht direkt an den Schuldigen selber vollzogen

wird, obwohl sie offensichtlich in direktem Zusammenhang mit
deren /lexdvoia steht. Eine derartige bildhafte Darstellung wäre
undenkbar, wenn Hermas sich die /uexdvota, zu welcher er unermüdlich
aufruft, als eine menschliche Leistung im Sinne des späteren ,Büs-
sens' verstehen würde. Die Tilgung erfolgt nicht auf Grund
irgendwelcher Sühne-Werke der reumütigen Sünder, sondern weil sie

.mandata mea audierunt et ex totis praecordiis egerunt paenitentiam.

Cumque vidisset dominus bonam atque puram esse paenitentiam
eorum et posse eos in ea permanere, iussit priora peccata eorum
deieri.' Auch hier wird somit nachdrücklich betont, dass das

permanere in paenitentia', also die fortdauernde uexdvoia wesentlich ist.
Dass diese Feststellung sozusagen den Schlusspunkt des ganzen
Hermas-Buches bildet- Sim.X ist in 1.1 ausdrücklich als Nachtrag
bezeichnet -, scheint uns symptomatisch für die von uns untersuchte
Thematik des Hermas-Buches als ganze.

»Allerdings enthält auch dieser Nachtrag in Sim.X.2.2-3 noch
zwei ,paenitentiam agere'-Aussagen, die aber nichts Neues über das
bisher im ,Hirten' bereits Ausgeführte hinaus beibringen. Dibelius
(a.a.O., S.641) bemerkt denn auch mit Recht: <WTas er (nl. der
Engel) zu sagen hat, ist eine Wiederholung von Offenbarung und



— 203 —

Mahnung». Immerhin scheint uns doch gerade die Bemerkung dieses

Engels hinsichtlich des Zweckes der Übergabe des Hermas und der
Seinen an den Hirten der /uexdvoia in 1.2 wie eine neue Bestätigung
für das, was wir bisher meinten als Teilergebnis unserer Untersuchung

bereits feststellen zu dürfen. Denn wenn es hier heisst, diese

Übergabe sei erfolgt, damit Hermas vom Hirten beschützt werden
könne - ut ab eo protegi possis -, dann wird damit zum Ausdruck
gebracht, dass das uexavoelv, wie Hermas es zu verkünden hatte, nicht
nur auf Seiten des sündigen Christen sich im konkretenWandel
gemäss den Geboten dauernd zu bewähren hat, sondern dass auch das
uexdvotav ôiôôvai weit über jenen fixierbaren Zeitpunkt hinausreicht,
den eine spätere Theologie mit dem traditionellen ,Buss'-Begriff
assoziiert. Denn offensichtlich erstreckt sich die .potestas paenitentiae'

(1.3) nicht nur auf Kritik und Züchtigung des sündigen Christen,
sondern ebenso auf ein helfendes ihm Zurseitestehen bei der
Befolgung der Gebote, worin er dann gemäss 3.Iff. von den Jungfrauen
unterstützt wird, was wir als ein weiteres Element werten möchten,
das die /uexdvoia als eine wesentlich der Zukunft zugewendete
charakterisiert.

Was die beiden Stellen 2.2 und 2.3 anbetrifft, an denen vom
,paenitentiam agere' die Rede ist, so zeigt sich, dass auch hier die
schon bisher immer wieder festgestellte Grundhaltung im Verständnis

der /uexdvoia zutagetritt, indem der Akzent eindeutig auf dem
neuen Wandel nach den Geboten liegt, in dem es zu beharren gilt.
Wenn die /uexdvoia- Willigen in diesem Stück dem Beispiel des Hermas

folgen, wird der Hirt beim Engel ein gutes Wort für sie einlegen
und dieser wird dann dasselbe bei dem Herrn tun - offenbar, damit
dieser dann die begangenen Sünden tilge und vergebe.

Allerdings scheint uns, die gegen Ende dieser nachträglichen,
die ganze Schrift des Hermas beschliessenden Similitudo sich
häufenden Appelle zum Tun des Guten, zum Befolgen der Gebote und
zum Wirken guter Werke enthielten einen leicht moralisierenden
Unterton, der einer stoischen Diatribe näherstehe als dem Evangelium.

Im Gegensatz zu Dibelius, der Sim. X zwar wohl als «Nachwort»
bezeichnet, dasselbe jedoch auch als von Hermas verfasst zu
betrachten scheint (oder soll eine Bemerkung von «dieser so gar nicht
originalen Sim. » eine fremde Verfasserschaft nicht ausschliessen

a.a.O., S.641), neigen wir zur Ansicht, diese abschliessende Sim.X
stamme aus anderer Feder. Auffällig ist nämlich in dem uns be-



— 204 —

schäftigenden Zusammenhang, dass 4.4, wo von der bevorstehenden
Vollendung des Turmbaus die Rede ist, nicht der nochmalige Appell
zum .paenitentiam agere' /uexavoelv steht, sondern die Aufforderung

,Facite igitur opera bona'. Falls dieser die Sim. X beherrschende
Grundton tatsächlich einem fremden Verfasser zuzuschreiben ist,
dann kann darüber kaum ein Zweifel bestehen, dass dieser
unbekannte Interpret den .Hirten' ganz ähnlich verstand wie wir. Wir
hätten somit eine Bestätigung sozusagen aus erster Hand.

(Fortsetzung folgt)


	Metanoia im "Hirten" des Hermas [Fortsetzung]

