
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 3

Artikel: Peter Knoodt und sein geistiger Werdegang nach neuentdeckten
Briefen

Autor: Beumer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


149

Peter Knoodt und sein geistiger Werdegang
nach neuentdeckten Briefen

Unter den Theologen, die das Angesiebt des 19. Jahrhunderts
prägten, ragt sicher »Anton Günther (1783-1863) hervor, und unter
dessen Schülern ist es vor allem Knoodt, der die Lehre des Meisters
auf den Universitätskatheder brachte und ihr eine unverbrüchliche
Treue wahrte. Schon die Zeitgenossen schwankten im Urteil über
Günther1. Er wurde hart angegriffen und ebenso leidenschaftlich
verteidigt. Die Nachwelt, insbesondere die von heute, vermag es eher,die
Licht- und Schattenseiten seines Systems objektiv zu würdigen. Die
gute Absicht des «kühnen Gnostikers» (Scheeben) ist wohl niemals
verkannt worden, aber die moderne unparteiische Stellungnahme
wird noch besser herkehren, dass es sich in der Theorie Günthers um
den allerersten Versuch auf katholischer Seite handelt, die Philosophie

des deutschen Idealismus, die damals das Feld beherrschte, mit
ihren andersgearteten Begriffen und Problemen einzufangen, wozu
die Neuscholastik aus sich kaum imstande war. Dagegen lassen sich
auch die Einseitigkeiten bei Günther nicht verschweigen. Die
übertriebenen Angriffe wider die alte Schule, der er «Semipantheismus»
und die falsche Lehre von einer doppelten Wahrheit ganz allgemein
vorwarf, haben ihm erbitterte Feindschaft eingetragen. Darum lässt
es sich einigermassen verstehen, dass die Reaktion in ähnlich schroffer

Weise erfolgte, sowohl von den Vertretern der kirchlichen Wissenschaft

als auch von amtlichen Stellen. Hierbei hielten sich kaum alle
in den gebotenen Grenzen, so z. B. der Bonner Privatdozent F. J.
Clemens (Die speculative Theologie A. Günther's und die katholische
Kirchenlehre, Köln 1853) und der Kölner Erzbischof, Kardinal J. von

1 Zur Literatur: E.Winter, Die geistige Entwicklung »Anton Günthers
undseiner Schule, Paderborn 1931 ; L. Orbän, Theologia Guenterianaet Concilium

Vaticanum, Inquisitio historica-dogmatica iuxta vota inedita consultons
J. Schwetz actaque Concilii Vaticani exarata, Rom 1949/50; P.Wenzel, Das
wissenschaftliche Anliegen des Güntherianismus, Ein Beitrag zur Theologiegeschichte

des 19. Jahrhunderts, Essen 1961; J.Pritz, Glauben und Wissen bei
»Anton Günther, Eine Einführung in sein Leben und Werk mit einer Auswahl
aus seinen Schriften, Wien 1963; P.Wenzel, Der Freundeskreis um »Anton
Günther und die Gründung Beurons, Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen
Katholizismus im 19. Jahrhundert, Essen 1965.



— 150 —

Geissei, der schliesslich eine Verurteilung Günthers durch Papst Pius
IX. erreichte2. Später waren J.Kleutgen S.J. und dann das Erste
Vatikanische Konzil darum bemüht, die «Verständigung des

Christentums» oder dessen «ideelle Rekonstruktion» durch ein
«Glaubensverständnis» positiv zu überwinden, das den Geheimnischarakter

der Offenbarungswahrheiten nicht antasten wollte.
Seitdem die «Vorschule zur speculativen Theologie des positiven

Christentums» (Wien 1828/29) erschienen war, scharten sich in der
österreichischen Hauptstadt um Günther zahlreiche Schüler und
Bewunderer, und nächst Wien wurden Breslau und Bonn Zentren einer
neuen Bewegung, die nach und nach den bis dahin mächtigen Herme-
sianismus ablöste: «Im Laufe der vierziger Jahre beherrschte Günther

die deutsche katholische intellektuelle Welt, dies um so mehr, als
die preussische Regierung viele Güntherianer auf die philosophischen
und theologischen Lehrstühle berief, da sie es vermeiden wollte, Her-
mesianer zu berufen, um die kirchlichen Behörden nicht vor den Kopf
zu stossen, aber auch nicht Männer berufen wollte, die durch die
kathobsche Reaktion anlässlich des Kölner Ereignisses kompromittiert

waren3.» Einer der bedeutendsten und jedenfalls der rührigste
Anhänger Günthers war der Bonner Philosoph Knoodt, der auch die
erste Biographie des Meisters herausbrachte4.

Hier zunächst eine kurze Übersicht mit den wichtigsten Daten5.
Franz Peter Knoodt wurde am 6.November 1811 zu Boppard am
Rhein geboren. Nach den Gymnasialstudien in Boppard und Koblenz
besuchte er die Bonner Universität, wo Hermes noch lehrte und auch
auf Knoodt einen gewissen Einfluss ausübte. Einige theologische
Semester in Tübingen folgten (1831-1833) und dann die "Weiterbildung

im Priesterseminar von Trier. Dort wurde er am 14. März 1835

zum Priester geweiht. Die erste Seelsorgetätigkeit übte er als
Kaplan an Liebfrauen in Trier und danach als Religionslehrer aus
(1833-1841). Schon während dieser Zeit muss die Lektüre der Sclirif-

2 Die Indizierung war am 8. Januar 1857 erfolgt, die Publikation des
Dekrets am 20.Februar desselben Jahres. Der Papst erläuterte im einzelnen den
Sinn durch ein Breve «Eximiam tuam» vom 15. Juni 1857 an Kardinal von
Geissei (Denzinger-Schönmetzer Nrn. 2828-2831).

3 So H. Jedin, »Aufschwung und Niedergang des Güntherianismus, in:
Handbuch der Kirchengeschichte VI, 1, Freiburg 1971, 454.

1 »Anton Günther, Eine Biographie in zwei Bänden, Wien 1881.
5 Vollständige »Angaben bei : Th. W>ber, «Knoodt», in : Allgemeine deutsche

Biographie 5, 262-273.



— 151 —

ten Günthers nachhaltig auf ihn eingewirkt haben6; denn im Sommer
1841 begab er sich nach Wien, «um drei volle Jahre zu Günthers Füssen

zu sitzen»7. Das innige Verhältnis von Meister und Schüler
beschreibt Knoodt in einem Rückblick also : «Wie oft gedenke ich in süsser

Wehmut jener nun schon lange entschwundenen Zeit, die ich in
der Nähe unseres hochverehrten Meisters verlebte. An schönen Frühlings-

und Sommertagen, wenn wir mit ihm durch Wald und Flur
wanderten, oder auf jener beliebten Parkhöhe ruhten, unter welcher
eine überaus reiche und schöne Landschaft weithin sich ausbreitet, da
erschlossen sich uns in traulichem Gespräch mehr als sonst die Tiefen
semes Herzens, und es war uns nicht selten gegönnt, einen lehrreichen
Blick in die innere Werkstätte seines Geistes zu tun8. » Beide gehörten
eben der romantischen Epoche an, und Günther konnte dazu seine
Herkunft von einer Erweckungsbewegung nicht verleugnen. Im
Herbst 1844 ging Knoodt nach Breslau,um dort nach einem kurzen
Studium mit einer Dissertation «De Cartesii sententia: cogito ergo
sum» zu promovieren, und zwar in der philosophischen Fakultät.
Bereits im folgenden Jahr (25. September 1845) wurde er als
ausserordentlicher Professor an die Universität Bonn berufen. Als solcher las

er über Logik, Psychologie, Metaphysik und Geschichte der neueren
Philosophie, ausserdem gelegentlich über Grundfragen der Moralphilosophie,

die Gotteslehre des heiligen Augustinus und die Theorie der
Sinnenerkenntnis. Nachdem er einen ehrenvollen Ruf an die Tübinger

Universität abgelehnt hatte, wurde er bald ordentlicher Professor
in Bonn, wozu er sich durch eine Arbeit «De legitimis rei publicae
potestatibus» habilitierte. Seine zahlreichen Hörer, zu Beginn auch
angehende Theologen, waren für ihren Lehrer begeistert, der ihnen
immer wieder Anregung und Hilfe bot und sie noch durch seine
religiöse Persönlichkeit tief beeindruckte. Die Anfeindungen blieben
aber nicht aus, sie kamen vor allem von einem Kollegen in der
philosophischen Fakultät, dem Privatdozenten F.C.Clemens. Obschon sich

6 Von Günther waren inzwischen schon die bedeutendsten Schriften
erschienen, so «Die Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christentums»

(Wien 1829/30), «Peregrins Gastmahl» (Wien 1830), «Süd- und
Nordlichter am Horizonte speculativer Theologie» (Wien 1831), « Janusköpfe für
Philosophie und Theologie, von A. Günther und J. H. Pabst» (Wien 1834), «Der
letzte Symboliker» (Wien 1834), «Thomas a Scrupulis, Zur Transfiguration des
Persönlichkeits-Pantheismus neuester Zeit» (Wien 1838), «Euristeus imd
Heracles, Metalogische Kritiken und Meditationen» (Wien 1843).

' So Knoodt selbst in seiner Güntherbiographie I, 324.
8 Knoodt, Günther und Clemens II, 3.



— 152 —

Knoodt und seine Freunde in Bonn und Breslau sehr darum bemühten,

eine Verurteilung Günthers abzuwenden, erfolgte eine solche
doch durch Papst Pius IX. in dem Breve «Eximiam tuam» vom
15. Juni 18579. Das war ein harter Schlag für Knoodt, zumal da bald
darauf seine eigenen Schriften, u.a. « Günther und Clemens», indiziert
wurden. Er unterwarf sich zwar mit einem Schreiben an den Papst
vom 9. März 185710, war aber von da an der römischen Kirche
entfremdet. Als später das Erste Vatikanische Konzil die Unfehlbarkeit
des Papstes definierte, schloss er sich der altkatholischen Bewegung
an und gehörte zu ihren Führern. Er beteiligte sich an fast allen
Synoden und Kongressen, die sich mit der Konstituierung der neuen Kirche

befassten, und wurde als ordentliches Mitglied in die ständige
« Synodal-Repräsentanz» gewählt. Sein Freund, J.H. Reinkens, der
erste altkatholische Bischof in Bonn, ernannte ihn nach dem Rücktritt

von Prof. Reusch am 9. Januar 1878 zu seinem Generalvikar.
Soweit die anfallenden Amtsgeschäfte das erlaubten, setzte Knoodt
seine Lehrtätigkeit an der Universität fort, bis er nach kurzer Krankheit

am 27. Januar 1889 im »41ter von nahezu 78 Jahren starb.
In der Wissenschaft ist Knoodt voll und ganz von Günther

abhängig, obwohl seine Philosophie weniger den Übergang zu theologischen

Gedanken begünstigte. Eine tiefgreifende Verbundenheit zeigt
sich besonders in dem anthropologischen Dualismus (Gegensatz von
Geist imd Natur im Menschen), in der Kreationslehre, die dem «Ema-
natismus» der Scholastik entgegentreten sollte, in der Lelire vom
Zweck der Schöpfung und schliesslich noch mehr formal in der »Abneigung

gegen die Spekulation der alten Schule11. Die Frage, ob Knoodt
ausser der Verteidigung Günthers etwas wesentlich Neues zu dessen

System beigetragen hat, lässt sich schwer entscheiden, weil die literarische

Tätigkeit sich auf wenige »Arbeiten beschränkte. Sicher bleibt
er unter dieser Rücksicht hinter Günther zurück. Die Flauptwerke
aus der Feder Knoodts sind: Günther und Clemens, Offene Briefe

9 F. H. Reusch, Der Index der verbotenen Bücher, Em Beitrag zur
Kirchen- und Literaturgeschichte II, Bonn 1885,1122 f.

10 Sanctitati Vestrae religiose obstrictus confirmo, me et sententiae latae
et summae »Apostolicae Sedis auctoritati semper obtemperaturum esse
P.Knoodt Bonnae 9.Martii 1857. Den ganzen Text teilte Knoodt seinem
Freunde, dem Benediktinerabt Th. Gangauf, mit (P.Wenzel, Der Freundeskreis

um »Anton Günther 17 2 f.
11 »Ausführlich hierzu: Dr.»»Temi, Peter Franz Knoodt als Schriftsteller

(Revue Internationale de Théologie 15 [1907] 641-671; 16 [1908] 75-93 u.
256-278).



— 153 —

(Wien 1853/54); Fünf Predigten über das Kreuz- und Messopfer
(Bonn 1875) ; Die Thomas-Enzyklika Leos XIII. vom 4. August 1879

(Bonn 1880) ; Anton Günther, Eine Biographie in zwei Bänden (Wien
1881/82). Hinzu kommen freilich noch einige Kleinschriften,
gedruckte Predigten und Vorträge und vor allem eine recht umfangreiche

Korrespondenz. Von diesen Briefen, die auf ihre Weise das

Lebensbild des Günther-Schülers beleuchten können, sind einige,
meistens nur in Bruchstücken, bereits herausgegeben12, aber leider
fehlt von ihnen eine auch nur einigermassen vollständige Sammlung.

Hier setzt nun das Ziel der vorliegenden »Arbeit ein, indem sie

mehrere Briefe im Wortlaut bringt, die bisher noch nicht veröffentlicht

waren. Es sind Originaldokumente, von Knoodt mit eigener
Hand geschrieben. Sie stammen aus dem Nachlass eines seiner

Freunde, des katholischen Pfarrers an St. Remigius in Bonn, Wilhelm
Reinkens (1811-1889), eines Bruders des ersten altkatholischen
Bischofs. Auf den folgenden Seiten werden sie unverkürzt und
unverändert wiedergegeben, und auch Schreibweise und Interpunktion
sind beibehalten13. Nur bei den Briefen aus Frankfurt, die weniger
von zeitgeschichtlichem oder theologischem Interesse sind, wurde
eine summarische Inhaltsangabe gewählt.

1. Briefe von der Frankfurter Nationalversammlung

Gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts wurden die deutschen
Länder allgemein von einer nationalen Welle erfasst. Knoodt hielt
in Bonn die Gedächtnisrede für die zu Berlin «im Freiheitskampf
gefallenen Brüder»1, worin er u.a. betonte: «Über den Gräbern aller
in Berlin Gefallenen wollen wir allen Deutschen die Bruderhand
reichen und den Frieden und das Glück Deutschlands in vor kurzem
noch nicht geahnter Grösse aufbauen2.» Es war also eine
«grossdeutsche» Bewegung. Die Bonner Bürgerschaft wählte ihren Redner
zum Abgeordneten für die Nationalversammlung des Jahres 1848.
Aus Frankfurt schrieb er an seine Freunde in Bonn mehrere Briefe,

12 So von Knoodt selber in seiner Güntherbiographie, ausserdem von
P.Wenzel in seinen beiden Untersuchungen, wobei der Nachlass von Knoodt
im Archiv des altkatholischen Bischofs von Bonn benutzt wurde.

13 Nur wird bei »Abkürzungen der Punkt, den Knoodt des öfteren auslässt,
hinzugefügt, um das Verständnis zu erleichtern.

1 Die Rede ist gedruckt: Peter Knoodt, Rede während des
Trauergottesdienstes für die in Berlin Gefallenen, Bonn 1848.

2 Ebd. 6.



154

von denen in unserer Sammlung vier vorliegen, drei an Pfarrer
Wilhelm Reinkens3, einen weiteren an dessen Kaplan Hermann Dapper.

Naturgemäss spricht Knoodt in diesen Briefen von den Frankfurter

Ereignissen. An seiner grossdeutschen Gesinnung ist kein
Zweifel ; so beginnt er ein Schreiben an W. Reinkens mit dem Ausruf:
« Gott erhalte Deutschland »4. Den Belangen der Österreicher widmet
er seine Aufmerksamkeit und erhofft einen Sieg über das Preussen-
tum. Selbstverständlich berichtet er von der Wahl der Präsidenten
und der Sekretäre des Parlaments. Er bereitet auch eine Rede vor,
die er in der Nationalversammlung halten will; tatsächlich wurde
ihm am 27.Mai 1848 das Wort erteilt, das u.a. den folgenden Inhalt
hatte: «Was Noth thut, was unentbehrlich ist, was wir sämmtlich
wünschen, ist die Einheit Deutschlands, und dass diejenigen Organe,
welche als Träger dieser Einheit hingestellt werden, mit der Majestät
von ganz Deutschland umkleidet werden. Darum muss jeder einzelne
Staat von seiner Souveränität so viel abgeben, als nöthig ist, damit
die Einheit Deutschlands als endliches Resultat uns »411en zu Theil
werde. Das ist eine Verzichtleistung aufeinen Theil der Souveränität,
und diese Verzichtleistung der einzelnen Staaten ist das, was wir
bedürfen. Und daß Alle hierauf verzichten mögen, ist die einzige
Bitte, welche wir an sie zu stellen haben5. » Des öfteren kommt Knoodt
auf einen von ihm gestellten Antrag zu sprechen ; wahrscheinlich ist
der folgende gemeint : «Von Knoodt : Die deutsche
Nationalversammlung, als das aus dem Willen und den Wahlen der ganzen
Nation hervorgegangene Organ zur Gründung der Einheit Deutschlands

erklärt : dass sie alle Beschlüsse, welche von constituierenden
Versammlungen einzelner Staaten Deutschlands etwa gefasst werden
möchten, nur nach Massgabe des für das gesammte Deutschland zu
gründenden Verfassungswerkes als giltig betrachten wird6.» Knoodt
geht also vollkommen in den parlamentarischen Geschäften auf. Nur
am Schluss des dritten Briefes an W.Reinkens bemerkt er: «Es ist
zum Verzweifeln, welche Zeit man einem) durch fortwährende
Besuche, nicht nur jeden Tag, sondern fast jede Stunde, weggestohlen

wird. »

3 Über Franz Wilhelm Reinkens (1811-1889) siehe: F.J.Peters, Dr.
Wilhelm Reinkens, Ein reiches Priesterleben, »Aachen 1953.

4 Brief 29. Mai 1848.
5 Stenographischer Bericht, herausgegeben von F.Wigand, Frankfurt

1848, 147 f.
6 Ebd. 126.



— 155 —

Nebenbei fand Knoodt doch noch Gelegenheit, sich für den
Vertrieb der zugunsten des Kölner Dombaues veranstalteten Lotterie
einzusetzen. Ausserdem beschäftigte ihn auffallend stark das »4n-

liegen der katholischen Vereine: Der Borromäus-Verein sollte
gefördert werden, und dazu kam noch das Bestreben, den Wiener
Katholikenverein mit dem reichsdeutschen Borromäus- und Pius-
Verein zusammenzuschliessen; er schreibt hierüber am 20. Juli 1848

an W.Reinkens:

«Vorgestern habe ich einen Brief von Veith7 erhalten, worin derselbe mir
unter »Anderem schreibt : ich möchte für den Wiener Katholiken-Verein wirksam

sein 1 durch Förderung des »Anschlusses desselben an den Borromäus- und
Pius-Verein, in welcher Beziehimg die »Adresse oder das »Ansuchen von hier
(Wien) ausgehen müsse (dieses werde ich veranlassen) 2) durch Theunahme an
der Verbreitung des Blattes 3) durch Beiträge zum Blatte selbst. »

Später hat Knoodt nicht mehr so günstig über die katholischen
Vereine gedacht, da er in seiner Güntherbiographie schreibt :

« Die Freiheit, welche das Jahr 1848 Deutschland brachte, hatte die Gründung

zahlreicher katholischer Vereine zur Folge. Keiner derselben aber wurde
wichtiger, als der zu Mainz im März gegründete Pius-Verein. Er wurde nicht
blos das Vorbild der anderen Vereine, sondern verschlang schliesslich das ganze
katholische Vereinswesen... Klug verbargen die Gründer des Vereins ihre
eigentlichen Absichten, während man auf der anderen Seite arglos genug war,
keine Parteiinteressen hinter den Bestrebungen zu suchen, sondern eine mächtige

Förderung wie des kirchlichen Lebens so der Wissenschaft von demselben
zu erwarten... Immer offenbarer wurde es, dass es dem Vereine vor Allem
darum sich handelte, den papalistischen Geist unter Clerus und Volk zu
verbreiten und ihm in der Kirchenverwaltung Eingang zu verschaffen... Im Jahre
1851 hielt der Verein seine Generalversammlung wieder auf seinem heimatlichen

Boden, zu Mainz... Die weitere Geschichte des katholischen Vereins will
ich nicht verfolgen, sondern mit der Bemerkung schliessen, dass die wenigen
fiir Freiheit der Wissenschaft innerhalb der Kirche kämpfenden Katholiken
mehr und mehr und zuletzt ganz von den Generalversammlungen verschwanden...

Den Katholikenverein zu Wien selber betreffend, den Veith gegründet,
Günther, Croy und Andere freudig begrüsst hatten, klagte Croy im November
schon darüber, dass an demselben nur ein einziger der höher gestellten
Geistlichen sich betheiligt habe... In einem späteren Briefe nimmt Günther schon
den »Anfang der Spaltung des Vereins und den Sieg der Ultramontanen Partei
wahr... So viel über den deutschen und österreichischen Katholikenverein, der
mehr und mehr dazu benutzt wurde, um das katholische Volk samt seinem Cle-

7 Johann Emanuel Veith (1787-1876) war der rührigste Anhänger
Günthers in dem Wiener Freundeskreis. Seine zumeist homüetischen »Arbeiten

wurden von der Indizierung nicht betroffen. Er bheb der römischen Kirche
treu, «weil er zu alt war, um »Altkatholik zu werden» (P.Wenzel, Das
wissenschaftliche »Anliegen 56).



— 156 —

rus und Episcopate unter das caudinische Joch des äussersten Ultramontanismus
zu beugen, wodurch dann den Jesuiten der Kampf gegen eine ihrem Scho-

lasticismus feindliche deutsche Wissenschaft und zunächst die eines Günther
und seiner Schule erleichtert wurde8.»

In den ersten Briefen selbst findet sich keine Spur von einer
Aversion Knoodts gegen die römische Kirche und deren Einrichtungen.

Der Umgang des Bonner Philosophieprofessors mit seinen

priesterlichen Amtsbrüdern, insbesondere mit den «Tyrolern»9, war
ungezwungen. Die in Frankfurt anwesenden Bischöfe erhielten sogar
einen Höflichkeitsbesuch10. Auffallen muss nur, dass Knoodt seine

wissenschaftlichen Interessen hinter der schwärmerischen
Vaterlandsliebe zu verbergen wusste. Seine ganze Anteilnahme gilt dem
grossdeutschen Anliegen, wie er es einmal zum Ausdruck bringt :

«Ein Kaiserreich, mag es im übrigen noch so unverhofft gut gehen, bekommen

wir diesmal jedenfalls nicht zu Stande. Gott müsste uns denn einen Kaiser
vom Himmel schicken. Das eine tröstet mich, dass es sich schon wiederholt
gezeigt hat, wie alle feindlichen Gegensätze unter den Deputirten, selbst in einem
Augenblicke der leidenschaftlichen Erregtheit, mit einemmal zum Schweigen
gebracht werden, wenn die Gefahr drohend sich hinstellt : ein grosses einheitliches

Deutschland bringt ihr so nicht zu Stande11. »

Die äussere Aktivität wird Knoodt in Frankfurt daran gehindert

haben, sich intensiver mit Günther zu beschäftigen. Ein
einziges Mal in den vier ersten Briefen erwähnt er ihn :

« Günther hat mir geschrieben, er kann und wird unter den obwaltenden
Verhältnissen nicht nach Frankfurt kommen. Ich kann, nachdem ich das hiesige

Terrain kennen gelernt habe, ihn. auch nicht mehr dazu rathen ; er würde
hier nichts helfen können. Dr. Hock ist nicht gewählt12. Den Plan, zugleich mit
Veith das Kirchenjahr in höherem Stile zu behandeln und zu veröffentlichen,
hat Günther nicht aufgegeben. Und wir haben also diesem gewiss höchst
interessanten Werk entgegen zu sehen. In Betracht der Herausgabe einer philos.
Zeitschrift schreibt er: 'Wozu eine solche Etwa für jene Geistliche, die am
Ostersormtage von der Unsterblichkeit der Seele Langeweile machen, statt
diese darüber aufzuklären, warum Christus nicht im Tode bleiben konnte
Und welche die Notwendigkeit des Cölibats aus der consecrirten Hostie (weil

8 Ob sich Knoodt dessen bewusst war, dass er mit dieser scharfen Kritik
auch seine eigene Tätigkeit für die katholischen Vereine missbilligte

9 Darunter befanden sich u.a. V. Gasser, der später Fürstbischof von
Brixen wurde und auf dem Ersten Vatikanum mit zur Verurteilung Günthers
beitrug, und J. Fessier, der Bischof von St. Polten wurde und als Sekretär
des Vatikanischen Konzils amtierte.

10 Es waren dies die Bischöfe von Breslau, Münster und Kulm.
11 Brief an W. Reinkens vom 29. Mai 1848.
12 Baron Karl von Hock (1808-1869) war ein österreichischer

Wirtschaftspolitiker und ein Gönner Günthers.



— 157 —

diese der Celebrant in seiner Hand hält, in welcher zugleich der allmächtige
Gottn wohne) ableiten, wie solcher Unsinn neulich gedruckt zu lesen war. So
stehen die Sachen bei uns als Folge des alten Systems, das den Priester wie den
Beamten und den Musquetir für den kirchl. und staatl. Gamaschendienst
abzurichten verstand...' Übrigens gebe darum ich (mit Anderen) den Gedanken der
Herausgabe einer philos. Zeitschrift nicht auf, und Günther wird gewiss seine
Mithilfe nicht versagen13.»

Das ist das erste und das einzige Mal, dass Knoodt in seinen

vier ersten Briefen eine kritische Stellungnahme Günthers zu den
kirchlichen Anschauungen übernimmt.

2. Korrespondenz mit ehemaligen Schülern

Von den folgenden sechs Briefen sind die ersten fünf an junge
Theologen gerichtet, denen Knoodt auch nach ihrem Weggang von
Bonn mit Rat und Tat zur Seite steht. Sie machen den Schreiber
selbst für den Leser von heute sympathisch. Nebenbei erfahren wir
einiges über die gespannten Zeitverhältnisse, so z.B. über die
Personalpolitik an der Bonner Universität. Fast immer steht im Mittelpunkt

der Kampf um die Sache Günthers, sei es vor seiner Verurteilung

oder danach. Es ist rührend zu lesen, wie sich Knoodt
leidenschaftlich für seinen «teuren Meister» einsetzt, zugleich aber auch

schmerzlich, dass die Entfremdung gegenüber der römischen Kirche
immer mehr nach vorne kommt. Vom Kampfe selbst werden
beinahe ausschliesslich die äusseren Ereignisse mitgeteilt. Nur an einer

einzigen Stelle ist der innere Unterschied zwischen dem System des

Hermes und dem Günthers hervorgehoben, dass nach dem letzteren
der Glaube die Voraussetzung für jede Spekulation bildet (Brief an
Kisselstein1).

Bedauerlicherweise findet sich in der Sammlung allein ein
einziges Schreiben Knoodts an Günther. Obschon der Inhalt kaum
etwas Neues zu bringen hat, soll der Wortlaut doch vollständig hier
wiedergegeben werden. Denn er legt ein beredtes Zeugnis ab für die

grosse Anhänglichkeit und Ehrerbietung, die Knoodt für seinen
alternden und dem Tode nahen Lehrer hegt.

a) Brief an Kisselstein

Ehe ich die Feder ergriff, bedeckte ich mit beiden Händen mein Gesicht,
wie Einer zu thun pflegt, der die hervorbrechende Schamröte verbergen will.

13 Brief an W. Reinkens vom 29. Mai 1848.
1 Karl Kisselstein (geb. 1829), seit 1854 Priester, später Pfarrer von

Hennepel.



— 158 —

Aber was hilft's Ihre beiden Briefe liegen vor mir, und damit die
Schamerzeuger. Ich will mich lieber mit einem kühnen Sprunge über den breiten
und breitgetretenen Graben der Entschuldigungen hinüberschwingen, um
Ihnen zu sagen, wie grosse Freude Sie mir durch Ihre Schreiben gemacht
haben. Um a posteriori anzufangen, so danke ich Ihnen zunächst für Ihre
freundschaftlichen Wünsche zu meinem Namensfeste. 0 ja! möchte es mir
gelingen, meine Stelle an der Rheinischen Universität nicht gar zu erbärmlich
auszufüllen! Ich habe, um mit meinen schwachen Kräften und geringen
Kenntnissen doch noch Einiges leisten zu können, namentlich auf litterarischem

Boden, und um bei dem bevorstehenden, vielleicht heftigen und
langdauernden Federkriege mit den Antigüntherianem nicht ungerüstet zu sein,
mich vom Umgange mit der Welt und auch mit der Clerisei, so viel zurück
gezogen, als es meine Stellung nur irgend erlaubt. Ich hoffe, dass es mir mit
der Hilfe Gottes gelingen wird, das ora et labora, welches ich mir täglich
zurufe, ausschliesslicher und energischer, als es mir bisher geschehen ist, zu
erfüllen. Sind ja doch mir die Früchte süss, welche durch jene Doppelarbeit
gewonnen werden. So habe ich auch vor, die Herbstferien zu Hause
zuzubringen und ein opus für den Druck vorzubereiten2. Das Opfer, welches ich
dadurch bringe, ist gross, weil ich nun einer Einladung Günthers und
Veiths, in Töplitz mit ihnen zusammenzutreffen, nicht folgen kann. Günther
schrieb mir nämlich in seinem letzten Briefe, dass Veith zur Herstellung
seiner gebrochenen Gesundheit »Anfangs August nach Töplitz gehen wolle,
wenn Günther mit ihm gehen wolle; und er selbst sei nicht abgeneigt, der
Einladung zu folgen. Wenn also diese Reise des Wiener Doppeladlers zu
Stande kommt, so werden Sie um die Mitte des August den Veith nicht in
Prag treffen. Töplitz aber liegt näher bei Dresden als bei Prag, und Ihnen
daher wohl zu entfernt. Dennoch will ich für den Fall, dass Veith doch in
Prag wäre, ein Empfehlungsschreiben an denselben diesem Briefe beilogen.
An den Cardinal Schwarzenberg3 zu schreiben, darf ich (nicht) wagen, da ich
denselben nur ein einzigcsmal (im Schwarzenbergischen Palais zu Wien)
gesprochen habe. »4usser diesen beiden kenne ich aber Niemanden in Prag, als
nur noch die Oberin des Barmherzigen Schwesternklosters, S/ Theresia, die
Ihnen aber für Ihre Zwecke keine Dienste wird leisten können. Sollten Sie
aber Zeit finden, dieselbe zu besuchen, so wird ein Gruss von mir ausreichen,
um Ihnen eine freundliche Aufnahme zu sichern. - Wahrscheinlich würden
die Breslauer Herren Ihnen Empfehlungsschreiben nach Prag mitgeben
können.

Ganz besonders hat es mich gefreut von Ihnen zu hören, dass Sie nicht
bereuen, nach Breslau gegangen zu sein: und ich kann es nur billigen, wenn
Sie auch das letzte Ihrer Universitätssemester dort zubringen wollen. Es
sind Männer, die Sie dort gefunden, Männer ohne Trug und Falsch, die das
Panier der Wissenschaft hochhalten und zugleich auf dem Fundamente der
Kirche mit aller Liebe Ihres (ihres) Herzens festgewurzelt sind. Aber was das

2 Gemeint sind die «Offenen Briefe», die 1853/54 unter dem Titel
« Günther und Clemens» herauskamen.

3 Friedrich Fürst zu Schwarzenberg (1809-1885) wurde 1836 Erzbischof
von Salzburg, 1842 Kardinal und 1849 Erzbischof von Prag. In seiner Jugend
war er von Günther unterrichtet worden, und so gewährte er später Günther
und dessen »Anhängern tatkräftige Protektion.



— 159 —

von Ihnen geschilderte Treiben Bittner's betrifft4, hinter dem die Worte der
Stockschlesier stehen, so scheint die Blindheit der Menschen oder die
Vorsehung Gottes es herbeiführen zu wollen, dass an allen Ecken und Enden
Deutschlands der Kampf losbreche zwischen den Feinden der neueren (seit
Cartesius) und neuesten Philosophie (seit Günther) und zwischen den
Vertretern der letzteren cum grano salis. Jene möchten die 3 letzten Jahrhundertc,

als Jahrhunderte des »Abfalls von der Wahrheit, wie in der Religion
und Politik und Kultur so in der Wissenschaft, aus der Geschichte
wegstreichen, und an das Mittelalter und die goldenen Zeiten der Scholastik
wieder anknüpfen, wo die Vernunft (zum Zeugnis ihrer Protheusfähigkeit5)
mit ihrem Speculiren zwar nicht in Harmonie kommen konnte mit der
geoffenbarten Wahrheit, aber eben darum nur ein negatives Vernunftkriterium
aufstellte, und sich in allen Collisionsfällen der geoffenbarten Wahrheit de-
müthig unterwarf. - Die Zeit wird es lehren, ob die speculative Creations-
theorie und damit das positive Vernunftkriterium siegen und auch von Seiten

der Kirche Anerkennung oder wenigstens bereitwillige Duldung finden
oder im Kampfe zeitw-eüig unterliegen wird! Es ist dieses ein Kampf, der
ominös werden wird für die Stellung der Vernunftautorität zur kirchlichen
»Autorität, des Wissens zum Glauben, und darum auch ominös für die
endliche Vermittlung des Gegensatzes von Protestantismus und Katholizismus
in Deutschland. - Dieser Kampf (den man im engeren Sinne auch einen
Kampf der Güntherianer mit den Thomisten wird nennen können) scheint
in nächster Zukunft sowohl an der Donau als am Rhein als an der Oder und
an anderen Stromgebieten losbrechen zu wollen. Möchte er ohne Erbitterung,
mit würdevoller Ruhe, mit nur wissenschaftlichen Waffen und mit Beobachtung

des «in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas» geführt
werden Doch danach sieht es nicht aus. WTenn es aber nicht einmal in der
Politik mit blossem Parteimachen und mit Gewaltmitteln auf die Dauer geht,
wie viel weniger da, wo es sich um wissenschaftliche Fragen handelt

Auffallend oder auch nicht auffallend ist es, dass diejenigen, welche «der
falschen Strömung der Wissenschaft» (dem Güntherianismus) «einen Damm
entgegensetzen» wollen, und zwar dadurch, dass sie in Anwendung aller ihnen
zu Gebote stehenden Mittel die jungen theologischen Kräfte abhalten, in jene
Strömung hineinzugerathen, - dass eben diese Männer und Männlein
überhaupt die Wissenschaft geringachten, und durch blosse Cultur des Gemüths
und durch Übung im Gehorsam (mittelst Gebet, Ascese, Kult u.dgl.) katholische

Glaubensinnigkeit und Glaubenstreue erzeugen wollen. Von der kathol.
Theologie Bonn's wurde (zum 1. mal) in diesem Jahre keine Preissarbeit
geliefert. Sie thaten wohl, nachdem Sie sich so gründlich als möglich in der
Phüosophie umgesehen haben, sich nun auch eifrig auf die theologischen
Disziplinen zu werfen. Die Speculation über das kirchliche Dogma hat zu
ihrer Voraussetzung dieses Dogma selbst und die möglichst genaue Kenntnis
der historischen Entwicklung und Fassung desselben.

Alles weitere bei mündlichem Zusammensein, dem sich entgegenfreut
Ihr Knoodt.

4 Franz S.A.Bittner (1812-1888) war seit 1850 Moralprofessor in Breslau;

siehe P.Knoodt, Anton Günther II, 87.
5 Proteus (sie!), nach der griechischen Sage ehi Meeresgott, der sich

beständig verwandeln konnte.



— 160 —

Für die Fusstritte, welche dem Dr.Kayser6 bei Gelegenheit seiner
Promotion Dr. Clemens und Prof.Martin7 und zwei Schüler zu appliciren
versuchten, und welche sie in die Volkshalle hinein verlängerten, um auch mich
zu erreichen, wurde Dr. Kayser überreich von »Ant. Günther entschädigt.
Dieser liess sich nämlich in einem Briefe an mich ausführlich und in überaus
belehrender und wohlwollender Weise auf Kaysers Dissertation ein, und
bemerkte schliesslich: dass ich auf solche Schüler stolz sein könne, und dass,
wenn wir (Günther und ich) fortführen, solche Schüler zu bilden, wir ganz
ruhig ins Grab hinabsteigen könnten. Ich habe den Brief dem Dr. Kayser
geschickt, und dieser antwortete mir : «Wie gross die Freude war, welche mir
die Durchlesung des Günther'schen Briefes bereitete, kann ich nicht
ausdrücken. Eine solche Ehre hatte ich nicht erwartet. Mich der günstigen Be-
urtheilung des grossen Meisters würdig zu zeigen, wird mein grösstes Lebensglück,

mein einziges Bemühen sein ...» Das sind die stillen Freuden über das
anerkennende Lob solcher, aus deren Munde das Lob etwas wiegt. Die
Posaune der Volkshalle wird dieses Lob freüich nicht in die Welt tragen. - Und
was wiegt uns dieser »Anerkennung gegenüber das überaus wegwerfende und
schnöde Urtheil eines Clemens und Consorten! - Es ist übrigens gut, wenn
wir nur getadelt und beschimpft werden, dann wachsen wir nicht nur in der
Erkenntniss, sondern auch in der Demuth und Weltverleugnung, und erhalten

nicht den ewigen Lohn schon vorweg in dieser Zeit und aus schmutziger
Hand und eitlem Munde.

Reitz8 (den Sie, wenn ich nicht irre, kennen), ist noch nicht Doctor der
Philosophie ; wiederholtes Unwohlsein liess ihn seine Dissertation nicht ganz
vollenden. Der Bischof von Trier hat ihn jetzt zum Pfarrer von Oberwinter
ernannt, wo er seine wissenschaftlichen Studien fortsetzen kann und will.
Im nächsten Winter wird er promovieren.

Ich hatte vor, auch an Dr.Reinkens9 zu schreiben. Da ich ihm aber
keine besonders interessanten Neuigkeiten mittheilcn kann, und es in der
Freundschaftsversicherung u.dgl. ihm gegenüber nicht bedarf, so sagen Sie
ihm, ich liesse ihn herzlichst grüssen u. freue mich auf das baldige Wiedersehen.

Grüssen Sie auch freundschaftlichst u. ehrerbietigst Prof. Baltzer und

6 Johann Bapt. Kayser (1826-1895) wurde 1854 Theologieprofessor an
der Paderborner Akademie. Er unterwarf sich dem Verurteilungsdekret gegen
Günther, blieb aber dessen »Ansichten treu (P.Knoodt, Anton Günther II,
370f.).

7 Konrad Martin (1812-1879) war seit 1843 Privatdozent imd dann
ordentlicher Professor für Pastoraltheologie in Bonn. Er wurde danach
Bischof von Paderborn und beteiligte sich am Ersten Vatikanischen Konzil
als gemässigter Verteidiger der päpstlichen Vorrechte.

8 Andreas Reitz (1821-1870) wurde 1846 Priester und 1851 Pfarrer von
Oberwinter (bei Bonn).

9 Joseph Hubert Reinkens (1821-1896) wurde 1850 Privatdozent in
Breslau, 1853 ausserordentlicher Professor und 1857 ordentlicher
(Kirchengeschichte). Am 4. Juni 1873 wurde er zum ersten altkatholischen Bischof
geweiht.



— 161 —

Prof. Elvenich10, ferner Movers, Friedrich, Pohle und Hoelscher11. Eben so
grüssen Pastor Reinkens (der gestern bei mir war und sich nach einem
2. Kaplan sehnt, um sich von seinen Strapazen in der Stadt auf dem Lande
erholen zu können), der kleine Watterich12, der durch Unwohlsein auch noch
nicht es zum Doctor gebracht hat, wiewohl seine Dissertation fertig ist,
Dubelmann13, der Präses des Gesellenvereins geworden ist, Reitz und Dr.
Baer14.

Den innigsten und schmerzhaftesten Anteil nehme ich an dem häusl.
Unglück, welches Professor Elvenich von Neuem getroffen. Domkap. Dr.
Köster15 ist wohl von seiner Badereise noch nicht nach Breslau zurückgekehrt,

sonst grüssen Sie auch ihn freundlichst von Reinkens und mir.

b) Brief an einen Unbekannten

Bonn, den 23. Juni 1854.
Lieber Freund!16

Ungemeine Freude haben Sie mir durch Ihren Brief vom 20. d.M. ins
Herz gegossen. So sind denn endlich alle Berge abgetragen und alle Thäler
ausgefüllt, die zwischen Ihren und unseren Wünschen und deren Erfüllung
lagen. Ich werde am Tage Ihrer Primiz meine heissesten Gebete mit den

10 Beide waren ursprünglich Hermesianer, dann aber »Anhänger
Günthers. Peter Joseph Elvenich (1796-1886) wurde Phüosophieprofessor in
Breslau und widmete sich besonders der Verteidigung Günthers in Rom.
Johann Bapt. Baltzer (1803-1871) hatte seit 1830 einen Lehrstuhl für
Dogmatik in Breslau inne. Sein Eifer in der Verteidigung Günthers war
grenzenlos. Er verfasste u.a. «Neue Theologische Briefe an Dr.»Anton Günther,
Ein Gericht für seine Ankläger» (Breslau 1853). Im Jahre 1860 entzog ihm
Fürstbischof Förster die Lehrbefugnis («Breslauer Drama»). Elvenich und
Baltzer wurden beide 1870 altkatholisch.

11 Sämtlich Professoren in Breslau.
12 Johannes Watterich (1826-1904) war der unruhigste unter den

»Anhängern Günthers. In Bonn war er Schüler Knoodts und erhielt 1855

aufgrund seiner Habilitationsschrif «De Lucae Watzelrode Episcopi War-
miensis in Nicolaum Copernicum meritis» (Königsberg 1856) die Professur
für Kirchengeschichte in Braunsberg. Obschon seine weiteren Studien der
Papstgeschichte in Rom es nicht vermuten liessen, wurde er unter dem
Einfluss von Professor Reinkens 1874 altkatholisch. Vorübergehend suchte er
1887 seine Zuflucht im Benediktinerkloster von Maredsous, wurde dann aber
wieder altkatholisch, um schliesslich durch Vermittlung von P.Placidus
Wolter die letzten Lebensjahre als Oblate im Beuroner Kloster zuzubringen
(P.Wenzel, Das wissenschaftliche »Anliegen 72-77).

13 Nicht zu identifizieren.
14 Ebenso.
15 Domkapitular in Breslau; nähere Einzelheiten waren nicht zu

ermitteln.
16 Aus dem Inhalt des Briefes ergibt sich nur, dass der nicht mit Namen

genannte Adressat Neupriester war und in Münster studierte. Sicher nicht
identisch mit Kisselstein, weil dieser nach Breslau gegangen war.



— 162 —

Ihrigen vereinigen, und nicht nur ich, auch Reinkens, Watterich und Reitz17,
dem ich sogleich Mittheilung gemacht habe. Nicht minder, als Ihr endlicher
Eintritt in den priesterlichen Stand freut es mich, dass Sie an dem Entschlüsse
festhalten, dem Dr.Mutins18 in den Benediktinerorden nachzufolgen. Eben
darum wäre es das Beste, wenn Sie nach empfangener Priesterweihe Ihre
philosophischen imd patristischen Studien in Münster fortsetzten, und sich
den Doctorhut, sei es in der Philosophie sei es in der Theologie, erwürben.
Denn der auf der Höhe der Wissenschaft stehende und der Fortbildung
derselbe ihr Leben widmende junge Priester sucht und braucht Pappalet-
tere19, wie mir Baltzer20 noch vor Kurzem geschrieben hat. Ich glaube, dass
Sie Ihrem Bischöfe, der die Absichten Pappai.s kennt und billigt, ganz offen
den Grund angeben können und sollen, wenn Sie keine seelsorgerliche imd
keine Lehrer-Stelle annehmen, sondern Ihre Studien fortsetzen wollen.
Dadurch sind Ihre Kräfte der Diöcese Münster nicht für immer entzogen, da
Pappai, beabsichtigt, gerade auch in dem Münsterlande seinen Orden
(sobald er die Kräfte dazu hat) einzuführen. Eben dieser Umstand ist es,
wodurch es Ihrer Mutter erleichtert wird, Sie nach Italien gehen zu lassen, da
sie Sie von dort zurückerhalten wird. J. Baltzer ist geradezu der »Ansicht,
dass Nickes21 und Sie und wer sonst noch in den Orden der Benedictiner aus
Deutschland eintreten wird, nur unter der Bedingung sein dereinstiges
Vermögen oder einen Theil desselben dem Benedictinerorden vermachen soll,
dass der Orden nach Deutschland eingeführt werde. Am Ende des Noviziats
nämlich muss jeder Benedictiner über sein Vermögen verfügen (und später
kann er es nicht mehr), was entweder (ganz oder theilweise) zu Gunsten des
Ordens oder auch zu Gunsten »Anderer geschehen kann.

Dr.Nickes schreibt aus dem Kloster zu Perugia die seligsten Briefe.
Wie anders Denn dieser unser homo seraphicus schaut aus dem Fenster
seiner Zelle in das prachtvolle seraphische Thal, an dessen Ende die Stadt
»Assisi liegt. Auch die Klosterbrüder, unter denen er lebt, haben, wie Nickes
schreibt, einen wohlthuenden seraphischen Geist. »Alle sind fromm und rein,

17 S. oben in »Anm. 12 und 8.
18 Wohl ein Pseudonym für Johannes Peter Nickes (1825-1866). Er war

ein Verwandter der Familie Reinkens und der Lieblingsschüler von P. Knoodt.
Nach seiner Promotion in Philosophie und Theologie trat er gegen den Willen
des Kölner Erzbischofs in das Benediktinerkloster S.Paolo in Rom ein. »Als

Don »Anselmo war er freundschaftlich mit den beiden Brüdern Wolter Ernst
(Don Placido) imd Rudolf (Don Mauro) verbunden. Sein wissenschaftliches
Interesse galt der Exegese, aber auch der Verteidigung Günthers. Sein früher
Tod liess ihn den Ausgang des Kampfes um Günther nicht mehr erleben.

19 Don Simplicio Pappalettere (1815-1883) war seit 1853 Abt des Bc-
nediktinerklosters S.Paolo vor den Mauern Roms und zugleich Titularbischof.

Papst Pius IX. ernannte ihn zum Konsultor der Index-Kongregation.
Er bemühte sich sehr um die Verteidigung Günthers und auch um die

Verpflanzung seines Ordens nach Deutschland. Von 1858 bis 1862 war er »Abt

von Montecassino, danach verlegte er sich mehr auf eine politische Tätigkeit,
zumal auf die Aussöhnung zwischen Kirche und Staat (P.Wenzel, Das
wissenschaftliche »Anliegen 134-137).

20 S. oben Anm. 10.
21 S. oben Anm. 18.



— 163 —

und kein Zorniger unter ihnen, den »Abt aber bezeichnet Nickes als einen
Heiligen. Der Bibliothekssaal ist prachtvoll, die Bibliothek sehr reich, und
Nickes arbeitet darin täglich mehrere (oft 8) Stunden. Das Kloster selbst ist
kolossal und fürstlich, die schöne grosse Kirche mit Gemälden von Raphael
ausgeschmückt.

Dr. Kaiser wü'd im nächsten Monate aus Breslau nach Paderborn
zurückkehren, wahrscheinlich um bald eine Professur anzutreten, wiewohl sein
Bischof ihm in dieser Beziehung noch keine Eröffnung gemacht hat.

Auch eine neue Lydia (beide Jahrgänge 1853 und 54 in sich vereinigend.
636 Seiten stark ohne die Vorrede) - die letzte Lydia - ist, wie Sie
wahrscheinlich wissen werden, erschienen. Der grosse Aufsatz über den Dualismus,
in welchem auf den gegenwärtigen Streit, namentlich auf den »Artikel des

Repetenten Hitzfelder22 in der Tüb. Quartalschr. eingegangen wird, ist von
Croy23.

Ich selber athme seit einer Woche froh auf; denn der 2. und letzte Band
meiner «Briefe» ist im Manuscript endlich fertig. Der Druck ist bis über die
Hälfte fortgeschritten, und eilt seiner Beendigung rasch entgegen. Der Band
wird viel stärker als der erste werden, somit sehr schwer ins römische Gewicht
fallen. - Auch der Druck des gelehrten Opus von Zukrigl24 übor den Dualismus
ist bald beendigt. Baltzer sitzt noch immer in Rom, hofft aber vor dem
Beginn des Wintersemesters nach Breslau zurückkehren zu können. Wenigstens
hat er für das Wintersemester Vorlesungen angekündigt und wird von seiner
Facultät zum Decan erwählt werden. Er selber lebt noch immer der süssen
Hoffnung, dass das Ende des römischen Processes ein für G. und dessen
Schule nicht ungünstiges sein werde. Ich aber kann mich einer leisen Furcht
nicht erwehren, dass Günther's Schriften nicht ohne alle und jede Censur
einiger Sätze durchkommen werden, und wenn es auch nur geschähe, um
einerseits den Gegnern G.s, welche in der letzten Zeit ihre »Anstrengungen
zu Rom verdoppelt und verdreifacht haben, nicht so sehr vor den Kopf zu
stossen und ihnen die Schamröte zu ersparen, und um anderseits den «über-
müthigen» Schülern G.s ein «Siegesgeschrei» unmöglich zu machen. Doch
noch lebt Gott, und wenn er uns und unsere Sache will, und ein anderes
Urtheil über G.s Schüler fällt, als unsere Gegner, so ist er mächtig genug,
um auch in der letzten Runde noch, die Herzen der Lenker der Kirche wie
Wasserbäche zu leiten. - Sub sigillo schreibe ich Urnen, dass Baltzer mich
seit 2 Monaten auch auf's dringendste (auch dem Wunsche des Cardinais

•22 Von ihm scheint nur bekannt zu sein, dass er Konviktsrepetitor in
Tübingen war und dass Günther gegen ihn in seiner Zeitschrift «Lydia»
polemisierte. (Siehe Lydia V, 1854, 623ff).

23 Ludwig Croy (gest. 1855), ein Priester in Wien, gehörte zu den eifrigsten

Verteidigern Günthers. Er schrieb : «Theologische Fäuste, Zwei Worte
der Abwehr» (Wien 1852).

24 Jakob Zukrigl (1807-1876) war der Verfasser eines Werkes, das
Gimther gegen die »Anfeindungen verteidigen sollte : «Wissenschaftliche
Rechtfertigung der christlichen Trinitätslehre gegen die Einwendungen ihrer Gegner

mit besonderer Rücksicht auf die Glaubenslehre von Dr.D.Fr. Strauss»
(Wien 1846). Er wurde Nachfolger von J. S. v.Drey in Tübingen.



— 164 —

d'Andrea25, des Präses der Congr. indicis gemäss), bestürmt hat, nach Rom zu
kommen, um den Gangauf26, der Ostern nach Hause zurückgekehrt ist, in der
Commission zu ersetzen. Ich aber hatte die gewichtigsten Gründe, die (in voller
Ühereinstimmung mit Girnther, Croy, Greif27 etc., auch mit Hilgers und Reinkens)

mich bestimmen wiissten, dem Baltzer seine Bitte abzuschlagen. — Ich
werde aber die Herbstferien (wahrscheinlich zugleich mit Croy) im südl. Tyrol
und in Oberitalien zubringen, um eine Vorschule zu machen für eine etwa später
erspricssliche Reise nach Rom, wohin ich nicht gehen will, ohne des Italicnischen

mächtig zu sein.
Brockehoff28 gefällt sich in Tübingen - doch da sehe (ich), class Sie selber

mir dieses geschrieben haben -, ist aber mit Kuhn's Vorlesungen sehr
unzufrieden. - Reitz ist noch immer der alte. Für die Wissenschaft scheint er mir
verloren, er hat zu unruhiges Sitzfleisch.

Hilgers, Reinkens u. Watterich grüssen Sie. Gerkrath29 hat seine Doctor-
prüfung glänzend bestanden. Nach wenigen Wochen wird er nach Wien reisen,
um unter Günther und Croy seine philosophischen Studien fortzusetzen, und
ein opus über die Kategorien auszuarbeiten; von da will er nach Breslau gehen,
um unter Baltzer dogmengeschichtliche Studien zu machen, und dann in
Breslau (wenn nicht in Bonn) sich als Docent der Philosophie zu habilitieren.

Ich selber habe in dem letzten Vierteljahre geseufzt imd seufze ich unter
meinem schmerzlichen Schicksal, wodurch auch viele Zeit geraubt wurde der
»Ausarbeitung meiner Briefe. Meinen Bruder August, den Sie oft bei mir
gesehen haben, müsste ich nämlich am 21. April nach Siegburg bringen. Die
dortigen »Ärzte haben seinen Zustand für unheilbar erklärt-, weshalb ihn am 21. Juni
von dort wieder fort- und nach einer Privat-Pflegeanstalt (in Eitorf an der Sieg)
bringen müsste, welche »Anstalt er schwerlich je wieder verlassen wird. Er selber

fühlt sich in seinen Phantasiebildern imd Plänen, ja fast visionären
Zuständen nicht unglücklich, aber fiir »Andere und besonders für seine »Angehörigen
(und ich habe ihn wiederholt gesehen und gesprochen), erscheint sein Zustand
überaus deplorabel. Ich bitte Sie, auch für ihn bei Ihrer Primiz ein Memento
zu machen.

25 Girolamo d'Andrea (1812-1868) war seit 1852 Kurienkardinal in Rom.
Als Vorsitzender der Index-Kongregation zeigte er in der Sache Günthers
grösstes Entgegenkommen. Im Jahre 1867 fiel er beim Papst in Ungnade,
aber wegen seiner liberalen Haltung im Konflikt zwischen Kirche und Staat.
Er wurde abgesetzt und erhielt erst im folgenden Jahr Würden und
Einkünfte zurück, aber kein Amt.

26 Theodor Gangauf (1809-1875) war Abt des Benediktinerklosters
St. Stephan zu Augsburg (1851-1859). ln massvoller Weise setzte er sich
für Günther ein und nahm dessen Verurteilung aufrichtig an, «im Geiste
eines Mönchs, der stets bereit ist, in »Allem sich Rom zu unterwerfen», wie
Knoodt später schrieb (Güntherbiographie II, 458).

27 Laurenz Greif (1785-1866) hatte als Erzieher im Hause des Fürsten
Schwarzenberg Günther den Weg zum Priestertum geebnet und blieb
zeitlebens dessen Gönner. Vgl. Knoodt, Güntherbiographie I, 119-121.

28 Nicht zu ermitteln.
29 L. Gerkrath wurde 1861 Philosophiedozent in Braunsberg. Bernhard

Joseph Hilgers war seit 1835 Dozent für Kirchengeschichte in Bonn, zugleich
versah er bis zu seiner Ernennung zum ausserordentlichen Professor das »Amt
des Pfarrers an St.Remigius, war also der Vogänger von Pfarrer W. Reinkens.
Hilgers gehörte zu den Bonner Professoren, die 1870 als »Altkatholiken
exkommuniziert wurden.



— 165 —

Wahrscheinlich wird Ihre Mutter diese Tage in Münster zubringen. Dann
bitte ich dieselbe herzlichst von mir zu grüssen; ebenso unsere beiden lieben
Freunde Clenen u. Linsemann30. Des Letzteren, auf meinem Pulte schon etwas
gelb gewordener Brief, womit er mir grosse Freude gemacht hat, hoffe ich bald
beantworten zu können. Meine Musse ist sehr beschränkt durch tägliche
Prüfungen und eine vermehrte Stundenzahl der Vorlesungen.

Wenn Sie Ihren Bischofsehen, so legen Sie ihm meine Grüsse zu Füssen.
Dem Dr. Wolter31 hatte ich meinen Brief an denselben mitgegeben; ersterer
traf ihn aber nicht in Münster. Oremus pro invicem Ihr Knoodt.

c) Brief an einen Unbekannten

Bonn, den 6. Febr. 1857.
Lieber Freund32

Der Würfel ist gefallen. Günther's Doctrin ist in Bausch und Bogen, ohne
Angabe irgend eines einzelnen heterodoxen Punktes, verdammt. Sub sigillo
theile ich Ihnen nämlich mit, dass Günther am 23. Januar einen auf »Anordnung
des H.Vaters geschriebenen Brief des Cardinais Andrea erhalten, und am
folgenden Tage mir einstweüen die wichtigsten Stehen daraus mitgetheilt hat.
Er schreibt mir :

«In der Einleitung wird hervorgehoben, dass nicht bloss weise Männer
(besonders in phüos. und theolog. Disziplinen) sondern auch hohe Kirchenvorsteher

den H. Stuhl angegangen seien, über meine Lehre einen Aufschluss zu
erhalten, der ihrer »Angst ein Ende mache. Dann kommt die Sentenz, welche
der Briefsteller eine Concors eademque nennt. Und diese Sentenz lautet : Ex-
positam abs Te et vindicatam doctrinam ab orthodoxe veritatis tramite prorsus
abhorrere, fierique haud posse (ubi eadem doctrina isthinc aut alibi vigere ac
disseminari pergat) quin maxime catholicae ecclesiae ac clericorum adolescen-
tium institutioni theologicae futura sit detrimento. Also - meine Doctrin weicht
gänzlich ab vom orthodoxen Wege der Wahrheit, und sie ist nothwendig
nachtheilig für die künftige theologische Bildung der jungen Cleriker. Du wirst
genug haben an dieser Incrimination. Eine andere kommt auch im ganzen
Briefe nicht mehr vor. Aber es handelt sich jetzt noch um Etwas, nämlich 1)

um meine Unterwerfung unter jene Sentenz, welche vom H.Vater zum Decrete
erhoben worden sei. Zu diesem Zwecke wird mir ins Gedächtnis gerufen meine
Epistel an den H.Vater vom J. 1853, cui te ex animo penitus adhaesurum ob-
sequentissima et completissima testificatione profitebaris, quae certe virtutis
ac religionis tuae laus est existimanda non nfinima. - 2) um die Beseitigung
der Scrupel, welche von meiner Überzeugung ausgehen könnten, dass jene
Sentenz ohne Wahrheit sei. Da werde ich nun auf den Erfahrungssatz aufmerksam

gemacht : Decipimur specie veri. Es wird hinzugefügt : Cum tarnen in vitio
nemo sit, qui agnito semel errore mox ilium rejicit, et catholico Doctori
perpetuo propositum esse debeat : ancipite probabilitate commentationum huma-
narum nec nisi apparente certitudine posthabita, uni divinaeque Revelationis

30 Beide nicht zu ermitteln.
31 Sicher einer von den Brüdern Wolter, wahrscheinlich Ernst (1828-

1900), als Benediktiner Don Placido. Er suchte zu Rom im Streit um Günther
zu vermitteln, nahm aber die Verurteilung aufrichtig an.

32 Die »Anhaltspunkte, um den »Adressaten zu identifizieren, sind zu
wenig deutlich.



— 166 —

doctrinae litare; quod te ex corde praestiturum sponte pollicebaris tua superius
memorata epistola. Schliesslich wird noch gemeldet, dass der H.Vater das
Décret auf einen Monat noch hinausgeschoben, bevor es publici iuris werde.
(Da nun »Andrea's Schreiben vom 13. Januar datiert ist, so hätten wir am
13. Febr. die Publication zu gewärtigen). Erfolgt nun bis zu diesem Termin
meine Submission unter das Orakel des H. Stuhles, so wird diese dem Decrete
angehängt mit den Worten : auctor laudabiliter se subjecit. Diese Epistel wurde
mir durch den hiesigen Erzbischof zugestellt in einem Einbegleitungsschreiben,
worin es unter »Anderem heisst : Ohne Zweifel werden Sie diese Gelegenheit
ergreifen, um die Reinheit der Gesinnung, die Sie bei all Ihren Leistungen beseelt
hat, vor dem H. Stuhle und vor der ganzen Kirche zu beurkunden33.»

Von dem Inhalte dieses Schreibens Günthers würde ich Ihnen schon
früher Mitteilung gemacht haben, wenn ich nicht vorher hätte abwarten wollen,
was Günther selber dem Verdammungsdecrete gegenüber thun wird. Allein bis
zu dieser Stunde habe ich auf meine beiden Briefe an G. von diesem Selber
noch keine Antwort erhalten. Wohl aber hat mir Canonicus Greif34 geschrieben ;

und aus einzelnen Bemerkungen dieses Schreibens glaube ich schliessen zu
müssen, dass G. sich unterwerfen wird. In welcher Weise ob mit der Forderung,
dass man ihm im Einzelnen angebe, welche Principien oder Sätze seiner Doctrin
unkirchlich und heterodox seien, weil er ohne diess gar nicht im Stande sei,
seine Irrthümer kennen zu lernen und abzulegen weiss ich nicht. Ich denke
mir aber, dass G. ein auf die Sachlage gründlich eingehendes, aber so männlich
entschiedenes als kindlich ergebenes Antwortschreiben dem H.Vater übersenden

werde, über dessen Lesung Letzteren mehr als ein leises Zittern ankommen
und mehr als eine Thräne ins »4uge treten könnte. Aber was wird erfolgen
Wahrscheinlich die Publication des Décrets. Und was werden dann G.s Schüler
und Freunde thun Ich meine, dass sie am besten thun abzuwarten und zu
schweigen, bis die Zeit zum Reden kommt, d.i. bis die Publication des Décrets
erfolgt und bis die Bischöfe der einzelnen Diözesen an sie herantreten

Ich enthalte mich aller weiteren Expirationen und Expectorationen, denn
von den vielen Briefen, die ich in den letzten Wochen geschrieben und erhalten
habe, und die mich gänzlich von den Studien abgezogen haben, bin ich müde
und matt und sehne mich nach einer einsamen Stube, wo ich ungestört von
Mensehen und Briefen den Studien obliegen könnte. - Fürwahr, wenn ich mich
nicht als Katholik an das Wort des Herrn hielte «Portae inferi non praevale-
bunt... », so müsste ich zittern ob des Strafgerichtes, das über Europa in Kirche
und Staat hereinbrechen wird, denn quos Deus perdere vult, prius dementat.
Übrigens mag es treuen Söhnen ziemen, jede Schwäche ihres H.Vaters gleich
den frommen Söhnen Noah's mit dem Mantel der Liebe zu bedecken. Dennoch
bin ich fest überzeugt, dass Günthers Sache Gottes Sache sei und unter Gottes
Schutz stehe. Nolite timere pusillus grex, aber non vestrum est nosse tempora
Die scholastische Begriffsphilosophie der Jesuiten hat in Rom den Sieg davon
getragen über Günther's Ideenlehre. Auf wie lange (Mich bestürmen jetzt
die Benediktiner zu Rom in der enidrihglichsten Weise, in ihren Orden
einzutreten). - Günther selber ist angegriffen und gebeugt und spricht pauci adhuc
sunt dies mei! - Glänzend steht vor meiner Seele das prophetische Wort
Günther's : «Begraben kann Rom mich, aber es kann nicht verhindern, dass ich
am dritten Tage auferstehe»

33 Die Stellen aus dem Briefe Günthers (vom 24. Januar 1857) finden
sich gleichlautend in Knoodts Güntherbiographie (II, 316 ff.

34 S. oben Anm. 27.



— 167 —-

Stud. iur. Horten, der mir Ihren lieben Brief überbrachte, hat mir sehr
gefallen. Ich habe ihn später aufgesucht, um ihn zu Tisch zu laden; aber da
war er schon wieder nach Hause gereist. Seitdem habe ich ihn nicht bei mir
gesehen, will ihn aber in diesen Tagen wieder heimsuchen. - Wie geht's mit
Ihrer Gesundheit und ist insbesondere Ihr Brustleiden ganz behoben Jagen
Sie die melancholischen Gedanken fort Gott ist der Herr über Leben und Tod,
und in seiner Hand ist unsere Wirksamkeit abgewägt. Tun Sie, was Sie jeden
Tag thun können, und empfehlen Sio alles Weitere zuversichtlich dem Alten der
Tage! Warum trauern und kümmern Sind wir nicht schon dadurch glücklich
genug, dass wir eine feste, das Dies- imd Jenseits aufhellende Überzeugung
gewonnen haben, die uns Niemand rauben kann - Übrigens sehe ich aus Ihrem
Brief, dass (Sie) ungeachtet Ihrer Kränklichkeit (die auch bald aufhören
wird) viel gelesen haben, mehr als mir in diesem Semester (denn ich habe
leider wieder viele Zuhörer, wovon nicht wenige mich häufig heimsuchen,
und wöchentlich ein philosophisches Kränzchen). Ganz besonders freut es

mich, dass Sie den Anseimus nicht bei Seite gelegt haben; jetzt gilt's in die
Geschichte der Philosophie, besonders der scholastischen sich hineinzugraben!

Mit Stellen in G.s Schriften über dieselbe kann ich Ihnen nur wenig
aufwarten. Oder vielmehr ich finde in meinen Excerpten nur Eine : Eur. u. Her.
S.523ff. (aus dem Jahrg. der Lydia habe ich keinen Index gemacht). Sollte
Ihnen aber mit Stellen über die Scholastik gedient sein, so könnte ich Ihnen
deren viele citiren.

Gerkrath35 (der »Anfangs sehr niedergeschlagen war, jetzt aber sich
wieder aufrichtet, um wahrscheinlich später, wenn die vexatorischen Maassregeln

kommen, wieder kleinlaut zu werden) und Reinkens (dessen Bruder
wahrscheinlich Ritter's36 Nachfolger wird) und Ihr Knoodt grüssen.

d Brief an Watterich37

Bonn, den 17. Febr. 1857
Lieber Watterich

Endlich komme ich dazu, Ihre lieben Briefe zu beantworten und für
Ihr schönes Geschenk zu danken. Aber ich kann es nicht in freudiger, ich
kann es nur in sehr trauriger Stimmung thun; denn so grosse Anerkennung
auch Ihr Buch überall findet, so sind doch alle Ihre und unsere Anstrengungen,

Sie auf die Candidatenliste zu bringen, vergeblich gewesen. Stmrock38

35 Ludwig Gerkrath (1832-1864) lehrte zuerst zusammen mit Knoodt
in Bonn Philosophie, bis er 1861 an die Braunsberger Akademie berufen
wurde. Er vertrat im massvollen Sinne die Theorien Günthers.

36 Joseph Ignaz Ritter (1787-1857) wurde 1823 Professor für
Kirchengeschichte in Bonn und 1830 in Breslau. Nach einer Unterbrechung nahm
er 1843 seine Lehrtätigkeit wieder auf. Vgl. H. Jedin, Kirchenhistoriker aus
Schlesien in der Ferne (»ArchSchlesKirchGesch 11 (1953) 243-245).

37 S. oben Anm. 12.
38 Karl Joseph Simrock (1802—1876), der bekannte Germanist, war seit

1850 Professor in Bonn. Auch die folgenden Namen bezeichnen Professoren
an der Bonner philosophischen Fakultät: Friedrich Christoph Dahlmann
(1785-1860), Johann Wilhelm Loebell (1786-1863), Anton Heinrich Springer
(1825-1891), Franz Wilhelm Kampschulte (1831-1872). Der letztere wurde
1870 altkatholisch.



— 168 —

war krank, weshalb ich als Prodecan in der Facultätssitzung präsidierte. Ihr
Buch sammt dem Briefe an den Decan hatte ich auf dem Tische neben mir
liegen; und da ich mit mehreren Collegen schon gesprochen hatte, so hoffte
ich, dass die Sache sich machen würde. Es machte mich zwar schon ein wenig
stutzig, als im Verlauf der Debatte weder Dahlmann noch Loebell das Maul
aufthat, um Ihrer zu erwähnen. Ich müsste also die Initiative ergreifen ; aber
ich hatte noch nicht den ersten Satz beendigt, da fuhren schon L. und D.
mir ins Wort: «Wir können keine neuen Vorschläge machon; wir können
nicht unsere eigene frühere Candidatenliste umstossen; es ist Schade, dass
Watterich's Schrift nicht früher erschienen ist; sie ist gut, er hat sie uns
auch geschickt, und wir haben sie gelesen, aber jetzt ist es zu spät». «Ich
habe das auch (fügte Loebell hinzu) dem Prof. Watterich geschrieben». Alle
Beschwichtigungen und Gegenvorstellungen von meiner und anderer Seite
waren vergeblich. Ja man liess uns gar nicht ausreden; wir wurden
abgetrumpft und mundtot gemacht mit dem Satze; «Es kann uns nicht einfallen,
unsere eigene Candidatenliste umzustossen durch Aufstellung neuer Candi-
daten. Davon kann gar keine Rede sein». Und das wurde in so barscher Weise,
vorgebracht, dass die Sache abgemacht war.

Als Commentar hiezu mag Ihnen dienen 1) die Eitelkeit Loebell's und
der Starrsinn Dahlmann's, weshalb beide an den von ihnen aufgestellten
3 Candidaten festhalten und insbesondere von Springer39 nicht lassen und
nicht einen Fussbreit zurücktreten wollen; 2) das Schreiben des Ministers,
in welchem von drei von der Facultät aufgestellten Candidaten mit keiner
Silbe Erwähnung geschieht, und auch bei dem Verlangen eines Berichts
über Kampschulte40 der Geschichtsprofessur nicht gedacht wird. Deshalb
bestand die philos. Section darauf, dass auch in dem Bericht über K. Alles
vermieden würde, was so ausgelegt werden könnte, als ob die Facultät ihn
als Candidaten für die Geschichtsprofessur vorschlage. Deshalb ist auch der
Bericht, wiewohl nicht ungünstig doch auch nicht allzu günstig für K.
ausgefallen. Und eben darum wollte man sich durch nichts bestimmen lassen,
gar einen neuen Candidaten in Vorschlag zu bringen.

Aber auch so scheint mir für Sie noch nicht Alles verloren zu sein.
Berlin ist jetzt das Terrain, welches Sie bearbeiten müssen. Die hiesige
Facultät wird es sich gerne gefallen lassen, wenn der Minister Sie ihr oc-
troyirt.

Was mich selbst betrifft, so gestehe ich Ihnen ganz offen, wie ich es auch
dem Pastor Reinkens gestanden habe, dass ich mich in einer etwas peinlichen
Lage befinde. Durch meine Freundschaft mit Cornelius41 imd auch mit
Kampschulte, der mich häufig besucht und mir gefällt, bin ich behindert,
mich bei Brüggemann42 für Sie zu verwenden, weil ich, seit Cornelius sich

39 Er war seit 1852 Professor für Kunstgeschichte.
40 S. oben »Anm. 38.
41 Karl »Adolf von Cornelius (1819-1903) wurde als Kirchengesehiehtler

bekannt. Seit 1849 war er Dozent in Braunsberg, wechselte dann nach Breslau

und als ordentlicher Professor nach Bonn über, um dann 1856 einem Ruf
nach München zu folgen. Er spielte eine führende Rolle im Altkatholizismus

42 Theodor Brüggemann (1796-1866) kam aus dem Schuldienst und
wurde 1843 Vortragender Rat im preussischen Kultusministerium und besass
als solcher grossen Einfluss auf die Besetzung der Lehrstühle an den
Universitäten, wobei er Knoodt und den Güntherianern meistens sehr entgegenkam.



— 169 —

bei Letzterem befindet, nur mit Cornelius in Briefwechsel stehe, und jetzt
nicht gleichsam hinter dem Rücken desselben an Brüggemann schreiben
kann. Nur das eine kann und will ich noch heute thun, nämlich an Cornelius
schreiben, wie es gekommen, dass die Facultät Sie jetzt nicht in Vorschlag
gebracht hat ; und es Seinem Billigkeitsgefühl anheimgeben, ob er Sie nicht
doch dem Brüggemann empfehlen will.

Von dem Inhalte dieses Briefes dürfen Sie nur einen sehr discreten
Gebrauch machen, sowohl in »Anbetracht meiner Stellung zu Cornelius (resp.
Kampschulte) als weil ich von dem, was in der Facultät vorgeht, keine
Mittheilung nach Aussen machen darf.

Für Ihre Theilnahme imd Ihre Rathschläge in Betreff der Günther'sehen
Sache sage ich Ihnen meinen aufrichtigen Dank. Folgendes theile ich Ihnen
für Sie selbst und für Trütschel43 sub rosa mit. Günther hat am 10.Februar
dem Wiener Erzbischofe (durch dessen Vermittlung u. »Andrea's Schreiben
und zwar in einem Einbegleitungsschreiben von jenem erholt) zwei Schreiben,

eines an »Andrea und eines an den H.Vater selber, zur Besorgung
übergeben. Er hat sich unterworfen, aber in der Weise, dass im Schreiben an den
H.Vater folgende Worte vorkommen: Ingenue confiteor, animum meum, ut
primum de lata sententia certior factus sum, moerore non parvo affectum
fuisse. Arduis enim ac diuturnis laboribus nil aliud hactenus me voluisse
«praeter intemeratae fidei causam novis inventis tueri adversus Pantheismi
et Rationalismi pessimos errores» - Diese Worte kommen im Schreiben des
Cardinais Andrea vor - ipsa in epistola Em. Cardinalis honorifico testimonio
clementer agnitum et concessum est. Nova autem inventa (quorum hic
mentio fit) ut opinor ad illa conamina spectant, quibus praecipue per ipsum
altissimum creationis dogma, ejusque vini et notiones, mere christianam,
multiformis Pantheismi umbras discutere contendi. Hac vere philosophandi
ratione a S. Tribunali semel reprehensa et reprobata, certe nihil magis ex-
petendum optandumque videtur, quam ut alia melioraque inveniantur
documenta, quorum ope adversus pessimos Theopantheismi et Materialismi
conatus, quibus oppugnandis philosophia medii aevi jam non par est, ortho-
doxa veritas defendatur. Quod autem ad volumina a me edita attinet, sum-
mae apost. Sedis auotoritati me religiose obtemperaturum iterum confiteor
ac pronuncio.

So hat also Günther unterschieden zwischen einer Unterwerfung des
Willens und der Einsicht44 ; imd ich bin begierig, ob Rom in dieser
Unterwerfung kein Noli me tangere erblickt, und auf sie dem Verdammungsdecrete
die Worte hinzugefügt: auctor laudabiliter se subjecit. Und sollten die Römer
wirklich so glücklich sein, meliora documenta aufzufinden, da die
mittelalterliche Philosophie non par est, die orthodoxe Wahrheit zu vertheidigen,

43 Maximilian Trütschel (keine Lebensdaten zu ermitteln) war ein
Schüler von Professor Reinkens und erhielt einen Lehrstuhl in Braunsberg.
Gegen J.Kleutgen veröffentlichte er die Schrift «Widerlegung des älteren
Dualismus durch einen Satz der Denklehre und einen Satz der Glaubenslehre»

(Königsberg 1856). Wegen der Verurteilung Gimthers durch Rom gab
er 1860 seine Professur auf (P. Knoodt, »Anthon Günther II, 459).

44 Ganz ähnlich schrieb Günther selbst am 13.Februar an Knoodt:
«Niemand soll mir nachsagen, dass ich nicht unterschieden habe zwischen
einer Unterwerfung des Willens und der Einsicht, so weit sie zu machen
möglich ist, ohne die höchste »Auctorität zu beleidigen» (Günther-Biographie
II, 334).



— 170 —

so würde ja hiedurch G.s Philosophie doch indirect als eine bona anerkannt
sein.

Was werden G.s Schüler thun Sie werden, wenn von den betreffenden
Diözesanbischöfen eine solche Zumuthung an sie gestellt wird, sich
unterwerfen, auf ihren Plätzen bleiben, und Zeit und ATeranlassung abwarten, um
die den G.sehen Principien entgegenstehende Lehre (wie über Creation,
Dualismus u.s.f.) als häretisch nach Rom zu bringen und eine declaratio de fide
zu verlangen, und so peu a peu alle Cardinalsätze G.s von Rom approbieren
zu lassen. Vale et fave! Herzl. Gruss an Trütschel. Ihr Knoodt.

e) Brief an Günther

Bonn, den 2. Juni 1862
Thourer Meister

Metzmacher45, den ich früher schon (durch die Vermittlung von N.
[unleserlich] Ihnen empfohlen habe, der aber jetzt, nach einem glücklich
überstandenen Nervenfieber, von hier abreisen kann, wünscht durch einige
Zeilen von meiner Hand bei Ihnen eingeführt zu werden. Ich thue dies um
so lieber, als Metzmacher es verdient, in jeder Beziehung empfohlen zu
werden. Er ist ein durch die Schule der Entbehrung und Leiden gebildeter
Charakter und wird, so hoffe ich, in der philosophischen Wissenschaft um so
sicherer etwas leisten, als er sich Ihren Lebenslauf zum Vorbild genommen
hat. Um in der gegeisselten46 seelsorgerlichen Praxis nicht zu verkümmern,
hat er sich auf 10 Jahre die freiere Musse gewährende Erzieher-Carriere
gewählt, um später in sorgenfreier Existenz ausschliesslich der Wissenschaft
leben zu können. Leider wird er diesmal nur vorübergehend Sie heimsuchen
können, da die gräfliche Familie Bambeltey schon von Wien auf ihr Gut
in Ungarn übergesiedelt ist, wohin er folgen muss.

Trotz Ihrer Frage: «Wohin? Warum?», trotz der Körbe, die Sie an
Harts, Schwarzenberg und Wiener-Neustadt ausgetheilt haben, gebe ich die
Hoffnung nicht auf, Sie von Wien loszueisen. Wohin Nach Tyrol. Warum
Damit die hohen Berge Ihre Brust durch neue Aussichten und Hoffnungen
heben, und Baltzer47 und ich die schönste Erinnerung und einen Stachel im
Fleische zur muthigen und kräftigen Fortsetzung des Werkes, das Sie so
glücklich begonnen, haben, wenn Ihr Wunsch cupio dissolvi et esse cum
Christo zu Ihrer Schüler tiefstem Leidwesen sich erfüllt haben wird. Ich rufe
Ihnen daher noch einmal zu : Sorgen Sie für einen guten Gesundheitszustand
im Monat August Um die Mitte desselben werde ich, so Gott will, mit
Baltzer in Wien eintreffen. Und da es bis dahin nur noch zwei, schnell hin-
fliessende Monate sind, so schreibe ich auch diesmal nichts über «litterarische
Angelegenheiten», wiewohl nicht nur Ihr erster und zweiter sondern auch
der denselben bald nachfolgende dritte Brief in meine glücklichen Hände
gekommen waren. Ich verspare das »Alles für die mündliche Besprechung,

45 Heinrich Metzmacher (geb. 1836) wurde 1859 Priester und dann Er
zieher «beim Grafen Bombelles, Hunyadi's Schwiegersohn» (P.Knoodt, »Anton

Günther IL 515).
46 Sicher eine Anspielung auf das Vorgehen des Kölner Erzbischofs von

Geissei gegen seine Priester, mit denen er nicht gerade sanft umging.
47 S. oben »Anm. 10.



— 171 —

um so mehr, als nach zwei nachmittägigen Vorlesungen und einer abgehaltenen

Prüfung es »Abend geworden ist, und ich diese Zeilen noch dem
Metzmacher überbringen muss, der morgen in aller Frühe abreisen wird.

Da Ihr Namensfest so nahe ist, und ich dadurch, dass ich wieder
Mitglied der wissenschaftlichen Prüfungskommission geworden, für den Augenblick

sehr viele »Arbeiten auf den Hals bekommen habe, so benutze ich diese
Gelegenheit, um Ihnen zu Ihrem Namensfeste Glück zu wünschen. Möge der
Himmel die alten Leiden von Ihnen wegnehmen, damit Sie sich etwas mehr
mit diesem Erdenleben wieder zufrieden geben und es sich gefallen lassen,
auf Ihre »Auflösung und das neue Leben mit Christo noch länger warten
Übrigens hat auch für mich diese irdische Pilgerschaft fast allen Reiz
verloren, und es fesselt mich nur das Eine noch an den irdischen Schauplatz,
dass ich ihn nicht, ohne etwas für Christus (und das heisst dann zugleich
für die Ehrenrettung und Machtstellung Ihrer Philosophie, wiewohl dieselbe
auch ohne mich eine Zukunft haben wüd) gethan zu haben, verlassen möchte.
Aber nicht blos hochleben werde ich lassen am 13. Juni unseren Antonius
Günther und seine Philosophie, die nur jesuitische Nachteulen für vulgären
Rationalismus ansehen konnten, sondern ich werde auch in aller Frühe am
»Altare stehen, damit unser Aller Herr und (Leidens-) Meister Christus, Ihnen,
nachdem er Sie wie Gold geläutert hat 7fach im Feuerofen der Verkennung,
Verfolgung und Trübsal, in aller Weise gnädig sein möge

Ihr Schüler P. Knoodt

3. Ein Brief Knoodts aus seiner altkatholischen Zeit

Zwischen dem letzten Schreiben an Günther und dem jetzt
vorzulegenden klafft eine Lücke, die auch nicht durch anderweitige
Dokumente ausgefüllt werden kann, wenigstens vorläufig nicht.
Knoodt befasst sich nunmehr nicht mit Günther, der unterdes am
24. Februar 1863 gestorben war. sondern sein ganzes Interesse gilt,
wenn man das aus dem Inhalt dieses einzigen Briefes schliessen darf,
der altkatholischen Bewegung, der er beigetreten war. Wann genau
der Bruch mit der römischen Kirche erfolgt ist, lässt sich nicht leicht
bestimmen. Sicher bildete die Verurteilung Günthers die Voraussetzung

und Grundlage, und das vatikanische Dogma vom 18. Juli
1870 brachte die entscheidende Wendung. Knoodts Erzbischof, Paul
Melchers, forderte Knoodt und die übrigen Professoren der Bonner
Universität, soweit sie Priester waren oder theologische Fächer
dozierten, zur Annahme der Dekrete zu wiederholten Malen auf.
Knoodt weigerte sich und wurde infolgedessen am 4. November 1870

von seinen priesterlichen Funktionen und von der Lehrtätigkeit
suspendiert. Damit war äusserlich die Trennung vollzogen, die sich
indes innerlich schon geraume Zeit vorher angebahnt und bemerkbar

gemacht hatte. Knoodt stand nunmehr als Altkatholik ausserhalb

der römisch-katholischen Kirche.



— 172 —

Der vorliegende Brief zeigt gut die anfänglichen Erfolge der

neuen Bewegung, aber auch die anfänglichen Schwierigkeiten.
Vorausgegangen waren die sog. «Münchner Pfmgsterklärung» vom
18.Mai 1871, die vorbereitende Versammlung in Heidelberg (5./
6. August 1871) sowie der Katholiken-Kongress in München vom
22. bis 24. September 1871. Die Schwierigkeiten bestanden vor
allem darin, dass die Altkatholiken zu Beginn kaum Gemeinden
und Kirchen hatten und nur wenige Priester, die in der Seelsorge
standen (auf der später für die Bischofswahl bestimmten Liste
befanden sich nicht mehr als dreissig Priester). Besonders machte sich
der Mangel eines «apostolischen» Bischofs geltend, auf den die neue
Gemeinschaft, die durchaus katholisch sein wollte, nicht verzichten
konnte. Wie bekannt, wurde das Problem dadurch gelöst, dass man
am 4. Juni 1873 zu Köln einen Bischof aus den eigenen Reihen
wählte, den Breslauer Professor J.H. Reinkens, der dann am
11. August 1873 durch H. Heykamp, den der Kirche von Utrecht -
der heutigen altkatholischen Kirche der Niederlande, die damals
offiziell «Römisch-Katholische Kirche der altbischöflichen Klerisei»
hiess - zugehörigen Bischof von Deventer zu Rotterdam die
Konsekration nach dem römischen Rituale erhielt, und erst damit war
die altkatholische Kirche konstituiert. Knoodt berichtet in seinem
Brief nur von den Vorbereitungen.

Der Güntherianismus bildete also gewissermassen den Übergang

zum Altkatholizismus. Das muss jedoch richtig verstanden
werden. Es trifft sicher zu, dass sehr viele von den ersten Altkatholiken,

und gerade die führenden Männer unter ihnen, das System
Günthers verteidigt hatten und weiter daran festhielten. Die darin
propagierte Freiheit der wissenschaftlichen Forschung wird sie der
römischen Lehrautorität entfremdet haben, die zudem im Falle
Günther eine zeitbedingte schroffe Eigenart bewiesen hatte. Seine

Verurteilung durch Rom wurde ebenso als Anschlag auf die Freiheit
und Selbständigkeit der deutschen katholischen Wissenschaft
empfunden wie die späteren vatikanischen Papstdogmen. Aber es vv äre
eine zweifellos übertriebene Behauptung, wenn die subtilen
Spekulationen Günthers als der spezifische Ausdruck der altkatholischen

Theologie hingestellt werden sollten. Nach der Konstituierung
der neuen romfreien Kirche erschienen kaum noch von altkatholischer

Seite Schriften, die zugleich an Günther orientiert waren. »Als

letztes Werk in der zeitlichen Reihenfolge wäre wohl zu nennen die

Günther-Biographie von Knoodt (I Wien 1881), weil sie nicht nur



— 173 —

eine Lebensbeschreibung bietet, sondern auch, direkt oder indirekt,
die »4nsichten des Meisters verteidigt. Übrigens war Günther selbst
nach seinen bitteren Erfahrungen nicht ganz frei von einem
antirömischen Affekt, da er z.B. am 23.Dezember 1863 an Baltzer
schreibt: «Es hat mich sehr gefreut von Ihnen zu hören, dass Probst
Döllinger den alten Muth wieder in sich aufleben lassen wird, wenn
er im Voraus einer bedeutenden Theilnahme gewiss ist» (P.Knoodt,
»Anton Günther II, 526).

Brief an einen Unbekannten
Bonn, den 12. Aug. 1871

Lieber Freund1
Du bist sehr im Irrthum, wenn du meinst, ich grolle dir wegen

abweichender Ansichten über unsere »4gitationsmittel. Vielmehr bin ich ein armer
Mann, dem fast jede Stunde weggenommen wird durch unsere kirchlichen
Wirren - Briefe, Besuche, »Anfeindungen von allen Seiten und täglich sich
mehrend ; die Kräfte der Meisten, die mitten in der Bewegung stehen, werden
fast aufgerieben ; Jeder sehnt sich nach Ausschnaufen und kommt nicht dazu
und kommt auch nicht zu seinen Studien - und der daher die Zeit nicht
findet, um ausführlich dir zu antworten, aber das auch nicht für nöthig hält,
weil die nächste Zukunft selber schon dich (wenn du den Ausdruck erlaubst)
eines Besseren belehren wird. Wir sollen keine Gemeinden gründen, bevor
wir Bischöfe (und zwar von den noch vorhandenen alten) gefunden haben
Wie aber, wenn die Gründung von Gemeinden das vorzüglichste Mittel wäre,
um Bischöfe zu gewinnen, ganz besonders aber das wirksamste Agitationsmittel

Selbst ein Pastor Reinkens würde, falls er suspendiert wird, ohne
Zweifel auf seinem Posten bleiben, fortfunctionieren und den Bonner treuen
Katholiken dadurch eine Kirche überliefern2. Oder hätte Renftle3 es wie
Tangermann4 machen und seine Gemeinde verlassen sollen Oder Kaminski5
die Gemeinde von Tarnowitz nicht gründen sollen »Aber wohin kommen wir

1 Der Adressat ist sieher ein Altkatholik, der aber in den Werbemethoden

von Knoodt abweicht.
2 Diese Hoffnung sollte nicht in Erfüllung gehen.
3 «Ein Mann aber (im »Augsburger Klerus) leuchtete hell hervor, Pfarrer

Josef Renftle von Mering. Als er am 9.Oktober (1870) den Fuldaer Hirtenbrief

dem bischöflichen Auftrage gemäss von der Kanzel zu verlesen hatte,
legte er lauten Protest ein gegen das vatikanische Konzil und dessen Dekrete.
Sofort in Augsburg denunziert, wurde ihm vom Bischof unter Androhung
von Strafe befohlen, zu widerrufen und wegen des Ärgernisses Abbitte zu
thun. Da wandte sich die Gemeinde- und Kirchenverwaltung in einer
Eingabe vom 9.Novbr. 1870 an den Bischof» (J.Fr.von Schulte, Der Altkatho-
licismus, Giessen 1887, 207).

4 Ein Dr. Wilhelm Tangermann, der altkatholisch geworden war und
dann unter dem Druck der staatlichen Behörden seine Stelle als Pfarrer von
Unkel (bei Bonn) aufgeben müsste (J.Fr.von Schulte, Der »Altkatholicismus
159ff).

5 An der Wahl des ersten altkatholischen Bischofs nahm ein gewisser
«P.Kaminski» teil, der aber als wählbarer Priester aus Norddeutschland
stammte (J.Fr.von Schulte, Der »Altkatholicismus 380f.).



— 174 —

denn, wenn wir, so lange wir keine Bischöfe haben, keine Gemeinden gründen
wollen und keine Sakramente spenden, also alle treuen Katholiken den
neukatholischen Sakramentsverweigern Preiss geben wollen Nein wir müssen
und wollen den Bischöfen ihren Bannstrahl aus den Händen winden, dass
wir den echten Katholiken bieten, was jene ihnen nehmen wollen. Und wir
müssen und werden so einen Keil hineintreiben in die faule und im Besitze
befindliche Masse, um den Zerfall derselben zu beschleunigen und was davon
noch lebt zu retten. »Auch mehren sich die Anmeldungen trefflicher
Geistlicher, die sich uns zur Disposition stellen. Vor nichts auch haben die Bischöfe
grössere Angst, nichts dünkt ihnen gefährlicher als die Gründung von
Gemeinden, die sie nicht mehr als die rechtmässigen Oberhirten anerkennen.
Und darauf sollten wü verzichten

Selbstverständlich suchen wir uns übrigens vor Allem Bischöfe, aber
nicht so, dass wir die Sache aus den Händen und vertrauensvoll diesen
Bischöfen übergäben, denn dann winden wir wieder die schmählich Düpirten
sein und unsere bisherige »Arbeit vergeblich: denn wir wollen keine römisch-
kath. Kirche, wie sie vor dem 18. Juli 70 war, sondern eine gründlich und
allseitig reformierte, in die alle die Wahrheit in Christo Liebenden aus allen
Confessionen eintreten können. Auch sind wir keineswegs ohne »Aussicht,
Bischöfe zu erhalten ; aber auch hier ist die grösste Vorsicht nöthig und
insbesondere zu erwägen, ob wir nicht am Besten fahren werden, wenn wü es
blos mit von uns selbst Erwählten und blos von einem apostol. Bischof
Geweihten zu thun haben, als mit den alten Knaben, die sich am Ende in die
gründliche reformatio in c. et in m. (in capite et in membris) nicht finden
können. Doch da wird Gott selbst entscheiden; er wird aller Welt noch
unwidersprüchlich zeigen, dass er den Stab gebrochen hat über die gegenwärtigen

Vertreter des Episcopats, und ob und wie viele er noch zu uns hinüberretten

will. Vielleicht nicht gar lange nach der Münchener Septemberver-
sammlung wird es zu einer Art von Concil kommen, auf welchem Bischöfe
erwählt werden, nachdem wir uns ihrer apostol. bischöflichen Weihe
vergewissert wurden. Ereignisse abwartend, Ereignisse (Gottentscheidungen)
benutzend gehen wir voran gottvertrauend und so rasch als möglich.

Die Versammlung in Heidelberg war keine beschliessende sondern nur
berathende und die Septemberversammlung vorbereitende. Das Wichtigste
auf derselben war, dass sich herausstellte, dass wü Alle (die »Abgeordneten
aus Wien, aus der Schweiz, aus den verschiedenen Theilen Deutschlands) ein
und dasselbe Ziel anstreben; dass ferner gerade die bisher indifferenten
Katholiken Feuer vom Himmel fangen und eifrig an dem Wiederaufbau der
kath. Küche mitarbeiten; dass endlich eme Annäherung und Organisation
aller bisher isolüten kath. Bestrebungen angebahnt worden ist. »Auch kamen
wir zu einer Vertheilung und Organisation der immer umfangreicher werdenden

»Arbeit und zum gegenseitigen Versprechen, überall in möglichst
grossartiger Weise Gelder zu sammeln. Denn die unvermeidlichen Geldausgaben
werden immer grösser, ganz besonders wenn die Unterstützungen von Christlichen

und gottesdienstlichen Einrichtungen und Reisepredigern sich mehren.
Einer der interessantesten Männer auf der Heidelberger Versammlung

war der Oberammann Keller aus dem Kanton Aargau6, eine tiefreligiöse

6 Hier handelt es sieh um Landammann (nicht «Oberammann») und
Nationalrat Dr. »Augustin Keller aus Aarau, der bei dem Münchner Kongress
(22. bis 24. September 1871) zum Vizepräsidenten gewählt wurde (J.Fr.von
Schulte, a.a.O. 343). Er war einer der Laienführer und erster Synodalratspräsident

der Christkatholischen Kirche der Schweiz.



— 175 —

und staatsmännische Persönlichkeit; dann auch der Priester Aloys »Anton7

aus Wien (aber dieser mehr plebejisch angelegte Volksredner, während Keller
fein aristokr. Benehmen hat) dessen Anhang schon 60000 übersteigt. Aber
kein Bischof suspendirt ihn, obschon er die Bischöfe und das Vaticanum
schonungslos in Versammlungen und in der ganzen Österreich. Presse
tagtäglich angreift.

»Auch in Heidelberg selbst hat der »41tcatholicismus einen fruchtbaren
Boden, der durch unsere Sitzungen und durch einen zahlreich besuchten
Vortrag des Michelis8 besäet wurde.

Doch ich muss zu deiner Herzensangelegenheit übergehen Ich bin
vorgestern »Abend krank von Heidelberg zurückgekehrt, und noch bin ich stark
verschnupft und huste; Prof. Reinkens, mit dem ich 6 Tage in Boppard
zusammengewesen, ist erst gestern Morgen nach Bonn gekommen und am
Nachmittag habe ich ihm deinen Brief übergeben. Du kannst dich darauf
verlassen, dass er (und wenn sich eine Gelegenheit dazu bietet, auch ich)
Alles, was in seiner Macht steht, thun wüd, um dir die Stelle am Schullehrerseminar

zu verschaffen. Denn wü haben beide die Überzeugung, dass die
Stelle fiü dich und du fiü die Stelle passest. Möchte der jetzige Director nur
recht bald promovüt und du an seine Stelle befördert werden

Ottilie Fabricius ist (gleichzeitig mit uns) aus den Aachener Bädern
zurückgekehrt. Am nächsten Morgen sidelt sie in die Ritterakademie (in
Bedburg über und übernimmt auf einige Wochen das Vorsteherinamt,
damit die Vorsteherinnen verreisen und wieder zu Kräften kommen können.
Sie hat mir Grüsse an dich und deine Mutter aufgetragen, denen ich die
meinigen beifüge und die des Prof. Reinkens.

Dein alter treuer Freund
P. Knoodt.»

Frankfurt am Main Johannes Beumer, S.J.

7 Alois Anton war der erste altkatholische Pfarrer in Wien, dem es
gelang, die altkatholisch Gesinnten zu einer Gemeinde zusammenzuschliessen,
so dass sie bereits im Oktober 1871 in der St.-Salvator-Rathaus-Kirche ihren
ersten Gottesdienst halten konnten.

8 Friedrich B.F.Michelis (1818-1886) war seit 1864 Philosophieprofessor
in Braunsberg. In der Einstellung gegenüber der Theorie Günthers

schwankte er, wurde aber 1870 altkatholisch.


	Peter Knoodt und sein geistiger Werdegang nach neuentdeckten Briefen

