Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 3

Artikel: Peter Knoodt und sein geistiger Werdegang nach neuentdeckten
Briefen

Autor: Beumer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 149 —

Peter Knoodt und sein geistiger Werdegang
nach neuentdeckten Briefen

Unter den Theologen, die das Angesicht des 19. Jahrhunderts
pragten, ragt sicher Anton Giinther (1783-1863) hervor, und unter
dessen Schiilern ist es vor allem Knoodt, der die Lehre des Meisters
auf den Universititskatheder brachte und ihr eine unverbriichliche
Treue wahrte. Schon die Zeitgenossen schwankten im Urteil tiber
G:iinther!. Er wurde hart angegriffen und ebenso leidenschaftlich ver-
teidigt. Die Nachwelt, insbesondere die von heute, vermag es eher,die
Licht- und Schattenseiten seines Systems objektiv zu wiirdigen. Die
gute Absicht des «kithnen Gnostikers» (Scheeben) ist wohl niemals
verkannt worden, aber die moderne unparteiische Stellungnahme
wird noch besser herkehren, dass es sich in der Theorie Giinthers um
den allerersten Versuch auf katholischer Seite handelt, die Philoso-
phie des deutschen Idealismus, die damals das Feld beherrschte, mit
ihren andersgearteten Begriffen und Problemen einzufangen, wozu
die Neuscholastik aus sich kaum imstande war. Dagegen lassen sich
auch die Einseitigkeiten bei Giinther nicht verschweigen. Die iiber-
triebenen Angriffe wider die alte Schule, der er « Semipantheismus»
und die falsche Lehre von einer doppelten Wahrheit ganz allgemein
vorwarf, haben ihm erbitterte Feindschaft eingetragen. Darum lasst
es sich einigermassen verstehen, dass die Reaktion in &hnlich schrof-
fer Weise erfoigte, sowohl von den Vertretern der kirchlichen Wissen-
schaft als auch von amtlichen Stellen. Hierbei hielten sich kaum alle
in den gebotenen Grenzen, so z. B. der Bonner Privatdozent F. J. Cle-
mens (Die speculative Theologie A.Giinther’s und die katholische
Kirchenlehre, K6ln 1853) und der Kolner Erzbischof, Kardinal J. von

1 Zur Literatur: E.Winter, Die geistige Entwicklung Anton Giinthers
und seiner Schule, Paderborn 1931 ; L. Orbéan, Theologia Guenteriana et Conci-
lium Vaticanum, Inquisitio historica-dogmatica iuxta vota inedita consultoris
J.Schwetz actaque Concilii Vaticani exarata, Rom 1949/50; P. Wenzel, Das
wissenschaftliche Anliegen des Giintherianismus, Ein Beitrag zur Theologiege-
schichte des 19. Jahrhunderts, Kssen 1961; J. Pritz, Glauben und Wissen bei
Anton Giinther, Eine Einfihrung in sein Leben und Werk mit einer Auswahl
aus seinen Schriften, Wien 1963; P. Wenzel, Der Freundeskreis um Anton
Gunther und die Grimdung Beurons, Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen
Katholizismusim 19. Jahrhundert, Essen 1965.



— 150 —

Geissel, der schliesslich eine Verurteilung Giinthers durch Papst Pius
IX. erreichte?. Spéter waren J.Kleutgen S.J. und dann das Erste
Vatikanische Konzil darum bemiiht, die «Verstindigung des Chri-
stentums» oder dessen «ideelle Rekonstruktion» durch ein «Glau-
bensversténdnis» positiv zu iiberwinden, das den Geheimnischarak-
ter der Offenbarungswahrheiten nicht antasten wollte.

Seitdem die «Vorschule zur speculativen Theologie des positiven
Christentums» (Wien 1828/29) erschienen war, scharten sich in der
Osterreichischen Hauptstadt um Giinther zahlreiche Schiiler und Be-
wunderer, und niachst Wien wurden Breslau und Bonn Zentren einer
neuen Bewegung, die nach und nach den bis dahin méchtigen Herme-
sianismus abléste: «Im Laufe der vierziger Jahre beherrschte Giin-
ther die deutsche katholische intellektuelle Welt, dies um so mehr, als
die preussische Regierung viele Giintherianer auf die philosophischen
und theologischen Lehrstiihle berief, da sie es vermeiden wollte, Her-
mesianer zu berufen, um die kirchlichen Behorden nicht vor den Kopf
zu stossen,aber auch nicht Méanner berufen wollte, die durch die
katholische Reaktion anlidsslich des Kolner Ereignisses kompromit-
tiert waren®.» Einer der bedeutendsten und jedenfalls der rithrigste
Anhénger Giinthers war der Bonner Philosoph Knoodt, der auch die
erste Biographie des Meisters herausbrachte®.

Hier zunichst eine kurze Ubersicht mit den wichtigsten Daten?.
Franz Peter Knoodt wurde am 6.November 1811 zu Boppard am
Rhein geboren. Nach den Gymnasialstudien in Boppard und Koblenz
besuchte er die Bonner Universitit, wo Hermes noch lehrte und auch
auf Knoodt einen gewissen Einfluss ausiibte. Einige theologische
Semester in Tibingen folgten (1831-1833) und dann die Weiterbil-
dung im Priesterseminar von Trier. Dort wurde er am 14. Marz 1835
zum Priester geweiht. Die erste Seelsorgetitigkeit libte er als Ka-
plan an Liebfrauen in Trier und danach als Religionsiehrer aus
(1833-1841). Schon wihrend dieser Zeit muss die Lektiire der Schrif-

2 Die Indizierung war am 8. Januar 1857 erfolgt, die Publikation des De-
krets am 20.Februar desselben Jahres. Der Papst erlduterte im einzelnen den
Sinn durch ein Breve «Eximiam tuam» vom 15.Juni 1857 an Kardinal von
Geissel (Denzinger-Schéonmetzer Nrn. 2828-2831). ,

3 So H.Jedin, Aufschwung und Niedergang des Gintherianismus, in:
Handbuch der Kirchengeschichte VI, 1, Freiburg 1971, 454.

1 Anton Giinther, Eine Biographie in zwei Bidnden, Wien 1881.

’ Vollstédndige Angaben bei: Th. Weber, « Knoodt», in: Allgemeine deut-
sche Biographie 5, 262-273.



— 151 —

ten Giinthers nachhaltig auf ihn eingewirkt haben®; denn im Sommer
1841 begab er sich nach Wien, «um drei volle Jahre zu Giinthers Fiis-
sen zu sitzen»”. Das innige Verhaltnis von Meister und Schiler be-
schreibt Knoodt in einem Riickblick also: «Wie oft gedenke ich in siis-
ser Wehmut jener nun schon lange entschwundenen Zeit, die ich in
der Niahe unseres hochverehrten Meisters verlebte. An schénen Friih-
lings- und Sommertagen, wenn wir mit ihm durch Wald und Flur
wanderten, oder auf jener beliebten Parkhohe ruhten, unter welcher
eine iiberaus reiche und schone Landschaft weithin sich ausbreitet, da
erschlossen sich uns in traulichem Gesprach mehr als sonst die Tiefen
seines Herzens, und es war uns nicht selten gegénnt, einen lehrreichen
Blick in die innere Werkstéatte seines Geistes zu tun®.» Beide gehorten
eben der romantischen Epoche an, und Ginther konnte dazu seine
Herkunft von einer Erweckungsbewegung nicht verleugnen. Im
Herbst 1844 ging Knoodt nach Breslau,um dort nach einem kurzen
Studium mit einer Dissertation «De Cartesii sententia: cogito ergo
sum» zu promovieren, und zwar in der philosophischen Fakultit. Be-
reits im folgenden Jahr (25. September 1845) wurde er als ausseror-
dentlicher Professor an die Universitdt Bonn berufen. Als solcher las
er liber Logik, Psychologie, Metaphysik und Geschichte der neueren
Philosophie, ausserdem gelegentlich iiber Grundfragen der Moralphi-
losophie, die Gotteslehre des heiligen Augustinus und die Theorie der
Sinnenerkenntnis. Nachdem er einen ehrenvollen Ruf an die Tiibin-
ger Universitat abgelehnt hatte, wurde er bald ordentlicher Professor
in Bonn, wozu er sich durch eine Arbeit «De legitimis rei publicae
potestatibus» habilitierte. Seine zahireichen Hoérer, zu Beginn auch
angehende Theologen, waren fiir ihren Lehrer begeistert, der ihnen
immer wieder Anregung und Hilfe bot und sie noch durch seine reli-
giose Personlichkeit tief beeindruckte. Die Anfeindungen blieben
aber nicht aus, sie kamen vor allem von einem Kollegen in der philoso-
phischen Fakultdat, dem Privatdozenten F.C.Clemens. Obschon sich

¢ Von Giinther waren inzwischen schon die bedeutendsten Schriften er-
schienen, so «Die Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christen-
tums» (Wien 1829/30), « Peregrins Gastmahl»y (Wien 1830), « Siid- und Necrd-
lichter am Horizonte speculativer Theologie» (Wien 1831), «Januskopfe fiir
Philosophie und Theologie, von A. Giinther und J. H. Pabst» (Wien 1834), « Der
letzte Symboliker» (Wien 1834), «Thomas a Serupulis, Zur Transfiguration des
Personlichkeits-Pantheismus neuester Zeit» (Wien 1838), «Euristeus und
Heracles, Metalogische Kritiken und Meditationeny (Wien 1843).

7 So Knoodt selbst in seiner Glintherbiographie I, 324.

8 Knoodt, Gunther und Clemens II, 3.



— 152 —

Knoodt und seine Freunde in Bonn und Breslau sehr darum bemiih-
ten, eine Verurteilung Giinthers abzuwenden, erfolgte eine solche
doch durch Papst Pius IX. in dem Breve «Eximiam tuam» vom
15. Juni 1857°. Das war ein harter Schlag fiir Knoodt, zumal da bald
daraufseine eigenen Schriften, u. a. « Giinther und Clemens», indiziert
wurden. Er unterwarf sich zwar mit einem Schreiben an den Papst
vom 9.Mirz 18571, war aber von da an der romischen Kirche ent-
fremdet. Als spéter das Erste Vatikanische Konzil die Unfehlbarkeit
des Papstes definierte, schloss er sich der altkatholischen Bewegung
an und gehorte zu ihren Fiihrern. Er beteiligte sich an fast allen Syn-
oden und Kongressen, die sich mit der Konstituierung der neuen Kir-
che befassten, und wurde als ordentliches Mitglied in die sténdige
«Synodal-Reprasentanz» gewahlt. Sein Freund, J. H.Reinkens, der
erste altkatholische Bischof in Bonn, ernannte ihn nach dem Riick-
tritt von Prof. Reusch am 9.Januar 1878 zu seinem Generalvikar.
Soweit die anfallenden Amtsgeschéfte das erlaubten, setzte Knoodt
seine Lehrtétigkeit an der Universitat fort, bis er nach kurzer Krank-
heit am 27. Januar 1889 im Alter von nahezu 78 Jahren starb.

In der Wissenschaft ist Knoodt voll und ganz von Giinther ab-
hiingig, obwohl seine Philosophie weniger den Ubergang zu theologi-
schen Gedanken begiinstigte. Eine tiefgreifende Verbundenheit zeigt
sich besonders in dem anthropologischen Dualismus (Gegensatz von
Geist und Natur im Menschen), in der Kreationslehre, die dem « Ema-
natismus» der Scholastik entgegentreten sollte, in der Lehre vom
Zweck der Schopfung und schliesslich noch mehr formal in der Abnei-
gung gegen die Spekulation der alten Schule!l. Die Frage, ob Knoodt
ausser der Verteidigung Giinthers etwas wesentlich Neues zu dessen
System beigetragen hat, lasst sich schwer entscheiden, weil die litera-
rische Tatigkeit sich auf wenige Arbeiten beschrinkte. Sicher bleibt
er unter dieser Riicksicht hinter Giinther zurtick. Die Hauptwerke
aus der Feder Knoodts sind: Gunther und Clemens, Offene Briefe

¢ F.H.Reusch, Der Index der verbotenen Biicher, Iin Beitrag zur Kir-
chen- und Literaturgeschichte 11, Bonn 1885, 1122f.

10 Sanctitati Vestrae religiose obstrictus confirmo, me et sententiae latae
et summae Apostolicae Sedis auctoritati semper obtemperaturum esse ...
P.Knoodt Bonnae 9.Martii 1857. Den ganzen Text teilte Knoodt seinem
Freunde, dem Benediktinerabt Th. Gangauf, mit (P. Wenzel, Der Freundes-
kreis um Anton Gunther 172f.).

11 Ausfithrlich hierzu: Dr.Menn, Peter Franz Knoodt als Schriftsteller
(Revue Internationale de Théologie 15 [1907] 641-671; 16 [1908] 75-93 u.
- 256-278).



— 163 —

(Wien 1853/54); Fiinf Predigten iiber das Kreuz- und Messopfer
(Bonn 1875); Die Thomas-Enzyklika Leos XIII. vom 4. August 1879
(Bonn 1880) ; Anton Giinther, Eine Biographie in zwei Binden (Wien
1881/82). Hinzu kommen freilich noch einige Kleinschriften, ge-
druckte Predigten und Vortriage und vor allem eine recht umfangrei-
che Korrespondenz. Von diesen Briefen, die auf ihre Weise das
Lebensbild des Giinther-Schiilers beleuchten konnen, sind einige,
meistens nur in Bruchstiicken, bereits herausgegeben!?, aber leider
fehlt von ihnen eine auch nur einigermassen vollstindige Sammlung.

Hier setzt nun das Ziel der vorliegenden Arbeit ein, indem sie
mehrere Briefe im Wortlaut bringt, die bisher noch nicht veroffent-
licht waren. Es sind Originaldokumente, von Knoodt mit eigener
Hand geschrieben. Sie stammen aus dem Nachlass eines seiner
Freunde, des katholischen Pfarrers an St. Remigius in Bonn, Wilhelm
Reinkens (1811-1889), eines Bruders des ersten altkatholischen
Bischofs. Auf den folgenden Seiten werden sie unverkiirzt und unver-
dndert wiedergegeben, und auch Schreibweise und Interpunktion
sind beibehalten!®. Nur bei den Briefen aus Frankfurt, die weniger
von zeitgeschichtlichem oder theologischem Interesse sind, wurde
eine summarische Inhaltsangabe gewéhlt.

1. Briefe von der Frankfurter Nationalversammlung

Gegen die Mitte des 19.Jahrhunderts wurden die deutschen
Lénder alleemein von einer nationalen Welle erfasst. Knoodt hielt
in Bonn die Gedéachtnisrede fiir die zu Berlin «im Freiheitskampf
gefallenen Briider»!, worin er u.a. betonte: «Uber den Gribern aller
in Berlin Gefallenen wollen wir allen Deutschen die Bruderhand rei-
chen und den Frieden und das Gliick Deutschlands in vor kurzem
noch nicht geahnter Groésse aufbauen®.» Es war also eine «gross-
deutsche» Bewegung. Die Bonner Biirgerschaft wiahlte ihren Redner
zum Abgeordneten fiir die Nationalversammlung des Jahres 1848.
Aus Frankfurt schrieb er an seine Freunde in Bonn mehrere Briefe,

12 So von Knoodt selber in seiner Guntherbiographie, ausserdem von
P.Wenzel in seinen beiden Untersuchungen, wobei der Nachlass von Knoodt
im Archiv des altkatholischen Bischofs von Bonn benutzt wurde.

13 Nur wird bei Abkiirzungen der Punkt, den Knoodt des 6fteren auslisst,
hinzugefiigt, um das Verstéandnis zu erleichtern.

1 Die Rede ist gedruckt: Peter Knoodt, Rede wihrend des Trauer-
gottesdienstes flir die in Berlin Gefallenen, Bonn 1848.

2 Ebd. 6.



— 154 —

von denen in unserer Sammlung vier vorliegen, drei an Pfarrer Wil-
helm Reinkens?, einen weiteren an dessen Kaplan Hermann Dapper.

Naturgemass spricht Knoodt in diesen Briefen von den Frank-
furter Ereignissen. An seiner grossdeutschen Gesinnung ist kein
Zweifel ; s0 beginnt er ein Schreiben an W. Reinkens mit dem Ausruf:
« Gott erhalte Deutschland !». Den Belangen der Osterreicher widmet
er seine Aufmerksamkeit und erhofft einen Sieg tiber das Preussen-
tum. Selbstverstindlich berichtet er von der Wahl der Prisidenten
und der Sekretire des Parlaments. Er bereitet auch eine Rede vor,
die er in der Nationalversammlung halten will; tatsichlich wurde
ihm am 27.Mai 1848 das Wort erteilt, das u.a. den folgenden Inhalt
hatte: «Was Noth thut, was unentbehrlich ist, was wir simmtlich
wunschen, ist die Einheit Deutschlands, und dass diejenigen Organe,
welche als Triager dieser Einheit hingestellt werden, mit der Majestét
von ganz Deutschland umkleidet werden. Darum muss jeder einzelne
Staat von seiner Souverédnitit so viel abgeben, als nothig ist, damit
die Einheit Deutschlands als endliches Resultat uns Allen zu Theil
werde. Das ist eine Verzichtleistung auf einen Theil der Souverinitit,
und diese Verzichtleistung der einzelnen Staaten ist das, was wir
bediirfen. Und dal} Alle hierauf verzichten mogen, ist die einzige
Bitte, welche wir an sie zu stellen haben?®.» Des 6fteren kommt Knoodt
auf einen von ihm gestellten Antrag zu sprechen; wahrscheinlich ist
der folgende gemeint: «Von ... Knoodt .. .: Die deutsche National-
versammlung, als das aus dem Willen und den Wahlen der ganzen
Nation hervorgegangene Organ zur Griindung der Einheit Deutsch-
lands erklart: dass sie alle Beschliisse, welche von constituierenden
Versammlungen einzelner Staaten Deutschlands etwa gefasst werden
mochten, nur nach Massgabe des fiir das gesammte Deutschland zu
griindenden Verfassungswerkes als giltig betrachten wird ¢.» Knoodt
geht also vollkommen in den parlamentarischen Geschiften auf. Nur
am Schluss des dritten Briefes an W.Reinkens bemerkt er: «Es ist
zum Verzweifeln, welche Zeit man (? einem) durch fortwahrende
Besuche, nicht nur jeden Tag, sondern tfast jede Stunde, weggestoh-
len wird.»

3 Uber Franz Wilhelm Reinkens (1811-1889) siehe: F.J.Peters, Dr.
Wilhelm Reinkens, Ein reiches Priesterleben, Aachen 1953.

¢ Brief 29.Mai 1848,

% Stenographischer Bericht, herausgegeben von F.Wigand, Frankfurt
1848, 147f.

¢ Ebd. 126.



— 155 —

Nebenbei fand Knoodt doch noch Gelegenheit, sich fiir den Ver-
trieb der zugunsten des Kélner Dombaues veranstalteten Lotterie
einzusetzen. Ausserdem beschaftigte ihn auffallend stark das An-
liegen der katholischen Vereine: Der Borroméius-Verein sollte ge-
fordert werden, und dazu kam noch das Bestreben, den Wiener
Katholikenverein mit dem reichsdeutschen Borroméus- und Pius-
Verein zusammenzuschliessen ; er schreibt hieriiber am 20. Juli 1848
an W. Reinkens:

«Vorgestern habe ich einen Brief von Veith? erhalten, worin derselbe mir
unter Anderem schreibt: ich méchte fliir den Wiener Katholiken-Verein wirk-
sam sein 1) durch Férderung des Anschlusses desselben an den Borroméus- und
Pius-Verein, in welcher Beziehung die Adresse oder das Ansuchen von hier
(Wien) ausgehen miisse (dieses werde ich veranlassen) 2) durch Theilnahme an
der Verbreitung des Blattes 3) durch Beitrige zum Blatte selbst.»

Spéter hat Knoodt nicht mehr so giinstig tiber die katholischen
Vereine gedacht, da er in seiner Giintherbiographie schreibt:

«Die Freiheit, welche das Jahr 1848 Deutschland brachte, hatte die Grin-
dung zahlreicher katholischer Vereine zur Folge. Keiner derselben aber wurde
wichtiger, als der zu Mainz im Mérz gegriindete Pius-Verein. Er wurde nicht
blos das Vorbild der anderen Vereine, sondern verschlang schliesslich das ganze
katholische Vereinswesen... Klug verbargen die Griinder des Vereins ihre
eigentlichen Absichten, wihrend man auf der anderen Seite arglos genug war,
keine Parteiinteressen hinter den Bestrebungen zu suchen, sondern eine méch-
tige Forderung wie des kirchlichen Lebens so der Wissenschaft von demselben
zu erwarten... Immer offenbarer wurde es, dass es dem Vereine vor Allem
darum sich handelte, den papalistischen Geist unter Clerus und Volk zu ver-
breiten und ihtn in der Kirchenverwaitung Eingang zu verschaffen... im Jahre
1851 hielt der Verein seine Generalversammlung wieder auf seinem heimat-
lichen Boden, zu Mainz... Die weitere Geschichte des katholischen Vereins will
ich nicht verfolgen, sondern mit der Bemerkung schliessen, dass die wenigen
fir Freiheit der Wissenschaft innerhalb der Kirche kiimpfenden Katholiken
mehr und mehr und zuletzt ganz von den Generalversammlungen verschwan-
den ... Den Katholikenverein zu Wien selber betreffend, den Veith gegriindet,
Giinther, Croy und Andere freudig begriisst hatten, klagte Croy im November
schon dartiber, dass an demselben nur ein einziger der hoher gestellten Geist-
lichen sich betheiligt habe... In einem spéteren Briefe nimmt Gunther schon
den Anfang der Spaltung des Vereins und den Sieg der Ultramontanen Partei
wahr... So viel iiber den deutschen und 6sterreichischen Katholikenverein, der
mehr und mehr dazu benutzt wurde, um das katholische Volk samt seinem Cle-

? Johann Emanuel Veith (1787-1876) war der riihrigste Anhénger
Gunthers in dem Wiener Freundeskreis. Seine zumeist homiletischen Arbei-
ten wurden von der Indizierung nicht betroffen. Er blieb der rémischen Kirche
treu, «weil er zu alt war, um Altkatholik zu werden» (P. Wenzel, Das wissen-
schaftliche Anliegen 56).



— 156 —

rus und Episcopate unter das caudinische Joch des dussersten Ultramontanis-
mus zu beugen, wodurch dann den Jesuiten der Kampf gegen eine ihrem Scho-
lasticismus feindliche deutsche Wissenschaft und zunéchst die eines Giuinther
und seiner Schule erleichtert wurde®.»

In den ersten Briefen selbst findet sich keine Spur von einer
Aversion Knoodts gegen die romische Kirche und deren Kinrich-
tungen. Der Umgang des Bonner Philosophieprofessors mit seinen
priesterlichen Amtsbriidern, insbesondere mit den «Tyrolern»?, war
ungezwungen. Die in Frankfurt anwesenden Bischofe erhielten sogar
einen Hoflichkeitsbesuch?, Auffallen muss nur, dass Knoodt seine
wissenschaftlichen Interessen hinter der schwirmerischen Vater-
landsliebe zu verbergen wusste. Seine ganze Anteilnahme gilt dem
grossdeutschen Anliegen, wie er es einmal zum Ausdruck bringt:

«Ein Kaiserreich, mag es im tibrigen noch so unverhofft gut gehen, bekom-
men wir diesmal jedenfalls nicht zu Stande. Gott miisste uns denn einen Kaiser
vom Himmel schicken. Das eine tréstet mich, dass es sich schon wiederholt ge-
zeigt hat, wie alle feindlichen Gegensétze unter den Deputirten, selbst in einem
Augenblicke der leidenschaftlichen Erregtheit, mit einemmal zum Schweigen
gebracht werden, wenn die Gefahr drohend sich hinstellt: ein grosses einheit-
liches Deutschland bringt ihr so nicht zu Stande!1.»

Die dussere Aktivitdt wird Knoodt in Frankfurt daran gehin-
dert haben, sich intensiver mit Giinther zu beschiftigen. Ein ein-
ziges Mal in den vier ersten Briefen erwihnt er ihn:

« Glinther hat mir geschrieben, er kann und wird unter den obwaltenden
Verhiltnissen nicht nach Frankfurt kommen. Ich kann, nachdem ich das hie-
sige Terrain kennen gelernt habe, ihm auch nicht mehr dazu rathen; er wiirde
hier nichts helfen konnen. Dr. Hock ist nicht gewdhlt!2. Den Plan, zugleich mit
Veith das Kirchenjahr in hoherem Stile zu behandeln und zu veréffentlichen.,
hat Giinther nicht aufgegeben. Und wir haben also diesem gewiss hochst inter-
essanten Werk entgegen zu sehen. In Betracht der Herausgabe einer philos.
Zeitschrift schreibt er: “Wozu eine solche ? Etwa fur jene Geistliche, die am
Ostersonntage von der Unsterblichkeit der Seele Langeweile machen, statt
diese dartiber aufzukldren, warum Christus nicht im Tode bleiben konnte ?
Und welche die Nothwendigkeit des Coélibats aus der consecrirten Hostie (weil

8 Ob sich Knoodt dessen bewusst war, dass er mit dieser scharfen Kritik
auch seine eigene Tatigkeit fiir die katholischen Vereine missbilligte ?

® Darunter befanden sich u.a. V. Gasser, der spéter Furstbischof von
Brixen wurde und auf dem Ersten Vatikanum mit zur Verurteilung Glinthers
beitrug, und J.Fessler, der Bischof von St.Po6lten wurde und als Sekretér
des Vatikanischen Konzils amtierte.

10 Es waren dies die Bischéfe von Breslau, Minster und Kulm.

11 Brief an W.Reinkens vom 29.Mai 1848.

12 Baron Karl von Hock (1808-1869) war ein Osterreichischer Wirt-
schaftspolitiker und ein Génner Giinthers.



— 157 —

diese der Celebrant in seiner Hand hilt, in welcher zugleich der allméchtige
Gott!1 wohne) ableiten, wie solcher Unsinn neulich gedruckt zu lesen war. So
stehen die Sachen bei uns als Folge des alten Systems, das den Priester wie den
Beamten und den Musquetir fiir den kirchl. und staatl. Gamaschendienst abzu-
richten verstand...” Ubrigens gebe darum ich (mit Anderen) den Gedanken der
Herausgabe einer philos. Zeitschrift nicht auf, und Giinther wird gewiss seine
Mithilfe nicht versagen!s.»

Das ist das erste und das einzige Mal, dass Knoodt in seinen
vier ersten Briefen eine kritische Stellungnahme Giinthers zu den
kirchlichen Anschauungen iibernimmt.

2, Korrespondenz mit ehemaligen Schiilern

Von den folgenden sechs Briefen sind die ersten fiinf an junge
Theologen gerichtet, denen Knoodt auch nach ihrem Weggang von
Bonn mit Rat und Tat zur Seite steht. Sie machen den Schreiber
selbst fiir den Leser von heute sympathisch. Nebenbei erfahren wir
einiges tiber die gespannten Zeitverhéltnisse, so z.B. iiber die Per-
sonalpolitik an der Bonner Universitit. Fast immer steht im Mittel-
punkt der Kampf um die Sache Giinthers, sei es vor seiner Verurtei-
lung oder danach. Es ist rithrend zu lesen, wie sich Knoodt leiden-
schaftlich fir seinen «teuren Meister» einsetzt, zugleich aber auch
schmerzlich, dass die Entfremdung gegeniiber der rémischen Kirche
immer mehr nach vorne kommt. Vom Kampfe selbst werden bei-
nahe ausschliesslich die dusseren Ereignisse mitgeteilt. Nur an einer
einzigen Stelle ist der innere Unterschied zwischen dem System des
Hermes und dem Giinthers hervorgehoben, dass nach dem letzteren
der Glaube die Voraussetzung fiir jede Spekulation bildet (Brief an
Kisselstein?!).

Bedauerlicherweise findet sich in der Sammlung allein ein ein-
ziges Schreiben Knoodts an Giinther. Obschon der Inhalt kaum
etwas Neues zu bringen hat, soll der Wortlaut doch vollstandig hier
wiedergegeben werden. Denn er legt ein beredtes Zeugnis ab fiir die
grosse Anhinglichkeit und Ehrerbietung, die Knoodt fiir seinen
alternden und dem Tode nahen Lehrer hegt.

a) Brief an Kisselstein

Ehe ich die Feder ergriff, bedeckte ich mit beiden Hénden mein Gesicht,
wie Einer zu thun pflegt, der die hervorbrechende Schamréte verbergen will.

13 Brief an W.Reinkens vom 29.Mai 1848.
1 Karl Kisselstein (geb. 1829), seit 1854 Priester, spéter Pfarrer von
Hennepel.



— 158 —

Aber was hilft’s ? Thre beiden Briefe liegen vor mir, und damit die Scham-
erzeuger. Ich will mich lieber mit einem kithnen Sprunge iiber den breiten
und breitgetretenen Graben der Entschuldigungen hiniiberschwingen, um
Thnen zu sagen, wie grosse Freude Sie mir durch Ihre Schreiben gemacht
haben. Um a posteriori anzufangen, so danke ich Ihnen zunichst fir Thre
freundschaftlichen Wiinsche zu meinem Namensfeste. O ja! méchte es mir
gelingen, meine Stelle an der Rheinischen Universitéit nicht gar zu erbarmlich
auszufiillen! Ich habe, um mit meinen schwachen Kriften und geringen
Kenntnissen doch noch Einiges leisten zu kénnen, namentlich auf litterari-
schem Boden, und um bei dem bevorstehenden, vielleicht heftigen und lang-
dauernden Federkriege mit den Antiglintherianern nicht ungeriistet zu sein,
mich vom Umgange mit der Welt und auch mit der Clerisei, so viel zuriick
gezogen, als es meine Stellung nur irgend erlaubt. Ich hoffe, dass es mir mit
der Hilfe Gottes gelingen wird, das ora et labora, welches ich mir téglich
zurufe, ausschliesslicher und energischer, als es mir bisher geschehen ist, zu
erfiillen. Sind ja doch nur die Friichte siiss, welche durch jene Doppelarbeit
gewonnen werden. So habe ich auch vor, die Herbstferien zu Hause zuzu-
bringen und ein opus fiir den Druck vorzubereiten?. Das Opfer, welches ich
dadurch bringe, ist gross, weil ich nun einer Einladung Gilinthers und
Veiths, in Toplitz mit ihnen zusammenzutreffen, nicht folgen kann. Giinther
schrieb mir némlich in seinem letzten Briefe, dass Veith zur Herstellung
seiner gebrochenen Gesundheit Anfangs August nach Toplitz gehen wolle,
wenn Giinther mit ihm gehen wolle; und er selbst sei nicht abgeneigt, der
Einladung zu folgen. Wenn also diese Reise des Wiener Doppeladlers zu
Stande kommt, so werden Sie um die Mitte des August den Veith nicht in
Prag treffen. Toplitz aber liegt ndher bei Dresden als bei Prag, und Ihnen
daher wohl zu entfernt. Dennoch will ich fiir den Fall, dass Veith doch in
Prag wire, ein Empfehlungsschreiben an denselben diesem Briefe beilegen.
An den Cardinal Schwarzenberg3? zu schreiben, darf ich (nicht) wagen, da ich
denselben nur ein einzigesmal (im Schwarzenbergischen Palais zu Wien) ge-
sprochen habe. Ausser diesen beiden kenne ich aber Niemanden in Prag, als
nur noch die Oberin des Barmherzigen Schwesternklosters, S/ Theresia, die
Ihnen aber fiir Thre Zwecke keine Dienste wird leisten kénnen. Sollten Sie
aber Zeit finden, dieselbe zu besuchen, so wird ein Gruss von mir ausreichen,
um Ihnen eine freundliche Aufnahme zu sichern. — Wahrscheinlich wiirden
die Breslauer Herren Ihnen Empfehlungsschreiben nach Prag mitgeben
kénnen. :

Ganz besonders hat es mich gefreut von IThnen zu héren, dass Sie nicht
bereuen, nach Breslau gegangen zu sein; und ich kann es nur billigen, wenn
Sie auch das letzte IThrer Universitdtssemester dort zubringen wollen. Es
sind Médnner, die Sie dort gefunden, Médnner ohne Trug und Falsch, die das
Panier der Wissenschaft hochhalten und zugleich auf dem Fundamente der
Kirche mit aller Liebe Thres (ihres) Herzens festgewurzelt sind. Aber was das

2 Gemeint sind die «Offenen Briefe», die 1853/54 unter dem Titel
« Glinther und Clemens» herauskamen.

3 Friedrich Fiirst zu Schwarzenberg (1809-1885) wurde 1836 Erzbischof
von Salzburg, 1842 Kardinal und 1849 Erzbischof von Prag. In seiner Jugend
war er von Gunther unterrichtet worden, und so gewéhrte er spéiter Giinther
und dessen Anhéngern tatkraftige Protektion.



— 159 —

von Ihnen geschilderte Treiben Bittner's betrifft?, hinter dem die Worte der
Stockschlesier stehen, so scheint die Blindheit der Menschen oder die Vor-
sehung Gottes es herbeifihren zu wollen, dass an allen Ecken und Enden
Deutschlands der Kampf losbreche zwischen den Feinden der neueren (seit
Cartesius) und neuesten Philosophie (seit Gunther) und zwischen den Ver-
tretern der letzteren cum grano salis. Jene mochten die 3 letzten Jahrhun-
derte, als Jahrhunderte des Abfalls von der Wahrheit, wie in der Religion
und Politik und Kultur so in der Wissenschaft, aus der Geschichte weg-
streichen, und an das Mittelalter und die goldenen Zeiten der Scholastik
wieder anknupfen, wo die Vernunft (zum Zeugnis ihrer Protheusfihigkeit?®)
mit ithrem Speculiren zwar nicht in Harmonie kommen konnte mit der ge-
offenbarten Wahrheit, aber eben darum nur ein negatives Vernunftkriterium
aufstellte, und sich in allen Collisionsfillen der geoffenbarten Wahrheit de-
miithig unterwarf. — Die Zeit wird es lehren, ob die speculative Creations-
theorie und damit das positive Vernunftkriterium siegen und auch von Sei-
ten der Kirche Anerkennung oder wenigstens bereitwillige Duldung finden
oder im Kampfe zeitweilig unterliegen wird! Es ist dieses ein Kampf, der
ominds werden wird fur die Stellung der Vernunftautoritédt zur kirchlichen
Autoritat, des Wissens zum Glauben, und darum auch ominds fur die end-
liche Vermittlung des Gegensatzes von Protestantismus und Katholizismus
in Deutschland. — Dieser Kampf (den man im engeren Sinne auch einen
Kampf der Giintherianer mit den Thomisten wird nennen kénnen) scheint
in nachster Zukunft sowohl an der Donau als am Rhein als an der Oder und
an anderen Stromgebieten losbrechen zu wollen. Méchte er ohne Erbitterung,
mit wirdevoller Ruhe, mit nur wissenschaftlichen Waffen und mit Beobach-
tung des «in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas» gefiihrt
werden! Doch danach sieht es nicht aus. Wenn es aber nicht einmal in der
Politik mit blossem Parteimachen und mit Gewaltmitteln auf die Dauer geht,
wie viel weniger da, wo es sich um wissenschaftliche Fragen handelt!
Auffallend oder auch nicht auffallend ist es, dass diejenigen, welche «der
falschen Stréomung der Wissenschaft» (dem Giintherianismus) «einen Damm
entgegensetzen» wollen, und zwar dadurch, dass sie in Anwendung aller ihnen
zu Gebote stehenden Mittel dis jungen theclogischen Krifte abhalten, in jene
Stréomung hineinzugerathen, — dass eben diese Manner und Ménnlein tiber-
haupt die Wissenschaft geringachten, und durch blosse Cultur des Gemiiths
und durch Ubung im Gehorsam (mittelst Gebet, Ascese, Kult u.dgl.) katho-
lische Glaubensinnigkeit und Glaubenstreue erzeugen wollen. Von der kathol.
Theologie Bonn’s wurde (zum 1. mal) in diesem Jahre keine Preissarbeit
geliefert. Sie thaten wohl, nachdem Sie sich so griindlich als méglich in der
Philosophie umgesehen haben, sich nun auch eifrig auf die theologischen
Disziplinen zu werfen. Die Speculation tiber das kirchliche Dogma hat zu
ihrer Voraussetzung dieses Dogma selbst und die méglichst genaue Kenntnis
der historischen Entwicklung und Fassung desselben.
Alles weitere bei mundlichem Zusammensein, dem sich entgegenfreut
Ihr Knoodt.

4 Franz S.A.Bittner (1812-1888) war seit 1850 Moralprofessor in Bres-
lau; sieche P. Knoodt, Anton Gunther II, 87.

5 Proteus (sic!), nach der griechischen Sage ein Meeresgott, der sich
bestandig verwandeln konnte.



— 160 —

Fir die Fusstritte, welche dem Dr.Kayser® bei Gelegenheit seiner Pro-
motion Dr.Clemens und Prof.Martin? und zwei Schiiler zu appliciren ver-
suchten, und welche sie in die Volkshalle hinein verlingerten, um auch mich
zu erreichen, wurde Dr.Kayser iiberreich von Ant.Giinther entschidigt.
Dieser liess sich ndmlich in einem Briefe an mich ausfiihrlich und in tiberaus
belehrender und wohlwollender Weise auf Kaysers Dissertation ein, und be-
merkte schliesslich: dass ich auf solche Schiiler stolz sein kénne, und dass,
wenn wir (Ginther und ich) fortfithren, solche Schiiler zu bilden, wir ganz
ruhig ins Grab hinabsteigen kénnten. Ich habe den Brief dem Dr.Kayser
geschickt, und dieser antwortete mir: «Wie gross die Freude war, welche mir
die Durchlesung des CGunther’schen Briefes bereitete, kann ich nicht aus-
driicken. Eine solche Ehre hatte ich nicht erwartet. Mich der giinstigen Be-
urtheilung des grossen Meisters wiirdig zu zeigen, wird mein grisstes Lebens-
gliick, mein einziges Bemiihen sein . .. » Das sind die stillen Freuden tiber das
anerkennende Lob solcher, aus deren Munde das Lob etwas wiegt. Die Po-
saune der Volkshalle wird dieses Lob freilich nicht in die Welt tragen. — Und
was wiegt uns dieser Anerkennung gegeniiber das iiberaus wegwerfende und
schnéde Urtheil eines Clemens und Consorten!! — Es ist iibrigens gut, wenn
wir nur getadelt und beschimpft werden, dann wachsen wir nicht nur in der
Erkenntniss, sondern auch in der Demuth und Weltverleugnung, und erhal-
ten nicht den ewigen Lohn schon vorweg in dieser Zeit und aus schmutziger
Hand und eitlem Munde.

Reitz® (den Sie, wenn ich nicht irre, kennen), ist noch nicht Doctor der
Philosophie; wiederholtes Unwohlsein liess ihn seine Dissertation nicht ganz
vollenden. Der Bischof von Trier hat ihn jetzt zum Pfarrer von Oberwinter
ernannt, wo er seine wissenschaftlichen Studien fortsetzen kann und will.
Im nichsten Winter wird er promovieren.

Ich hatte vor, auch an Dr.Reinkens? zu schreiben. Da ich ihm aber
keine besonders interessanten Neuigkeiten mittheilen kann, und es in der
Freundschaftsversicherung u.dgl. ihm gegeniliber nicht bedarf, so sagen Sie
ihm, ich liesse ihn herzlichst griissen u. freue mich auf das baldige Wieder-
sehen. Grissen Sie auch freundschaftlichst u. ehrerbietigst Prof. Baltzer und

% Johann Bapt. Kayser (1826-1895) wurde 1854 Theologieprofessor an
der Paderborner Akademie. Er unterwarf sich dem Verurteilungsdekret gegen
Giinther, blieb aber dessen Ansichten treu (P.Knoodt, Anton Gilinther 1T,
370f.).

? Konrad Martin (1812-1879) war seit 1843 Privatdozent und dann
ordentlicher Professor fiir Pastoraltheologie in Bonn. Er wurde danach
Bischof von Paderborn und beteiligte sich am Ersten Vatikanischen Konzil
als gemiissigter Verteidiger der péapstlichen Vorrechte.

8 Andreas Reitz (1821-1870) wurde 1846 Priester und 1851 Pfarrer von
Oberwinter (bei Bonn).

® Joseph Hubert Reinkens (1821-1896) wurde 1850 Privatdozent in
Breslau, 1853 ausserordentlicher Professor und 1857 ordentlicher (Kirchen-
geschichte). Am 4.Juni 1873 wurde er zum ersten altkatholischen Bischof
geweiht. '



— 161 —

Prof. Elvenich!?, ferner Movers, Friedrich, Pohle und Hoelscher!l, Eben so
grussen Pastor Reinkens (der gestern bei mir war und sich nach einem
2. Kaplan sehnt, um sich von seinen Strapazen in der Stadt auf dem Lande
erholen zu kénnen), der kleine Watterich!?, der durch Unwohlsein auch noch
" nicht es zum Doctor gebracht hat, wiewohl seine Dissertation fertig ist,
Dubelmann!?, der Prises des Gesellenvereins geworden ist, Reitz und Dr.
Baer!d.

Den innigsten und schmerzhaftesten Anteil nehme ich an dem héusl.
Unglick, welches Professor Elvenich von Neuem getroffen. Domkap. Dr.
Koster'® ist wohl von seiner Badereise noch nicht nach Breslau zuriuckge-
kehrt, sonst griissen Sie auch ihn freundlichst von Reinkens und mir.

b) Brief an einen Unbekannten

Bonn, den 23. Juni 1854.

Lieber Freund 116
Ungemeine Freude haben Sie mir durch Thren Brief vom 20. d.M. ins
Herz gegossen. So sind denn endlich alle Berge abgetragen und alle Théler
ausgefillt, die zwischen Ihren und unseren Wiinschen und deren Erfullung
lagen. Ich werde am Tage Ihrer Primiz meine heissesten Gebete mit den

10 Beide waren urspriinglich Hermesianer, dann aber Anhédnger Giin-
thers. Peter Joseph Elvenich (1796-1886) wurde Philosophieprofessor in
Breslau und widmete sich besonders der Verteidigung Giinthers in Rom.
Johann Bapt. Baltzer (1803-1871) hatte seit 1830 einen Lehrstuhl fir Dog-
matik in Breslau inne. Sein Eifer in der Verteidigung Giinthers war gren-
zenlos. Er verfasste u.a. «(Neue Theologische Briefe an Dr. Anton Gilinther,
Ein Gericht fur seine Ankliger» (Breslau 1853). Imn Jahre 1860 entzog ihm
Furstbischof Forster die Lehrbefugnis («Breslauer Dramay). Elvenich und
Baltzer wurden beide 1870 altkatholisch.

11 Simtlich Professoren in Breslau.

12 Johannes Watterich (1826-1904) war der unruhigste unter den
Anhingern Giinthers. In Bonn war er Schiiler Knoodts und erhielt 1855
aufgrund seiner Habilitationsschrif «De Lucae Watzelrode Episcopi War-
miensis in Nicolaum Copernicum meritisy (Konigsberg 1856) die Professur
fir Kirchengeschichte in Braunsberg. Obschon seine weiteren Studien der
Papstgeschichte in Rom es nicht vermuten liessen, wurde er unter dem Ein-
fluss von Professor Reinkens 1874 altkatholisch. Voriibergehend suchte er
1887 seine Zuflucht im Benediktinerkloster von Maredsous, wurde dann aber
wieder altkatholisch, um schliesslich durch Vermittlung von P.Placidus
Wolter die letzten Lebensjahre als Oblate im Beuroner Kloster zuzubringen
(P.Wenzel, Das wissenschaftliche Anliegen 72-77).

13 Nicht zu identifizieren.

14 Ebenso.

15 Domkapitular in Breslau; néhere Einzelheiten waren nicht zu er-
mitteln.

18 Aus dem Inhalt des Briefes ergibt sich nur, dass der nicht mit Namen
genannte Adressat Neupriester war und in Munster studierte. Sicher nicht
identisch mit Kisselstein, weil dieser nach Breslau gegangen war.



— 162 —

Thrigen vereinigen, und nicht nur ich, auch Reinkens, Watterich und Reitz!?,
dem ich sogleich Mittheilung gemacht habe. Nicht minder, als IThr endlicher
Eintritt in den priesterlichen Stand freut es mich, dass Sie an dem Entschlusse
festhalten, dem Dr.Mutius!® in den Benediktinerorden nachzufolgen. Eben
darum wire es das Beste, wenn Sie nach empfangener Priesterweihe Thre
philosophischen und patristischen Studien in Minster fortsetzten, und sich
den Doctorhut, sei es in der Philosophie sei es in der Theologie, erwiirben.
Denn der auf der Hohe der Wissenschaft stehende und der Fortbildung
derselbe ihr Leben widmende junge Priester sucht und braucht Pappalet-
terel?, wie mir Baltzer?® noch vor Kurzem geschrieben hat. Ich glaube, dass
Sie Threm Bischofe, der die Absichten Pappal.s kennt und billigt, ganz offen
den Grund angeben kénnen und sollen, wenn Sie keine seelsorgerliche und
keine Lehrer-Stelle annehmen, sondern Thre Studien fortsetzen wollen. Da-
durch sind Thre Krifte der Didcese Munster nicht fiir immer entzogen, da
Pappal. beabsichtigt, gerade auch in dem Miinsterlande seinen Orden (so-
bald er die Krifte dazu hat) einzufiihren. Eben dieser Umstand ist es, wo-
durch es Threr Mutter erleichtert wird, Sie nach Italien gehen zu lassen, da
sie Sie von dort zuriickerhalten wird. J.Baltzer ist geradezu der Ansicht,
dass Nickes? und Sie und wer sonst noch in den Orden der Benedictiner aus
Deutschland eintreten wird, nur unter der Bedingung sein dereinstiges Ver-
mogen oder einen Theil desselben dem Benedictinerorden vermachen soll,
dass der Orden nach Deutschland eingefiihrt werde. Am Ende des Noviziats
néamlich muss jeder Benedictiner iiber sein Vermogen verfiigen (und spéter
kann er es nicht mehr), was entweder (ganz oder theilweise) zu Gunsten des
Ordens oder auch zu Gunsten Anderer geschehen kann.

Dr.Nickes schreibt aus dem Kloster zu Perugia die seligsten Briefe.
Wie anders ? Denn dieser unser homo seraphicus schaut aus dem Fenster
seiner Zelle in das prachtvolle seraphische Thal, an dessen IEnde die Stadt
Assisi liegt. Auch die Klosterbriider, unter denen er lebt, haben, wie Nickes
schreibt, einen wohlthuenden seraphischen Geist. Alle sind fromm und rein,

17 §. oben in Anm. 12 und 8.

18 Wohl ein Pseudonym fur Johannes Peter Nickes (1825-1866). Er war
ein Verwandter der Familie Reinkens und der Lieblingsschiiler von P. Knoodt.
Nach seiner Promotion in Philosophie und Theologie trat er gegen den Willen
des Koélner Erzbischofs in das Benediktinerkloster S.Paolo in Rom ein. Als
Don Anselmo war er freundschaftlich mit den beiden Briiddern Wolter Ernst
(Don Placido) und Rudolf (Don Mauro) verbunden. Sein wissenschaftliches
Interesse galt der Exegese, aber auch der Verteidigung Guinthers. Sein frither
Tod liess ihn den Ausgang des Kampfes um Giinther nicht mehr erleben.

192 Don Simplicio Pappalettere (1815-1883) war seit 1852 Abt des Be-
nediktinerklosters S.Paolo vor den Mauern Roms und zugleich Titular-
bischof. Papst Pius IX. ernannte ihn zum Konsultor der Index-Kongrega-
tion. Er bemiihte sich sehr um die Verteidigung Giinthers und auch um die
Verpflanzung seines Ordens nach Deutschland. Von 1858 bis 1862 war er Abt
von Montecassino, danach verlegte er sich mehr auf eine politische Téatigkeit,
zumal auf die Ausséhnung zwischen Kirche und Staat (P. Wenzel, Das wis-
senschaftliche Anliegen 134-137).

20 S, oben Anm. 10.

21 §. oben Anm. 18.



— 163 —

und kein Zorniger unter ihnen, den Abt aber bezeichnet Nickes als einen
Heiligen. Der Bibliothekssaal ist prachtvoll, die Bibliothek sehr reich, und
Nickes arbeitet darin tdglich mehrere (oft 8) Stunden. Das Kloster selbst ist
kolossal und firstlich, die schéne grosse Kirche mit Gemiilden von Raphael
ausgeschmiuckt.

Dr. Kaiser wird im néchsten Monate aus Breslau nach Paderborn zn-
riickkehren, wahrscheinlich um bald eine Professur anzutreten, wiewohl sein
Bischof thm in dieser Beziehung noch keine Eréffnung gemacht hat.

Auch eine neue Lydia (beide Jahrgéinge 1853 und 54 in sich vereinigend,
636 Seiten stark ohne die Vorrede) — die letzte Lydia — ist, wie Sie wahr-
scheinlich wissen werden, erschienen. Der grosse Aufsatz tiber den Dualismus,
mn welchem auf den gegenwirtigen Streit, namentlich auf den Artikel des
Repetenten Hitzfelder® in der Tiib. Quartalschr. eingegangen wird, ist von
Croy?®3.

Ich selber athme seit einer Woche froh auf; denn der 2. und letzte Band
meiner « Briefe» ist im Manuscript endlich fertig. Der Druck ist bis iber die
Halfte fortgeschritten. und eilt seiner Beendigung rasch entgegen. Der Band
wird viel stiarker als der erste werden, somit sehr schwer ins rémische Gewicht
fallen. — Auch der Druck des gelehrten Opus von Zukrigl? tiber den Dualismus
ist bald beendigt. Baltzer sitzt noch immer in Rom, hofft aber vor dem Be-
ginn des Wintersemesters nach Breslau zurtickkehren zu kénnen. Wenigstens
hat er fiur das Wintersemester Vorlesungen angekiindigt und wird von seiner
Facultdt zum Decan erwihlt werden. Er selber lebt noch immer der siissen
Hoffnung, dass das Ende des réomischen Processes ein fiir G. und dessen
Schule nicht ungiinstiges sein werde. Ich aber kann mich einer leisen Furcht
nicht erwehren, dass Gunther’s Schriften nicht ohne alle und jede Censur
einiger Siatze durchkommen werden, und wenn es auch nur geschithe, um
einerseits den Gegnern G.s, welche in der letzten Zeit ihre Anstrengungen
zu Rom verdoppelt und verdreifacht haben, nicht so sehr vor den Kopf zu
stossen und ihnen die Schamréte zu ersparen, und um anderseits den «iiber-
miithigen» Schiillern G.s ein «Siegesgeschrei» unmoéglich zu machen. Doch
noch lebt Gott, und wenn er uns und unsere Sache will, und ein anderes
Urtheil iiber G.s Schiler fallt, als unsere Gegner, so ist er michtig genug,
um auch in der letzten Runde noch, die Herzen der Lenker der Kirche wie
Wasserbéche zu leiten. — Sub sigillo schreibe ich Thnen, dass Baltzer mich
seit 2 Monaten auch auf’s dringendste (auch dem Wunsche des Cardinals

22 Von ihm scheint nur bekannt zu sein, dass er Konviktsrepetitor in
Tibingen war und dass Gunther gegen ihn in seiner Zeitschrift «Lydia»
polemisierte. (Siehe Lydia V, 1854, 623ff).

23 Ludwig Croy (gest. 1855), ein Priester in Wien, gehérte zu den eifrig-
sten Verteidigern Giuinthers. Er schrieb: «Theologische Fauste, Zwei Worte
der Abwehr» (Wien 1852).

24 Jakob Zukrigl (1807-1876) war der Verfasser eines Werkes, das
Giinther gegen die Anfeindungen verteidigen sollte : «Wissenschaftliche Recht-
fertigung der christlichen Trinitatslehre gegen die Einwendungen ihrer Geg-
ner mit besonderer Ricksicht auf die Glaubenslehre von Dr.D.Fr. Strauss»
(Wien 1846). Er wurde Nachfolger von J.S.v.Drey in Tiubingen.



— 164 —

d’Andrea?®, des Prises der Congr. indicis gemiss), bestiirmt hat, nach Rom zu
kommen, um den Gangauf?®, der Ostern nach Hause zuriickgekehrt ist, in der
Commission zu ersetzen. Ich aber hatte die gewichtigsten Griinde, die (in voller
Ubereinstimmung mit Giinther, Croy, Greif?? etc., auch mit Hilgers und Rein-
kens) mich bestimmen wussten, dem Baltzer seine Bitte abzuschlagen. — Ich
werde aber die Herbstferien (wahrscheinlich zugleich mit Croy) im stidl. Tyrol
und in Oberitalien zubringen, um eine Vorschule zu machen fiir eine etwa spiiter
erspriessliche Reise nach Rom, wohin ich nicht gehen will, ohne des Italieni-
schen michtig zu sein.

Brockehoff?® gefiillt sich in Tiibingen — doch da sehe (ich), dass Sie selber
mir dieses geschrieben haben —, ist aber mit Kuhn’s Vorlesungen sehr unzu-
frieden. — Reitz ist noch immer der alte. Fiir die Wissenschaft scheint er mir
verloren, er hat zu unruhiges Sitzfleisch.

Hilgers, Reinkens u. Watterich griissen Sie. Gerkrath?? hat seine Doctor-
prifung glinzend bestanden. Nach wenigen Wochen wird er nach Wien reisen,
um unter Giinther und Croy seine philosophischen Studien fortzusetzen, und
ein opus iiber die Kategorien auszuarbeiten; von da will er nach Breslau gehen,
um unter Baltzer dogmengeschichtliche Studien zu machen, und dann in
Breslau (wenn nicht in Bonn) sich als Docent der Philosophie zu habilitieren.

Ich selber habe in dem letzten Vierteljahre geseufzt und seufze ich unter
meinem schmerzlichen Schicksal, wodurch auch viele Zeit geraubt wurde der
Ausarbeitung meiner Briefe. Meinen Bruder August, den Sie oft bei mir ge-
sehen haben, musste ich ndmlich am 21. April nach Siegburg bringen. Die dor-
tigen Arzte haben seinen Zustand fiir unheilbar erklirt, weshalb ihn am 21. Juni
von dort wieder fort- und nach einer Privat-Pflegeanstalt (in Eitorf an der Sieg)
bringen musste, welche Anstalt er schwerlich je wieder verlassen wird. Er sel-
ber fiihlt sich in seinen Phantasiebildern und Pliénen, ja fast visiondren Zu-
stéinden nicht ungliicklich, aber fiir Andere und besonders fiir seine Angehérigen
(und ich habe ihn wiederholt gesehen und gesprochen), erscheint sein Zustand
tiberaus deplorabel. Ich bitte Sie, auch fiir ihn bei Ihrer Primiz ein Memento
zu machen.

25 (Girolamo d’Andrea (1812-1868) war seit 1852 Kurienkardinal in Rom.
Als Vorsitzender der Index-Kongregation zeigte er in der Sache Giinthers
grosstes Entgegenkommen. Im Jahre 1867 fiel er beim Papst in Ungnade,
aber wegen seiner liberalen Haltung im Konflikt zwischen Kirche und Staat.
Er wurde abgesetzt und erhielt erst im folgenden Jahr Wirden und Ein-
kunfte zuruck, aber kein Amt.

26 Theodor Gangauf (1809-1875) war Abt des Benediktinerklosters
St. Stephan zu Augsburg (1851-1859). In massvoller Weise setzte er sich
fiir Giinther ein und nahm dessen Verurteilung aufrichtig an, «im Geiste
eines Moénchs, der stets bereit ist, in Allem sich Rom zu unterwerfen», wie
Knoodt spiiter schrieb (Giintherbiographie 1I, 458).

27 Laurenz Greif (1785-18686) hatte als Tirzieher im Hause des Fursven
Schwarzenberg Giinther den Weg zum Priestertum geebnet und blieb zeit-
lebens dessen Goénner. Vgl. Knoodt, Giintherbiographie T, 119-121.

28 Nicht zu ermitteln.

29 T,, Gerkrath wurde 1861 Philosophiedozent in Braunsberg. Bernhard
Joseph Hilgers war seit 1835 Dozent fiir Kirchengeschichte in Bonn, zugleich
versah er bis zu seiner Ernennung zum ausserordentlichen Professor das Amt
des Pfarrers an St.Remigius, war also der Vogéinger von Pfarrer W, Reinkens.
Hilgers gehorte zu den Bonner Professoren, die 1870 als Altkatholiken ex-
kommuniziert wurden.



— 165 —

Wahrscheinlich wird Thre Mutter diese Tage in Minster zubringen. Dann
bitte ich dieselbe herzlichst von mir zu griissen; ebenso unsere beiden lieben
Freunde Clenen u. Linsemann?°. Des Letzteren, auf meinem Pulte schon etwas
gelb gewordener Brief, womit er mir grosse Freude gemacht hat, hoffe ich bald
beantworten zu kénnen. Meine Musse ist sehr beschrankt durch tégliche Pri-
fungen und eine vermehrte Stundenzahl der Vorlesungen.

Wenn Sie Ihren Bischof sehen, so legen Sie ihm meine Grusse zu Flissen.
Dem Dr.Wolter! hatte ich meinen Brief an denselben mitgegeben; ersterer
traf ihn aber nicht in Miinster. Oremus pro invicem ! Thr Knoodt.

c¢) Brief an einen Unbekannten

Bonn, den 6. Febr. 1857.
Lieber Freund32!

Der Wiirfel ist gefallen. Ginther’s Doctrin ist in Bausch und Bogen, ohne
Angabe irgend eines einzelnen heterodoxen Punktes, verdammt. Sub sigillo
theile ich Thnen ndmlich mit, dass Giinther am 23. Januar einen auf Anordnung
des H. Vaters geschriebenen Brief des Cardinals Andrea erhalten, und am fol-
genden Tage mir einstweilen die wichtigsten Stellen daraus mitgetheilt hat.
Er schreibt mir:

«In der Einleitung wird hervorgehoben, dass nicht bloss weise Ménner
(besonders in philos. und theolog. Disziplinen) sondern auch hohe Kirchenvor-
steher den H. Stuhl angegangen seien, iiber meine Lehre einen Aufschluss zu
erhalten, der ihrer Angst ein Ende mache. Dann kommt die Sentenz, welche
der Briefsteller eine concors sademque nennt. Und diese Sentenz lautet: Ex-
positam abs Te et vindicatam doctrinam ab orthodoxe veritatis tramite prorsus
abhorrere, fierique haud posse (ubi eadem doctrina isthine aut alibi vigere ac
disseminari pergat) quin maxime catholicae ecclesiae ac clericorum adolescen-
tium institutioni theologicae futura sit detrimento. Also - meine Doctrin weicht
ginzlich ab vom orthodoxen Wege der Wahrheit, und sie ist nothwendig nach-
theilig fur die kinftige theologische Bildung der jungen Cleriker. Du wirst
genug haben an dieser Incrimination. Eine andere kommt auch im ganzen
Briefe nicht mehr vor. Aber es handelt sich jetzt noch um Etwas, nédmlich 1)
um meine Unterwerfung unter jene Sentenz, welche vom H. Vater zum Decrete
erhoben worden sei. Zu diesem Zwecke wird mir ins Gedéachtnis gerufen meine
Epistel an den H. Vater vom J. 1853, cui te ex animo penitus adhaesurum ob-
sequentissima et completissima testificatione profitebaris, quae certe virtutis
ac religionis tuae laus est existimanda non minima. — 2) um die Beseitigung
der Scrupel, welche von meiner Uberzeugung ausgehen konnten, dass jene
Sentenz ohne Wahrheit sei. Da werde ich nun auf den Erfahrungssatz aufmerk-
sam gemacht : Decipimur specie veri. Es wird hinzugefiigt : Cum tamen in vitio
nemo sit, qui agnito semel errore mox illum rejicit, et catholico Doctori per-
petuo propositum esse debeat: ancipite probabilitate commentationum huma-
narum nec nisi apparente certitudine posthabita, uni divinaeque Revelationis

30 Beide nicht zu ermitteln.

31 Sicher einer von den Briidern Wolter, wahrscheinlich Ernst (1828-
1900), als Benediktiner Don Placido. Er suchte zu Rom im Streit um Glinther
zu vermitteln, nahm aber die Verurteilung aufrichtig an.

32 Die Anhaltspunkte, um den Adressaten zu identifizieren, sind zu
wenig deutlich.



— 166 —

doctrinae litare ; quod te ex corde praestiturum sponte pollicebaris tua superius
memorata epistola. Schliesslich wird noch gemeldet, dass der H.Vater das
Decret auf einen Monat noch hinausgeschoben, bevor es publici iuris werde.
(Da nun Andrea’s Schreiben vom 13.Januar datiert ist, so hitten wir am
13.Febr. die Publication zu gewiirtigen). Erfolgt nun bis zu diesem Termin
meine Submission unter das Orakel des H. Stuhles, so wird diese dem Decrete
angehingt mit den Worten: auctor laudabiliter se subjecit. Diese Epistel wurde
mir durch den hiesigen Erzbischof zugestellt in einem Einbegleitungsschreiben,
worin es unter Anderem heisst: Ohne Zweifel werden Sie diese Gelegenheit er-
greifen, um die Reinheit der Gesinnung, die Sie bei all Thren Leistungen beseelt
hat, vor dem H. Stuhle und vor der ganzen Kirche zu beurkunden?33.»

Von dem Inhalte dieses Schreibens Giinthers wiirde ich Thnen schon
frither Mitteilung gemacht haben, wenn ich nicht vorher hiitte abwarten wollen,
was Giunther selber dem Verdammungsdecrete gegeniiber thun wird. Allein bis
zu dieser Stunde habe ich auf meine beiden Briefe an G. von diesem Selber
noch keine Antwort erhalten. Wohl aber hat mir Canonicus Greif3* geschrieben ;
und aus einzelnen Bemerkungen dieses Schreibens glaube ich schliessen zu
miissen, dass G. sich unterwerfen wird. In welcher Weise ? ob mit der Forderung,
dass man ihm im Einzelnen angebe, welche Principien oder Sitze seiner Doctrin
unkirchlich und heterodox seien, weil er ohne diess gar nicht im Stande sei,
seine Irrthiimer kennen zu lernen und abzulegen ? weiss ich nicht. Ich denke
mir aber, dass G. ein auf die Sachlage grindlich eingehendes, aber so ménnlich
entschiedenes als kindlich ergebenes Antwortschreiben dem H. Vater iibersen-
den werde, liber dessen Lesung Letzteren mehr als ein leises Zittern ankommen
und mehr als eine Thréne ins Auge treten konnte. Aber was wird erfolgen ?
Wahrscheinlich die Publication des Decrets. Und was werden dann G.s Schiiler
und Freunde thun ? Ich meine, dass sie am besten thun abzuwarten und zu
schweigen, bis die Zeit zum Reden kommt, d.i. bis die Publication des Decrets
erfolgt und bis die Bischéfe der einzelnen Didzesen an sie herantreten !

Ich enthalte mich aller weiteren Explicationen und Expectorationen, denn
von den vielen Briefen, die ich in den letzten Wochen geschrieben und erhalten
habe, und die mich génzlich von den Studien abgezogen haben, bin ich mude
und matt und sehne mich nach einer einsamen Stube, wo ich ungestért von
Menschen und Briefen den Studien obliegen kénnte. — Fiirwahr, wenn ich mich
nicht als Katholik an das Wort des Herrn hielte « Portae inferi non praevale-
bunt. . .», so musste ich zittern ob des Strafgerichtes, das {iber Europa in Kirche
und Staat hereinbrechen wird, denn quos Deus perdere vult, prius dementat.
Ubrigens mag es treuen Séhnen ziemen, jede Schwiiche ihres H. Vaters gleich
den frommen Séhnen Noah’s mit dem Mantel der Liebe zu bedecken. Dennoch
bin ich fest iiberzeugt, dass Gilinthers Sache Gottes Sache sei und unter Gottes
Schutz stehe. Nolite timere pusillus grex, aber non vestrum est nosse tempora!
Die scholastische Begriffsphilosophie der Jesuiten hat in Rom den Sieg davon
getragen iiber Giinther’s Ideenlehre. Auf wie lange ?! (Mich bestiirmen jetzt
die Benediktiner zu Rum in der eindrihglichsten Weise, in ihren Orden ein-
zutreten). — Glunther selber ist angegriffen und gebeugt und spricht pauci adhuc
sunt dies mei! — Glinzend steht vor meiner Seele das prophetische Wort
Ginther's: « Begraben kann Rom mich, aber es kann nicht verhindern, dass ich
am dritten Tage auferstehey!

33 Die Stellen aus dem Briefe Giinthers (vom 24.Januar 1857) finden
sich gleichlautend in Knoodts Gilintherbiographie (11, 316ff.).
34 S. oben Anm.27.



— 167 —

Stud. iur. Horten, der mir Thren lieben Brief iiberbrachte, hat mir sehr
gefallen. Ich habe ihn spiter aufgesucht, um ihn zu Tisch zu laden; aber da
war er schon wieder nach Hause gereist. Seitdem habe ich ihn nicht bei mir
gesehen, will ihn aber in diesen Tagen wieder heimsuchen. — Wie geht’s mit
Ihrer Gesundheit und ist insbesondere Ihr Brustleiden ganz behoben ? Jagen
Sie die melancholischen Gedanken fort! Gott ist der Herr ilber Leben und Tod,
und in seiner Hand ist unsere Wirksamkeit abgewigt. Tun Sie, was Sie jeden
Tag thun kénnen, und empfehlen Sie alles Weitere zuversichtlich dem Alten der
Tage! Warum trauern und kitmmern ? Sind wir nicht schon dadurch glicklich
genug, dass wir eine feste, das Dies- und Jenseits aufhellende Uberzeugung
gewonnen haben, die uns Niemand rauben kann! — T}brigens sehe ich aus Ihrem
Brief, dass (Sie) ungeachtet Ihrer Krinklichkeit (die auch bald aufhéren
wird) viel gelesen haben, mehr als mir in diesem Semester (denn ich habe
leider wieder viele Zuhorer, wovon nicht wenige mich hdufig heimsuchen,
und wéchentlich ein philosophisches Krinzchen). Ganz besonders freut es
mich, dass Sie den Anselmus nicht bei Seite gelegt haben; jetzt gilt’s in die
Geschichte der Philosophie, besonders der scholastischen sich hineinzugra-
ben! Mit Stellen in G.s Schriften iiber dieselbe kann ich Thnen nur wenig auf-
warten. Oder vielmehr ich finde in meinen Excerpten nur Eine: Eur. u. Her.
S.523ff. (aus dem Jahrg. der Lydia habe ich keinen Index gemacht). Sollte
Thnen aber mit Stellen iiber die Scholastik gedient sein, so kénnte ich Thnen
deren viele citiren.

Gerkrath® (der Anfangs sehr niedergeschlagen war, jetzt aber sich
wieder aufrichtet, um wahrscheinlich spéter, wenn die vexatorischen Maass-
regeln kommen, wieder kleinlaut zu werden) und Reinkens (dessen Bruder
wahrscheinlich Ritter’s3® Nachfolger wird) und Thr Knoodt griissen.

d) Brief an Watterich?”

Bonn, den 17.Febr. 1857

Lieber Watterich!
Endlich komme ich dazu, lhre lieben Briefe zu beantworten und fir
Thi schones Geschenk zu danken. Aber ich kann es nicht in freudiger, ich
kann es nur in sehr trauriger Stimmung thun; denn so grosse Anerkennung
auch Thr Buch tiberall findet, so sind doch alle Ihre und unsere Anstrengun-
gen, Sie auf die Candidatenliste zu bringen, vergeblich gewesen. Simrock3$

3 Ludwig Gerkrath (1832-1864) lehrte zuerst zusammen mit Knoodt
in Bonn Philosophie, bis er 1861 an die Braunsberger Akademie berufen
wurde. Er vertrat im massvollen Sinne die Theorien Giinthers.

36 Joseph Ignaz Ritter (1787-1857) wurde 1823 Professor fiir Kirchen-
geschichte in Bonn und 1830 in Breslau. Nach einer Unterbrechung nahm
er 1843 seine Lehrtitigkeit wieder auf. Vgl. H. Jedin, Kirchenhistoriker aus
Schlesien in der Ferne (ArchSchlesKirchGesch 11 (1953) 243-245).

37 8. oben Anm. 12,

38 Karl Joseph Simrock (1802-1876), der bekannte Germanist, war seit
1850 Professor in Bonn. Auch die folgenden Namen bezeichnen Professoren
an der Bonner philosophischen Fakultdt: Friedrich Christoph Dahlmann
(1785-1860), Johann Wilhelm Loebell (1786-1863), Anton Heinrich Springer
(1825-1891), Franz Wilhelm Kampschulte (1831-1872). Der letztere wurde
1870 altkatholisch.



— 168 —

war krank, weshalb ich als Prodecan in der Facultéitssitzung présidierte. Thr
Buch sammt dem Briefe an den Decan hatte ich auf dem Tische neben mir
liegen; und da ich mit mehreren Collegen schon gesprochen hatte, so hoffte
ich, dass die Sache sich machen wiirde. Es machte mich zwar schon ein wenig
stutzig, als im Verlauf der Debatte weder Dahlmann noch Loebell das Maul
aufthat, um Ihrer zu erwéhnen. Ich musste also die Initiative ergreifen; aber
ich hatte noch nicht den ersten Satz beendigt, da fuhren schon L. und D.
mir ins Wort: (Wir kénnen keine neuen Vorschlige machen; wir konnen
nicht unsere eigene frithere Candidatenliste umstossen; es ist Schade, dass
Watterich’s Schrift nicht friher erschienen ist; sie ist gut, er hat sie uns
auch geschickt, und wir haben sie gelesen, aber jetzt ist es zu spét». «Ich
habe das auch (fiigte Loebell hinzu) dem Prof. Watterich geschrieben». Alle
Beschwichtigungen und Gegenvorstellungen von meiner und anderer Seite
waren vergeblich. Ja man liess uns gar nicht ausreden; wir wurden abge-
trumpft und mundtot gemacht mit dem Satze; « s kann uns nicht einfallen,
unsere eigene Candidatenliste umzustossen durch Aufstellung neuer Candi-
daten. Davon kann gar keine Rede sein». Und das wurde in so barscher Weise,
vorgebracht, dass die Sache abgemacht war.

Als Commentar hiezu mag Ihnen dienen 1) die Eitelkeit Loebell’s und
der Starrsinn Dahlmann’s, weshalb beide an den von ihnen aufgestellten
3 Candidaten festhalten und insbesondere von Springer?® nicht lassen und
nicht einen Fussbreit zurtcktreten wollen; 2) das Schreiben des Ministers,
in welchem von drei von der Facultéit aufgestellten Candidaten mit keiner
Silbe Erwahnung geschieht, und auch bei dem Verlangen eines Berichts
uber Kampschulte*? der Geschichtsprofessur nicht gedacht wird. Deshalb
bestand die philos. Section darauf, dass auch in dem Bericht tuber K. Alles
vermieden wurde, was so ausgelegt werden koénnte, als ob die Facultédt ihn
als Candidaten fiir die Geschichtsprofessur vorschlage. Deshalb ist auch der
Bericht, wiewohl nicht ungiinstig doch auch nicht allzu ginstig fir K. aus-
gefallen. Und eben darum wollte man sich durch nichts bestimmen lassen,
gar einen neuen Candidaten in Vorschlag zu bringen.

Aber auch so scheint mir fiir Sie noch nicht Alles verloren zu sein.
Berlin ist jetzt das Terrain, welches Sie bearbeiten miissen. Die hiesige
Facultit wird es sich gerne gefallen lassen, wenn der Minister Sie ithr oc-
troyirt.

‘Was mich selbst betrifft, so gestehe ich Thnen ganz offen, wie ich es auch
dem Pastor Reinkens gestanden habe, dass ich mich in einer etwas peinlichen
Lage befinde. Durch meine Freundschaft mit Cornelius** und auch mit
Kampschulte, der mich héaufig besucht und mir gefillt, bin ich behindert,
mich bei Briiggemann®® fiir Sie zu verwenden, weil ich, seit Cornelius sich

39 Fr war seit 1852 Professor fiir Kunstgeschichte.

40 S, oben Anm. 38.

41 Karl Adolf von Cornelius (1819-1903) wurde als Kirchengeschichtler
bekannt. Seit 1849 war er Dozent in Braunsberg, wechselte dann nach Bres-
lau und als ordentlicher Professor nach Bonn iiber, um dann 1856 einem Ruf
nach Miinchen zu folgen. Er spielte eine fithrende Rolle im Altkatholizismus

42 Theodor Briiggemann (1796-1866) kam aus dem Schuldienst und
wurde 1843 Vortragender Rat im preussischen Kultusministerium und besass
als solcher grossen Einfluss auf die Besetzung der Lehrstiithle an den Uni-
versitidten, wobel er Knoodt und den Giintherianern meistens sehr entgegen-
kam.



— 169 —

bei Letzterem befindet, nur mit Cornelius in Briefwechsel stehe, und jetzt
nicht gleichsam hinter dem Riicken desselben an Briiggemann schreiben
kann. Nur das eine kann und will ich noch heute thun, ndmlich an Cornelius
schreiben, wie es gekommen, dass die Facultdt Sie jetzt nicht in Vorschlag
gebracht hat; und es Seinem Billigkeitsgefiihl anheimgeben, ob er Sie nicht
doch dem Briiggemann empfehlen will.

Von dem Inhalte dieses Briefes diirfen Sie nur einen sehr discreten
Gebrauch machen, sowohl in Anbetracht meiner Stellung zu Cornelius (resp.
Kampschulte) als weil ich von dem, was in der Facultiat vorgeht, keine Mit-
theilung nach Aussen machen darf.

Fiir Thre Theilnahme und Thre Rathschlédge in Betreff der Guinther’schen
Sache sage ich IThnen meinen aufrichtigen Dank. Folgendes theile ich Thnen
fiir Sie selbst und fur Tritschel*® sub rosa mit. Glinther hat am 10. Februar
dem Wiener Erzbischofe (durch dessen Vermittlung u. Andrea’s Schreiben
und zwar in einem Einbegleitungsschreiben von jenem erholt) zwei Schrei-
ben, eines an Andrea und eines an den H.Vater selber, zur Besorgung tiber-
geben. Er hat sich unterworfen, aber in der Weise, dass im Schreiben an den
H.Vater folgende Worte vorkommen : Ingenue confiteor, animum meum, ut
primum de lata sententia certior factus sum, moerore non parvo affectum
fuisse. Arduis enim ac diuturnis laboribus nil aliud hactenus me voluisse
«praeter intemeratae fidei causam novis inventis tueri adversus Pantheismi
et Rationalismi pessimos errores» — Diese Worte kommen im Schreiben des
Cardinals Andrea vor — ipsa in epistola Em. Cardinalis honorifico testimonio
clementer agnitum et concessum est. Nova autem inventa (quorum hic
mentio fit) ut opinor ad illa conamina spectant, quibus praecipue per ipsum
altissimum creationis dogma, ejusque vim et notiones, mere christianam,
multiformis Pantheismi umbras discutere contendi. Hac vere philosophandi
ratione a S.Tribunali semel reprehensa et reprobata, certe nihil magis ex-
petendum optandumque videtur, quam ut alia melioraque inveniantur docu-
menta, quorum ope adversus pessimos Theopantheismi et Materialismi
conatus, quibus oppugnandis philosophia medii aevi jam non par est, ortho-
doxa veritas defendatur. Quod autem ad volumina a me edita attinet, sum-
mae apost. Sedis auctoritati me religiose obtemperaturum iterum confiteor
ac pronuncio.

So hat also Gunther unterschieden zwischen einer Unterwerfung des
Willens und der Einsicht?*; und ich bin begierig, ob Rom in dieser Unter-
werfung kein Noli me tangere erblickt, und auf sie dem Verdammungsdecrete
die Worte hinzugefiigt: auctor laudabiliter se subjecit. Und sollten die Rémer
wirklich so gliicklich sein, meliora documenta aufzufinden, da die mittel-
alterliche Philosophie non par est, die orthodoxe Wahrheit zu vertheidigen,

43 Maximilian Triitschel (keine Lebensdaten zu ermitteln) war ein
Schiiler von Professor Reinkens und erhielt einen Lehrstuhl in Braunsberg.
Gegen J.Kleutgen verdffentlichte er die Schrift «Widerlegung des &lteren
Dualismus durch einen Satz der Denklehre und einen Satz der Glaubens-
lehre» (Konigsberg 1856). Wegen der Verurteilung Guinthers durch Rom gab
er 1860 seine Professur auf (P.Knoodt, Anthon Giinther 11, 459).

# Ganz dhnlich schrieb Giinther selbst am 13.Februar an Knoodt:
«Niemand soll mir nachsagen, dass ich nicht unterschieden habe zwischen
einer Unterwerfung des Willens und der Einsicht, so weit sie zu machen
maoglich ist, ohne die héchste Auctoritédt zu beleidigeny» (Gunther-Biographie
1T, 334).



— 170 —

so wirde ja hiedurch G.s Philosophie doch indirect als eine bona anerkannt
sein.

Was werden G.s Schiiler thun ? Sie werden, wenn von den betreffenden
Diézesanbischoéfen eine solche Zumuthung an sie gestellt wird, sich unter-
werfen, auf ihren Pldtzen bleiben, und Zeit und Veranlassung abwarten, um
die den G.schen Principien entgegenstehende Lehre (wie iiber Creation, Dua-
lismus u.s.f.) als hiretisch nach Rom zu bringen und eine declaratio de fide
zu verlangen, und so peu a peu alle Cardinalsiitze G.s von Rom approbieren
zu lassen. Vale et fave! Herzl. Gruss an Triitschel. Thr Knoodt.

e) Brief an Giinther

Bonn, den 2.Juni 1862
Theurer Meister!

Metzmacher*®, den ich frither schon (durch die Vermittlung von N.
[unleserlich] Thnen empfohlen habe, der aber jetzt, nach einem gliicklich
tiberstandenen Nervenfieber, von hier abreisen kann, wiinscht durch einige
Zeilen von meiner Hand bei Thnen eingefiihrt zu werden. Ich thue dies um
so lieber, als Metzmacher es verdient, in jeder Beziehung empfohlen zu
werden. Er ist ein durch die Schule der Entbehrung und Leiden gebildeter
Charakter und wird, so hoffe ich, in der philosophischen Wissenschaft um so
sicherer etwas leisten, als er sich IThren Lebenslauf zum Vorbild genommen
hat. Um in der gegeisselten*® seelsorgerlichen Praxis nicht zu verkiimmern,
hat er sich auf 10 Jahre die freiere Musse gewiahrende Erzieher-Carriére ge-
wahlt, um spéter in sorgenfreier Existenz ausschliesslich der Wissenschaft
leben zu kénnen. Leider wird er diesmal nur voriibergehend Sie heimsuchen
kénnen, da die grifliche Familie Bambeltey schon von Wien auf ihr Gut
in Ungarn tibergesiedelt ist, wohin er folgen muss.

Trotz Threr Frage: «Wohin ? Warum ?», trotz der Korbe, die Sie an
Harts, Schwarzenberg und Wiener-Neustadt ausgetheilt haben, gebe ich die
Hoffnung nicht auf, Sie von Wien loszueisen. Wohin ? Nach Tyrol. Warum ?
Damit die hohen Berge Thre Brust durch neue Aussichten und Hoffnungen
heben, und Baltzer?” und ich die schénste Erinnerung und einen Stachel im
Fleische zur muthigen und krédftigen Fortsetzung des Werkes, das Sie so
gliicklich begonnen, haben, wenn Ihr Wunsch cupio dissolvi et esse cum
Christo zu Threr Schiiler tiefstem Leidwesen sich erfiillt haben wird. Ich rufe
Ihnen daher noch einmal zu: Sorgen Sie flir einen guten Gesundheitszustand
im Monat August! Um die Mitte desselben werde ich, so Gott will, mit
Baltzer in Wien eintreffen. Und da es bis dahin nur noch zwei, schnell hin-
fliessende Monate sind, so schreibe ich auch diesmal nichts uber «litterarische
Angelegenheiten», wiewohl nicht nur Thr erster und zweiter sondern auch
der denselben bald nachfolgende dritte Brief in meine gliicklichen Héande
gekommen waren. Ich verspare das Alles fiir die miindliche Besprechung,

45 Heinrich Metzmacher (geb. 1836) wurde 1859 Priester und dann Er
zieher ¢beim QGrafen Bombelles, Hunyadi’s Schwiegersohn» (P.Knoodt, An-
ton Giinther 11, 515).

16 Sicher eine Anspielung auf das Vorgehen des Kolner Erzbischofs von
Geissel gegen seine Priester, mit denen er nicht gerade sanft umging.

17 S. oben Anm. 10.



— 171 —

um so mehr, als nach zwei nachmittigigen Vorlesungen und einer abgehal-
tenen Priifung es Abend geworden ist, und ich diese Zeilen noch dem Metz-
macher uberbringen muss, der morgen in aller Frithe abreisen wird.

Da Ihr Namensfest so nahe ist, und ich dadurch, dass ich wieder Mit-
glied der wissenschaftlichen Priifungskommission geworden, fiir den Augen-
blick sehr viele Arbeiten auf den Hals bekommen habe, so benutze ich diese
Gelegenheit, um Ihnen zu Ihrem Namensfeste Gliick zu wiinschen. Moge der
Himmel die alten Leiden von Thnen wegnehmen, damit Sie sich etwas mehr
mit diesem Erdenleben wieder zufrieden geben und es sich gefallen lassen,
auf IThre Auflésung und das neue Leben mit Christo noch linger warten!
Ubrigens hat auch fiir mich diese irdische Pilgerschaft fast allen Reiz ver-
loren, und es fesselt mich nur das Eine noch an den irdischen Schauplatz,
dass ich ihn nicht, ohne etwas fiir Christus (und das heisst dann zugleich
fiir die Ehrenrettung und Machtstellung IThrer Philosophie, wiewohl dieselbe
auch ohne mich eine Zukunft haben wird) gethan zu haben, verlassen moéchte.
Aber nicht blos hochleben werde ich lassen am 13.Juni unseren Antonius
Gunther und seine Philosophie, die nur jesuitische Nachteulen fir vulgiren
Rationalismus ansehen konnten, sondern ich werde auch in aller Frithe am
Altare stehen, damit unser Aller Herr und (Leidens-) Meister Christus, Ihnen,
nachdem er Sie wie Gold gelautert hat 7fach im Feuerofen der Verkennung,
Verfolgung und Tribsal, in aller Weise gnédig sein moge!

Ihr Schiiler P. Knoodt

3. Ein Brief Knoodts aus seiner altkatholischen Zeit

Zwischen dem letzten Schreiben an Gilinther und dem jetzt
vorzulegenden klafft eine Liicke, die auch nicht durch anderweitige
Dokumente ausgefiillt werden kann, wenigstens vorldufig nicht.
Knoodt befasst sich nunmehr nicht mit Ginther, der unterdes am
24.Februar 1863 gestorben war, sondern sein ganzes Interesse gilt,
wenn man das aus dem Inhalt dieses einzigen Briefes schliessen darf,
der altkatholischen Bewegung, der er beigetreten war. Wann genau
der Bruch mit der romischen Kirche erfolgt ist, lasst sich nicht leicht
bestimmen. Sicher bildete die Verurteilung Giinthers die Voraus-
setzung und Grundlage, und das vatikanische Dogma vom 18. Juli
1870 brachte die entscheidende Wendung. Knoodts Erzbischof, Paul
Melchers, forderte Knoodt und die tibrigen Professoren der Bonner
Universitat, soweit sie Priester waren oder theologische Féacher do-
zierten, zur Annahme der Dekrete zu wiederholten Malen auf.
Knoodt weigerte sich und wurde infolgedessen am 4. November 1870
von seinen priesterlichen Funktionen und von der Lehrtatigkeit
suspendiert. Damit war dusserlich die Trennung vollzogen, die sich
indes innerlich schon geraume Zeit vorher angebahnt und bemerk-
bar gemacht hatte. Knoodt stand nunmehr als Altkatholik ausser-
halb der rémisch-katholischen Kirche.



— 172 —

Der vorliegende Brief zeigt gut die anfénglichen Erfolge der
neuen Bewegung, aber auch die anfidnglichen Schwierigkeiten. Vor-
ausgegangen waren die sog. «Miinchner Pfingsterklarung» vom
18.Mai 1871, die vorbereitende Versammlung in Heidelberg (5./
6. August 1871) sowie der Katholiken-Kongress in Miinchen vom
22. bis 24.September 1871. Die Schwierigkeiten bestanden vor
allem darin, dass die Altkatholiken zu Beginn kaum Gemeinden
und Kirchen hatten und nur wenige Priester, die in der Seelsorge
standen (auf der spater fiir die Bischofswahl bestimmten Liste be-
fanden sich nicht mehr als dreissig Priester). Besonders machte sich
der Mangel eines «apostolischen» Bischofs geltend, auf den die neue
Gemeinschaft, die durchaus katholisch sein wollte, nicht verzichten
konnte. Wie bekannt, wurde das Problem dadurch gel6st, dass man
am 4.Juni 1873 zu Koln einen Bischof aus den eigenen Reihen
wihlte, den Breslauer Professor J.H.Reinkens, der dann am
11. August 1873 durch H.Heykamp, den der Kirche von Utrecht —
der heutigen altkatholischen Kirche der Niederlande, die damals
offiziell « Romisch-Katholische Kirche der altbischoflichen Klerisei»
hiess - zugehorigen Bischof von Deventer zu Rotterdam die Konse-
kration nach dem romischen Rituale erhielt, und erst damit war
die altkatholische Kirche konstituiert. Knoodt berichtet in seinem
Brief nur von den Vorbereitungen.

Der Gintherianismus bildete also gewissermassen den Uber-
gang zum Altkatholizismus. Das muss jedoch richtig verstanden
werden. Es trifft sicher zu, dass sehr viele von den ersten Altkatho-
liken, und gerade die filhrenden Méanner unter ihnen, das System
Gilinthers verteidigt hatten und weiter daran festhielten. Die darin
propagierte Freiheit der wissenschaftlichen Forschung wird sie der
romischen Lehrautoritit entfremdet haben, die zudem im Falle
Gilinther eine zeitbedingte schroffe Eigenart bewiesen hatte. Seine
Verurteilung durch Rom wurde ebenso als Anschlag auf die Freiheit
und Selbstédndigkeit der deutschen katholischen Wissenschaft emp-
funden wie die spiteren vatikanischen Papstdogmen. Aber es ware
eine zweifellos {ibertriebene Behauptung, wenn die subtilen Spe-
kulationen Giinthers als der spezifische Ausdruck der altkatholi-
schen Theologie hingestellt werden sollten. Nach der Konstituierung
der neuen romfreien Kirche erschienen kaum noch von altkatholi-
scher Seite Schriften, die zugleich an Giinther orientiert waren. Als
letztes Werk in der zeitlichen Reihenfolge wére wohl zu nennen die
Giinther-Biographie von Knoodt (I Wien 1881), weil sie nicht nur



— 173 —

eine Lebensbeschreibung bietet, sondern auch, direkt oder indirekt,
die Ansichten des Meisters verteidigt. Ubrigens war Giinther selbst
nach seinen bitteren Erfahrungen nicht ganz frei von einem anti-
romischen Affekt, da er z.B. am 23.Dezember 1863 an Baltzer
schreibt: « Es hat mich sehr gefreut von Thnen zu horen, dass Probst
Dollinger den alten Muth wieder in sich aufleben lassen wird, wenn
er im Voraus einer bedeutenden Theilnahme gewiss ist» (P. Knoodt,
Anton Giinther 11, 526).

Brief an einen Unbekannten

Bonn, den 12.Aug. 1871
Lieber Freund!!

Du bist sehr im Irrthum, wenn du meinst, ich grolle dir wegen abwei-
chender Ansichten tiber unsere Agitationsmittel. Vielmehr bin ich ein armer
Mann, dem fast jede Stunde weggenommen wird durch unsere kirchlichen
Wirren — Briefe, Besuche, Anfeindungen von allen Seiten und téglich sich
mehrend ; die Kréafte der Meisten, die mitten in der Bewegung stehen, werden
fast aufgerieben ; Jeder sehnt sich nach Ausschnaufen und kommt nicht dazu
und kommt auch nicht zu seinen Studien — und der daher die Zeit nicht
findet, um ausfiihrlich dir zu antworten, aber das auch nicht fiir n6thig hélt,
weil die niichste Zukunft selber schon dich (wenn du den Ausdruck erlaubst)
eines Besseren belehren wird. Wir sollen keine Gemeinden griinden, bevor
wir Bischéfe (und zwar von den noch vorhandenen alten) gefunden haben ?
Wie aber, wenn die Grindung von Gemeinden das vorziiglichste Mittel wire,
um Bischéfe zu gewinnen, ganz besonders aber das wirksamste Agitations-
mittel ? Selbst ein Pastor Reinkens wiirde, falls er suspendiert wird, ohne
Zweifel auf seinem Posten bleiben, fortfunctionieren und den Bonner treuen
Katholiken dadurch eine Kirche tberliefern?. Oder hédtte Renftle?® es wie
Tangermann* machen und seine Gemeinde verlassen sollen ? Oder Kaminski®
die Gemeinde von Tarnowitz nicht griinden sollen ? Aber wohin kommen wir

1 Der Adressat ist sicher ein Altkatholik, der aber in den Werbemetho-
den von Knoodt abweicht.

2 Diese Hoffnung sollte nicht in Erfullung gehen.

3 «Ein Mann aber (im Augsburger Klerus) leuchtete hell hervor, Pfarrer
Joset Renftle von Mering. Als er am 9. Oktober (1870) den Fuldaer Hirten-
brief dem bischéflichen Auftrage gemaéss von der Kanzel zu verlesen hatte,
legte er lauten Protest ein gegen das vatikanische Konzil und dessen Dekrete.
Sofort in Augsburg denunziert, wurde ihm vom Bischof unter Androhung
von Strafe befohlen, zu widerrufen und wegen des Argernisses Abbitte zu
thun. Da wandte sich die Gemeinde- und Kirchenverwaltung in einer Ein-
gabe vom 9.Novbr. 1870 an den Bischofy (J.Fr.von Schulte, Der Altkatho-
licismus, Giessen 1887, 207).

1 Fin Dr.Wilhelm Tangermann, der altkatholisch geworden war und
dann unter dem Druck der staatlichen Behorden seine Stelle als Pfarrer von
Unkel (bei Bonn) aufgeben musste (J.Fr.von Schulte, Der Altkatholicismus
1591f).

> An der Wahl des ersten altkatholischen Bischofs nahm ein gewisser
«P.Kaminski» teil, der aber als wahlbarer Priester aus Norddeutschland
stammte (J.Fr.von Schulte, Der Altkatholicismus 380f.).



— 174 —

denn, wenn wir, so lange wir keine Bischéfe haben, keine Gemeinden griinden
wollen und keine Sakramente spenden, also alle treuen Katholiken den neu-
katholischen Sakramentsverweigern Preiss geben wollen ? ? Nein wir miissen
und wollen den Bischéfen thren Bannstrahl aus den Héinden winden, dass
wir den echten Katholiken bieten, was jene ihnen nehmen wollen. Und wir
miissen und werden so einen Keil hineintreiben in die faule und im Besitze
befindliche Masse, um den Zerfall derselben zu beschleunigen und was davon
noch lebt zu retten. Auch mehren sich die Anmeldungen trefflicher Geist-
licher, die sich uns zur Disposition stellen. Vor nichts auch haben die Bischofe
grossere Angst, nichts dinkt ihnen gefihrlicher als die Griitndung von Ge-
meinden, die sie nicht mehr als die rechtmissigen Oberhirten anerkennen.
Und darauf sollten wir verzichten ?

Selbstverstindlich suchen wir uns iibrigens vor Allem Bischofe, aber
nicht so, dass wir die Sache aus den Hinden und vertrauensvoll diesen Bi-
schéfen libergiiben, denn dann wiirden wir wieder die schméhlich Diipirten
sein und unsere bisherige Arbeit vergeblich; denn wir wollen keine romisch-
kath. Kirche, wie sie vor dem 18.Juli 70 war, sondern eine griindlich und
allseitig reformierte, in die alle die Wahrheit in Christo Liebenden aus allen
Confessionen eintreten konnen. Auch sind wir keineswegs ohne Aussicht,
Bischéfe zu erhalten; aber auch hier ist die grosste Vorsicht néthig und ins-
besondere zu erwiigen, ob wir nicht am Besten fahren werden, wenn wir es
blos mit von uns selbst Erwahlten und blos von einem apostol. Bischof Ge-
weihten zu thun haben, als mit den alten Knaben, die sich am Ende in die
grindliche reformatio in c. et in m. (in capite et in membris) nicht finden
kénnen. Doch da wird Gott selbst entscheiden; er wird aller Welt noch un-
widerspriichlich zeigen, dass er den Stab gebrochen hat uber die gegenwiir-
tigen Vertreter des Episcopats, und ob und wie viele er noch zu uns hintiber-
retten will. Vielleicht nicht gar lange nach der Miinchener Septemberver-
sammlung wird es zu einer Art von Concil kommen, auf welchem Bischofe
erwihlt werden, nachdem wir uns ihrer apostol. bischoflichen Weihe ver-
gewissert wurden. Ereignisse abwartend, Ereignisse (Gottentscheidungen)
benutzend gehen wir voran gottvertrauend und so rasch als moglich.

Die Versammlung in Heidelberg war keine beschliessende sondern nur
berathende und die Septemberversammlung vorbereitende. Das Wichtigste
auf derselben war, dass sich herausstellte, dass wir Alle (die Abgeordneten
aus Wien, aus der Schweiz, aus den verschiedenen Theilen Deutschlands) ein
und dasselbe Ziel anstreben; dass ferner gerade die bisher indifferenten
Katholiken Feuer vom Himmel fangen und eifrig an dem Wiederaufbau der
kath, Kirche mitarbeiten; dass endlich eine Annaherung und Organisation
aller bisher isolirten kath. Bestrebungen angebahnt worden ist. Auch kamen
wir zu einer Vertheilung und Organisation der immer umfangreicher werden-
den Arbeit und zum gegenseitigen Versprechen, uberall in moglichst gross-
artiger Weise Gelder zu sammeln. Denn die unvermeidlichen Geldausgaben
werden immer grosser, ganz besonders wenn die Unterstiitzungen von Christ-
lichen und gottesdienstlichen Einrichtungen und Reisepredigern sich mehren.

Einer der interessantesten Méanner auf der Heidelberger Versammlung
war der Oberammann Keller aus dem Kanton Aargau®, eine tiefreligidse

6 Hier handelt es sich um Landammann (nicht « Oberammann») und
Nationalrat Dr. Augustin Keller aus Aarau, der bei dem Minchner Kongress
(22. bis 24. September 1871) zum Vizeprasidenten gewahlt wurde (J.Fr.von
Schulte, a.a.0. 343). Er war einer der Laienfithrer und erster Synodalrats-
prisident der Christkatholischen Kirche der Schweiz.



— 175 —

und staatsminnische Personlichkeit; dann auch der Priester Aloys Anton’
aus Wien (aber dieser mehr plebejisch angelegte Volksredner, wihrend Keller
fein aristokr. Benehmen hat) dessen Anhang schon 60000 tibersteigt. Aber
kein Bischof suspendirt ihn, obschon er die Bischofe und das Vaticanum
schonungslos in Versammlungen und in der ganzen oOsterreich. Presse tag-
tiaglich angreift.

Auch in Heidelberg selbst hat der Altcatholicismus einen fruchtbaren
Boden, der durch unsere Sitzungen und durch einen zahlreich besuchten
Vortrag des Michelis® besiet wurde.

Doch ich muss zu deiner Herzensangelegenheit iibergehen! Ich bin vor-
gestern Abend krank von Heidelberg zuriickgekehrt, und noch bin ich stark
verschnupft und huste; Prof. Reinkens, mit dem ich 6 Tage in Boppard
zusammengewesen, ist erst gestern Morgen nach Bonn gekommen und am
Nachmittag habe ich ihm deinen Brief ibergeben. Du kannst dich darauf
verlassen, dass er (und wenn sich eine (Gelegenheit dazu bietet, auch ich)
Alles, was in seiner Macht steht, thun wird, um dir die Stelle am Schullehrer-
seminar zu verschaffen. Denn wir haben beide die Uberzeugung, dass die
Stelle fiir dich und du fur die Stelle passest. Méchte der jetzige Director nur
recht bald promovirt und du an seine Stelle beférdert werden!

Ottilie Fabricius ist (gleichzeitig mit uns) aus den Aachener Badern
zuriickgekehrt. Am néichsten Morgen sidelt sie in die Ritterakademie (in
Bedburg ?) iiber und iibernimmt auf einige Wochen das Vorsteherinamt,
damit die Vorsteherinnen verreisen und wieder zu Kriften kommen kénnen.
Sie hat mir Grisse an dich und deine Mutter aufgetragen, denen ich die
meinigen beifiige und die des Prof. Reinkens.

Dein alter treuer Freund
P.Knoodt.»

Frankfurt am Main Johannes Beumer, S.J.

7 Alois Anton war der erste altkatholische Pfarrer in Wien, dem es ge-
lang, die altkatholisch Gesinnten zu einer Gemeinde zusammenzuschliessen,
so dass sie bereits im Oktober 1871 in der St.-Salvator-Rathaus-Kirche thren
ersten Gottesdienst halten konnten. _

8 Friedrich B.F.Michelis (1818-1886) war seit 1864 Philosophieprofes-
sor in Braunsberg. In der Einstellung gegeniiber der Theorie Gunthers
schwankte er, wurde aber 1870 altkatholisch.



	Peter Knoodt und sein geistiger Werdegang nach neuentdeckten Briefen

