
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


141

Bibliographie

Berichtigung

In der »4nzeige des Buches von
Solschenizyn in IKZ 64/4 (1974) ist auf
S. 252, rechte Spalte Zeile 24 das Wort
«nicht» ausgefallen. Es ist also zu
lesen: «... wenn (der Patriarch) sich
auf einen Modus vivendi einlässt, der
gewiss auch den Vorstellungen der
orthodoxen Kirche von den »4ufgaben
der Kirche in der Öffentlichkeit nicht
entspricht, der ihr aber bisher wenigstens

ein bescheidenes, in manchem
sicherlich fiktives Überleben ermöglicht

hat.»

Rudolf Urban : Die Tschechoslowakische
Hussitische Kirche. Marburg/

Lahn 1973. J. G. Herder-Institut.
VIII, 327 S.. 4 Karten, 3 Bildtafeln.
(Marburger Ostforschungen..., hrsg.
von Richard Breyer, Band 34.)

Seit den Zeiten von Johannes Hus
machte sich im böhmisch-mährischen
Räume religiöse Unruhe und Auflehnung

gegen die römisch-katholische
Kirche geltend. Sie konnte schliesslich
durch die Schlacht am Weissen Berge
1620 zurückgedrängt werden und
mochte Anfang des 20. Jhs. erloschen
scheinen. Sobald aber die Tschechoslowakei

im Herbst 1918 ihre
Unabhängigkeit erlangt hatte, brach die
reformatorische Bewegung, getragen
von Kreisen der Geistlichkeit, erneut
hervor - um wieder deutlich zu
machen, was man auch andernorts an
gewaltsam unterdrückten
Glaubensbewegungen (etwa den »41bigensern
oder den Wiedertäufern) beobachten
konnte : einmal unterdrückt, konnten
sie nicht mehr für ein ganzes Volk
zum Leben erweckt werden. So blieb
denn die Tschechoslowakische
Nationalkirche oder die Tschechoslowakische

Hussitische Kirche, wie sie sich
seit 1971 nennt, auf Teile des
tschechischen Volkes beschränkt. Schon
bei den Slowaken konnte sie nicht
wirklich Fuss fassen. »4n der Tatsa¬

che, dass sie gerade im tschechisch-
deutschen Grenzgebiet besonders
zahlreiche »4nhänger fand, liess sich
ablesen, dass auch Elemente nationalen

Gegensatzes eine nicht unwesentliche
Rolle spielten.

So hatte denn die Kirche, die
immerhin fast eine Million Anhänger
finden konnte, auch längere Jahre
um ihre Identität zu kämpfen. Sollte
sie sich - aus allslawischem Romanti-
zismus heraus - der Orthodoxie
anschliessen Sollte sie mit den - im
eigenen Lande freilich weithin
deutschen - »41tkatholiken zusammengehen

Sollte sie an reformatorische
Kirchen Anschluss finden Abgesehen
von einem kleinen Teil ihrer Mitglieder,

besonders in Mähren, die sich für
die Orthodoxie entschieden und deren
Schicksale der Verfasser ebenfalls bis
in die Gegenwart verfolgt, ging die
Kirche ihren eigenen Weg. Er führte
sie zeitweise in die Nähe mancher
Freikirchen oder etwa der Unitarier:
in langwierigen -Auseinandersetzungen,

die IT., der sich vor Jahrzehnten
in der ersten Auflage (Leipzig 1937)
mit diesen Fragen befasst hatte,
anhand einer grossen Anzahl einschlägiger

(aus dem Tschechischen übersetzter)
Urkunden sehr geschickt klarlegt.

Daneben wird die organisatorische
Entwicklung, die soziale Zusammensetzung,

die Werbung nach aussen
hin, die schliessliche Eingliederung in
die ökumenische Bewegung in
ausführlichen, prägnant gefassten
Abschnitten dargelegt. »4uch die führenden

Persönlichkeiten der Kirche werden

dem Leser nähergebracht. Ereilich

wird das Bild der Kirche in den
letzten Jahren verschwommener, da
für die Zeit des Reichsprotektorats
(1939-1945) offenbar nur wenige, äus-
serliche Nachrichten vorliegen und
weil die Religionsfeindschaft des seit
1948 von den Kommunisten
beherrschten Staates z.B. kirchliche
Statistiken unterdrückt, kirchliche
Auseinandersetzungen auf einen
engen Rahmen beschränkt, wobei das



— 142

Grundübel der Kirche, ihre dauernde
Bedrückung durch den Staat und die
Partei, die Entfremdung ihrer Mitglieder,

gerade auch der Kinder, die in
den Schulen keinen Religions-Unterricht

mehr erhalten, oft nur in
verschleierten Worten - wenn überhaupt
- zum Ausdruck gebracht werden
kann. So ist die Tschechoslowakische
Hussitische Kirche eigentlich stets im
Schatten geblieben, viel mehr, als eine
auch kirchen- und geistesgeschichtlich
bedeutsame Kirche das verdient, eine
Kirche, die sich in den letzten Jahren
unter der Leitung ihres 4. Patriarchen
Dr. Miroslav Novak (seit 1961) dem
Typ der reformatorischen Kirchen
angeschlossen hat.

Dem Buche sind ein Anhang mit
ausgewählten Urkunden, ein
eingehendes Literaturverzeichnis und ein
Register beigegeben. Man bedauert,
dass die Zahl der Bilder so gering ist:
neben den Patriarchen hätte man
gern auch die führenden Theologen
kennengelernt, neben der St.-Niklas-
Kirche am Altstädter Ring eine
Anzahl der von der Kirche selbst erbauten

Kirchengebäude (Sbor), die einen
dem katholischen Stil fremden Typ
entwickelt haben. Auch hätte man
gern auf der Karte der Pfarreien die
Namen aller Gemeinden angegeben
gesehen, die jetzt nur mit einem Symbol

bezeichnet werden.
Auch innerhalb der altkatholischen

Kirche sollte man diese gediegene
Schilderung einer — wenn man so will
- Schwesterkirche, die zahlenmässig
grösseres Gewicht erlangte, zur
Kenntnis nehmen und trotz allen
theologischen Verschiedenheiten
versuchen, mit ihr, wie anfangs der
1920er Jahre, in ein Gespräch zu
kommen. Bertold Spider

P. Chrysostomus Dahm OSB (im »Auftrag

der Aktivitas Ostkirchen) :

Millionen in Russland glauben an
Gott, 2. Aufl., Jestetten/Baden
1973. Miriam-Verlag Josef Künzli.
284 S. 4°, 264 Tafeln. - DM 29.-
(sFr. 35.-).

Es besteht kein Zweifel daran und
muss in jeder Übersicht über die
orthodoxen Kirchen immer wieder
betont werden, dass sich die wahre Lage
der Religionsgemeinschaften im Räte¬

bunde nur schwer übersehen lässt. Die
amtlichen Nachrichten darüber
enthalten nur »Ausserlichkeiten. Die wenigen

geöffneten Kirchen geben bei
Gottesdiensten an hohen Feiertagen
zwar nicht selten oin eindrucksvolles,
aber kein repräsentatives Bild. Nur'
dann und wann erklingen aus dem
Rätebunde Stimmen, die von der
wahren Lage, von der wirklichen
Stimmung der Gläubigen zu künden
scheinen. Auch sie können hinsichtlich

ihrer Tragweite nicht abgemessen
werden, sosehr auch die hier
vorgebrachten Anliegen der allgemeinen
Religionspolitik des Staates und der
Partei zu entsprechen scheinen. Unter
diesen Umständen ist die systematische

Zusammenstellung solcher
inoffizieller Nachrichten von hohem Werte,
die der Verfasser, während des Zweiten

Weltkrieges mehrere Jahre im
Rätebunde stationiert (wie er selbst
sagt), gesammelt und voll innerer »4n-
teilnahme am Geschehen erläutert
und kommentiert hat. Gestützt auf
solche schriftliche Zeugnisse, aber
auch auf die z.T. sehr eindrucksvollen,
z.T. infolge der technischen
Voraussetzungen unscharfen Bilder ist er
bestrebt, ein Bild vom »Alltagsleben vor
allem der orthodoxen Kirche, aber
auch der Evangeliums-Christen/Baptisten

zu geben, die ihren Glauben
besonders ernst nehmen und sich immer
wieder dem Martyrium stellen, wenn
es von ihnen gefordert wird. D.
vergleicht das vielfach graue »Alltagsleben
dieses Staates mit der Hoffnung, die
nur die religiöse Wahrheit zu geben
vermag und die er allen Veranstaltungen

der vom Kommunismus getragenen

«Ersatz-Religion» abspricht. Aus
der Summe seiner Darlegungen ergibt
sich ihm die Hoffnung, dass das
Christentum (und die andern Religionen)
in absehbarer Zeit im Rätebunde
(bzw. in Russland) wieder frei sein
werden und sich so entfalten können,
wie es der Auftrag des Herrn ist. - Es
ist sicherlich notwendig, auf diese
Stimmen zu hören, diese »Abbildungen
zu betrachten, um sich klarzumachen,
unter welchen - in Westeuropa oder
»Amerika erlebnismässig nicht
nachvollziehbaren - Umständen der Glaube
unter kommunistischer Herrschaft
(nicht nur im Rätebunde) existieren
muss. Nur von da aus ist die
Überzeugungskraft zu beurteilen, die das Chri-



143 —

stentum besitzen muss, um trotz all
dem in den Herzen so vieler Millionen
Gläubiger weiter zu leben.

Bertold Spuler

Kalendarz Katolicki 1974 (Katholischer

Kalender 1974). Warschau
(1973). Zaklad Wydawniczv «Odro-
dzenie». 278 S.

Der von der polnisch-katholischen
Kirche in Polen (Kosciól Polskokato-
licki w PRL) - im Verbände der
Utrechter Union der altkatholischen
Kirchen — herausgegebene Kalender
enthält ein eingehendes Verzeichnis der
Leitung dieser Kirche und der einzelnen

Dekanate, die sich weithin über
das ganze Land verteilen. Es hat den
Anschein, als ob die Kirche im N und
NO am wenigsten verbreitet wäre;
doch fehlt leider eine Karte der
Pfarreien. Daran schliesst sich (S. 77-88)
ein Bericht aus der Feder des Bischofs
Tadeusz R. Majewski über die
Geschichte der Kirche seit 1944 an, der
wohl einmal eine Übersetzung
verdiente. .Anschliessend beschäftigt der
Kalender sich ausführlich (S. 89-114,
mit vielerlei Abbildungen) mit der
schweizerischen christkatholischen
Kirche, mit der «Christlichen Theologischen

Akademie» in Warschau, wo
die Theologen der Kirche ihre Ausbildung

erfahren (mit Statistik S.133).
Ein kleines liturgisches Wörterbuch
beschliesst den religiösen Teil. Ihm
folgt eine eingehende Darstellung der
weltlichen Entwicklung Polens seit
1944 unter vielerlei Aspekten, auf die
hier nicht näher eingegangen werden
kann. - Der Kalender stellt ein
unentbehrliches Nachschlagebuch für alle
dar. die im Rahmen der altkathohschen

Kirchen auch der polnischen
Schwesterkirche ihre Aufmerksamkeit
zuwenden wollen. Bertold Spuler

Georg Günter Blum: Rabbuia von
Edessa. Der Christ, der Bischof, der
Theologe. Löwen 1969. Secrétariat
du Corpus SCO. X, 218 S. (Corpus
Scriptorum Christianorum Orienta-
liurn, Vol.300: Subsidia, Tomus
34.)

Material über den grossen Theologen

aus Edessa (f 436), den Kampfge¬

fährten des hl. Kyrill von Alexandrien,

gab es dank der eifrigen For-
schungs- und Editionstätigkeit einer
Reihe von Ostkirchenforschern schon
seit längeren Jahrzehnten. Aber die
systematische Durchsicht dieses
Materials zum Zwecke einer
Gesamtwürdigung Rabbulas unter Einbeziehung

seiner - freilich theologisch-apologetisch,

nicht historisch ausgerichteten

- Vita war bisher noch nicht
vorgenommen worden. So stellt die
Arbeit eines evangelischen Geistlichen
(Einhausen über Marburg/Lahn),
ursprünglich eine bei P. Kawerau vorgelegte

Habilitations-Schrift, einen
wesentlichen Fortschritt dar, nicht nur
durch ihre Thematik, sondern auch
durch die gediegene Art ihrer
Durchführung, die sich fortlaufend auf
syrische, griechische und zeitweise auch
armenische Quellen stützt und alle
Sekundär-Literatur einbezieht. Blum
versteht es, die Gestalt des Bischofs
nicht nur in seinem Werdegang und
seiner Persönlichkeit, sondern auch
im Wirken in und für seine Kirche
klar herauszustellen. Man erfährt von
seinem geistlichen, seinem theologischen

und auch seinem karitativen
Einsatz, auf dem er vielfach neue
Wege einschlug. »4rt und Weise seiner
Predigt in der theologischen
Auseinandersetzung um das I.Konzil von
Ephesos 431 (das Rabbuia vielleicht
besuchte) und der folgende Versuch
eines Ausgleichs zwischen Antiochien
und Alexandrien werden im einzelnen
ebenso dargelegt wie die Nachwirkung
der Theologie Rabbulas, etwa in der
Auseinandersetzung mit Ibas von
Edessa und dem Nestorianismus.
Dabei wird stets auf die Lage der
Ostkirche im allgemeinen Bezug genommen,

sodass die vorliegende Biographie

uns wirklich einen bedeutsamen
Ausschnitt aus der östlichen
Kirchengeschichte plastisch vor Augen führt.
Der Arbeit ist ein Register und ein
eingehendes, leider nicht nach
Kategorien gegliedertes Verzeichnis des
Schrifttums beigegeben worden, das
von der Belesenheit des Verfassers,
aber auoh der fruchtbaren Arbeit so
mancher Generation von Spezialisten
des östlichen Christentums Zeugnis
ablegt, eines Zweiges am Baume der
Kirche Jesu Christi, der leider viel zu
oft übersehen und vernachlässigt
wird. Bertold Spuler



144 —

Kurt Baier: Der Standpunkt der
Moral. Eine rationale Grundlegung
der Ethik. Patmos-Paperback,
Düsseldorf 1974. 297 S. DM 32.-. »Aus

dem englischen übersetzt von Rainer

von Savigny (The Moral Point
of View, Cornell University Press,
Ithaca and London).

Angeregt von den Umwälzungen in
der modernen Gesellschaft, haben die
vergangenen Jahre zahllose Beiträge
zur Ethik hervorgebracht, die sich
vielfach mit der Beleuchtung einzelner

Problemkreise befassten, zum Teil
aber auch Gesamtdarstellungen
versuchten. Die dadurch ausgelösten
Kontroversen enden stets bei der
Aufgabe, Recht und Unrecht zu erkennen.

Baier ist es aufgefallen, dass die
grossen traditionellen Theorien für
dieses Problem keine befriedigende
Lösung anbieten können. Er möchte
diese Lücke mit der vorliegenden
Arbeit schliessen, und es darf vorweg
gesagt werden, dass er das Problem in
einleuchtender Weise löst. Wenn auch
seine logischen »Analysen oft recht
anspruchsvoll und nicht leicht zu verfolgen

sind, so beeindruckt andrerseits
gerade die Fülle der subtilen
Unterscheidungen der Begriffe und die
Verfolgung eines »Argumentes bis zur
Widerlegung des letzten Einwandes.
Wenn man auch manchmal die
Feststellung der Ergebnisse (auch
drucktechnisch) etwas prägnanter hervorgehoben

wünschte, so ist sachlich die
Darstellung überzeugend. Besonders
kommt es Baier zustatten, dass er
stets wieder beim praktischen
Gebrauch eines Begriffs bzw. beim
tatsächlichen Verhalten der Menschen
anknüpft und so der Gefahr entgeht,
sich in ein System hinein zu verlieren,
das sich immer mehr von den Tatsachen

entfernt.
«Man kann von Moralphiiosophen

lediglich erwarten, dass sie das Kalkül
klarlegen, die allgemeinen Regeln
feststellen und die Methoden angeben»

(S. 165). Die »Anwendung des
Kalküls muss jeder Mensch in seinem
Leben selber vornehmen. In diesem
Sinne behandelt Baier die drei
grundlegenden Fragen : a) Muss man tun,
was recht ist, auch wenn es nicht zum
eigenen Vorteil ist, und warum
b) Tut jemand das was recht ist, wenn
es nicht zum eigenen Vorteil ist, und

warum c) Kann man wissen, was
recht ist, und wie Die »4ntwort muss
bei der letzten Frage beginnen und
kann etwa so zusammengefasst
werden:

1. Man kann wissen, was recht ist.
denn Werturteile sind verifizierbar
auf Grund von Standards und Kriterien,

die zwar gesichert werden müssen,

was aber ebenfalls möglich ist. Es
gibt eine Methode, um die beste mögliche

Handlungsweise herauszufinden,
nämlich den Prozess der Erwägung.
der in zwei Stufen verläuft: a) dem
Sichten aller Tatsachen, und b) dem
»4bwägen der Für und Wider, um jene
Gründe zu finden, für die das Gewicht
der Vernunft spricht. Dieser Prozess
der Erwägung ist die einzig verlässliche

Methode, denn jede andere -
Intuition, Instinkt - könnte sich ja nur
mittels Erwägung als die bessere
erweisen.

2. Der theoretischen Aufgabe der
Erwägung folgt die praktische
Aufgabe, dem Ergebnis der erstem
gemäss zu handeln. Der Mensch folgt
den besten Gründen, weil er es will;
sonst würde er nämlich die Erwägung
gar nicht beginnen. Dass aber von
einem Menschen guten Willens die
moralischen Gründe als allen andern
Gründen überlegen angesehen werden
(insbesondere den Gründen des
Eigeninteresses), das ist die Folge der Erziehung.

3. Wir sollen moralisch handeln,
weil moralisch handeln heisst, dass
man Regeln folgt, die dazu gedacht
sind. Vorrang vor dem Eigeninteresse
zu haben, immer wenn es im Interesse
von jedermann gleichermassen liegt,
dass jeder seinen Vorteil unberücksichtigt

lasst. Die Wahrheit
moralischer Gründe kann man prüfen,
wenn man eine Welt, in der sie gelten,
mit einer andern Welt vergleicht, wo
die konträren oder kontradiktorischen
Regeln eingehalten wurden: Es ist
vernünftig, die bessere dieser Welten
als die richtige anzunehmen.

Baier befasst sich mit der
philosophischen Struktur der Ethik. Er
erwähnt die Religion nur am Rande
(S. 130ff.) im Sinne von logischen
Erwägungen zum phänomenologischen
»Aspekt der christlichen «Religion».
Indessen sind die Vorarbeiten Baiers
auch für die theologische Ethik sehr
wertvoll und fruchtbar. Es ist ohne



— 145 —

¦weiteres möglich, Parallelen zu
ziehen. Das Problem der Ethik heisst:
Wie erkenne ich den Wülen Gottes
Antwort : Durch einen Prozess der
Erwägung, in dem ich die best mögliche
Handlungsweise suche und in voller
eigener Verantwortung zu entscheiden
wage. Die Entscheidung für oder
wider Gott ist dabei bereits enthalten
in der »Art und Weise, wie wir eine
Situation betrachten und beurteilen —

d.h. (in Baiers Terminologie) in
unsern Grundgebenden Überzeugungen
und in den Regeln der Rangordnung,
die wir anwenden. Auch in theologischer

Sicht ist der Prozess der Erwägung

jeder andern Methode — Intuition,

innere Schau - überlegen; auch
hier kann man Menschen mit besonderer

moralischer Begabung nur
durch Erwägung prüfen und bestätigen,

und zur Prüfung der Geister
fordert uns 1. Joh. 4.1 ja auf.

Hansjörg Vogt

A.F.J.KlijnundG.J. Reinink: Patristic
evidence for Jewish-Christian

sects. E.J.Brill, Leiden 1973 (hfl.
92.-)

Seit ungefähr 25 Jahren hat das
Studium des Judenchristentums
einen grossen Aufschwung genommen.
Allerdings sind die Daten bei den
Kirchenvätern recht spärlich, und überdies

ist auch das Mosaik der alten
Kirche derart bunt, dass man kaum
von einer mehr oder weniger einheitlichen

Theologie des Judenchristentums
reden kann. Deshalb ist es auch

äusserst schwierig zu sagen, was
Judenchristentum eigentlich ist. Man
hat versucht, es zu definieren als den
Ausdruck des Christentums in
Gedankenformen, welche dem Spätjudentum

entnommen sind. Aber damit
schuf man vielleicht auch einen viel
zu scharfen Kontrast zu einem davon
sich unterscheidenden hellenistischen
und lateinischen Christentum.
Wahrscheinlich waren solche Differenzierungen

damals noch gar nicht so
ausgeprägt. Man hat auch spezifische
Aspekte des judenchristlichen Glaubens

namhaft gemacht wie etwa
Widerstand gegen oder sogar Uhinter-
essiertheit für die Lehre des Paulus,
Gehorsam gegen das jüdische Gesetz,
»Ablehnung der Jungfrauengeburt,

Praxis der Beschneidung. Die
jüdischen Christen hatten auch eine
abweichende Christologie : Jesus war für
einige ein blosser Mensch, obschon
gerechtfertigt und beispielhaft, für
andere war er mehr göttlich und
erschien immer wieder im Laufe der
Geschichte. Die Judenchristen hatten
eigene Evangelien; wir kennen dasjenige

der Nazöräer, der Hebräer und
der Ebioniten. Einige Zitate aus diesen

Evangelien werden uns durch
Kirchenväter-Schriften überliefert. Das
Quellenmaterial für die Kenntnis des
Judenchristentums ist leider nicht
sehr zahlreich. Es gibt Apokryphen
und Pseudepigraphen, die
judenchristliche Elemente enthalten. Auch
die Kirchenväter erwähnen gelegentlich

die Judenchristen. Mit deren
Zeugnissen befasst sich das Buch von
Klijn und Reinink. Diese Berichte
sind bisher in oft unkritischer Weise
als Quelle für die Erforschung des
Judenchristentums verwendet worden,

ohne dass man die Interdepen-
denz der verschiedenen Berichte
berücksichtigte oder sie auf ihren
historischen Wert hin prüfte. Gerade das
versuchten nun Klijn und Reinink,
und zwar mit interessantem Resultat.

Vorerst stellen sie fest, dass die
Kirchenväter die Judenchristen in fünf
Gruppen aufteilten : Kerinthianer,
Ebioniten, Nazöräer, Symmachianer
und Elkesaiten. Ihre Studie beginnt
mit einer kritischen Evaluation der
verschiedenen Berichte. Kerinthus,
den moderne Schriftsteller als einen
Judenchristen mit besonderem Interesse

an «materialistischem Millonaris-
mus» bezeichnet haben, soll gar kein
Judenchrist gewesen sein, weil erst
spätere Väter ihn als solchen betrachten.

Zuerst sah man ihn als Gnostiker
und kaum als Christen an. Symma-
chus übersetzte bekanntlich das »Alte
Testament ins Griechische, und sein
Text wurde möglicherweise von
Judenchristen verwendet. Selber war
er aber wohl ein Jude, und nichts
beweist, dass er eine Gruppe von «Sym-
machianern» gründete. Nur die Ebioniten

und die Nazöräer zeigen deutliche

judenehristliche Züge. Über sie
gibt es auch mehr Information als
über die beiden erstgenannten Gruppen.

Sehr interessant ist der Fall der
Elkesaiten, weil man erst vor kurzem
entdeckt hat, dass Mani bis zum



146

25. Lebensjahr ein Elkesait war. Das
wurde von einigen schon zum »Anlass

genommen, den Manichäismus als
christliche Häresie oder Mani sogar
als Apostel Jesu Christi zu betrachten.

Der Dualismus der manichä-
ischen Religion wäre dann rein christlich

und der Teufel tatsächlich die
linke Hand Gottes gewesen. Gegen
eine solche Darstellung haben Klijn
und Reinink vieles vorzubringen: auf
Grund der von ihnen sorgfältig
untersuchten Texten kommen sie zum
Schluss, dass die Elkesaiten eine
« apokaiyptisch-synkretistische
missionarische Bewegung waren, die während

der römischen Invasion Par-
thiens innerhalb einer jüdischen
Gemeinschaft entstand, die versuchte,
den Parthern ihre Treue zu beweisen»

(S.66f.). Die Elkesaiten waren
Juden, doch hatten sie eine nicht
unbedeutende judenchristliche
Beeinflussung erfahren. Manis Gruppe
vertrat darüber hinaus noch einen
Dualismus, der kaum jüdisch oder christlich

war. Kurz: die Elkesaiten sind
eigentlich von geringer Bedeutung für
das Studium des Judenchristentums.

Es bleiben demnach als «echte»
Judenchristen nur die Nazöräer und
Ebioniten, die aber auch keine
einheitlichen Gruppierungen darstellen.
Das Bild des Judenchristentums, das
uns die Kirchenväter auf deren Grund
zu geben vermögen, bleibt deshalb
notgedrungen unscharf. Die »Autoren
kommen deshalb zum Schluss, dass
ihre Untersuchung vielleicht eine
Hilfe sei zum weiteren Studium des
Judenchristentums. dass man aber
mit den Vätern allein nicht viel weiter
komme. - Der zweite Teil des Buches
enthält alle wichtigen Texte der
Kirchenväter mit englischer Übersetzung.

Martien Parmentier

Oriente Cattolico. Cenni storici e

statistiche, 4.»Aufl., Vatikanstadt/Sacra
Congregazione per le chiese orientali
1974. XII, 857 S.

Die Unionen der Kurie mit
osteuropäischen, vorderasiatischen oder
südindischen Kirchen haben sich im
Laufe von Jahrhunderten vollzogen;
sie haben nicht immer gehalten, sind
verschiedentlich nur für Teüe der
Christen gültig geblieben und haben —

etwa in Südindien oder unter den
Ukrainern aus der Karpaten-Ukraine
bzw. aus Galizien - sehr verwickelte
Jurisdiktions-Verhältnisse geschaffen.
Das vorliegende Werk ist geeignet,
diese für gar manchen verwirrende
Vielfalt zu durchleuchten und dem
Benutzer eine sehr klare Übersieht zu
geben ; dazu helfen auch verschiedene
beigegebene Karten. Die unierten
Diözesen werden nach Riten und innerhalb

dieser nach Nationen geordnet ;

die einzelnen Bistümer werden mit
Inhaber und seinem Wohnsitz, mit
ihren Priestern und sonstigen
Mitarbeitern verzeichnet, auch Daten zum
Personalstand werden (nachdem St ich-
datum I.Juli 1974, mit Nachträgen
S.844) gegeben. Bei Angaben zur Zahl
der Gläubigen muss in manchen Fällen

(etwa hinsichtlich der 1945 1950
gewaltsam in die Orthodoxie
Rückgegliederten) auf ältere »Angaben
zurückgegriffen werden (S.278, 30S).
Ihnen werden die (meist erheblich
grösseren) Zahlen der nicht-unierten Christen

gegenübergestellt. - Für alle unierten
Gemeinschaften wird ein geschichtlicher

Überblick und ein Verzeichnis der
einschlägigen Literatur geboten. Da
und dort sind kleine Versehen
stehengeblieben : z. B. wird der Name der
vorliegenden Zeitschrift auf S.85/VIII
falsch angegeben, und die türkische
Rechtschreibung ist auf S. 207 arg
verstümmelt.

An die Darstellung der Diözesen
schliesst sich eine Übersicht über die
unierten und die im Morgenlande
wirkenden lateinischen Mönchs- und
Nonnen-Orden an : eine imponierende Zahl
von Ordensangehörigen, die sich um
das christliche Leben dort sorgt Das
gleiche gib von den theologischen
Einrichtungen, die im Morgenlande selbst
oder aber in Rom oder in der Diaspora
in Europa oder »Amerika vor allem für
die »Ausbildung des Klerus Sorge tragen
und dabei - davon berichtet der letzte
Abschnitt — von allerlei «Werken für
den Orient» unterstützt werden. - Das
Buch enthält in seiner vorliegenden
4. Auflage (die 3. erschien 1962; vgl.
IKZ 1964, S.254L) wiederum eine
Fülle authentischen Materials aller »Art,
die es für alle die unentbehrlich macht,
die sich in irgendeiner Form mit dem
christlichen Leben im Osten und den
von dort aus entstandenen Diaspora-
Gemeinden beschäftigen. Dabei ist es



147

sehr bedauerlich, dass dem Werk
wiederum kein Register beigegeben wurde,
das das Affinden einzelner Persönlichkeiten

oder Diözesen erlaubt hätte. So
findet man sie nur, wenn man weiss,
unter welchem Ritus und welcher
Nation sie zu finden sind. Und gerade das
weiss auch der Fachmann nicht in
jedem Falle So bleibt nur die Hoffnung,
dass die S.Auflage den - wie mir
scheint, berechtigten - Wünschen in
dieser Hinsicht nachkommt.

Bertold Spuler

Dimitry Konstantinow: Die Kirche in
der Sowjetunion nach dem Kriege.
Entfaltung und Rückschläge. München

und Salzburg (1973). Anton
Pustet. 395 S. DM 36.-.

Das innere Leben der russischen
Kirche ist für einen Aussenstehenden
ausserordentlich schwer zu fassen, lässt
sich doch den amtlichen Verlautbarungen

der Kirchenleitung, insbesondere
dem«Zurnal Moskovskoj Patriarchii»,
für diesen Bereich nur wenig entnehmen.

Vieles davon findet sich an
versteckter Stelle, etwa in den Reden
des Patriarchen bei der Einsetzung
eines neuen Bischofs, in der Thematik
der oder jener Predigt, die
abgedruckt wird, oder auch in der
Auswahl der Stellen aus Kirchenvätern
oder Heiligen-Viten. Es bedarf einer
eingehenden Lektüre, einer genauen
Kenntnis der Zusammenhänge, um
aus solchen Hinweisen allgemeingültige

Schlüsse zu ziehen, wobei die
Gefahr einer Fehldeutung nie ganz
ausgeschlossen ist. Neben diese, mit der
gemachten Einschränkung «objektiven»

Quellen treten vielerlei Beobachtungen

von Besuchern des Rätebundes,

von ausländischen Teilnehmern
an Gottesdiensten. Hier ist einer
subjektiven Deutimg Tür und Tor besonders

weit geöffnet, insbesondere
deshalb, weil der ausländische Gast fast
nie eino Vergleichsmöglichkeit, fast
nie die Voraussetzung für ein wirklich
offenes Gespräch mit Gottesdienstbesuchern,

mit Geistlichen oder andern
mitbringt. So kommt es, dass Angaben

dieser Art besonders stark
voneinander abweichen. Dazu tritt Material,

das von oppositionellen Kreisen
aus dem Rätebunde hinausgeschmuggelt

wird und das sich an die «west¬

liche» Öffentlichkeit wendet, wie in
letzter Zeit die «Sendschreiben» des
Schriftstellers Solzenicyn; weiter
Berichte über Versetzung, »Absetzung
oder gar Einkerkerung von Bischöfen,
Geistlichen oder auch Laien, die sich
den staatlichen Eingriffen in das
kirchliche Leben nicht fügen wollen.
Zu guter Letzt sind auch atheistische
Veröffentlichungen aller Art eine
gewiss nicht sehr anziehende, aber doch
in manchem aufschlussreiche Quelle
für das religiöse Leben, das sich in
ihnen wie in einem Reflexspiegel darstellt.

»Alle diese Quellengruppen tragen
die Möglichkeit einer Fehldeutung in
sich, alle zusammen reichen für ein
wirklich umfassendes Bild nicht aus.
Sie bieten aber die Möglichkeit eines
Versuchs der Darstellung des inneren
Lebens der Kirche, ihrer Freuden und
Leiden, des Wechsels ihrer Lage, wie
er etwa seit 1958 (zum Schlechteren)
eingetreten ist. Diesen Versuch hat der
Verfasser des vorliegenden Buches, ein
in »Amerika wirkender Geistlicher, mit
grosser Gewissenhaftigkeit unternommen.

(Das Buch ist 1967 in »Amerika
auf russisch erschienen und jetzt - von
einem nicht genannten Mitarbeiter -
ins Deutsche übertragen worden.)
Durch die genaue Erschliessung der
genannten Quellen, durch die »Abwägung

der einzelnen Nachrichten,
durch die Zusammenstellung von
Zahlenangaben für Statistiken hat K.
ein aus zahlreichen Einzelgemälden
(die oft sehr auf Einzelheiten eingehen)

zusammengesetztes Bild des
russischen kirchlichen Lebens gewonnen.
Er behandelt die innere Lage der Kirche,

die Verbindungen nach aussen
und deren Verwendung auch für
staatliche aussenpolitische Ziele,
Zusammensetzung, »Ausbildung und Einsatz

der Geistlichkeit, die kirchlichen
Lehranstalten und ihre Schicksale, ihr
inneres Leben und die Studiengänge
der Zöglinge. Er setzt sich in »Ansätzen

mit dem Denken der russischen
Theologen auseinander (soweit es
nach aussen hin sichtbar werden
kann), beschreibt Methoden und
Wirkung der religionsfeindlichen Propaganda,

die direkte und indirekte
Verfolgung der Kirche, die bis 1958
zurücktrat, dann aber — auch in der
Form einer Schliessung zahlreicher
Kirchen - wieder zum beherrschenden
Grundsatz der Staatsführung wurde



— 148 —

und gegen die sich ein nicht unerheblicher

— natürlich nicht selten vergeblicher

- Widerstand erhob. Schliesslich

werden die Ereignisse zwischen
dem Jahr der Veröffentlichung in
»Amerika und bei uns (also zwischen
1967 und etwa 1972) nachgetragen
und gewürdigt.

Das Buch ist eindrucksvoll
geschrieben imd lässt bei allen
Einzelbeispielen, bei aller Darstellung von
Details immer wieder die tiefe Ver¬

bundenheit des Verfassers mit seiner
Kirche, die Sorge um ihr Weiterleben
unter seinen Landsleuten im Räte-
bunde durchblicken. Aus den vielen
Einzelbeispielen ergibt sich facettenartig

ein eindrucksvoller, nur in dieser
Form zu gewinnender Überblick über
das Leben dieser Märtyrerkirche, den
jeder stets vor »Augen haben sollte,
der sich mit dieser Kirche beschäftigt
oder in Verbindung zu ihr tritt.

Bertold Spuler


	Bibliographie

