Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 141 —

Bibliographie

Berichtigung

In der Anzeige des Buches von Sol-
schenizyn in IKZ 64/4 (1974) ist auf
S. 252, rechte Spalte Zeile 24 das Wort
«nicht» ausgefallen. Es ist also zu le-
sen: «... wenn (der Patriarch) sich
auf einen Modus vivendi einlédsst, der
gewiss auch den Vorstellungen der or-
thodoxen Kirche von den Aufgaben
der Kirche in der Offentlichkeit nicht
entspricht, der ihr aber bisher wenig-
stens ein bescheidenes, in manchem
sicherlich fiktives Uberleben ermog-
licht hat.»

Rudolf Urban: Die Tschechoslowalki-
sche Hussitische Kirche. Marburg/
Labhn 1973. J.G.Herder-Institut.
VIII, 327 8., 4 Karten, 3 Bildtafeln.
(Marburger Ostforschungen..., hrsg.
von Richard Breyer, Band 34.)

Seit den Zeiten von Johannes Hus
machte sich im boéhmisch-méhrischen
Raume religiése Unruhe und Aufleh-
nung gegen die rémisch-katholische
Kirche geltend. Sie konnte schliesslich
durch die Schlacht am Weissen Berge
1620 zuriickgedriangt werden und
mochte Anfang des 20.Jhs. erloschen
scheinen. Sobald aber die Tschecho-
slowakei im Herbst 1918 ihre Unab-
hingigkeit erlangt hatte, brach die
reformatorische Bewegung, getragen
von Kreisen der Geistlichkeit, erneut
hervor — um wieder deutlich zu
machen, was man auch andernorts an
gewaltsam unterdrickten Glaubens-
bewegungen (etwa den Albigensern
oder den Wiedertdufern) beobachten
konnte: einmal unterdriickt, konnten
sie nicht mehr fir ein ganzes Volk
zum Leben erweckt werden. So blieb
denn die Tschechoslowakische Natio-
nalkirche oder die Tschechoslowaki-
sche Hussitische Kirche, wie sie sich
seit 1971 nennt, auf Teile des tsche-
chischen Volkes beschrinkt. Schon
bel den Slowaken konnte sie nicht
wirklich Fuss fassen. An der Tatsa-

che, dass sie gerade im tschechisch-
deutschen  Grenzgebiet besonders
zahlreiche Anhénger fand, liess sich
ablesen, dass auch IElemente nationa-
len Gegensatzes eine nicht unwesent-
liche Rolle spielten.

So hatte denn die Kirche, die
immerhin fast eine Million Anhénger
finden konnte, auch ldngere Jahre
um ihre Identitit zu kdmpfen. Sollte
sie sich — aus allslawischem Romanti-
zismus heraus — der Orthodoxie an-
schliessen ? Sollte sie mit den — im
eigenen Lande freilich weithin deut-
schen — Altkatholiken zusammenge-
hen? Sollte sie an reformatorische
Kirchen Anschluss finden ? Abgesehen
von einem kleinen Teil ihrer Mitglie-
der, besonders in Mahren, die sich fur
die Orthodoxie entschieden und deren
Schicksale der Verfasser ebenfalls bis
in die Gegenwart verfolgt, ging die
Kirche ihren eigenen Weg. Er fuhrte
gie zeitweise in die Néhe mancher
Freikirchen oder etwa der Unitarier:
in langwierigen Auseinandersetzun-
gen, die U., der sich vor Jahrzehnten
in der ersten Auflage (Leipzig 1937)
mit diesen Fragen befasst hatte, an-
hand einer grossen Anzahl einschléagi-
ger (aus dem Tschechischen ubersetz-
ter) Urkunden sehr geschickt klarlegt.
Daneben wird die organisatorische
Entwicklung, die soziale Zusammen-
setzung, die Werbung nach aussen
hin, die schliessliche Eingliederung in
die okumenische Bewegung in aus-
fihrlichen, pragnant gefassten Ab-
schnitten dargelegt. Auch die fithren-
den Personlichkeiten der Kirche wer-
den dem Leser ndhergebracht. Frei-
lich wird das Bild der Kirche in den
letzten Jahren verschwommener, da
fiur die Zeit des Reichsprotektorats
(1939-1945) offenbar nur wenige, dus-
serliche Nachrichten vorliegen und
weil die Religionsfeindschaft des seit
1948 von den IKommunisten be-
herrschten Staates z.B. kirchliche
Statistiken unterdriickt, kirchliche
Auseinandersetzungen auf einen en-
gen Rahmen beschrinkt, wobei das



Grundubel der Kirche, ihre dauernde
Bedriickung durch den Staat und die
Partei, die Entfremdung ihrer Mitglie-
der, gerade auch der Kinder, die in
den Schulen keinen Religions-Unter-
richt mehr erhalten, oft nur in ver-
schleierten Worten — wenn iiberhaupt
— zum Ausdruck gebracht werden
kann. So ist die Tschechoslowakische
Hussitische Kirche eigentlich stets im
Schatten geblieben, viel mehr, als eine
auch kirchen- und geistesgeschichtlich
bedeutsame Kirche das verdient, eine
Kirche, die sich in den letzten Jahren
unter der Leitung ihres 4. Patriarchen
Dr. Miroslav Novdk (seit 1961) dem
Typ der reformatorischen Kirchen an-
geschlossen hat.

Dem Buche sind ein Anhang mit
ausgewdhlten Urkunden, ein einge-
hendes Literaturverzeichnis und ein
Register beigegeben. Man bedauert,
dass die Zahl der Bilder so gering ist:
neben den Patriarchen hétte man
gern auch die fithrenden Theologen
kennengelernt, neben der St.-Niklas-
Kirche am Altstdadter Ring eine An-
zahl der von der Kirche selbst erbau-
ten Kirchengebéude (Sbor), die einen
dem katholischen Stil fremden Typ
entwickelt haben. Auch hétte man
gern auf der Karte der Pfarreien die
Namen aller Gemeinden angegeben
gesehen, die jetzt nur mit einem Sym-
bol bezeichnet werden.

Auch innerhalb der altkatholischen
Kirche sollte man diese gediegene
Schilderung einer — wenn man so will
— Schwesterkirche, die zahlenmaéssig
grosseres  Gewicht  erlangte, zur
Kenntnis nehmen wund trotz allen
theologischen Verschiedenheiten ver-
suchen, mit ihr, wie anfangs der
1920er Jahre, in ein Gespriach zu
kommen. Bertold Spuler

P.Chrysostomus Dahm OSB (im Auf-
trag der Aktivitas Ostkirchen): Mii-
lionen in Russland glauben an
Gott, 2.Aufl., Jestetten/Baden
1973. Miriam-Verlag Josef Kiinzli.
284 S. 40, 264 Tafeln. — DM 29.—
(sFr. 35.-).

Es besteht kein Zweifel daran und
muss in jeder Ubersicht iiber die
orthodoxen Kirchen immer wieder be-
tont werden, dass sich die wahre Lage
der Religionsgemeinschaften im Réte-

bunde nur schwer iibersehen lasst. Die
amtlichen Nachrichten dariiber ent-
halten nur Ausserlichkeiten. Die weni-
gen geodffneten Xirchen geben bel
Gottesdiensten an hohen Feiertagen
zwar nicht selten ein eindrucksvolles,
aber kein reprisentatives Bild. Nur
dann und wann erklingen aus dem
Riatebunde Stimmen, die wvon der
wahren Lage, von der wirklichen
Stimmung der Gléaubigen zu kiinden
scheinen. Auch sie kénnen hinsicht-
lich ihrer Tragweite nicht abgemessen
werden, sosehr auch die hier vorge-
brachten Anliegen der allgemeinen
Religionspolitik des Staates und der
Partei zu entsprechen scheinen. Unter
diesen Umstinden ist die systemati-
sche Zusammenstellung solcher inoffi-
zieller Nachrichten von hohem Werte,
die der Verfasser, wihrend des Zwei-
ten Weltkrieges mehrere Jahre im
Ritebunde stationiert (wie er selbst
sagt), gesammelt und voll innerer An-
teilnahme am Geschehen erldutert
und kommentiert hat. Gestiitzt auf
solche schriftliche Zeugnisse, aber
auch auf die z.T. sehr eindrucksvollen,
z.T. infolge der technischen Voraus-
setzungen unscharfen Bilder ist er be-
strebt, ein Bild vom Alltagsleben vor
allem der orthodoxen Kirche, aber
auch der Evangeliums-Christen/Bap-
tisten zu geben, die ihren Glauben be-
sonders ernst nehmen und sich immer
wieder dem Martyrium stellen, wenn
es von ihnen gefordert wird. D. ver-
gleicht das vielfach graue Alltagsleben
dieses Staates mit der Hoffnung, die
nur die religiose Wahrheit zu geben
vermag und die er allen Veranstaltun-
gen der vom Kommunismus getrage-
nen «Ersatz-Religion» abspricht. Aus
der Summe seiner Darlegungen ergibt
sich ihm die Hoffnung, dass das Chri-
stenturn (und die andern Religionen)
in absehbarer Zeit im Rétebunde
(bzw. in Russland) wieder frei sein
werden und sich so entfalten kénnen,
wie es der Auftrag des Herrn ist. — Es
ist sicherlich notwendig, auf diese
Stimmen zu horen, diese Abbildungen
zu betrachten, um sich klarzumachen,
unter welchen — in Westeuropa oder
Amerika erlebnisméssig nicht nach-
vollziehbaren — Umsténden der Glaube
unter kommunistischer Herrschaft
(nicht nur im Rétebunde) existieren
muss. Nur von da aus ist die Uberzeu-
gungskraft zu beurteilen, die das Chri-



— 143 —

stentum besitzen muss, um trotz all
dem in den Herzen so vieler Millionen
Glaubiger weiter zu leben.

Bertold Spuler

Kalendarz Katolicki 1974 (Katho-
lischer Kalender 1974). Warschau
(1973). Zaklad Wydawniczy «Odro-
dzenie». 278 S.

Der von der polnisch-katholischen
Kirche in Polen (Koscidl Polskokato-
licki w PRL) — im Verbande der
Utrechter Union der altkatholischen
Kirchen - herausgegebene Kalender
enthalt ein eingehendes Verzeichnis der
Leitung dieser Kirche und der einzel-
nen Dekanate, die sich weithin Uber
das ganze Land verteilen. Es hat den
Anschein, als ob die Kirche im N und
NO am wenigsten verbreitet wére;
doch fehlt leider eine Karte der Pfar-
reien. Daran schliesst sich (S.77-88)
ein Bericht aus der Feder des Bischofs
Tadeusz R. Majewskr iiber die Ge-
schichte der Kirche seit 1944 an, der
wohl einmal eine Ubersetzung ver-
diente. Anschliessend beschéftigt der
Kalender sich ausfiihrlich (S.89-114,
mit vielerlei Abbildungen) mit der
schweizerischen christkatholischen
Kirche, mit der «Christlichen Theolo-
gischen Akademie» in Warschau, wo
die Theologen der Kirche ihre Ausbil-
dung erfahren (mit Statistik S.133).
Fin kleines liturgisches Wdérterbuch
beschliesst den religiosen Teil. IThm
folgt eine eingehende Darstellung der
weltlichen Entwicklung Polens seit
1944 unter vielerlei Aspekten, auf die
hier nicht néher eingegangen werden
kann. — Der Kalender stellt ein unent-
behrliches Nachschlagebuch fiir alle
dar, die im Rahmen der altkatho-
lischen Kirchen auch der polnischen
Schwesterkirche ihre Aufmerksamkeit
zuwenden wollen. Bertold Spuler

Qeorg Giinter Blum: Rabbula von
Edessa. Der Christ, der Bischof, der
Theologe. Léwen 1969. Secrétariat
du Corpus SCO. X, 218 8. (Corpus
Seriptorum Christianorum Orienta-
lium, Vol. 300: Subsidia, Tomus
34.)

Material liber den grossen Theolo-
gen aus Edessa (T 436), den Kampfge-

fahrten des hl. Kyrill von Alexan-
drien, gab es dank der eifrigen For-
schungs- und Editionstéatigkeit einer
Reihe von Ostkirchenforschern schon
seit ldngeren Jahrzehnten. Aber die
systematische = Durchsicht dieses
Materials zum Zwecke einer Gesamt-
wirdigung Rabbulas unter Einbezie-
hung seiner — freilich theologisch-apo-
logetisch, nicht historisch ausgerichte-
ten — Vita war bisher noch nicht vor-
genommen worden. So stellt die
Arbeit eines evangelischen Geistlichen
(ElInhausen iiber Marburg/Lahn), ur-
spriinglich eine bei P. Kawerau vorge-
legte Habilitations-Schrift, einen we-
sentlichen Fortschritt dar, nicht nur
durch ihre Thematik, sondern auch
durch die gediegene Art ihrer Durch-
fithrung, die sich fortlaufend auf syri-
sche, griechische und zeitweise auch
armenische Quellen stitzt und alle
Sekundér-Literatur einbezieht. Blum
versteht es, die (estalt des Bischofs
nicht nur in seinem Werdegang und
seiner Personlichkeit, sondern auch
im Wirken in und fiir seine Kirche
klar herauszustellen. Man erfahrt von
seinem geistlichen, seinem theologi-
schen und auch seinem Kkaritativen
FEinsatz, auf dem er vielfach neue
Wege einschlug. Art und Weise seiner
Predigt in der theologischen Ausein-
andersetzung um das I.Konzil von
Ephesos 431 (das Rabbula vielleicht
besuchte) und der folgende Versuch
eines Ausgleichs zwischen Antiochien
und Alexandrien werden im einzelnen
ebenso dargelegt wie die Nachwirkung
der Theologie Rabbulas, etwa in der
Auseinandersetzung mit Ibas von
Edessa und dem Nestorianismus.
Dabei wird stets auf die Lage der Ost-
kirche im allgemeinen Bezug genom-
men, sodass die vorliegende Biogra-
phie uns wirklich einen bedeutsamen
Ausschnitt aus der stlichen Kirchen-
geschichte plastisch vor Augen fiihrt.
Der Arbeit ist ein Register und ein
eingehendes, leider nicht nach Kate-
gorien gegliedertes Verzeichnis des
Schrifttums beigegeben worden, das
von der Belesenheit des Verfassers,

aber auch der fruchtbaren Arbeit so

mancher Generation von Spezialisten
des ostlichen Christentums Zeugnis
ablegt, eines Zweiges am Baume der
Kirche Jesu Christi, der leider viel zu
oft {ibersehen und vernachléssigt
wird. Bertold Spuler



R ¥ -

Kurt Baier: Der Standpunkt der
Moral. Eine rationale Grundlegung
der Ethik. Patmos-Paperback, Diis-
seldorf 1974. 297 S. DM 32.—. Aus
dem englischen tibersetzt von Rai-
ner von Savigny (The Moral Point
of View, Cornell University Press,
Ithaca and London).

Angeregt von den Umwiélzungen in
der modernen (esellschaft, haben die
vergangenen Jahre zahllose Beitrige
zur Ethik hervorgebracht, die sich
vielfach mit der Beleuchtung einzel-
ner Problemkreise befassten, zum Teil
aber auch Gesamtdarstellungen ver-
suchten. Die dadurch ausgelosten
Kontroversen enden stets bei der Auf-
gabe, Recht und Unrecht zu erken-
nen. Baier ist es aufgefallen, dass die
grossen traditionellen Theorien fiir
dieses Problem keine befriedigende
Lésung anbieten konnen. Er mdchte
diese Liicke mit der vorliegenden
Arbeit schliessen, und es darf vorweg
gesagt werden, dass er das Problem in
einleuchtender Weise 16st. Wenn auch
seine logischen Analysen oft recht an-
spruchsvoll und nicht leicht zu verfol-
gen sind, so beeindruckt andrerseits
geracde die Fulle der subtilen Unter-
scheidungen der Begriffe und die Ver-
folgung eines Argumentes bis zur
Widerlegung des letzten Einwandes.
Wenn man auch manchmal die Fest-
stellung der Ergebnisse (auch druck-
technisch) etwas pragnanter hervorge-
hoben wiinschte, so ist sachlich die
Darstellung iiberzeugend. Besonders
kommt es Baier zustatten, dass er
stets wieder beim praktischen Ge-
brauch eines Begriffs bzw. beim tat-
sdchlichen Verhalten der Menschen
anknupft und sc der Gefahr entgeht,
sich in ein System hinein zu verlieren,
das sich immer mehr von den Tatsa-
chen entfernt.

«Man kann von Moralphiiosophen
lediglich erwarten, dass sie das Kalkiil
klarlegen, die allgemeinen Regeln
feststellen und die Methoden ange-
ben» (S.165). Die Anwendung des
Kalkiils muss jeder Mensch in seinem
Leben selber vornehmen. In diesem
Sinne behandelt Baier die drei grund-
legenden Fragen: a) Muss man tun.
was recht ist, auch wenn es nicht zum
eigenen Vorteil ist, und warum ?
b) Tut jemand das was recht ist, wenn
es nicht zum eigenen Vorteil ist, und

warum ? ¢) Kann man wissen, was
recht ist, und wie ? Die Antwort muss
bei der letzten Frage beginnen und
kann etwa so zusammengefasst wer-
den:

1. Man kann wissen, was recht ist,
denn Werturteile sind verifizierbar
auf Grund von Standards und Krite-
rien, die zwar gesichert werden miis-
sen, was aber ebenfalls moglich ist. Es
gibt eine Methode, um die beste mog-
liche Handlungsweise herauszufinden,
namlich den Prozess der Erwdigung,
der in zwei Stufen verlauft: a) dem
Sichten aller Tatsachen, und b) dem
Abwiigen der Fiir und Wider, um jene
Griinde zu finden, fur die das Geswicht
der Vernunft spricht. Dieser Prozess
der Erwagung ist die einzig verldss-
liche Methode, denn jede andere — In-
tuition, Instinkt — kénnte sich ja nur
mittels Erwagung als die bessere er-
weisen.

2. Der theoretischen Aufgabe der
Erwagung folgt die praktische Auf-
gabe, dem KErgebnis der erstern ge-
miss zu handeln. Der Mensch folgt
den besten Grunden, weil er es will;
sonst wiirde er nédmlich die Erwigung
gar nicht beginnen. Dass aber von
einem Menschen guten Willens die
moralischen Griinde als allen andern
Griinden tliberlegen angesehen werden
(insbesondere den Griinden des Eigen-
interesses), das ist die Folge der Erzie-
hung.

3. Wir sollen moralisch handeln,
weil moralisch handeln heisst, dass
man Regeln folgt, die dazu gedacht
sind, Vorrang vor dem Eigeninteresse
zu haben, immer wenn es im Interesse
von jedermann gleichermassen liegt,
dass jeder seinen Vorteil unberiick-
sichtigt ldsst. Die Wahrheit mora-
lischer Grinde kann man prafen,
wenn man eine Welt, in der sie gelten,
mit einer andern Welt vergleicht, wo
die kontrdren oder kontradiktorischen
Regeln eingehalten wiirden: Es ist
verniinftig, die bessere dieser Welten
als die richtige anzunehmen.

Baier befasst sich mit der philoso-
phischen Struktur der Ethik. Er er-
wihnt die Religion nur am Rande
(S.130ff.) im Sinne von logischen Er-
wéagungen zum phianomenologischen
Aspekt der christlichen «Religiony.
Indessen sind die Vorarbeiten Baiers
auch fur die theologische Ethik sehr
wertvoll und fruchtbar. Es ist ohne



— 145 —

weiteres moglich, Parallelen zu zie-
hen. Das Problem der Ethik heisst:
Wie erkenne ich den Willen Gottes?
Antwort: Durch einen Prozess der Er-
wigung, in dem ich die best mogliche
Handlungsweise suche und in voller
eigener Verantwortung zu entscheiden
wage. Die Entscheidung fir oder
wider Gott ist dabei bereits enthalten
in der Art und Weise, wie wir eine
Situation betrachten und beurteilen —
d.h. (in Baiers Terminologie) in un-
sern Grundgebenden Uberzeugungen
und in den Regeln der Rangordnung,
die wir anwenden. Auch in theologi-
scher Sicht ist der Prozess der Erwé-
gung jeder andern Methode — Intui-
tion, innere Schau — tberlegen; auch
hier kann man Menschen mit beson-
derer moralischer Begabung nur
durch Erwdgung priifen und bestiiti-
gen, und zur Prifung der Geister for-
dert uns 1.Joh. 4.1 ja auf.
Hansjorg Vogt

A.F.J.Klijnund G.J. Reinink: Patris-
tic evidence for Jewish-Christian
sects. E.J.Brill, Leiden 1973 (hfl.
92.-)

Seit ungefdhr 25 Jahren hat das
Studium  des  Judenchristentums
einen grossen Aufschwung genommen.
Allerdings sind die Daten bei den Kir-
chenviitern recht spiérlich, und iiber-
dies ist auch das Mosaik der alten
Kirche derart bunt, dass man kaum
von einer mehr oder weniger einheit-
lichen Theologie des Judenchristen-
tums reden kann. Deshalb ist es auch
dusserst schwierig zu sagen, was
Judenchristentum eigentlich ist. Man
hat versucht, es zu definieren als den
Ausdruck des Christentums in Gedan-
kenformen, welche dem Spétjuden-
tum entnommen sind. Aber damit
schuf man vielleicht auch einen viel
zu scharfen Kontrast zu einem davon
sich unterscheidenden hellenistischen
und lateinischen Christentum. Wahr-
scheinlich waren solche Differenzie-
rungen damals noch gar nicht so aus-
gepriagt. Man hat auch spezifische
Aspekte des judenchristlichen Glau-
bens namhaft gemacht wie etwa
Widerstand gegen oder sogar Uninter-
essiertheit flir die Lehre des Paulus,
Gehorsam gegen das jludische Gesetz,
Ablehnung der Jungfrauengeburt,

Praxis der Beschneidung. Die judi-
schen Christen hatten auch eine ab-
weichende Christologie: Jesus war fir
einige ein blosser Mensch, obschon ge-
rechtfertigt und beispielhaft, fiir an-
dere war er mehr gottlich und er-
schien immer wieder im Laufe der Ge-
schichte. Die Judenchristen hatten
eigene Evangelien; wir kennen dasje-
nige der Nazorier, der Hebréer und
der Ebioniten. Einige Zitate aus die-
sen Evangelien werden uns durch Kir-
chenviter-Schriften uberliefert. Das
Quellenmaterial fiir die Kenntnis des
Judenchristentums ist leider nicht
sehr zahlreich. s gibt Apokryphen
und Pseudepigraphen, die juden-
christliche Elemente enthalten. Auch
die Kirchenviter erwidhnen gelegent-
lich die Judenchristen. Mit deren
Zeugnissen befasst sich das Buch von
Klijn und Reinink. Diese Berichte
sind bisher in oft unkritischer Weise
als Quelle fiir die Erforschung .des
Judenchristentums verwendet wor-
den, ohne dass man die Interdepen-
denz der verschiedenen Berichte be-
ricksichtigte oder sie auf ihren histo-
rischen Wert hin prufte. Gerade das
versuchten nun Klijn und Reinink,
und zwar mit interessantem Resultat.

Vorerst stellen sie fest, dass die Kir-
chenviter die Judenchristen in funf
Gruppen aufteilten: Kerinthianer,
Ebioniten, Nazorder, Symmachianer
und Elkesaiten. Thre Studie beginnt
mit einer Kkritischen Evaluation der
verschiedenen Berichte. Kerinthus,
den moderne Schriftsteller als einen
Judenchristen mit besonderem Inter-
esse an «materialistischem Millenaris-
mus» bezeichnet haben, soll gar kein
Judenchrist gewesen sein, weil erst
spétere Viter ihn als solchen betrach-
ten. Zuerst sah man ihn als Gnostiker
und kaum als Christen an. Symma-
chus ubersetzte bekanntlich das Alte
Testament ins Griechische, und sein
Text wurde moglicherweise von
Judenchristen verwendet. Selber war
er aber wohl ein Jude, und nichts be-
weist, dass er eine Gruppe von «Sym-
machianern» griindete. Nur die Ebio-
niten und die Nazorider zeigen deut-
liche judenchristliche Ziige. Uber sie
gibt es auch mehr Information als
uber die beiden erstgenannten Grup-
pen. Sehr interessant ist der Fall der
Elkesaiten, weil man erst vor kurzem
entdeckt hat, dass Mani bis zum



— 146 —

25. Lebensjahr ein Elkesait war. Das
wurde von einigen schon zum Anlass
genommen, den Manichédismus als
christliche Héresie oder Mani sogar
als Apostel Jesu Christi zu betrach-
ten. Der Dualismus der maniché-
ischen Religion wire dann rein christ-
lich und der Teufel tatséichlich die
linke Hand Gottes gewesen. Gegen
eine solche Darstellung haben Klijn
und Reinink vieles vorzubringen: auf
Grund der von ihnen sorgféltig unter-
suchten Texten kommen sie zum
Schluss, dass die Elkesaiten eine
« apokalyptlsch synkretistische missio-
narische Bewegung waren, die wih-
rend der romischen Invasion Par-
thiens innerhalb einer jiidischen Ge-
meinschaft entstand, die versuchte,
den Parthern ihre Treue zu bewei-
sen» (S.66f.). Die Elkesaiten waren
Juden, doch hatten sie eine nicht un-
bedeutende judenchristliche DBeein-
flussung erfahren. Manis Gruppe ver-
trat dariiber hinaus noch einen Dua-
lismus, der kaum judisch oder christ-
lich war. Kurz: die Elkesaiten sind
eigentlich von geringer Bedeutung fur
das Studium des Judenchristentums.
Es bleiben demnach als
Judenchristen nur die Nazorder und
Ebioniten, die aber auch keine ein-
heitlichen Gruppierungen darstellen.
Das Bild des Judenchristentums, das
uns die Kirchenvéter auf deren Grund
zu geben vermogen, bleibt deshalb
notgedrungen unscharf. Die Autoren
kommen deshalb zum Schluss, dass
ihre Untersuchung vielleicht eine
Hilfe sei zum weiteren Studium des
Judenchristentums, dass man aber
mit den Vitern allein nicht viel weiter
komme. — Der zweite Teil des Buches
enthilt alle wichtigen Texte der Kir-
chenviiter mit englischer Uberset-
zung. M arhen Parmentier

Oriente Cuttolico. Cennt storict e sta-
testiche, 4. Aufl., Vatikanstadt/Sacra
Congregazione per le chiese orientali
1974. X11I, 857 S.

Die Unionen der Kurie mit osteuro-
péischen, vorderasiatischen oder sud-
indischen Kirchen haben sich im
Laufe von Jahrhunderten vollzogen;
sie haben nicht immer gehalten, sind
verschiedentlich nur fiur Teile der
Christen giiltig geblieben und haben —

«echtey -

etwa in Sudindien oder unter den
Ukrainern aus der Karpaten-Ukraine
bzw. aus Galizien — sehr verwickelte
Jurisdiktions-Verhéltnisse geschaffen.
Das vorliegende Werk ist geeignet,
diese fur gar manchen verwirrende
Vielfalt zu durchleuchten und dem
Beniitzer eine sehr klare Ubersicht zu
geben; dazu helfen auch verschiedene
beigegebene Karten. Die unierten Dig-
zesen werden nach Riten und inner-
halb dieser nach Nationen geordnet;
die einzelnen Bistiimer werden mit
Inhaber und seinemm Wohnsitz. mit
ihren Priestern und sonstigen Mitar-
beitern verzeichnet, auch Daten zum
Personalstand werden (nachdem Stich-
datum 1.Juli 1974, mit Nachtrigen
S.844) gegeben. Bei Angaben zur Zahl
der Glaubigen muss in manchen Fil-
len (etwa hinsichtlich der 1945/1550
gewaltsam in die Orthodoxie Riickge-
gliederten) auf &ltere Angaben zu-
riickgegriffen werden (S.278, 308). Ih-
nen werden die (meist erheblich gros-
seren) Zahlen der nicht-unierten Chri-
sten gegeniibergestellt. — Fir alle unier-
ten Gemeinschaften wird ein geschicht-
licher Uberblick und ein Verzeichnis cer
einschlidgigen Literatur geboten. Da
und dort sind kleine Versehen stehen-
geblieben : z. B. wird der Name der vor-
liegenden Zeitschrift auf §.85/VIII
falsch angegeben, und die tiirkische
Rechtschreibung ist auf S.207 arg ver-
stimmelt.

An die Darstellung der Dibdzesen
schliesst sich eine Ubersicht tber die
unierten und die im Morgenlande wir-
kenden lateinischen Ménchs- und Non-
nen-Orden an: eine imponierende Zahl
von Ordensangehorigen, die sich um
das christliche Leben dort sorgt! Das
gleiche gilt. von den theologischen Ein-
richtungen, die im Morgenlande selbst
oder aber in Rom oder in der Diaspora
in Europa oder Amerika vor allem fiir
die Ausbildung des Klerus Sorge tragen
und dabei —- davon berichtet der letzte
Abschnitt — von allerlei ¢« Werken fur
den Orient» unterstiitzt werden. — Das
Buch enthélt in seiner vorliegenden
4. Auflage (die 3. erschien 1962; vgl.
IKZ 1964, 8.254f.) wiederum eine
Fille authentischen Materials aller Art,
die es fuir alle die unentbehrlich macht,
die sich in irgendeiner Form mit dem
christlichen Leben im Osten und den
von dort aus entstandenen Diaspora-
Gemeinden beschiftigen. Dabei ist es



— 147 —

sehr bedauerlich, dass dem Werk wie-
derum kein Register beigegeben wurde,
das das Affinden einzelner Personlich-
keiten oder Diézesen erlaubt héitte. So
findet man sie nur, wenn man weiss,
unter welchem Ritus und welcher Na-
tion sie zu finden sind. Und gerade das
weiss auch der Fachmann nicht in je-
dem Falle! So bleibt nur die Hoffnung,
dass die 5.Auflage den - wie mir
scheint, berechtigten — Wiinschen in
dieser Hinsicht nachkommt.
Bertold Spuler

Dimatry Konstantinow: Die Kirche in
der Sowjetunion nach dem Kriege.
Entfaltung und Rickschldge. Min-
chen und Salzburg (1973). Anton
Pustet. 395 S. DM 36.-.

Das innere Leben der russischen
Kirche ist fiir einen Aussenstehenden
ausserordentlich schwer zu fassen, ldsst
sich doch den amtlichen Verlautbarun-
gen der Kirchenleitung, insbesondere
dem «Zurnal Moskovskoj Patriarchii»,
far diesen Bereich nur wenig entneh-
men. Vieles davon findet sich an ver-
steckter Stelle, etwa in den Reden
des Patriarchen bei der Einsetzung
eines neuen Bischofs, in der Thematik
der oder jener Predigt, die abge-
druckt wird, oder auch in der Aus-
wahl der Stellen aus Kirchenvitern
oder Heiligen-Viten. Es bedarf einer
eingehenden Lektilire, einer genauen
Kenntnis der Zusammenhéinge, um
aus solchen Hinweisen allgemeingiil-
tige Schliisse zu ziehen, wobei die Ge-
fahr einer Fehldeutung nie ganz aus-
geschlossen ist. Neben diese, mit der
gemachten Einschrinkung «objekti-
veny» Quellen treten vielerlei Beobach-
tungen von Besuchern des Réatebun-
des, von auslidndischen Teilnehmern
an Gottesdiensten. Hier ist einer sub-
jektiven Deutung Tir und Tor beson-
ders weit gedffnet, insbesondere des-
halb, weil der auslindische Gast fast
nie eine Vergleichsmdéglichkeit, fast
nie die Voraussetzung fir ein wirklich
offenes Gespridch mit Gottesdienstbe-
suchern, mit Geistlichen oder andern
mitbringt. So kommt es, dass Anga-
ben dieser Art besonders stark von-
einander abweichen. Dazu tritt Mate-
rial, das von oppositionellen Kreisen
aus dem Rétebunde hinausgeschmug-
gelt wird und das sich an die «west-

liche» Offentlichkeit wendet, wie in
letzter Zeit die «Sendschreiben» des
Schriftstellers Solzenicyn; weiter Be-
richte tiiber Versetzung, Absetzung
oder gar Einkerkerung von Bischéfen,
Geistlichen oder auch Laien, die sich
den staatlichen Eingriffen in das
kirchliche Leben nicht fligen wollen.
Zu guter Letzt sind auch atheistische
Veroffentlichungen aller Art eine ge-
wiss nicht sehr anziehende, aber doch
in manchem aufschlussreiche Quelle
fur das religitse Leben, das sich in ih-
nen wiein einem Reflexspiegel darstellt.

Alle diese Quellengruppen tragen
die Moglichkeit einer Fehldeutung in
sich, alle zusammen reichen fur ein
wirklich umfassendes Bild nicht aus.
Sie bieten aber die Moglichkeit eines
Versuchs der Darstellung des inneren
Lebens der Kirche, ihrer Freuden und
Leiden, des Wechsels ihrer Lage, wie
er etwa seit 1958 (zum Schlechteren)
eingetreten ist. Diesen Versuch hat der
Verfasser des vorliegenden Buches, ein
in Amerika wirkender Geistlicher, mit
grosser Gewissenhaftigkeit unternom-
men. (Das Buch ist 1967 in Amerika
auf russisch erschienen und jetzt — von
einem nicht genannten Mitarbeiter —
ins Deutsche tubertragen worden.)
Durch die genaue Xrschliessung der
genannten Quellen, durch die Abwi-
gung der einzelnen Nachrichten,
durch die Zusammenstellung von
Zahlenangaben fur Statistiken hat K.
ein aus zahlreichen Einzelgemilden
(die oft sehr auf Einzelheiten einge-
hen) zusammengesetztes Bild des rus-
sischen kirchlichen Lebens gewonnen.
Er behandelt die innere Lage der Kir-
che, die Verbindungen nach aussen
und deren Verwendung auch fir
staatliche aussenpolitische Ziele, Zu-
sammensetzung, Ausbildung und Ein-
satz der Geistlichkeit, die kirchlichen
Lehranstalten und ihre Schicksale, ihr
inneres Leben und die Studienginge
der Zoglinge. Er setzt sich in Ansat-
zen mit dem Denken der russischen
Theologen auseinander (soweit es
nach aussen hin sichtbar werden
kann), beschreibt Methoden und Wir-
kung der religionsfeindlichen Propa-
ganda, die direkte und indirekte Ver-
folgung der Kirche, die bis 1958 zu-
rucktrat, dann aber — auch in der
Form einer Schliessung zahlreicher
Kirchen — wieder zum beherrschenden
Grundsatz der Staatsfiihrung wurde



— 148 —

und gegen die sich ein nicht unerheb-
licher — natiirlich nicht selten vergeb-
licher — Widerstand erhob. Schliess-
lich werden die Ereignisse zwischen
dem Jahr der Veréffentlichung in
Amerika und bei uns (also zwischen
1967 und etwa 1972) nachgetragen
und gewurdigt.

Das Buch ist eindrucksvoll ge-
schrieben und lasst bei allen Einzel-
beispielen, bei aller Darstellung von
Details immer wieder die tiefe Ver-

bundenheit des Verfassers mit seiner
Kirche, die Sorge um ihr Weiterleben
unter seinen Landsleuten im Riite-
bunde durchblicken. Aus den vielen
Einzelbeispielen ergibt sich facetten-
artig ein eindrucksvoller, nur in dieser
Form zu gewinnender Uberblick tiber
das Leben dieser Mértyrerkirche, den
jeder stets vor Augen haben sollte,
der sich mit dieser Kirche beschéftigt
oder in Verbindung zu ihr tritt.
Bertold Spuler



	Bibliographie

