
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 2

Artikel: Metanoia im "Hirten" des Hermas [Fortsetzung]

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 120 —

Metanoia im ,Hirten' des Hermas

Hans A. Frei

(Fortsetzung *)

3.3. uexdvoia in den Visiones. Das in den Visiones enthaltene
apokalyptische Element - ob echt oder literarisch-fiktiv - ist an
sich bereits Dingen und Ereignissen zugewandt, deren Geschehen
erst erwartet wird. Deshalb kann es nicht erstaunen, dass auch den
Visiones des Hermas, welche die Grundlage seiner Verkündigung
darstellen, ganz abgesehen davon, ob darin von /uexdvota die Rede
ist, eine deutlich der Zukunft zugewandte Dimension eigen ist. Da
die Visiones den Zweck haben, die /lexàvota- Gesinnung
überhaupt erst zu wecken, stellt /lexdvota zunächst selber ein in die
Zukunft weisendes Element der Visiones dar. Das findet seinen
Ausdruck schon rein grammatikalisch darin, dass das Verb
/uexavoelv in den Visiones nur ein einziges Mal im Präsens steht
(Vis. III.7.3) und hier erst noch in seiner genuinen Bedeutung als
«anderen Sinnes werden, seine bisherige Auffassung ändern», sonst
aber mehrheitlich im Futurum oder im ingressiven (inchohativen)
Aorist konstruiert ist, was übrigens auch für sämtliche 7 Stellen

gilt, an denen das Substantiv verwendet wird.
Was uns jedoch in unserem Zusammenhang besonders interessiert,

ist nicht das Apokalyptisch-Visionäre der zu untersuchenden
Texte - davon wird später noch besonders zu reden sein -, sondern
die Frage nach Wesen, Sinn und Ziel der /uexdvoia bei Hermas.

In dieser Hinsicht ist bereits die erste Stelle im Wirten'
aufschlussreich, an der sich der Begriff uexavoelv findet (Vis. 1.1.9)
obwohl gerade hier eine Unsicherheit der textlichen Überlieferung
besteht54. Vom sachlichen Zusammenhang her sind wir jedoch der
Meinung, die von Karpp vorgeschlagene Lesart sei die allein
überzeugende: «Nicht werden die Seelen derer uexavoelv, die keine
Hoffnung haben, sondern an sich und ihrem Leben verzweifelt sind.

* Vgl. IKZ 2/1974, S. 118-139, und IKZ 3/1974, S. 189-202.
54 Einzig S aeth. hat uEzavorjOovoiv überliefert, das jedoch Karpp - wie

wir meinen mit sachlichem Recht - der Negation bedürftig hält, während Dibelius

(a.a.O., S.435 z.St.) es zu ànoXXvovaiv verändert und Hilgenfeld (ebd.
zit.) vom Text des G {noXXà piexapehgoovaC) her ein fierahyrjoovoiv konjiziert.



121

Aber du bete zu Gott, so wird er deine Sünden heilen und die deines

ganzen Hauses und aller Heiligen.» Einmal wäre das betont am
Anfang des zweiten Satzes stehende (LUd nicht motiviert, wenn
vorher davon die Rede wäre, dass auch die Hoffnungslosen und an
ihrem Leben Verzweifelten zur uexdvoia gelangen. Wir meinen, es

gehöre gerade zum Wesen der von Hermas proklamierten und
erwarteten /lexdvoia, dass ihrer nur fähig sei, wer sich im Sinne
einer von Hoffnung und Zuversicht bestimmten Haltung ihr er-
schliesse.

Diese aufKünftiges gerichteteLinie findet sich präziser ausgezogen

- weil das durch /uexdvota zu erreichende Ziel genannt wird -
in den nachfolgenden Stellen :

Vis. 1.3.2: Hier wird die Wirkung des pexavoelv so umschrieben:

«Sie werden in die Bücher des Lebens eingetragen werden».
Diese Wendung findet sich auch in Sim. IL9, wo sie sich auf denjenigen

bezieht, der als Reicher seinen Besitz mit dem Armen teilt
bzw. als beschenkter Armer für den Wohltäter betet. In Sim. V.3.2
ist vom «Eintragen in die Zahl» (eyyoacprfori sic àgcd/uóv) derer
die Rede, welche Gottes Gebote halten, ebenso Sim. IX.24.4, wo
von denen, die sich durch tugendhaften Wandel auszeichneten,
vom ayyeXoç xrjç uexavoîaç gesagt wird, dass der Herr sie

geprüft und «in die Zahl der Lmsrigen eingetragen» habe. Schliesslich
findet sich ein blosses èyygacprjan in Mand. VIII.6. Hier bezieht es

sich auf diejenigen, welche durch Enthaltsamkeit sich der Tugend
befieissigen. Wir sind der Meinung, diese vier Stellen dürften im in-
terpretativen Sinn mit Vis. 1.3.2 in Zusammenhang gebracht werden,

d.h. sie entfalten an ihrem Ort das /uexavoelv, wie Hermas es

meint verstehen und konkretisieren zu sollen.
In Vis.III.3.2 hören wir, dass die im Gleichnis vom Turmbau

unmittelbar zuvor entfaltete ^eTdVo.a-Botschaft zur Freude
verhelfen will: zunächst bittet Hermas die Greisin um nähere Erklärung,

damit er diese Botschaft seinen Freunden kundtun könne
und diese durch sie ÜModyxeooi werden. Darauf entgegnet ihm die
Greisin, die Botschaft werde bei vielen Gehör finden und bei einigen

sofort Freude bewirken - offenbar sind das solche, die zwar des

,«£Td.wa-»4ppells nicht bedürfen, die aber ohne denselben auch
nicht Grund zu dieser Freude hätten -, während andere umgekehrt
in Weinen ausbrechen. Doch auch diese, sofern sie der Botschaft
Gehör schenken und /lexavoijaovatv, werden zur Freude gelangen.

Auch hier darf parallel dazu Sim. V.3.3 erwähnt werden, wo



— 122 —

das Halten der Gebote als Vorbedingung der Freude ausdrücklich
genannt ist. Wird das /uexavoelv in Vis. III später in Sim.V als

cpvMaaeiv xàç èvxoXàç xov iïeov und als ein xngelv ràç letxovoyiaç
Haxò. rr)v èur)v êvxoXr)v interpretiert Diese Frage sei hier nur
gestellt. Beantwortet kann sie erst werden, wenn wir alle diesbezüglichen

Aussagen im ,Hirten' gesichtet haben.

In Vis.III.5.5 ist die Rede von jenen Getauften, die gesündigt
haben, aber zur uexdvoia bereit sind. Diese innere Bereitschaft ist
der Grund, dass sie zwar im Turmbau-Gleichnis vorerst beiseitegelegt

werden, aber in der Erwartung ihrer baldigen uexdvota und
somit Tauglichkeit für den Einbau in den Turm an der Seite all
derer, die der nochmaligen /lexâvoia nicht bedürfen, in Reichweite
bleiben. Von diesen ^erd-wa-bereiten sündigen Getauften wird
hier gesagt, «sie werden stark sein im Glauben - wenn sie jetzt
/uexavoelv, solange der Turm noch gebaut wird». Nach Mand.
XII.6.1 besteht denn auch eine Hauptaufgabe des ayyeXoç xrjç

/uexavotaç als Begleiter der /uexavoovvxeç, diese im Glauben stark
zu machen (layvgojioislv), was nach Sim. VI.3.6, wo dieser
»Ausdruck im selben Zusammenhang sich findet, gleichbedeutend ist
mit ôovXeveiv xcd y.vgîcp èv xaffagâ y.aoòla und ôoÇdÇeiv ròv Deóv. Auch
hier besteht vom Text her kein Grund zur Annahme, das /uexavoelv
sei bloss das einleitende Stadium zum Erstarken im Glauben.

Am signifikantesten scheint uns das Anliegen der auf die
Zukunft gerichteten Dimension der /uexdvoia im ersten Teil des Wirten'

jedoch belegt in Vis.IV.2.5. Hier findet sich einerseits als an
einziger Stelle in der ganzen Schrift der Ausdruck pexavoelv e|
öXnc xagôîaç ngòc xóv xvgiov. Andererseits ist diese Stelle auch
darin besonders aufschlussreich, dass hier für das Dem-Verderben-
Entrinnen zwei je in einem mit êâv eingeleiteten Konditionalsatz
gefasste, parallel und gleichwertig zu verstehende Bedingungen
angeführt werden, wobei beide Parallelsätze je zweigliedrig sind,
so dass das /uexavoelv zunächst an der Seite des vorausgehenden
Ttoosroi/tdCetv einen Uiiterfcon der Zurüstung für Kommendes
erhält. Zugleich dürfen diese beiden Begriffe gemeinsam wohl auch in
Beziehung gebracht werden zur »aussage des zweiten eav-Satzes,
der vom ersten durch die grundlegende Verheissung getrennt ist
,dann werdet ihr aus der grossen kommenden Drangsal entrinnen
können'. Hier heisst es nämlich: «Wenn euer Herz rein und fleckenlos

wird und ihr die künftigen Tage eures Lebens dem Herrn ohne
Fehl dient.» Es ist klar, dass dies nicht einfach eine synonyme LTm-



— 123 —

Schreibung der beiden vorausgegangenen Begriffe nooexoipd^eiv
und /uexavoelv sein will. Ebensowenig wird man jedoch auch
behaupten dürfen, es handle sich hier um Vorgänge, welche zeitlich
die erstgenannten ablösen. Zurüstung und Zuwendung im Geiste
der /uexdvota sind der hier und jetzt unverzüglich geforderte
entscheidende Schritt, der aber nur dann verheissungsvoll und
wirkkräftig sein kann, wenn er sich in der Zukunft dergestalt entfaltet,
dass das Herz rein und fleckenlos wird und man die künftigen Tage
des Lebens dem Herrn ohne Fehl dient, /uexavoelv ist somit auch
hier als ein komplexes, in der Zeit andauerndes Geschehen verstanden.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass /uexavoelv in den
Visiones von allem Anfang an als ein der Zukunft zugewandtes Tun
verstanden wird, so dass bereits die von Hermas direkt Angesprochenen

unwillkürlich sich zu fragen veranlasst sahen, was das

/uexavoelv für ihr ganzes Christsein auch im Blick auf die Zukunft
bedeute. Denn es wurde ihnen deutlich, dass /uexdvota nicht so

sehr den augenblicksbezogenen Bruch mit der Vergangenheit im
Sinne büssender Erledigung begangener Sünden - also eine ,Bekeh-
rung' im Sinne eines radikalen Lebenseinschnittes - meint, sondern
dass es vielmehr um das Ergreifen und Gebrauchen der erneut
geschenkten Möglichkeit geht, die mit der /uexdvota empfangene
Einsicht in den auf das künftige Heil gerichteten Willen Gottes,
wie er in den Geboten dann kundgegeben wird, fortan im Gehorsam

von ganzem Herzen zu bewähren.
Worin aber besteht diese ^eravota-gemasse Haltung? Was

erwartet Gott von denen, welchen er /uexdvoia schenkt, um ihnen
eine neue Gelegenheit zur Bewährung zu eröffnen Wie dient man
dem Herrn als ein ^fTdVota-williger Getaufter für den Rest seines

Lebens ohne Fehl
Das dürften einige jener Fragen gewesen sein, die Hermas

denjenigen beantworten müsste, die von der Botschaft seiner Visiones
erreicht worden waren. Da er vermutlich zuerst selber denselben

Weg der uexdvota geführt worden war und deshalb mit denselben
Problemen zu ringen gehabt hatte, konnte ihn dieses Ansinnen
nicht in Verlegenheit bringen. Was die Erscheinung des Hirten
(Vis.V) ihm persönlich in dieser Hinsicht eröffnete, das müsste
auch für diejenigen Gültigkeit haben, denen er den Weg des Lebens

zu weisen hatte. In den Mandata und Similitudines konnte er diesen

Weg vorzeigen. Diese galt es zu hören und ihnen gemäss zu



— 124 —

handeln, um die mit der vom Herrn gewährten /uexdvota
verknüpften Verheissungen zu erlangen (Vis.V.7).

3.4 iiExâvota in den Mandata.

3.4.1. /uexdvota. Bereits die erste Stehe, an der uns im zweiten
Teil des .Hirten' dieser Begriff begegnet - Mand.II.7 -, steht ganz
in jener Linie, die wir in den entsprechenden Aussagen der Visiones
aufzeigten. Wenn es hier nämlich heisst: «Nun halte dieses Gebot
so wie ich es dir gesagt habe, damit deine und deines Hauses
fterdvoia lauter, rein imd unverderbt und unbefleckt erfunden
werde»55, dann kann das doch wohl nichts anderes bedeuten als
dass die Gebote sozusagen Werkzeuge für eine sinnvolle /uexâvoia
nach dem Willen Gottes sind, der zu dieser /uexdvoia Gelegenheit
gibt. Zugleich darf wohl aus der Tatsache, dass die /uexdvota nach
der - wie wir meinen - ursprünglichen Lesart der Stehe mit
Attributen56 charakterisiert wird, welche sonst auf das moralisch-sittliche

Verhalten der Menschen Bezug haben57 und denen stets auch
das Moment der Bewährung wie des Bewahrtwerdens inhärent ist,

55 Mit Joly (a.a.O., S. 148f.) halten wir die Lesart «...xal xa&agà xal
äxaxoc xal àuîavxoç» für die ursprüngliche, wiewohl seine Bemerkung
zutrifft: «Locus multum videtur turbatus» (ebd.). Dass xaêaqâ später zu xagòla
korrigiert worden ist, scheint uns gerade Beweis dafür zu sein, dass man die
Stelle in ihrem ursprünglich gemeinten Sinn nicht mehr verstanden hat, weil
das spätere ,Buss'-Verständnis für solche Aussagen keinen Raum mehr liess.

56 uexdvoia xa&aod: dieser Ausdruck findet sich auch Mand.XII.3.2, wo
er ebenfalls mit dem Halten der gegebenen Gebote verknüpft ist, indem
dasselbe als Voraussetzung erwähnt ist für die Reinheit der uexdvoia ràç Xouiàç
fjuÉQaç, xfjç, Çcofjç avxârv».

Ferner steht er Sim.VII.6, wo der äyyeXoc xfjç /nexavoîaç zu Hernias
sagt: «LToQEvov xaïç èvxoXaiç /xov aiç aoi ÈvxéxaXpai, xal âwrioerai oov rj uexdvoia
elvai ioxvçà xal xaûaod. » Auch hier wird die Qualität der geforderten uexdvoia
in engen Zusammenhang gebracht mit dem Halten der gegebenen Gebote, das
sich in einem entsprechenden Wandel manifestieren soll.

Dagegen finden sich ebiXóxnc, äxaxoc und äxaxia nur an dieser Stelle in
Verbindung mit uerdvoia. Doch von ihnen gilt dasselbe wie von xa&agâç : sie

qualifizieren die fierdvoia als keinen punktuell-momentanen. sondern in der
Zeit sich erstreckenden Bewährungsakt mit ethischer Komponente.

" Es handelt sich hier um Begriffe, die sich auch im Neuen Testament
öfters finden:

Der nur im paulinischen Schrifttum vorkommende Ausdruck ànXórrjQ
meint in Eph. 6.5 und Kol. 3.22 mit der .Lauterkeit des Herzens' ungefähr
dasselbe, was Hermas mit semer Verwendung impliziert. »4ber auch an den
übrigen 5 Stellen (IL Kor. 11.3 charakterisiert anXornc das Verhalten gegenüber

Christus, während sie in Röm. 12.8; II.Kor.8.2; 9.11, 13 die opferbereite

Güte gegenüber dem bedürftigen Mitmenschen meint) ist an ein ganz
bestimmtes inneres und äusseres Verhalten des Christen gedacht.



— 125 —

geschlossen werden, dass diese Verbindung keine bloss zufälhge sei,

sondern dass Hermas den Begriff der /uexdvoia mit demjenigen
von chtXorrjç, âxaxîa, thcaxoç und àuîavxoç assoziiert, weil er
weiss, dass /uexdvoia sich auch darin manifestiert, dass der Christ
sich immer wieder neu vom sündigen Treiben wegwenden und eines
den Geboten gemässen Wandels befleissen muss. Denn nur so wird
es ihm gelingen, die /uexdvota als das ihm zuteilgewordene
Geschenk rein zu bewahren.

Auch Mand. XII.3.2 nimmt gegen Schluss des zweiten Teils
des ,Hirten' diesen Grundgedanken in ähnlicher Form auf. Auch
hier erscheinen die 12 Gebote als Hilfe zum gottgemässen Wandel
des Christen, wie bereits erwähnt wurde (siehe Anm. 56). Wenn der
Hirte Hermas hier auffordert, er solle in den ihm bekanntgegebenen

Geboten wrandeln und zugleich auch denjenigen, die - offenbar
durch Hermas - von ihnen Kenntnis erhalten, ermahnen, dann
würde man erwarten, diese Ermahnung habe darauf abzuzielen,
dass diese Hörer ebenfalls nach diesen Geboten wandeln. Statt dessen

sagt der Hirte: «..., damit ihre /uexdvoia für die restlichen Tage
ihres Lebens rein werde.» Im Verständnis des Hermas ist diese

Formulierung ohne Zweifel als Parallele zum nooeveiv gemeint. Mit

Die Begriffe äxaxoc, d/nîavxoç und xa&agôç stammen ursprünglich aus
dem kultischen Bereich, erfahren jedoch im NT ihre Umpolung auf das ethische

Verhalten des Menschen, wie es schon die Propheten im AT gefordert
hatten.

äxaxo; kommt nur Röm. 16.18 im Sinne von .arglos, einfältig' (also fast
synonym mit cbiXàxrjç) und Hebr. 7.26 vor, wo das Wort von Christus, dem
wahren Hohepriester, verwendet wird als von einem, der nichts Schlechtes
tat, und somit im aktiven Sinn zu verstehen ist.

àuîavxoç bezeichnet gerade an derselben Stelle Hebr. 7.26 dann eher die
passive Beschaffenheit im Sinne allgemeiner sittlich-religiöser Unbeflecktheit
und Reinheit, während das Wort Hebr. 13.4 speziell die geschlechtliche
Unberührtheit meint. Jak. 1.27 bezieht es sich auf die sittlich-religiöse Reinheit

der Gottesverehrung (in Verbindung mit xa&agoç) und I.Pt. 1.4 auf die
vollkommene Reinheit des himmlischen Erbes.

xa&agoç ist von diesen Begriffen im Neuen Testament am häufigsten,
nämlich 2ömal vertreten. Angesichts dieser Tatsache ist es nicht verwunderlich,

dass wir auch das gesamte Bedeutungs-Spektrum dieses Begriffs vorfinden,

nämlich den Aspekt der ursprünglichen profan-physischen Reinheit (so
etwa Mt. 27.59 und Apg. 15.6), aber auch denjenigen des kultischen Rein-
seins (z.B. Joh. 13.10f., »4pg.20.26, Hebr. 10.22), besonders aber die Dimension

der religiös-sittlichen Reinheit, wie sie Mt.5.8, I.Tim. 1.5, II.Tim.2.22,
I.Pt. 1.22 mit dem Ausdruck xa&agà; xfj xaçôta bzw. xagòiq. xa&aoóc bezeichnet

wird.
In diesem letztgenannten Sinne wird der Begriff auch von Hermas

verwendet.



— 126 —

anderen Worten: auch hier wird /uexavoia nicht als zeitlich
begrenzter Vorgang verstanden, sondern als lebenslange Aufgabe des

Christen, einen den 12 Mandata gemässen Wandel zu führen. Das
ist aber etwas wesentlich anderes als was unser Begriff ,Busse' im
Sinne der institutionalisierten Form aussagt58.

Im gleichen Mand.XII kommt der Begriff /uexdvoia noch
zweimal vor (4.7 und 6.1), jedoch nur in dem Titel ayyeXoç xfjç
uexavotaç, aus dem keine Qualifikation abgeleitet werden kann.

Wenden wir uns nun dem für die ganze Hermas-Schrift zentralen

Mand.IV759 zu, wo uns /uexdvoia nicht weniger als elfmal
begegnet. Es unterliegt keinem Zweifel, dass diese Stelle bei allen
Forschern als Grundlage für das Verständnis des ganzen /uexdvoia-
Problems im .Hirten' gilt. Dabei spielte natürlich die kritische
Stelle Mand. IV.3.1 die Hauptrohe, weil hier die /uexdvoia mit der
Taufe und der durch sie vermittelten äcpeatg in Beziehung gebracht
wird: «Von einigen Lehrern habe ich gehört, dass es keine andere
UExdvoia gibt als jene, (die wir empfingen,) als wir ins Wasser
hinabstiegen und Vergebung unserer früheren Sünden empfingen. »

Dieser Satz lässt zunächst hinsichtlich seiner Veranlassung
verschiedene Deutungsmöglichkeiten zu :

a) Hermas betont, dass er seinerzeit in seiner eigenen Katechu-
menatszeit selber dahingehend unterwiesen wurde, es gebe nur die

58 Dass Poschmann diese Dimension nicht einfach übersieht, geht daraus

hervor, dass auch er davon spricht, die Aufgabe der Mandata bestehe
darin, «eine Belehrung über die Pflichten des christlichen Lebens zu geben,
in deren Beobachtung das Bussleben (vom Verf. hervorgehoben) im Gegensatz

zum Sündenleben vor allem besteht» (a.a.O., S. 156). Wir meinen
jedoch, dieser Aspekt werde durch sein von der späteren kirchlichen Tradition

bestimmtes Vorverständnis derart dominiert, dass er im Rahmen seiner
Darstellung gar nicht die gebührende Beachtung und Würdigung finden
kann.

59 Die gesamte Hermas-Literatur ist sich darüber einig, dass an dieser
Stelle die für das /(erdrota-Verstandnis im ,Hirten' entscheidenden »aussagen

zu finden seien. Auch Poschmann (a.a.O., S.157) bestätigt dies, indem
er einleitend zur Wiedergabe des Textes von Mand.IV.1.4ff. bemerkt: «Darauf

stellt ihm (nl. dem Hirten) dann Hermas einige Fragen, die wegen ihrer
Wichtigkeit für das Bussproblem wieder wörtlich mitgeteilt seien.» Als hätte
er damit bereits zuviel gesagt, modifiziert er kurz darauf zu Beginn der
Einzelerklärung dieses Abschnittes seine Feststellung durch die einscliränkende
Bemerkung, «dass der Hirte hier nur beiläufig von der Busse spricht» (ebd.
S. 158). Man bekommt ein wenig das Gefühl, er wolle sich damit a priori
gegen den allfälligen Vorwurf schützen, er lese in diese »4ussagen zu viel hinein.
Auf jeden Fall muten die beiden »4usserungen Poschmanns leicht
widersprüchlich an, was uns veranlasst, besonders aufmerksam auf die »4ussagen
des Hermas zu achten.



— 127 —

mit der Taufe verbundene /uexdvota, so dass sich jetzt nach der in
den Visiones empfangenen Botschaft vom neuen ^erdVoia-Angebot
Gottes her für ihn persönlich ein Zwiespalt ergab, den er aufgehellt
und geklärt haben möchte.

b) Das hier zum »Ausdruck kommende Anliegen wurde Hermas
von aussen her aufgenötigt. Wir haben bereits darauf hingewiesen,
dass nach unserer Auffassung sowohl die Mandata als auch die
Similitudines durch die Verkündigung der uexdvoia in den Visiones
sozusagen provoziert worden sind, d. h. in den Mandata versucht Hermas
denjenigen »Antwort zu geben, die - von seiner Botschaft angesprochen

und in ihrer Bereitschaft zur uexdvota geweckt - an ihn die

Frage richteten, wie ein /ieravota-gemässer Wandel denn konkret
gestaltet sein müsse. Nun wäre es natürlich naiv anzunehmen, Hermas

sei bei seiner aufErweckung und Erneuerung der Mitchristen
gerichteten Tätigkeit nur auf lauter Interesse und gutwillige Bereitschaft

gestossen. Er bekam ohne Zweifel auch Widerspruch zu hören,
der sich vielleicht an unserer Stelle in der Weise niederschlug, dass

Hermas mit den xtvçç òiòàoxaXoi eben diese - allgemein wohl zu
Recht als .Rigoristen' charakterisierten - Opponenten anvisiert,
ihren Einwand vorbringt und mit der ihm übertragenen Botschaft
konfrontiert.

c) Es ist natürlich auch denkbar, dass die beiden angeführten
Möglichkeiten gemeinsam im Spiele sind, ja wir erachten dies sogar
als das Wahrscheinlichste.

Wichtiger als dieses Problem der Motivation der uns beschäftigenden

Darlegungen des Hermas ist indessen die Frage nach der
Bedeutung dessen, was diese über das Wesen der /lexdvota und über
deren Verhältnis zur Taufe bzw. zu der durch sie vermittelten acpeatç

aussagen.
Fassen wir zunächst den Wortlaut ins Auge, mit dem Hermas die

ganze Problematik umschreibt :

"Hxovoa, epr/fui, xvgte, nagd xtvcov òtòaaxóXcov, öxi éxéga uexdvota ovx
eoxiv el /in êxeîvv, ors etç vôcog xaxeßr/fuev xal e?.dßopev äcpeatv âuagriàJv

rj/ueov xcov TtgoxÉQCov.

Für das Verständnis dieser Stelle als solcher wie auch für dasjenige

der uexdvoia im .Hirten' schlechthin ist von ausschlaggebender
Bedeutung, dass wir uns Rechenschaft zu geben suchen über die

Frage, in welchem Verhältnis hier die /uexdvoia zur Taufe gesehen
wird. Bereits den Kirchenvätern ist aufgefallen, dass Hermas hier die
/uexdvoia von der durch die Taufe gewirkten äcpsaic âuoQXtcov ab-



— 128 —

hebt. Worin liegt aber dieser Unterschied begründet Clemens Alex-
andrinus60 wendet diese Gegenüberstellung unter ausdrücklicher
Berufung auf unsere Stehe bei Hermas mehrfach an. Nach ihm
gewährt die durch die uexdvota erlangte Verzeihung - ovyyvcbpn -
nicht die gleiche Sicherheit wie die durch das Taufbad bewirkte
äcpeaig xcov â/uagxiàJv. Etwas anders setzen nach Poschmann

(a.a.O., S. 161, Anm.3) Irenäus, Origenes, Cyprian, Basilius,
Chrysostomus, Ambrosius, Pacian und Augustinus den Akzent, indem
sie «den Unterschied zwischen der frei geschenkten Verzeihung bei
der Taufe und der mühsamen Abtragung der Schuld hervorheben».
Es ist unschwer zu erkennen, dass Poschmann in dieser Deutung
ein Indiz zu haben glaubt dafür, dass schon bei Hermas das spätere
Bussverständnis grundgelegt sei. Ist jedoch diese Annahme auf
Grund des Textes selber berechtigt

Entscheidend für das richtige Verständnis scheint uns die
Tatsache zu sein, dass an unserer Stelle /uexdvota und Taufe bzw.
äcpsaic sich nicht einfach diametral gegenüberstehen, etwa im
Sinne von ,hier /lexdvoia' - ,dort Taufe mit ihrer äcpeaig'. So wie
Hermas hier von /uexdvoia spricht, steht diese - wie wir meinen -
zur Taufe auch in einer ganz bestimmten positiven Beziehung, sagt
er doch: «êxéga /uexdvoia ovx eaxiv eî /ui) exeivn, öxs elg vòloq
xaxeßv/uev xal eXdßouev äcpeaiv a/iaoxicov.» Wäre p.exdvoia hier
bereits als termhius technicus im Sinne des späteren Bussinstitutes

zu verstehen, könnte Hermas nicht so formulieren. Der Wortlaut
unserer Stelle legt den Schluss nahe: mit der die äcpeaig
vermittelnden Taufe war zur Zeit des Hermas auch pexdvoia verbunden.
Infolgedessen ist es richtig, sowohl zwischen riexdvota und äcpeaig

als auch zwischen Taufe und /uexdvoia zu unterscheiden, jedoch
nicht im Sinne von jeweiligen Gegensätzen. Vielmehr umfasst die
Taufe im Sinne des Hermas sowohl das Element der /uexdvoia als
auch dasjenige der äcpeaig a/uaoximv. Wie das zu verstehen ist,
können wir aus der Entgegnung des Hirten erschliessen, mit der
dieser (Vers 2) auf den Einwand des Hermas wegen der Einmaligkeit

der uexdvoia antwortet: «KaXcog rjxovoag • oiixco yàg é%ei.

"Eòet yàg xòv eiXncpóxa àcpeatv â/uagxtcov uwxéxt âpiagxdveiv, àX'h

êv âyveîg xaxoixelv.» Unseres Erachtens sind die letztgenannten
sechs Worte nichts anderes als eine Konkretisierung dessen,

was die mit der Taufe verbundene /uexdvota beinhaltet und

60 Strom.2.55, 6; 58, 1, zit.bei Poschmann, a.a.O., S. 161, Anm.3.



— 129 —

worin sie besteht. Dass diese Charakterisierung mit dem usxdvota-
Verständnis des Hermas übereinstimmt, wie es uns nun schon
mehrfach begegnet ist, braucht nicht noch besonders betont zu
werden. Demnach wäre also /uexdvoia nicht als Vorbedingung für
den Tauf-Empfang zu verstehen, wie dies die meisten Interpreten
stillschweigend anzunehmen scheinen, sondern als der in der Taufe
grundgelegte Wandel nach Gottes Willen. Damit wird aber
zugleich auch klar, dass nicht der /uexdvoia als solcher jene Einmaligkeit

eignet, die offenbar zu jener Zeit nicht nur einem Hermas zu
schaffen machte, sondern dass es die Unwiederholbarkeit und
Einmaligkeit der Taufe war, welche auf die mit ihr verbundene, weil
durch sie begründete und ermöglichte /uexdvota abfärbte.

Im Lichte dieser Interpretation erscheint der Einwand, den
Hermas gegen die ihm zuvor vom Hirten eröffnete neue Möglichkeit

der /uexdvoia vorbringt, verständlich: «...ori éxéga uexdvoia ovx
eaxiv eì /ur) èxeivr/, ore elg vÔcoq xareßv/iev xal eXdßo/uev äcpeatv â/uoQxicov

rj/iiov xcov ngoxegiov.»
Der Akzent bei dem Problem, das Hermas und seine Mitchristen

beschäftigte, läge dabei nicht so sehr auf der Frage, ob nach der
Taufe begangene Sünden noch vergeben werden können, sondern
vielmehr darauf, ob der Christ, der infolge seiner seit der Taufe
begangenen Sünden die durch die Taufe ihm eröffnete uexdvota als

Gelegenheit und Verpflichtung zu einem Wandel in Heiligkeit
verscherzte, trotz der Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit des Taufaktes

nochmals eine Chance zur /ueravoia erhalte. Und eben dies

ist es, was der Hirte bestätigt.
Nun könnte es allerdings den Anschein machen, als halte diese

Interpretation dem nicht stand, was der Hirte bereits im nachfolgenden

Satz ausführt. Da lesen wir nämlich : «Otyàq vvvmarevaavxeg rj
uéXXovxeç maxevstv /lexâvotav â/uagrtœv ovx e%ovatv, äcpeatv ôè ë%ovoi

xcov ngoxigcov a/uagxtcov avxcov.»

Wer diesen Passus mit einem kirchhch-institutioneUen .Buss'-
Vorverständnis liest, kann wohl kaum anders als ihn so zu verstehen,

dass der Hirte hier von der für sündige Christen bestimmten
.Sündenbusse' rede. Ja er wird geneigt sein, piexdvota â/uagxicdv und
äcpeaig a/uctoxtcdv als je an ihrem Ort entsprechende Parallelausdrücke

zu verstehen in dem Sinne, dass der erstere sich auf die

Vergebung der postbaptismalen Sünden, der andere aber auf die

vor der Taufe begangenen beziehe. Mit einer derartigen Interpretation

steht jedoch in Widerspruch, was der Hirte in 4.4 sagt : «Tolg ôè



—- 130 —

Tigoxéooiç aov naganxco/iaaiv äcpeaig eaxai, êàv xàg êvxoXdg /uov xavxag
cpvXàÇcoai xal nogerr&ôjaiv êv xfj dyvóxr/xi xavxr/.»

Diese Stelle zeigt deutlich, dass da, wo das Moment der Vergebung

im Vordergrund steht, auch in bezug auf die nach der Taufe
begangenen Sünden der terminus äcpeaig Verwendung findet.
Damit ist aber auch die durch Clem. Alex, gegebene Interpretation,
auf die oben (S. 128) hingewiesen wurde, zumindest in Frage gestellt,
wonach die durch /uexdvoia gewirkte Vergebung nicht die gleiche
Sicherheit vermittle wie die äcpeaig auagriöjv, welche der Mensch
durch die Taufe empfängt. Denn an dieser letztgenannten Stelle
bezieht sich äcpeaig ganz eindeutig nicht auf die Taufe, sondern auf
das Vergebenwerden von Sünden bereits Getaufter. Wenn somit
äcpeaig hier wie dort im Sinne retrospektiver Aufhebung vergangener

Sündenschuld für denselben Vorgang Verwendung findet, darf
angenommen werden, dass andererseits auch /uexdvota - ob auf ein
Geschehen vor oder nach der Taufe Bezug nehmend - einen analog
gleichen Vorgang bezeichnet, nämlich als prospektive Gabe und
Aufgabe zu gottgemässem Wandel.

Wenn nun der Hirte an der zuvor zitierten Stelle Mand. IV.3.3
(s. S. 129) betont, die Katechumenen und Neugetauften hätten keine
/uexdvota d/iagxiü>v, sondern (nur) die äcpeaig â/iagxicov, dann
könnte diese Formulierung auf einen mit dem juerdvoia-Verständnis

des Hermas nicht Vertrauten den Eindruck machen, als klinge
schon hier der spätere Unterschied zwischen der Taufe und dem die

postbaptismalen Sünden vergebenden Buss-Sakrament an. Liest
man jedoch diese Stelle im Kontext mit den übrigen
^eravoia-Aussagen im ,Hirten', legt sich folgender Schluss nahe:

Mit der äcpeaig a/iaQXicov und der piexdvoia â/uaçxicov meint
Hermas im Grunde genommen zwar nicht einfach dasselbe, aber
doch etwas Analoges auf einer je anderen Ebene. Denn durch die
mit der Taufe verbundene äcpeaig apagxtcov wird die als /uexdvoia
bezeichnete christliche Existenzweise eröffnet, die gleichzeitig als

Geschenk, aber auch als Aufgabe verstanden werden will. Nun ist
Hermas in seinem persönlichen Leben als Getaufter eines Tages zur
Erkenntnis gelangt, dass er wie so viele seiner Mitchristen gerade
dieser existentiell-verpflichtenden Dimension des Christseins bisher
in keiner Weise die nötige Beachtung geschenkt habe. Er ist
zutiefst beunruhigt ob des Gedankens, er habe sich damit ein nicht
wieder gutzumachendes Versäumnis zuschulden kommen lassen.
Die ihm in dieser verzweifelten Situation zuteilwerdende Botschaft



— 131 —

von der uexdvoia als der von Gott geschenkten Möglichkeit eines

Neuanfangs und eines Ernstmachens mit dem Christsein empfindet
er als die ihm neu eröffnete Gelegenheit zur christlichen Existenzweise.

Zwar kann es sich dabei natürlich nicht nochmals um die
bereits in der Taufe empfangene äcpeaig a/uagxtcdv handeln. Aber
insofern ein sündig gewordener Getaufter auf Grund der von Hermas

proklamierten /uexdvoia von seinen postbaptismalen Sünden
sich lossagt und zu einem Leben nach Gottes Geboten entschlossen

ist, erfährt auch er faktisch eine äcpeaig auagxicov, so dass Hermas
durchaus berechtigt ist, von einer /uexdvoia a/uagxicdv zu reden.
Er darf dies umso eher tun, als ja die /ierdVota-Existenz des Christen

wesentlich die dauernde und immer neue »Abkehr vom Bösen
voraussetzt und in sich schliesst.

Man wird also sagen dürfen : der Katechumene, der die Taufe
und die damit verbundene äcpeaig auagxicov empfängt, und der
Christ, der die ihm von Gott geschenkte Möglichkeit zur /uexdvota

ergreift, stehen demnach hinsichtlich ihrer Verantwortung vor
Gott in bezug auf die künftige Verwirklichung ihres Christseins im
Sinne einer ^eravota-gemässen Existenz an je ihrem besonderen
Ort auf derselben Linie.

3.4.2. /uexavoelv in den Mandata. Nachdem wir den Befund
hinsichtlich der /^rrawHa-Aussagen im zweiten Teil des .Hirten'
dargestellt haben, gilt es die ebenfalls 15 Stellen im einzelnen zu
prüfen, an denen das Verb /uexavoelv verwendet wird. Dabei
fällt auf, dass mehr als die Hälfte auch dieser Stellen, nämlich
deren 9 (beim entsprechenden Substantiv waren es sogar 11

von 15) in Mand.IV sich finden61. Karpp (a.a.O., S.52ff.) zitiert
denn auch ausschliesslich Belegstellen aus Mand.IV, woraus
der voreilige Schluss gezogen werden könnte, die übrigen 6 Stellen

(Mand.V.l.7; IX.6; X.2.4; XI.4; XII.3.3; 6.1) seien für die

Interpretation des ^sTavota-Problems im ,Hirten' ohne besonderen

Belang. Bei näherem Zusehen wird jedoch ersichtlich, dass

dem nicht so ist.
Wenden wir uns nun aber vorerst dem in sich geschlossenen

Gedankengang von Mand.IV zu, wo das Wesen des uexavoelv sehr
spezifisch auf dem Hintergrund der Absage an ehebrecherisches Treiben
der Frau zur Darstellung gelangt. Dabei sei vorweg daraufhingewiesen,

dass im Zusammenhang mit dem als /uexavoelv bezeichneten

61 Mand.IV. 1.5, 7, 8, 9; 3.6 je einmal, in 2.2 viermal.



— 132 —

Geschehen nirgends die Kirche oder deren Amtsträger als für die

/lexdvoia zuständige Instanz irgendwie in Erscheinung treten.
Was ergeben nun die 9 Stellen in Mand.IV hinsichtlich dessen,

was /lExavoelv hier bedeutet
In Mand.IV.1.5 steht das .Beharren in der Sünde des

Ehebruchs' parallel zum ,Nicht-/iexo.voeIv' der Frau, doch würde man
diese Stelle wohl überinterpretieren, wenn man aus dem Beharren
in der Sünde schliessen wollte, das /uexuvoeIv wäre ebenfalls als
ein in der Zeit dauernder Akt zu verstehen. Hier ist ebensogut ein
/usxavoElv im Sinne momentaner Bekehrung bzw. Abkehr von
bisheriger Sünde denkbar.

»Ähnlich verhält es sich in Mand.IV.1.7. Auch hier könnte das

UExavoelv vor allem jene entscheidende Wendung in der Haltung
der Ehebrecherin bedeuten, welche den Bruch mit der sündigen
Vergangenheit manifestiert. Es ist jedoch anzunehmen, dass das

&£?.rjarj Eni xòv êavxfjg ävoga vnoargéipat als wesentliche Komponente

im Sinne zukunftsgerichteter Neuorientierung dem
usxavoElv schon inhärent ist.

In mehrfacher Hinsicht aufschlussreich ist sodann Mand.
IV.1.8. Vor allem erscheint hier die Frage des christlichen
Verhaltens gegenüber dem Ehebrecher als signifikante Situation und
also geradezu als Testfall für das ^eravoia-Problem überhaupt.
Das ist offenbar auch der Grund dafür, dass sich an die spezifischen
Erörterungen auch der generalisierende Satz anschliesst ôel

nagaOEx&rjvai xòv Tj/uagxr/xoxa xal uexavoovvxa. per) ènì TioXii ôé.

Ob dieser allgemein gehaltene Grundsatz - wie Dibelius
(a.a.O., S.506) anzunehmen scheint - als Verallgemeinerung nur
im Bereich der Ehe und des gegenseitigen Verhältnisses der
Ehegatten zu verstehen ist oder ob es sich dabei - wie Poschmann
(a.a.O., S. 158) behauptet - um einen ins Allgemeine gewendeten
Grundsatz handelt in dem Sinne, « dass, weil es eine Busse gibt, der
Sünder, der Busse tut, wieder aufzunehmen ist», kann wohl kaum
schlüssig entschieden werden. »4us der Sicht der viel späteren Buss-

Theologie mag Poschmann im Recht sein. Er glaubt zwar seine

Auffassung auch damit begründen zu können, dass er darauf
hinweist, es heisse - nachdem vorher stets von der ehebrecherischen
Frau die Rede war - nun in der Begründung des Verbotes einer
Wiederverheiratung plötzlich maskulinisch ôsl Ttaqaôex'dfjvai xòv

r]/iagx?]xóxa. »lus diesem Grunde stellt er die Erörterung über
die Bedeutung des nagaÔEx&rjvat an dieser Stelle auch zurück,



— 133 —

um sie dann in seine Ausführungen über den «kirchlichen Charakter

der Busse» miteinzubeziehen (a. a. 0., S. 189ff.). Indem
Poschmann diese «einzige Stelle, die direkt von einer Wiederaufnahme'

spricht» (ebd. S. 193) in diesen gedanklichen Zusammenhang

bringt und in fast suggestiver Weise sofort beifügt: «Dort
wird beiläufig erwähnt, dass der Sünder, wenn er Busse tut,
wiederaufgenommen werden müsse», muss sie ihm schliesshch fast
zwangsläufig ein Indiz liefern dafür, dass die Kirche bereits zur Zeit
des Hermas die Rekonziliation gekannt und praktiziert habe, was
aber eine Exkommunikation bedinge, die somit ebenfalls impliziert
und von den Turmallegorien sowohl in Vis. III als auch in Sim. IX
vorausgesetzt sei.

Dass aber trotzdem eher der Meinung von Dibelius (s.o.)
beizupflichten ist, scheint uns aus der Tatsache hervorzugehen, dass
der Gedankengang unseres Abschnittes nach dem von Poschmann
sehr extensiv gedeuteten Vers 8 schon zwei Sätze später ganz
eindeutig wieder auf die besondere Situation der Ehe bezogen ist mit
der überraschenden Präzisierung, das dargelegte Verfahren habe
sowohl für die Frau als auch für den Mann Geltung (Vers 9). Da
auch im nachfolgenden Vers nochmals Mann wie Frau im Hinblick
auf das Verbot einer Wiederverheiratung nach erfolgter Trennung
vom ungetreuen Partner angesprochen werden, erhöht sich u.E. die
Wahrscheinlichkeit, dass die fragliche generalisierende Formulierung

ôel jiaQaoexeijvai xòv rj/iagxnxóxa wenigstens im Sinne des

Hermas ihre Gültigkeit nur in dem speziell anvisierten Bereich der
Ehe habe und das Maskulinum hier nach griechischem Sprachgebrauch

verwendet wird, weil es gleichermassen von Mann und Frau
gemeint ist62.

Die Frage, wie die vorliegende Generalisierung zu verstehen
sei, ist jedoch nicht der einzige beachtenswerte Aspekt unserer
Stelle. Zunächst ist unverkennbar, dass das Verhalten, das hier von
einem Ehepartner dem Ehebrecher gegenüber gefordert wird, wie
von ferne inspiriert erscheint von den entsprechenden Gedankengängen

eines Apostels Paulus in Eph. 5 über das Verhalten der Ehe-

62 Vgl. R.Kühner/B. Gerth, «Ausführliche Grammatik der Griechischen
Sprache» (Bd.I der Satzlehre), Darmstadt 1963 (S. 77)..Hier steht als die in
unserem Fall sinngemäss anzuwendende Regel: «...bei Personennamen von
verschiedenem Geschlechte überwiegt das Maskulinum.» Als Beispiel wird
der Satz angeführt «'ß; elôe Ttaxéoa te xal prpséga xal rrpi iavxov yvvalxa aiyjta-
Xdrrovç ysysvrj/uévovç, èòóxovoev». X.Cy. 3.1, 7.



— 134 —

gatten zueinander analog zum Verhältnis von Christus zu seiner
Kirche. Nur in diesem Verstehenshorizont - so will uns scheinen -
sind sowohl die Forderung nach einer Trennung vom ehebrecherischen

Partner als auch das Verbot einer Wiederverheiratung des

.unschuldigen' Teiles sinnvoll. Beide Postulate sind offensichtlich
bussdisziplinäre Momente, die jedoch in ihrer ganz bestimmten
soziologischen Situation - nämlich der noch kleinen Christengemeinde

in einer überwiegenden heidnischen Umwelt - zu sehen
sind. Poschmann schenkt diesem »\spekt sozusagen keine Beachtung,

was die Gültigkeit seiner Interpretation stark beschneidet.
Nach diesem sachbedingten Exkurs wollen wir den Passus, der

uns schon mehrfach beschäftigt hat - ôeî TtagaOExHifvai xòv rj/uag-

xrjxóxa xal UExavoovvxa, ui) èrti noXv ôê - auch im eigentlichen

Zusammenhang unserer Untersuchung kurz betrachten.
Dabei fällt vor allem auf, dass der Akt des /uExavoelv hier im
Moment der Annahme des pexdvoia-willigen Sünders offenbar als

in der Gegenwart und wohl über den Zeitpunkt seiner »\nnahme
hinaus andauernd gedacht ist, im Gegensatz zum Sündigen, das -
übereinstimmend mit dem in der Schrift durchgehend vertretenen
Standpunkt - perfektisch als abgeschlossen zu gelten hat.

Wenden wir uns nun der Stelle Mand. IV.1.9 zu, wo das

,isicht-/lExavoslv - analog wie in 1.5 s.o. - einfach die Weigerung
bedeutet, die entscheidende Wendung zu vollziehen. Immerhin
bezieht sich das Objekt dieses /uexavoElv jetzt nicht ausschliesslich
auf Ehebruch, sondern ausdrücklich auch auf den Rückfall des
Partners ins Heidentum. Dibelius denkt hier wohl nicht zu Unrecht
an eine spätere Interpolation, was jedoch nur unsere vorhin geäusserte

Ansicht bestätigen würde, dass hier ursprünglich wirklich nur
das Problem ,Christ und Ehebruch' im Zentrum der Erörterimg
stand.

In Mand.IV.2.2, wo /usxavoElv gleich viermal vorkommt, sagt
der Hirt, er sei über die /lExavoia gesetzt, xal näaiv xolg pisxavoovcriv
avveaiv ôîôcopa. Zweimal folgt dann sozusagen die ,Gleichung' : xò

pExavorjaai avveaig èaxiv. Auf diese Formulierung haben wir bereits
oben (s. IKZ 64, 3/1974, S.200) kurz hingewiesen, indem wir betonten,

/uexdvota meine hier nicht nur (retrospektive) Sündeneinsicht,
sondern ebensosehr auch (prospektive) Gehorsams-Einsicht.

In welchem Verhältnis stehen nach Meinung des Hermas die
beiden Begriffsinhalte von /isxdvoia und avveaig Sind sie
identisch, gegensätzlich oder komplementär



— 135 —

Etymologisch betrachtet bezeichnen beide Begriffe Funktionen

des menschlichen Geistes entsprechend den ihnen zugrunde
liegenden Verben voslv bzw. awiévat. Knorzra, der beiden Begriffen

je einen besonderen Abschnitt widmet, jedoch auf deren
gegenseitiges Verhältnis nicht eingeht, leitet immerhin von der Erörterung

dessen, was ovveoiç sei, zu den Darlegungen hinsichtlich des
voeIv über mit dem Satz: «Der Mensch, der keine ovveoiç hat,
kann auch nicht verstehen (voelv)» (ebd. S. 19), was er mit Hinweis
auf eine ganze Reihe von Stellen im ,Hirten' belegt64. Demnach ist
ovveoiç im Sinne des Hermas die Voraussetzung für das voeIv.

Knorz nennt sie «eine Einsicht in göttliche Geheimnisse, die dem

Gläubigen von Gott oder einem Engel gegeben wird» (ebd. S. 18),
während er das voslv als «Verstehen göttlicher Geheimnisse» (ebd.
S.20) auf Grund von Sim. V.4.2 definiert. Die ovveoiç ist also auf
das voslv hin angelegt, ebenso nun aber auch auf das piExavoElv,
wie Mand.IV.2.2 zeigt. Hier belegt der Hirt gegenüber Hermas die
Behauptung, das uexovoeIv sei eme pteydXrj ovveoiç mit den Worten:

«ovvLei yàg ô à/uagrijoag, 8xi TienoirjXEV xò novngòv ëp,ngooicrev rov
xvgîov, xal avaßaivei ènl xr)v xagôlav avxov rj Tigàljiç, rjv
EJigaiçev, xal /mexovoeI xal ovxêxt êgyâÇexat xò novr/góv, àXXà xò

àya-dòv noXvxeXœç ègyàÇExai...» Mit anderen Worten: wo
/lexàvoia geschieht, manifestiert sich die von Gott gegebene

ovveoiç. UExdvoia ist nur dort möglich, wo auf Seiten des
Menschen die ovveoiç die entsprechende Disposition schuf. Gerade
aus der zitierten Stelle geht deutlich hervor, dass owiévai und
/uexavoelv zwar nicht identisch sind, dass sie aber ineinandergreifen

dergestalt, dass das owiévai - an sich zwar das fundamentale
Erkennen des Guten wie des Bösen umfassend - hier vorwiegend
retrospektiv angewendet wird, während das /uExavoslv dann
sozusagen die ,geistige Umschaltung' auf das zu vollbringende Gute
meint und somit betont zukunftgerichteten Charakter hat.

Um ovveoiç kann man Gott bitten (so z.B. Sim.V.4.3ff.;
IX.2.6), nicht aber direkt um /uExdvoia.

63 A.a.O., S.15. Knorz geht es «um die Beziehung, in der die übrigen
eine geistige Funktion des Menschen aussagenden Begriffe zum Geist
stehen». Er untersucht die Aussagen über ovveaiç (a), vovç (b), òidvoia (c),
yvcôoiç (d), aweiônaiç (e) und fco?) (f

64 So Vis.III.6.5; Mand.IV.2.1; X.l.2,3; XII.4.2; Sim.IX.2.6; 14.4.
Ferner w*eist Knorz auf die Stelle Mand.X.2.1 hin, wo dvónxo; gleichbedeutend

mit davvero; erscheint.



— 136 —

Schuld an der Tatsache, dass viele Menschen keine ovveoiç
haben, also àovvExoç sind, ist die ôtywyja (Vis. III. 10.9: «al

ôiipvyjai vucov àovvéxovç v/idç noiovoiv xaì xò /ir) eyEtv rr)v
xagôiav vpcov nooç xòv xvgtov», also eine in der Zwiespältigkeit des

Herzens und Geistes gründende Unentschlossenheit (Dipsychie),
welche nach Knorz (a.a.O., S.15, Anm.l) in 3 ,Stärkegraden' im
,Hirten' sich findet65.

Wenden wir uns jetzt noch kurz jenen 7 Stellen ausserhalb von
Mand.IV zu, von denen die 4 erstgenannten bei Karpp unberücksichtigt

bleiben, weil er sie vermutlich für nicht besonders signifikant

hält :

In Mand. V, das die Enthaltung vom Jähzorn gebietet, wird
dem Hermas und den Seinen für den Fall, dass sie sich nicht vor
der oÇvxoXia hüten, der Verlust jeglicher Hoffnung angedroht (1.7).
Das /uExavoElv êÇ oXvç xfjç xagôlaç und der Beistand des Hirten
werden aber bewirken, dass sie sich davor bewahren. Das bedeutet
aber wohl zugleich auch, dass den piExavoovvxEç die Hoffnung
dank ihrer /lerdvoia erhalten bleibt.

In Mand.IX.6 wird vom ôîipvxoç àvrjg gesagt: «êàv /wr)

UExavor\ar\, ôvoxôXmç omvWjOExa», was indirekt besagt, das

uexavoEtv entscheide wesentlich über die künftige Erlösung, also
das Erlangen des verheissenen göttlichen Heiles.

Mand. X.2.3 ist die Rede davon, dass die über den Jähzornigen

kommende Trauer, vor der in diesem Gebot zwar grundsätzlich
gewarnt wird, den Betroffenen zum usxavoslv bewegen könne,
sofern dieser der Trauer über das begangene Böse Raum gebe. Im
folgenden Vers 4 wird dann von der Trauer sogar gesagt, dass sie
das Heil zu bringen scheine, weil sie zum /uexavoelv über das

begangene Böse führe. Auch hier ist das auf die Zukunft gerichtete

65 Nach Sim.VIII.8.1, 3 und Vis.III.6.5 sind diejenigen Gläubigen
ôiyivxoç, die Gott im Munde führen, aber nicht im Herzen tragen. Nach
Sim.VIII.9.1, 4; 10.1, 2; IX.20 sind es die zwischen Gott und ihren
weltlichen Geschäften Schwankenden, besonders die nach Reichtum trachtenden.

Knorz nennt diese die «harmlose» Form. Prinzipieller Natur ist sodann
der Zweifel an der Wahrheit des christlichen Glaubens (Vis.III.7.1) und an
der göttlichen Offenbarung (Vis.III.3.4). Ein solcher biipvyo; nähert sich
dem Leugner und Abtrünnigen und erleidet dasselbe Schicksal wie dieser
(Vis.III.7.1).

In Mand. IX und X schliesslich erscheint die ôiyrv/Ja einfach als Rauheit'.



— 137 —

Moment des uexavoElv unverkennbar, weil es nach 3.1.4 zu jener
iXagàxvç befähigt, aus der heraus das Tun des Guten geschieht66.

Auf Mand.XI.4 wurde bereits zu Beginn dieses Hauptteils
(IKZ 1974, 3, S. 193) hingewiesen als auf eine jener beiden einzigen
Stellen im ,Hirten', an denen /uExavoslv in der negativen Bedeutung

,den Sinn ändern' verwendet wird. Für den uns hier
beschäftigenden Zusammenhang fällt sie darum ausser Betracht.

Interessant ist dagegen Mand. XII.3.3, wo der Hirt dem Hermas

in »Aussicht stellt: «evoijoeiç yàg x.àgiv èv xolç /uéXXovoi

/uexavoElv xal TiEiodrjoovxai oov xolç grj/iaoiv». Denn hier stellt
sich sofort die Frage: Wie kommen Christen, denen Hermas diese

Gebote ja erst bekanntmachen soll, dazu, bereits den Willen zum
/uExavoelv zu haben Die uExdvoia - so haben wir bereits wiederholt

betont - muss doch durch die dem Hermas aufgetragene
Botschaft überhaupt erst geweckt werden. Hier kann es u.E. nur eine

Antwort auf diese Frage geben : diejenigen, von denen hier als den

/uéXXovoi piExavoslv die Rede ist, waren bereits Hörer der Visiones,

warten aber seither auf die konkreten Anweisungen über das

mit ihrem /uExavoelv einzuleitende neue Leben. Dieser Passus

bestätigt nicht nur die Richtigkeit dessen, was wir einleitend zum
Verhältnis von Visiones und Mandata ausführten, sondern darf als

weiteres Indiz betrachtet werden dafür, dass /uexdvoia im ,Hirten'
entscheidend als ein der Zukunft zugewandtes Tun zu verstehen
ist.

Was schliesslich Mand. XII.6.1 anbelangt, so bezeugt hier der
äyysXoc xfjç usxavoîaç, der Zweck seines Gesandtseins bestehe

darin, bei den usxavoovvxeç zu sein und sie im Glauben zu
stärken67. Mit der Hilfe des äyysXoc xfjç piExavoiaç erwächst aus dem

/uexavoElv sozusagen als erste Frucht der erstarkte Glaube an
Gott, indem die /lExavoovvxEç erfahren, dass Gott ihre Sünden

vergeben hat und ihnen die Kraft verleiht, der Werke des Teufels

66 Nach Dibelius, a.a.O., S.534 z.St., «gehört die Erwähnung von
Busse und Rettung gar nicht in den Stoffkreis hinein», vielmehr habe der
Verfasser dadurch «den ausserchristlichen Stoff auf diese Weise in die
jüdisch-christliche Gedankenwelt» eingefügt. Dieser Sachverhalt spricht
aber gerade für das Spezifische des /.£rd)<oia-Gedankens bei Hermas.

67 »Ähnlich sagt der Hirt Sim. VI.3.6 von denen, welche vom äyye/.o;
xi]; xiuiogia; gezüchtigt wurden, «èuoì naoaÒiòovxai ei; àyaûrjv naiòeiav xaì loyv-
Qonoiovvrai èv rfj tiìgxei xov xvqìov xaì xà; Xouià; fiuéoa; zfj; Zeofjç avrtov òovXevovoi
rio xvgicp èv xa&agâ xagôiq -orar oi~v uexavor)oioGiv ».

Hier scheint das îo/vqotioieîv dem ßErtavosiv voranzugehen.



— 138 —

Herr zu werden, «êàv ETCioxgacpfjxE Jigàg xòv xvgiov e| ôÂvg xfjç xagôiaç

vpicov xal êgyàovoêE xfjv ôtxaioovvnv xàg Xotnàç fj/iégaç xfjç ïwfjç vuôjv
xal oovXevovxe avxcô oq&côç xaxà rò 'âéXrj/ia avxov».

Wir meinen, gerade dieser Satz sei eine sehr konkrete Entfaltung

dessen, was /ivxâvoia besonders in den Mandata bedeutet,
und ein Beweis dafür, dass das, was hier anvisiert ist, weder mit
dem traditionell-institutionalisierten Begriff .Busse' noch mit dem
Ausdruck .Umkehr' adäquat wiedergegeben werden könne, zumal
das ETuoxgécpEtv hier ganz deutlich als ein Aspekt des /usxavoelv
neben anderen genannt wird. (Fortsetzung folgt)


	Metanoia im "Hirten" des Hermas [Fortsetzung]

