Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber den XXI. Internationalen Altkatholikenkongress 18. bis 23.
September 1974 in Luzern (Schweiz)

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber den XXI.Internationalen
Altkatholikenkongress 18. bis 23. September 1974

in Luzern (Schweiz)

Tagungs-Programm

Mittwoch, 18.September

ab 20.00 Uhr Freie Zusammenkunft der eingetroffenen Kongress-

teilnehmer im Restaurant Kunst- und Kongresshaus

Donnerstag, 19. September

8.30 Uhr

10.45 Uhr

12.30 Uhr
14.30 Uhr

Eréffnungs-Gottesdienst in der Christuskirche
Zelebrant : Bischof L. Gauthier (Bern)

Predigt: Bischof J.Brinkhues (Bonn)
Mitwirkung des christkatholischen Kirchenchors

1. Kongress-Sitzung (Nordsaal des Kunst- und Kon-

gresshauses)

a) Begrissung und Er6ffnung durch den Prasidenten
des standigen Kongressausschusses (Mr. J.A.C.
de Jonge, Den Haag)

b) Ansprache von Herrn a. Bundesrat Prof. Dr.
H.P.Tschudi (Bern)

c) Wahlen: 1. Kongress-Président

2. Kongress-Biiro

d) Bericht des Sekretirs des standigen Kongressaus-

schusses (Pfr. Dr. H. A. Frei, Bern)

Erster Vortrag zum Kongress-Thema.:

«Menschliches Leben — dreifach betrachtet»
(Referent: Prof. Dr.J.H.van den Berg, Leiden/Hol-
land)

Mittagspause

Besammlung aller Kongressteilnehmer vor dem
Kunst- und Kongresshaus. Fahrt mit Spezialbussen
ins Schadriiti-Schulhaus



17.15 Uhr
19.30 Uhr

—_ 9

Gruppengesprdche zu den 6 Sektionen:

1. Was erwarten wir vom Leben ?

2. Lebensqualitit

3. Erlebtes Christentum (Was heisst Christsein ?)

4. Lebt die christliche Gemeinde — fordert oder hin-
dert sie das Leben ?

5. Geistliches Leben

6. Gemeinsames Leben

Riickfahrt

Aperitif im Foyer des Kunst- und Kongresshauses,
anschliessend offizielles Bankett (Kleiner Saal)

Freitag, 20.September

7.30 Uhr

9.30 Uhr

10.30 Uhr
11.00 Uhr

i12.00 Uhr
13.30 Uhr

15.45 Uhr

19.30 Uhr

Anglikanischer Abendmahlsgottesdienst — Holy Com-
munion

(Zelebrant: Rt. Rev. J.Trillo, Bischof von Chelms-
ford) in der Christuskirche

2. Kongress-Sitzung

Zweiter Vortrag zum Kongress-Thema:

«Vom Sinn des Lebens» (Referent: Prof. Dr. W. Frei,
Basel)

Kurze Pause

Dritter Vortrag zum Kongress-Thema:
«Leben in Gemeinschafty (Referent: Prof. Dr. W.
Kiippers, Bonn)

Mittagspause

Besammlung aller Kongressteilnehmer vor dem
Kunst- und Kongresshaus. Fahrt mit Spezialbussen
ins Schédriiti-Schulhaus

Gruppengesprdche (wie Donnerstag!)
Besichtigung des Verkehrshauses der Schweiz mit Vor-
fithrung im Planetarium

Christkatholische Vesper (Christuskirche), anschlies-
send. liturgische Probe fiir die am Sonntag mitwir-
kenden Geistlichen



_— 8 —

20.00 Uhr Zusammenkunft aller fur die altkatholische Missions-
hilfe Verantwortlichen (Kleiner Saal der Lukaskir-
che)

Samstag, 21.September

8.30 Uhr  Gedichinisgottesdienst fir die entschlafenen Fiihrer
der altkatholischen Kirchen (Christuskirche) (Zele-
brant: Bischof J.Brinkhues, Bonn)

10.00 Uhr 3. Kongress-Sitzung
a) Wahl des stindigen Ausschusses
b) Bestimmung des nichsten Kongresslandes
c¢) Berichterstattung der Gespréichsgruppen

12.15 Uhr =~ Mittagspause

14.30 Uhr  Besammlung aller Kongressteilnehmer vor dem
bis 18.30 Uhr Kunst- und Kongresshaus zur Seerundfahrt (bis
Brunnen-Riitli) als Géste der Kirchgemeinde Luzern

20.00 Uhr  Jugendgottesdienst (Christuskirche)
zum Kongress-Thema «Leben» (vorbereitet von der
Jugendgruppe St. Gallen)

20.45 Uhr  Zusammenkunft der altkatholischen Vereinigungen
(liturg. Kommissionen, Presse, Bruderschaften, Willi-
brord-Vereinigung, Schwestern und Fiirsorgerinnen)
nach besonderer Ankiindigung

Sonntag, 22. September

10.00 Uhr  Festgottesdienst in der evangelisch-reformierten Lukas-
Kirche
Zelebrant : Erzbischof M. Kok (Utrecht)
Predigt: Bischof L. Gauthier (Bern)
Mitwirkung der christkatholischen Kirchenchére von
Luzern und Olten, dirigiert von Frau I. Frei-Moos

15.00 Uhr  Offentliche Schlusskundgebung
Es sprechen: Landesbischof Dr.G.Heintze (Braun-
schweig)
Bischof G.A.van Kleef (Haarlem)
Pfarrer Dr.H.A.Frei (Bern)
Schlusswort des Kongress-Préisidenten



— 4 —

20.00 Uhr  Abendmusik in der Christuskirche (geméss speziellem
Programm)

Montag, 23. September

Fakultativer Ausflug mit Autocar. Route: Luzern-Engelberg-
Stans—-Allweg—Sarnen—Giswil-Morlialp (christkatholisches Jugend-
haus. Verpflegungsméglichkeiten geboten)-Giswil-Sachseln—Alp-
nachstad-Luzern

Ehe der Kongress beginnen konnte...

All das, woriiber hier berichtet werden darf, wire undenkbar,
wenn nicht rechtzeitig und mit grosser Umsicht die nétigen Vorarbei-
ten an die Hand genommen worden wiren. Diese begannen mit einem
«brain-storming» auf den beiden internationalen altkatholischen
Theologentagungen in Wijk aan Zee (Holland) 1972 und in Mor-
schach (Schweiz) 1973, wobel als Generalthema ebenso umfassend
wie aktuell sich schliesslich der Begriff « Leben» herauskristallisierte.
Gleichzeitig wurde der Facher der sechs Diskussionsthemen fiir die
Gruppengespriche konzipiert. Dabei meldeten sich auch schon aus
den verschiedenen altkatholischen Kirchen einsatzwillige Grup-
penleiter.

Parallel zu diesen geistigen Vorbereitungen liefen in der gastge-
benden christkatholischen Kirchgemeinde der Kongressstadt Luzern
zu Beginn des Jahres 1973 die Vorarbeiten der Organisation an,
welche mit der Konstituierung des Ortsausschusses begannen:

Prasident: Kurzmeyer Werner, alt Nationalrat und Regierungsrat
Sekretariat: Abry Pierre, Baufithrer, und Frau L. Liond, Sekretiarin
Finanzen : Lauber Heinrich, pens. Burochef SUVAL
Presse: Frei-Moos Hans, Rektor der Gewerbeschule
Gottesdienste: Konrad Gottfried, Pfarrer
Empfang: Hibscher-Herzog Norina
Beherbergung und Verkehr: Dr. Allemann W.
Beisitzer: Dr.med. Munzinger Werner, Kantonsarzt
Dr.phil. Sibold Arnold, Seminarlehrer

Als Delegierte des Ortsausschusses in den Standigen Kongress-
ausschuss wurden Prisident W.Kwrzmeyer und Pfr.G. Konrad be-
stimmt. Im Friithjahr 1974 konnten sich Mr.J. 4.C. de Jonge (Den
Haag) und Pfr.Dr.H.A.Fre: (Bern) als Prisident bzw. Sekretar



— 5 —

des Sténdigen Ausschusses in Luzern vom guten Stand der Vorbe-
reitungen iberzeugen und mit den fiir die Durchfithrung Verant-
wortlichen alle nétigen Details des Kongressverlaufs absprechen.

Erfreulich war auch die Initiative der christkatholischen
Jugend der Schweiz, welche die Jugend in der eigenen und in den
ausléandischen Schwesterkirchen zu einem Zeichnungs- und Collagen-
Wettbewerb iiber das Thema «Leben» fiir Unterrichtsschiiler und
Jugendliche aufrief. Die eingegangenen Arbeiten, die viel Phantasie
und Begeisterung verrieten, bildeten dann fiir die ganze Dauer des
Kongresses eine beeindruckende und anregende Ausstellung im
Foyer des Kongressgebéudes.

Ebenfalls im Zuge der Vorbereitungen wurde auf dem Wege
einer Umfrage Material zur Schaffung von kleinen Handreichungen
fir die Gruppengespriche beschafft, welches schliesslich von cand.
theol. Viktor E.Jungo (Bern) inhaltlich verarbeitet und auch gra-
phisch ansprechend gestaltet wurde.

Um die fiir Gruppengespriache auf jedem Kongress jeweils nur
knapp bemessene Zeit moglichst fruchtbar nutzen zu kénnen, wur-
den die Gespréchsleiter — Frauw Dr. E. Kreuzeder und Pfr. Dr. K.
Kreuzeder (Osterreich), Prof. Dr. P.J. Maan (Holland), Pfr.E.Nk-
kel (Deutschland), Padre L.Caroppo (Italien), O.Kamber,
Pfr. R. Lauber, Pfr.F. Murbach, Pfr.F.Soder, Pfr. H.Vogt (alle
Schweiz) — vor Kongressbeginn im romisch-katholischen Priesterse-
minar St.Beat (Luzern) wéhrend zweier Tage nicht nur mit der
Thematik des Kongresses eingehend vertraut gemacht, sondern
auch in die Grundlagen der Gruppendynamik und Gesprichslei-
tung eingefiihrt. Riickblickend darf gesagt werden, dass der gute
Gesprachsverlauf in allen Gruppen diese zusétzliche Bemiihung als
fruchtbar erwies.

Aber auch hinsichtlich Publizitdt trafen die Verantwortlichen
rechtzeitig die notigen Vorkehren. Ausser den frithzeitig ergange-
nen Informationen an Fernsehen und Radio fand am Vortag der
Kongresseroffnung Mittwoch, 18.September, um 10.45 Uhr eine
von Vertretern der weltlichen und kirchlichen Presse iiberraschend
zahlreich besuchte Pressekonferenz statt, die von Urs Marti (Bern/
Solothurn) geleitet wurde. In deren Verlauf orientierten
Pfr.Dr.H.A.Frei als Sekretir des Stédndigen Kongressausschusses
iiber den bevorstehenden Kongress und seine Arbeit und Bischof
lic.théol. L.Gauthier iiber grundsétzliche Aspekte der Christkatho-
lischen Kirche der Schweiz und der altkatholischen Kirchen der



Welt. In der anschliessenden Diskussion ergriff u.a. auch der Erzbi-
schof von Utrecht, Mgr. M. Kok, das Wort.

Am Vorabend der Er6ffnung fanden sich fast alle der bereits
zum Kongress in Luzern eingetroffenen Teilnehmer zu ungezwun-
genem Zusammensein, wihrend der Standige Kongressausschuss
zusammen mit den Verantwortlichen der értlichen Organisation im
Beisein von Bischof Gauthier und Synodalratspriasident Dr. B.Gilg
den geplanten Programmablauf in allen Einzelheiten festlegte.

Erster Kongresstag, Donnerstag, 19. September

Um 8.30 Uhr empfing die erst kiirzlich stilvoll restaurierte
Christuskirche die rund 250 Teilnehmer zihlende Kongressge-
meinde zum Eréffnungsgottesdienst. Bischof L.Gauthier, assistiert
vom Ortsgeistlichen Pfr.G. Konrad und vom bischoflichen Vikar
Pfr.F. Ackermann, zelebrierte die Liturgie zur Anrufung des
HI. Geistes. Buschof J. Brinkhues hielt die Predigt, in welcher er auf
das Kongressthema «Leben» Bezug nahm und dieses als Kernpunkt
der Frohbotschaft von Jesus Christus, aber auch als Zentrum alt-
katholischen Kircheseins bezeichnete. Seine Aufforderung: «Luzern
soll frohlicher werden, weil wir hier sind», ging mit allen, die sie
horten, in die vor ihnen liegenden Kongresstage.

Alle Sitzungen des Kongresses fanden im gerdumigen Kunst-
und Kongresshaus Luzern statt, wo Mr.J.A.C. de Jonge (Den
Haag) als Vorsitzender des Stdndigen Kongressausschusses um
10.50 Uhr alle Anwesenden willkommen hiess zur

1. Kongress-Sitzung

und dieselbe mit folgender Ansprache erdffnete:

«Meine Damen und Herren,

es gehoért mit zu den Aufgaben des Prasidenten des stindigen
Kongressausschusses, diesen Internationalen Altkatholikenkon-
gress zu erdéffnen. Auf Einladung der Christkatholischen Kirche der
Schweiz sind wir hier in Luzern zusammengekommen zur Abhal-
tung des XXI.Kongresses.

Auch dieser Kongress ist — wie alle 20 friiheren Kongresse, und
es ist gut, daran zu erinnern — eine freie Vereinigung ohne kirchen-



e T =

amtlichen Charakter. Seine Aufgabe ist nicht, dogmatische Fragen
zu entscheiden oder sich in die besonderen Verhéltnisse der einzel-
nen Landeskirchen einzumischen. Der Zweck ist einerseits, die freie
Zusammenarbeit der altkatholischen Kirchen untereinander zu er-
moglichen und andererseits der Forderung ihrer gemeinsamen Be-
ziehungen zu den anderen Kirchen zu dienen. Und eben dieser
Dienst hat sich als einflussreich und segensreich fiir unsere Kir-
chengemeinschaft bewidhrt. Aber wir konnen und diirfen nicht
dabei stehenbleiben. Dieser Dienst ist auch der Welt zu leisten.
Und mit dieser Behauptung, mit dieser These, dass die Kirche in
der Welt die Aufgabe hat, das Mysterium Christi zur Versohnung
zu sein, als Christen diese Aufgabe heute mit zu erfiillen mitten im
Leben des Alltags, mit dieser Behauptung sind wir in einem Klima,
das wesentlich verschieden ist vom Klima des zweiten Internatio-
nalen Altkatholikenkongresses, der 1892 hier in Luzern stattfand.
Dieser zweite Kongress war bestrebt, die gemeinsamen Prinzipien
altkatholischer Kirchlichkeit theologisch herauszuarbeiten. Eben
auf dem Luzerner Kongress von 1892 ist das geschehen. Auf ihm
wurden eine Reihe von richtunggebenden Thesen iiber die Sendung
des Altkatholizismus, iiber die Unterscheidung zwischen Dogma
und theologischer Meinung, die Bedeutung des national-kirchlichen
Prinzips angenommen. Aber der Kriegslairm um die Wahrheit ist in
den Kirchen schon lange verhallt. Weit mehr kdmpft auch der
Glaubige jetzt mit der Frage, wie er das Leben noch als eine Gnade
Gottes erfahren kann. Deshalb ist es im Jahre unseres Herrn Jesu
Christi 1974 nicht zu verwundern, dass eben dieser Luzerner Laien-
kongress zum Thema hat: Leben. Der Laie lebt doch in der Kirche
und in der Welt. In der Kirche lebt er seit Jahren so im Rausch der
Okumene, dass die Frage nach der Identitat der eigenen Kirche
eine beklemmende Realitit bekommen hat. Jahrhundertelang be-
schaftigte auch der Laie sich intensiv mit der Problematik iiber die
wahre Kirche. Jahrzehntelang kampft er jetzt mit der Frage nach
den Unterschieden der Kirchen. Wozu und warum noch altkatho-
lisch ? Zugleich weiss der Laie, dass er ein miindiger Biirger seines
Landes ist und dass der Laie heutzutage auch ein miindiges Mit-
glied des Volkes Gottes ist, das heisst: Miindigkeit in der Kirche.
Aber in sehr vielen Kirchen ist ein grosser Unterschied zwischen
den formellen, institutionellen Strukturen der Kirche und des Staa-
tes. Den Strukturen der Kirche und des Staates fehlt die Paralleli-
tat der Struktur, wie diese eigentlich in allen Zeiten dagewesen ist.



— 8 —

Dieser Mangel an Parallelitiat erschwert das Leben der Laien in der
Kirche.

So habe ich zwei brennende Fragen vorgelegt im Leben der
heutigen Kirche: die Frage ihrer eigenen Identitdt und die Frage
ihrer Parallelitdt mit den weltlichen Strukturen. Gestatten Sie mir zu
versuchen, eine Antwort auf diese Fragen anzudeuten. Wenn ich rede
iiber die Parallelitdt der kirchlichen Strukturen mit den weltlichen,
so rede ich nicht iiber Identitdt zwischen kirchlichen und weltlichen
Strukturen. Ich meine aber, dass die kirchliche Struktur derart sein
soll, dass der Laie in der Kirche dieselbe Miindigkeit ausiiben kann,
wie sie im Staat verbiirgt ist. Nur eine solche Liage kann die heillose
Spannung zwischen Kirche und Welt im Leben der Laien aufhe-
ben. Den Kirchen stellt sich die Aufgabe, sich darauf zu besinnen
und wenn notig die Strukturen zu erneuern, dabei immer ins Auge
fassend die Ausgangspunkte der katholischen und apostolischen
Kirche.

Die Frage der eigenen kirchlichen Identitdt ist viel schwieriger
zu beantworten. Die Pluriformitdt der katholischen Kirche ist den
Altkatholiken von jeher ganz vertraut: orthodox und anglikanisch,
romisch und monophysitisch ; mit vielen haben wir véllige oder teil-
weise sakramentale Gemeinschaft. Warum dennoch altkatholisch ?
Nur um der Wahrheitsfrage willen ? Nur wegen Papsttum und Zoli-
bat und Mariendogmen ? Oder finden wir die Identitit unserer Kir-
chen vielmehr in der von Gott gewollten Spannung zwischen Frei-
heit und Gebundenheit im Leben mit unserem Herrn Jesus Chri-
stus in seinem mystisch sakramentalen Liebesmahl, dem Herzen
der katholischen Kirche? Im Rausch der Okumene ist die Besin-
nung auf die eigene Identitit der altkatholischen Kirche eine Frage
des Lebens. Dies ist Gegenstand des Gespriches mit unseren Mit-
menschen. Lasset uns den Herrn bitten, dass Er alle Teilnehmer an
diesem Kongress erfiillen will mit dem Heiligen Geist, damit seine
Antwort uns gegeben wird.

Es freut uns, dass so viele einige Tage mit uns und miteinan-
der zusammen sein wollen zur Vertiefung iiber das Leben in Ge-
meinschaft in Kirche und Welt, iiber das Leben in der Zukunft,
iiber die Verantwortlichkeit fiir das Leben der Mitmenschen auf
der ganzen Erde als Aufgabe Gottes.»

Hierauf begriisste er zunéachst in englischer Sprache die anwe-
senden Vertreter der mit den altkatholischen Kirchen der Utrech-



ter Union in Interkommunion stehenden anglikanischen Kirchen,
insbesondere Rt. Rev.J.Trillo, Chelmsford, Reprisentant des Erzbi-
schofs von Canterbury, Rev.D.Murfet, Rom, Reprisentant des
Bischofs von Fulham, sowie Very Rev. E. Kemp, Episcopus designa-
tus fiir Chichester als Vertreter der Kirche von England; sodann
Rt. Rev. D. B. Reed, Bischof von Kentucky (USA) und Vorsitzender
der «Commission of the Episcopal Church on Ecumenical Rela-
tions», als Repriasentant der Amerikanisch-Bischoflichen Kirche.

Den auf franzosisch gehaltenen Willkommgruss richtete Mr.de
Jonge an die Vertreter der orthodoxen Kirchen: Metropolit Emi-
lianos (Genf) als Reprisentanten des Okumenischen Patriarchen
von Konstantinopel, Erzbischof und Metropolit Philaret (Berlin) als
Vertreter des Patriarchen von Moskau, Pfarrer D.Todorovic
(Ziirich), Vertreter der Serbisch-orthodoxen Kirche, Prof. Dr.1. To-
doran (Sibiu), Vertreter der Ruménisch-orthodoxen Kirche und
Prof. Dr.J. Kalogirou (Thessaloniki), Vertreter der Griechisch-
orthodoxen Kirche.

In deutscher Sprache fortfahrend, begriisste er als Vertreter
der romisch-katholischen Kirche Mgr. E. Salzmann vom Vatikani-
schen Sekretariat fiir die Einheit in Rom und Bischof Dr.J. Von-
derach, Reprasentant der Romisch-katholischen Bischofskonferenz
der Schweiz; als Vertreter des Evangelischen Kirchenbundes der
Schweiz Pasteur Ch. Bauer (Le Locle); als Delegierten des Okume-
nischen Rates der Kirchen Dr. Konstantin Patelos (Genf); die beiden
Abgesandten der zu gleicher Zeit im benachbarten ¥ngelberg
tagenden Konferenz Européischer Kirchen, Dr. Egbert Emmen als
Ehrenpriasidenten dieser ¢kumenischen Regionalkonferenz und
Metropolit Justin von Jassy (Ruménien); die Vertreter der beiden
andern Konfessionen in Luzern, Pfarrer B.Ziircher (rém.-kath.)
und Pfarrer Dr.F.Gloor (ev.-ref.). Schliesslich entbot der Vorsit-
zende einen herzlichen Gruss auch den Vertretern der politischen
Behorden, vorab dem Vertreter des Schweizerischen Bundesrates,
alt Bundesrat Prof. Dr.H. P. Tschudi (Bern), dem Schultheiss des
Standes Luzern, Dr.C. Mugglin, Stadtrat M. Luchsinger und Bir-
gerratspriasident £.Cuoni. Mit dem Gebet «Gedenke, o Herr, Dei-
ner Kirche, erlose sie von allem Ubel und vollende sie in Deiner
Liebey erklarte Mr.J.4.C.de Jonge den XXI. Internationalen Alt-
katholikenkongress als erdffnet.

Hierauf erteilte er das Wort an Prof. Dr. H. P. Tschudt, der als
ehemaliges Mitglied der schweizerischen Landesregierung den



— 10 —

Gruss und die Wiinsche des Bundesrates und des ganzen Schwei-
zervolkes {iberbrachte:

«Der Bundesrat hat mir den ehrenvollen Auftrag erteilt, die Teilnehmer
am XXI. Internationalen Altkatholikenkongress zu begriissen und herzliche
Winsche fiir den Erfolg der Kongressarbeiten zu tiberbringen. Ich heisse vor
allem unsere ausldndischen Géste willkommen und gebe der Hoffnung Aus-
druck, dass sie einige angenehme Tage am herrlichen Vierwaldstéttersee ver-
bringen werden. Es ist mir ein Anliegen, der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, inshesondere auch dem Luzerner Organisationskomitee unter der
Leitung vonHerrn Nationalrat Kurzmeyer, den verbindlichen Dank fiir die
Durchfithrung dieses viel versprechenden Kongresses in der Schweiz auszu-
sprechen. Die Ergebnisse der Beratungen und die menschlichen Kontakte wer-
den reiche Belohnung fiir ihre Anstrengungen bilden.

Sehr gerne habe ich dem Wunsche des Bundesrates entsprochen, ihn an
der heutigen Er6ffnungssitzung zu vertreten. Im Dezember 1972 durfte ich im
Auftrag der Landesregierung an der Hundertjahrfeier der Christkatholischen
Kirche der Schweiz teilnehmen. Ich habe dieses eindriickliche, wiwrdige, von
echter Skumenischer Gesinnung erfiillte Jubildum in bester Erinnerung.
Darum freue ich mich dariiber, erneut einer wichtigen Veranstaltung der
christkatholischen Kirche beiwohnen zu kénnen.

Aus welchem Grund leistet die Landesregierung der Einladung an einen
kirchlichen Anlass Folge ? Warum lédsst sie sich am Kongress einer Kirche
vertreten, der weniger als 19, der schweizerischen Bevélkerung angehort ?
Die zweite Frage kann leicht beantwortet werden. Ein Axiom der schweize-
rischen Politik verlangt, dass Minderheiten nicht weniger geachtet werden
als grosse Gruppen. Unser Demokratieverstindnis hat nicht allein zum Inhalt,
dass die Mehrheit entscheidet, sondern auch dass die Argumente der Minder-
heit Berticksichtigung verdienen und dass deren Interessen moglichst weitge-
hend Rechnung getragen werden soll. Genau betrachtet, setzt sich die Schweiz
nur aus Minderheiten zusammen. Keinem Kanton, keiner Region kommt ein
Ubergewicht zu. Von den vier Landessprachen Deutsch, Franzosisch, Italie-
nisch und Romanisch ist zwar die deutsche Sprache am stiarksten vertreten.
Doch kann die deutsche Schweiz nicht als Einheit betrachtet werden, denn die
Deutschschweizer sprechen recht unterschiedliche alemannische Dialekte.
Keine Konfession verfiigt in unserem Land iiber eine deutliche Mehrheit.
Keine politische Partei erreicht einen Wihleranteil, der einen Viertel der Bilirger
und Burgerinnen tibersteigt. Unser Verstidndnis fiir die Minderheiten rithrt
zweifellos auch daher, dass der schweizerische Kleinstaat nur wenige Promille
der Weltbevolkerung umfasst, also eine sehr kleine Minderheit. Die Christka-
tholische Kirche der Schweiz bietet einen vorziiglichen Beweis dafiir, dass Min-
derheiten wesentliche Beitriage zum Gemeinschaftsleben leisten kénnen. Ein-
flussreiche Persdnlichkeiten unseres 6ffentlichen Lebens sind von christkatho-
lischem Gedankengut geprigt; sie haben eine Ausstrahlung dieser Auffassun-
gen weit tiber die Schranken der Mitglieder ihrer Kirche erreicht. Hervorgeho-
ben zu werden verdient auch die flir eine kleine Gemeinschaft bedeutende Lei-
stung der Flhrung einer Christkatholischen Fakultét an der Universitidt Bern.

Zwischen dem schweizerischen Bundesstaat und den Kirchen bestehen
keine institutionellen Bindungen. Dagegen gewéhrleistet unsere Bundesver-
fassung die Glaubens- und Gewissensfreiheit und gibt damit den Kirchen um-
fassenden Schutz fiir ein ungehindertes religioses Wirken. Seit der denkwiirdi-
gen Abstimmung iiber die Aufhebung des Jesuiten- und Klosterverbots der
Bundesverfassung, die im Mai des letzten Jahres durchgefithrt wurde, stehen



s TF ses

nur noch zwei Verfassungsbestimmungen in Kraft, die von den Kirchen als
Einschrinkungen empfunden werden : das Erfordernis der staatlichen Geneh-
migung fliir die Errichtung von Bistiumern und das Verbot der Wahl von Geist-
lichen in den Nationalrat. Parlament und Bundesrat sind sich dartiber einig,
dass die letzten Relikte der Auseinandersetzungen zwischen Kirche und Staat
im 19, Jahrhundert bei néchster Gelegenheit beseitigt werden sollen. Diese Be-
stimmungen sind von derart untergeordneter Bedeutung, dass erklirt werden
darf, es herrsche das Prinzip der freien Kirche im freien Staat. Die Arbeits-
gruppe unter dem Vorsitz von alt Bundesrat Wahlen, die einen eingehenden
Bericht zum Problem der Totalrevision der Bundesverfassung erstattet hat,
befasst sich auch mit dem Verhéltnis zwischen Staat und Kirche. Sie kommt
zum Ergebnis, dass keine grundlegenden Anderungen der jetzigen Regelung zu
treffen seien und dass weiterhin unter Vorbehalt der Glaubens- und Gewissens-
freiheit die Kantone zusténdig bleiben sollen, das Kirchenwesen zu ordnen,
soweit dies iiberhaupt dem Staat zufallt.

Im Vergleich zu fritheren Epochen haben die Kirchen Abstand gewonnen
und damit auch die Freiheit zur Wahrnehmung ihrer eigenen Auffassungen
dem Staat gegeniiber. Dennoch sind in unserem sédkularen Staat die Kirchen
nicht zu gesellschaftlichen Gruppierungen unter anderen geworden. Es gehort
wohl zu den Kennzeichen der heutigen Ordnung, dass Staat und Kirchen sich
nicht als gegensatzliche Méchte gegentiberstehen, sondern unter Wahrung
ihrer Unabhéngigkeit in zahlreichen Bereichen zusammenarbeiten. Als Aus-
druck des Willens zu gemeinsamen Anstrengungen bei der Losung der grossen
gesellschaftlichen Probleme unserer Zeit werte ich auch Ihre Einladung an den
Bundesrat zur Teilnahme an der heutigen Veranstaltung. Mein herzlicher
Dank gilt darum nicht nur dieser Aufmerksamkeit den staatlichen Behorden
gegeniiber, sondern noch vermehrt Threr Bereitschaft, gemeinsam mit dem
Staat die bestmoglichen Antworten auf die schwierigen Probleme unserer Zeit
zu suchen. So scheint mir, dass Aufgaben wie die Uberwindung der Gewaltté.-
tigkeit, die sich in der ganzen Welt stark ausgebreitet hat, die Verbesserung der
Lebensbedingungen in den unterentwickelten Lindern, eine méglichst weitge-
hende soziale Gerechtigkeit im eigenen Land Kirchen und Staat zusammen-
fuhren.

In stédrkstem Masse hat sich auch der Staat mit dem Thema Ihres Kon-
gresses, mit den bedrédngenden Fragen nach dem Leben, dem sinnvollen Leben
auseinanderzusetzen. Der Staat intensiviert seine Massnahmen zum Schutze
des Lebens. Durch den Ausbau der Gesundheitsdienste und durch die Férde-
rung der medizinischen Wissenschaften wird die Lebensdauer verlingert. Der
Schutz des Menschen und seiner natiirlichen Umwelt geniesst unter den
Staatsaufgaben hohe Prioritéit. Sorgen wir uns auch geniigend darum, dass alle
diese Vorkehrungen sich segensreich auswirken ?

Dank der Fortschritte der Naturwissenschaften und der Medizin ist es
dem Menschen gelungen, tief in das Geheimnis des Lebens einzudringen. Dies
verschaffte ihm auch einen bis vor kurzem kaum fiir méglich gehaltenen Zu-
wachs an Macht, die den einzelnen, besonders aber die Wissenschafter sowie die
fiir das politische Geschehen im nationalen wie weltweiten Rahmen Verant-
wortlichen immer wieder vor schwerwiegende Entscheide stellt. Fragen nach
dem Beginn und dem Ende des menschlichen Lebens haben fiir uns keineswegs
mehr nur eine theoretische Bedeutung. Wir miissen in der Politik, in der Recht-
setzung, in der drztlichen Betreuung eine Antwort auf sie finden, eine Antwort,
die uns allen schwerféllt, die uns zuweilen bedriickt und in tiefe Zweifel stlrzt,
weil wir wissen, welche Verantwortung wir dabei auf uns nehmen miissen. Viele
Menschen sind deshalb dankbar, dass Theologen aller christlichen Kirchen



g G5 e

immer wieder das Gespréch tiber diese grundlegenden Fragen unseres mensch-
lichen Daseins mit Vertretern der Natur- und Humanwissenschaften, aber
auch mit einer breiten Offentlichkeit suchen und pflegen. Wenn es auch zu-
trifft, dass die Verlautbarungen der Kirchen zu diesen Problemen fiir den Gléau-
bigen eine andere Bedeutung haben als fiir den Unbeteiligten, so besteht doch
tiber alle weltanschaulichen Grenzen hinweg die Gewissheit, dass dieses ge-
meinsame Suchen wesentlich zur Vertiefung und Kldrung dringender Fragen
beitragt. Das Wort der Kirchen wirkt dergestalt weit iiber ihren Raum hinaus
und wird auch dort seine Wirkung haben, wo ihre Botschaft vielleicht nicht
verstanden wird. Das Wissen der Theologie um die Relativitdt der mensch-
lichen Welt und die dadurch vermittelte Eirkenntnis der dem Menschen gesetz-
ten Grenzen erdffnet uns nicht nur ein umfassenderes Verstédndnis des Lebens.
Sie bewahren uns auch vor einer Entwicklung, deren Folgen unabsehbar sind
und mit der unverzichtbaren Wiirde des Menschen nicht vereinbar ware.

Die Frage nach dem Sinn des Lebens stellt sich uns aber nicht nur auf die-
ser Ebene. Leben ist fiir den glaubigen Christen immer auch Leben in der Ge-
meinschaft. In der gelebten Solidaritdt und Briiderlichkeit im engeren Rah-
men der Familie, der Freundschaft und im weiteren der staatlichen und tiber-
staatlichen Gemeinschaft erfahrt er das, was seinem Leben Halt verleiht. Sie
begriinden in ihm die Hoffnung und die Sehnsucht auf eine Uberwindung des
Leidens, der Engnisse und Zwinge, die sein Leben verkitmmmern lassen oder gar
zu zerstéren drohen. Darin erweist sich auch die Bedeutung des christlichen
Glaubens fir unsere Zeit, dass er Partei ergreift fur das Leben, indem er den
Angsten und Zweifeln die christliche Hoffnung entgegensetzt. Diesem Ziel
dient letztlich auch dieser Kongress, der das Leben in all seinen verschiedenen
Dimensionen zum CGegenstand hat.

Die besondere Bedeutung des Themas wird Thren Beratungen Beachtung
verschaffen vor allem im Rahmen Threr Gemeinschaft, aber auch weit tiber den
Kreis der Glieder der christkatholischen Kirche hinaus.»

Mit starkem Applaus verdankte die Kongressgemeinde diese
Ausfithrungen.

Nun erfolgte die Wahl der Leitung des Kongresses. Auf Antrag
des Stdndigen Kongressausschusses wurden einmiitig gewéhlt:

Préisident: Synodalratspréasident Dr. Bernhard Gilg, Rifferswil/
Schweiz

1.Vizeprasident: Prof.Dr. P.J. Maan, Arnhem/Holland

2. Vizeprésidentin: Fraw Ruth Michelis, Freiburg/Deutschland
Sekretér und 1. Stimmenzéihler: Pfr. Dr. G. Dolezal, Klagenfurt/
Osterreich

2. Stimmenzéhler: Pfr. W. Wysoczansk:, Warschau/Polen

Personlich und im Namen der Mitgewéhlten dankte Dr. B.Gilg
fir die ihm zukommende Ehre. Hierauf erteilte er das Wort
Pfr.Dr.H.A.Frei, der einige erliuternde Hinweise gab zu dem
allen Teilnehmern bereits schriftlich ausgehéndigten



— 13 —

Bericht des Sekretirs des Stindigen Kongressausschusses

1892-1974

Der I1.Internationale Altkatholikenkongress, der vor 82 Jahren eben-
falls in Luzern tagte (13. bis 15. September 1892), erliess damals eine Erkla-
rung, die es verdient, den Teilnehmern des heutigen Kongresses in Erinne-
rung gerufen zu werden, weil sie im Grundsétzlichen von ihrer Giltigkeit
nichts eingebiisst hat:

«Der Kongress hat nicht das Recht und die Aufgabe, dogmatische Fra-
gen zu entscheiden und sich in die besonderen Verhiltnisse der einzelnen
Kirchen einzumischen. Als dem Zweck des Kongresses angemessen erschei-
nen dagegen folgende grundsétzliche Erkldrungen, die den Standpunkt der
altkatholischen Kirche bezeichnen und zugleich geeignet sind, eine Uberein-
stimmung mit andern Kirchen zu fordern und gegeniiber dem einheitlichen
Vorgehen der rémischen Kirche ein geschlossenes Zusammenstehen der rom-
freien kirchlichen Gemeinschaften zu ermdglichen.

1. Der Altkatholizismus (die katholische Reformbewegung) ist kein
blosser Protest gegen die neuen Dogmen des Vatikans und speziell gegen die
pépstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die Riickkehr zu dem wahren
Katholizismus der alten, einen und ungeteilten Kirche, hinweg iiber die Ver-
derbnisse des papistisch-jesuitischen Kirchentums, und ein Mahnruf an alle
christlichen Gemeinschaften zur Einigung auf altchristlichem Grunde. Die
Delegiertenversammlung stellt an die hochw. Bischéfe Deutschlands, der
Schweiz und Hollands das Ersuchen, in ihrer amtlichen Eigenschaft mit den
kirchlichen Autoritdten der ubrigen uns befreundeten Kirchen in eine Ver-
handlung tiber Wiedervereinigung einzutreten.

2. Verbindlich fir den Christen ist die Lehre Christi, nicht theologische
oder sog. fromme Meinungen. Als Lehre Christi aber, also als christliches
Dogma, nehmen wir an, was als solches durch die allgemeine, besténdige
und einstimmige Uberlieferung der christlichen Einzelkirchen anerkannt
worden ist, in Ubereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen
Bischofe von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert Utrecht, den
24. September 1889.

3. Gestiitzt auf die alte Praxis der christlichen Nationalkirchen, welche
bet vollkommener Anerkennung der allgemeinen Ordnungen der Gesamtkir-
che ihre Selbstbestimmung und ihre Besonderheiten wahrten, geméiss ihren
eigentiimlichen Bildungsverhéltnissen, Bediirfnissen und Traditionen, gibt
der Kongress dem Grundsatz Ausdruck: Es ist ein unverdusserliches Recht
der christlichen Einzelkirchen des Orients wie des Okzidents, ungehemmt
durch fremden Einfluss {iber das religiése Denken und Leben zu walten und
in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte, Bildung und Tradition Rech-
nung zu tragen.

6. Wiinschenswert ist die Griindung einer internationalen theologischen
Fakultét sowie einer internationalen theologischen Zeitschrift.

8. Ganz besonders fordert der Kongress auf zur regelméssigen Teil-
nahme am sonn- und festtéglichen Gottesdienst und am Gemeindegesang
beim Gottesdienst.

Er driickt den Wunsch aus, dass die altkatholischen Kirchen darnach
trachten méchten, ihre offiziellen Gebetbiicher méglichst einheitlich zu ge-
stalten.



WU —

Er wiirde es auch mit grosser Freude begriissen, wenn Angehorige ver-
schiedener christlicher Gemeinschaften sich briiderlich vereinigten zu Zwek-
ken der Erbauung, der Wohltitigkeit, der gegenseitigen Unterstiitzung und
Forderung guter Werke ohne konfessionellen Charakter.

9. Der Kongress ruft in Erinnerung, dass die Altkatholiken ihrerseits es
niemals an Duldsamkeit und briderlichem Entgegenkommen fehlen lassen
wollen und dass sie daher von Anfang an den Simultangebrauch ihrer Kir-
chen und Kapellen angeboten haben und in aller Aufrichtigkeit noch heute
anbieten — unter der einzigen Bedingung einer ebenso aufrichtigen Gegensei-
tigkeit. Er legt auf diesen Punkt um so grosseres Gewicht, je mehr er davon
iiberzeugt ist, dass die Benutzung der gleichen Kirchen durch Angehérige
verschiedener Gemeinschaften ein Zeichen gegenseitiger Achtung und Liebe
wire und sehr viel dazu beitragen wiirde, den religiésen Frieden zu befesti
gen und die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu schiitzen.»

1970-1974

«Kirche in Freiheit und Bindung» lautete das Generalthema des letzten
Kongresses Bonn 1970. Im Riickblick auf 100 Jahre altkatholische Bewe-
gung sollte dessen geistige Arbeit nicht nur der Selbstbesinnung auf Vergan-
genes gelten. Man erwartete neue Impulse fir die Zukunft. Denn der Ruf
nach Erneuerung wurde auch in den altkatholischen Kirchen erhoben.

Am sichtbarsten wurde diese Erneuerung im liturgischen Bereich. So ist
in Holland, Deutschland und der Schweiz die Liturgierevision bereits abge-
schlossen oder doch in vollem Gang.

Aber auch das ubrige kirchliche Leben bedarf der Erneuerung. Hat
Bonn in dieser Hinsicht «geziindet» ? Man erinnere sich: es wurden damals
Texte vom Kongress verabschiedet, die als Denkanstoss, Arbeitsgrundlage
und Wegweisung fiir Weiterarbeit in den verschiedenen altkatholischen Kir-
chen gedacht waren. Was ist daraus geworden ?

In der Schweiz bildete sich nach muhsamen Anféngen erst vor einem
Jahr die «Christkatholische Arbeitsgruppe fir kirchliche Erneuerungy.
Geistliche und Laien sind nun gemeinsam am Werk, im Sinne der Gruppen-
dynamik Zellen der mitmenschlichen Begegnung bilden und auf diese Weise
die Erneuerung des Lebens der christlichen Gemeinde in Gang bringen zu
helfen. Hoffen wir, dass diesem mutigen Versuch nicht nur Segen, sondern
auch Nachahmung in anderen Schwesterkirchen beschieden sei.

In diesem Zusammenhang seien Worte weitergegeben, die ein kritischer
Kongressteilnehmer von 1970 im Hinblick auf den diesjahrigen Kongress
kiirzlich #dusserte:

«In Bonn wurde etne Menge Empfehlungen angenommen, dringende Bit-
ter ausgesproclien. Was geschal weiter damit? Was wurde aufgenommen, wei-
tergetragen, verwirklicht? Nimmt der jetzige Kongress auch diese Fragen nicht
auf, so nimmt er sich selber nicht ernst, hebt sich auf und gibt zu, dass er fiir die
Kirche ohne Bedeutung ist.»

Diese mahnenden Worte seien auch kunftigen Kongressen ins Stamm-
buch geschrieben!

Wie wird es nach Luzern sein? Schon das Thema des Kongresses 1974
macht es klar: die Erneuerung muss beim einzelnen beginnen/ Dieser Kon-
gress mit seinem Thema «Leben» wird genau soviel erneuernde und aufbau-
ende Wirkung in die beteiligten Kirchen hinein haben, als jeder Teilnehmer
ausstrahlt und weitergibt.



Internationale Kirchliche Zeitschrift

Unsere theologische altkatholische Quartalsschrift wurde vom Luzer-
ner Kongress 1892 angeregt und ins Leben gerufen. Sie hat sich seither in
ununterbrochener Folge trotz mannigfacher Schwierigkeiten halten kénnen.
Und diese Schwierigkeiten sind nicht gering. Die «Kostenexplosion» im
Druckereigewerbe hat sie nicht verschont:

1959 kosteten 4 Hefte ( = 1Jahrgang) Fr.7500.—, Ertrag aus Abonnementen
Fr.5300.—;

1965 betrugen die Druckkosten Fr.13000.—, die Abonnementseinnahmen
Fr. 6300.—-

1969 standen den Fr.16000.— Druckkosten Abonnementseinnahmen von
Fr.6900.— gegeniiber, und

1973 Druckkosten Fr.23750.—, Einnahmen aus Abonnements Fr.7550.—.

Diese Entwicklung mahnt zum Aufsehen und stellt die Frage, wie es
noch weitergehen wird. Dass bis Ende 1973 kein effektives Defizit entstand,
haben wir den zahlreichen Génnern zu verdanken, die Jahr um Jahr unsere
IKZ mit freiwilligen Beitrdgen finanziell unterstiittzen. Trotz des vielen
guten Willens werden wir einmal an eine Grenze stossen. Dennoch auch hier
die dringende Bitte: Helft beherzt weiter!

Sowohl in der Redaktion als auch in der Geschiftsfiihrung der I1KZ sind
Anderungen eingetreten :

Auf Ende 1972 legte Herr Bischof emer. Dr. Urs Kiiry, der die Redak-
tion seit 1956 gefiihrt hatte, dieselbe nieder. Im Mai 1973 wurde sie von Pfr.
Dr.Hans A.Frei, einem der bisherigen regelméssigen Mitarbeiter, {ibernom-
men. Zugleich loste Prof. Dr.P.J.Maan, Arnhem, den bisherigen Mitheraus-
geber Bischof P.J.Jans ab.

Ferner wiinschte der bisherige Geschéftsfithrer, Pfr. A. Jobin (Rheinfel-
den), entlastet zu werden. Seine Aufgabe ilibernahm anfangs 1974 Pfr.
H.Vogt (Schaffhausen).

Allen Scheidenden sei nachtriiglich auch hier herzlich gedankt!

Internationale Theologische Studienwochen

Seit dem Bonner Kongress fand jedes Jahr eine altkatholische Theolo-
genwoche statt:

1971 In St. Pélten (Osterreich) zum Thema «Das kirchliche Amt» (Amtsver-
stédndnis — Ordination — Unfehlba.rkem),

1972 in Wik aan Zee (Holland) mit einem erstmaligen zweltaglgen gruppen-
dynamischen Versuch zum Thema «Das Funktionieren des Seelsorgers
mit anderen und fir andere» unter Leitung zweler Mitarbeiter des
(rém.-kath.) Pastoral-Zentrums Haarlem. Zudem kamen Probleme der
heutigen Verkiindigung der Kirche und die Krise des Pfarramtes zur
Sprache;

1973 «Mattlin, Morschach (Schweiz) hatte als Hauptthema ¢Das Gebet».

In Gruppen wurde sodann die Thematik fiir den Kongress 1974 erar-
beitet und «erprobt».

In wachsender Zahl nahmen an diesen Tagungen auch Pfarrfrauen teil,
so dass die Frage erhoben wurde, ob man noch von Theologentagungen reden
diirfe. Es wurde jedoch beschlossen, bei der bisherigen Bezeichnung zu blei-
ben, gleichzeitig aber Tagung und Thematik offenzuhalten.



e [ s

Besonders wertvoll erwiesen sich auf jeder Tagung die jeweiligen Infor-
mationen liber aktuelle Vorgange innerhalb der Utrechter Union, iiber den
Dialog mit der rémisch-katholischen Kirche, die Beziehungen zur anglikani-
schen und zu den orthodoxen Kirchen sowie tiber die jlingsten Entwicklun-
gen im Weltkirchenrat.

Bereits steht fest, dass 1975 die niichste Studienwoche in Deutschland
stattfinden und von den dortigen Amtsbriidern organisiert wird.

Stiandiger Kongressausschuss

Diesem gehérten auch wihrend der vergangenen Berichtsperiode die
bisherigen Mitglieder an:

Mr. J.A.C. de Jonge (Den Haag) als Président,
Prof. Dr. W. Kiippers (Bonn) als Vizeprisident und
Pfr. Dr.H. A. Frei (Bern) als Sekretér.

Unabhangig voneinander haben alle bisherigen Amtstriager den
Wunsch, nun von ihrem Auftrag entlastet zu werden. Am ldngsten diente im
Ausschuss der Vizeprésident, der 1953 vom Kongress in Miinchen gewéhlt
wurde. 1957 bestimmte der Rheinfelder Kongress den jetzigen Sekretér, und
in Wien 1965 erhielt der Ausschuss seinen bisherigen Prasidenten.

Es wird die Aufgabe der Schluss-Sitzung vom kommenden Samstag
sein, die neue Zusammensetzung des Stindigen Kongressausschusses, fiir
den wohlerwogene offizielle Vorschliage vorliegen, zu bestimmen.

Es sei dem Sekretidr gestattet, fiir seinen Teil den beiden scheidenden
Mitarbeitern fur die stets erfreuliche Zusammenarbeit herzlich zu danken.

Mége das Thema des diesjahrigen Kongresses ¢« Leben» als Auftrag und
Verheissung verstanden werden auch fiir die weitere Kongress-Arbeit !

Bern, im September 1974

Fir den Stédndigen Ausschuss
der Internationalen Altkatholikenkongresse:

Pfr.Dr.H.A.Frex
Sekretér

Der Kongressprisident konnte sodann mehrere offizielle Géste
zur Uberbringung von Grussbotscheften ans Rednerpult bitten. Es
sprachen der Reihe nach:

Rt. Rev.John Trillo, Lordbischof von Chelmsford, als person-
licher Vertreter von Erzbischof Dr.Michael Ramsey von Canter-
bury (den Text findet der Leser im Anhang iS.78).

Rt. Rev. David B. Reed (Kentucky, USA) bedauerte, der deut-
schen Sprache nicht méchtig zu sein, hoffe aber, dass diese Tage in
Luzern ihm einige Fortschritte bringen werden. Er habe die Ehre,
die Griisse seiner Bischoflichen Kirche in den Vereinigten Staaten
und ihres prisidierenden Bischofs zu iiberbringen. Er versichere
den Kongress auch seines personlichen Interesses und iibermittle zu
dessen fruchtbarem Verlauf die besten Wiinsche.



—_ 17 —

Metropolit Emilianos (Genf) verlas hierauf die in franzosischer
Sprache abgefasste Botschaft des Okumenischen Patriarchen De-
metrios I. von Konstantinopel (Anhang S.79).

Erzbischof und Metropolit Philaret (Berlin) iiberbrachte als Ex-
arch des Moskauer Patriarchats in Mitteleuropa die Griisse und
Wiinsche der Russisch-Orthodoxen Kirche und ihres Patriarchen
Pimen (Anhang S.791f.).

Metropolit Justin (Jassy) wandte sich im Auftrage der Konfe-
renz Europédischer Kirchen, die zur selben Zeit ebenfalls in der In-
nerschweiz (Engelberg) ihre Tagung abhélt, in franzosischer Spra-
che an die Kongressversammlung und wiinschte der Tagung einen
gesegneten Verlauf.

Bischof Dr.Johannes Vonderach (Chur) sprach namens der
Romisch-katholischen Bischofskonferenz der Schweiz, deren
Griisse er dem Kongress und speziell der christkatholischen Kirche
iiberbrachte. Er wies darauf hin, dass die drei Landeskirchen schon
wiederholt in gemeinsamen Erklirungen zu 6ffentlichen schweizeri-
schen Fragen Stellung genommen haben. — Gleichzeitig griisste er
den Kongress auch im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft christlicher
Kirchen der Schweiz, an deren Griindung die christkatholische Kir-
che massgeblich beteiligt gewesen sei. Der Redner betonte, das
Kongress-Thema «Leben» sei fiir alle Christen von héchster Dring-
lichkeit und Aktualitit. Er sprach den Wunsch aus, das im voraus-
gegangenen Gottesdienst vernommene Predigtwort méchte sich er-
fiilllen diirfen, und schloss mit dem Wort des hl.Niklaus von der
Flie: « Gott ist der Friede, denn der Friede ist alleweg in Gott.»

Alle diese in vorbildlicher Kiirze gehaltenen Grussworte wur-
den von der Kongressgemeinde mit starkem Beifall verdankt. Auch
der Vorsitzende widmete jedem der Sprecher passende Worte der
Erkenntlichkeit fiir das Gesagte. Hierauf erteilte Dr. B.Gilg das
Wort dem ersten Hauptreferenten, Prof.Dr.J.H.van den Berg
(Leiden-Utrecht), zu dessen Vortrag

«Menschliches Leben - dreifach betrachtet.»

Da der Referent gewohnt ist, vollig frei zu reden und ange-
sichts der fortgeschrittenen Zeit zudem die Notwendigkeit emp-
fand, seine Gedanken und Uberlegungen in geraffter Form darzu-
bieten, wird der nachfolgende Wortlaut den Teilnehmern partien-



— 18 —

weise unvertraut sein. Aber um so eindriicklicher wird ihnen das,
was sie beim Horen der Ausfithrungen von Prof.van den Berg zu-
sehends mehr in den Bann zog, wenn sie es hier in seinem grund-
legenden Zusammenhang jetzt nachlesen kénnen, wieder in Erinne-
rung gerufen:

Wo weilt die Seele ?

Wilhelm Busch, dessen Name IThnen nicht unbekannt ist, war
davon iiberzeugt, dass die Seele eines Menschen mit Zahnschmer-
zen in der Hohle des Backenzahns weilt: «Einsam in der engen
Hohle [/ der Backenziahne weilt die Seele.» Diese Ortsbestimmung
halte ich fiir angemessen. Allerdings hérte ich wahrend der medizi-
nischen Ausbildung nie davon, und ich muss Ihnen auch sagen,
dass man dieser Ortsbestimmung in der medizinischen Literatur
nicht begegnet. Wenn ich aber daran denke, wie der Zahnwehlei-
der-alten-Stils (heutzutage sieht man es so nicht mehr) aussah, in-
dem er mit beiden Hinden die Seele umklammerte: nirgends war
der Arme mehr zu finden als am Ort seines schlimmen Leidens.

Ich vermute, dass die Seele ziemlich vieler Fussballspieler heut-
zutage in ihrem Knie weilt, jedenfalls in dem Augenblick, da sie lie-
genbleiben und dann ein wenig theatralisch vom Feld getragen
werden. Ubrigens hat es offiziell einmal eine Ortsbestimmung der
Seele im Knie gegeben, und zwar bei den Griechen. Man hatte dar-
iiber noch nicht solch exakte Vorstellungen. Vermutlich fand man
es auch nicht so ausserordentlich wichtig, wo die Seele, die Person
des Leibes, weile. Aber, wenn sie denn irgendwo weilen sollte, dann
konnte es sehr wohl im Knie sein, denn das Knie ist fiir den gehen-
den Menschen eine sehr verletzbare Stelle. Im Leben des Gehenden
ist das Knie so lebenswichtig, dass man annehmen darf, dass die
Seele, wenn sie irgendwo weilt, im Knie weilen wird. Das spricht uns
jetzt nur noch wenig an, denn wir sitzen im Auto, im Flugzeug.
Verletzungen des Knies treten, ausgenommen auf dem Fussball-
feld, nicht mehr so hdufig auf, und soliten sie auftreten, dann gibt
es meistens schon einen Arzt, der dem Ubel abhilft. So lebenswich-
tig ist das Knie nicht mehr.

Es hat auch eine Zeit gegeben, da man glaubte, die Seele weile
im Herzen. Diese Auffassung liegt noch so nahe, dass Sie diese
wahrscheinlich sofort nachvollziehen koénnen, denn dort, im Her-
zen, fliihlen wir uns ziemlich oft. Ich habe den Eindruck, dass wir
uns in unserer Zeit mehr im Herzen fiihlen als die Menschen des



— 19 —

vergangenen Jahrhunderts. Aber auch die Ortsbestimmung im
Herzen finden Sie nicht in den Lehrbiichern, weder in der anatomi-
schen noch in der physiologischen und sogar nicht einmal in der
psychologischen Literatur.

Descartes

Seit Descartes wissen wir, dass die Ortsbestimmung der Seele
im Herzen nicht richtig ist. Descartes meinte: «Wir lassen uns irre-
fithren, wenn wir glauben, dass die Seele, die Person selbst, im Her-
zen zu finden sei.» Nein, wir fithlen uns dort «par I’entremise d'un
petit nerf». Von einem kleinen Nerv werden wir irregefithrt. Der
kleine Nerv geht vom Herzen zum Gehirn. Dort im Gehirn kommt
der Reiz an, durch den wir denken, dass mit dem Herzen etwas los
sei. Wir haben auch keine Schmerzen im Knie oder in der Fusssohle,
sagt Descartes. Auch von diesen Stellen geht ein «petit nerf», der
die Gefiihls- und Schmerzeindriicke zum Gehirn transportiert, und
dort weilen wir. Dort nehmen wir wahr — und dort werden wir irre-
gefithrt. Denn der Reiz, der dort ankommt, rithrt so iiberzeugend
vom Knie oder vom Herzen her, dass wir glauben, im Knie oder im
Herzen Schmerzen zu erfahren.

So glauben wir iiberall im Leib eigenen, personlichen Besitz
beanspruchen zu diirfen, wihrend wir doch nur im Gehirn weilen,
und dazu noch nicht einmal tiberall im Gehirn, sondern nur an
einem kleinen Ort. Sie wissen, dass nach Descartes dieser Ort die
glandula pinealis ist. Dort hat uns Descartes sozusagen hingestelit,
und eigentlich sitzen wir immer noch in jenem, inzwischen schon
verwohnten Korperchen mitten im Gehirn.

Oben auf das Dach der dritten Hirnkammer hat Descartes uns
hingestellt. Er hatte dafiir einen speziellen Grund. Er sagte: «Jenes
Organ ist einzigartig, und wir besitzen eben nur eine, ungeteilte Seele ;
wir sind eine einfache, ungeteilte Person.» Freud, der glaubte, dass
wir aus zwei Teilen (bewusst und unbewusst) bestehen, trat erst spa-
ter auf. Fiir Descartes bildete der Mensch eine Einheit, und deshalb
wihlte er ein einmalig vorkommendes Organ aus. Er hatte ebensogut
die Nase wihlen kénnen. Diese kann man wenigstensreiben, zum Bei-
spiel wenn man in Gedanken versunken ist. Es wire immerhin ein
Vorteil, wenn die Seele an einem Ort weilt, wo man sie mit den Fin-
gern erreichen kann. Bei der glandula pinealis ist so etwas nicht
moglich.

Als einzigartiges Organ hitte Descartes auch die Geschlechtsor-



gane wiahlen konnen mit dem Vorteil, dass Mann und Frau dann auch
in der Seele ungleich wiren. Descartes wihlte aber die glandula pinea-
lis, weil er glaubte, alle Nerven fiihrten an diesen Ort, was von Nase
oder Knie oder irgendeinem anderen Koérperteil kaum anzunehmen
wire. Er glaubte, alle Nerven fiihrten zur glandula pinealis. Es war
falsch, was aber Descartes nicht wissen konnte. Einzigartig und tiber-
dies schon zentral inmitten des Gehirns gelegen — es war ein einiger-
massen mittelalterlicher Gedanke, dass mitten in der Kugel, in der
fast vollkommenen Kugel, die unser Kopf bildet, die Essenz unseres
Lebens zu finden wiire.

Das «Paradigma» des Descartes

Trotzdem wurde die Denkweise von Descartes uns zum Glauben,
zur «basical idea» der medizinischen Wissenschaft, der ganzen Lehre
vom Korper und der Lehre von den Krankheiten dieses Kérpers. Wir
weilen nirgends im Leibe. Wir sind vielleicht in der glandula pinealis
oder in der Fliissigkeit des Riickenmarks oder in der Gehirnfliissig-
keit oder in einer anderen Substanz des Gehirns zu finden. Es bleibt
eine unsichere Sache. Aber lasst uns auf keinen Fall denken, wir seien
irgendwo im Leib, es sei denn an einer unbedeutenden Stelle. Uberall
wo es bedeutend ist, weilen wir sicher nicht. Wo man neben der Struk-
tur eines Organs auch noch seine Funktion hat feststellen kénnen,
sind wir als Person sicher nicht zu finden. Man kann diesen Satz auch
umdrehen : weil Descartes und seine Zeitgenossen unsere persénliche
Existenz aus den verschiedenen Organen weggenommen haben,
wurde es moglich, eine Anatomie und eine Physiologie zu entwickeln.
Denn dort, wo die Person weilt, kann weder Anatomie noch Physiolo-
gie bestehen. Aber wo die Person entfernt ist, dort kann man Anato-
mie und Physiologie unterscheiden, dort kann man mit dem Messer
hinkommen, dort kann man analysieren und Funktionen bestimmen.
Mit einem modernen Wort (von Kuhn): Das Schema des Descartes ist
das «paradigm», das «Paradigma» der medizinischen Wissenschaft.
Das heisst: wir haben gelernt, nach jenem Muster zu denken. Eswurde
zu unserer primiren Denkweise, zur Grundlage von allem, was der
Arzt seit Descartes dachte und tat.

Harvey

Descartes lebte in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts. In der
gleichen Zeit entdeckte William Harvey den Blutkreislauf, womit un-
zertrennlich die Erkenntnis verbunden war, das Herz miisse eine



— 921 —

Pumpe sein. Noch bevor Descartes die Ansichten Harveys hatte zur
Kenntnis nehmen koénnen, hatte er die Theorie Harveys, dessen
Name er dann noch nicht einmal richtig schreiben konnte, schon an-
genommen. Diese entsprach genau seiner Theorie, dass wir im Herzen
nicht zu finden seien. Der Leib ist den Naturwissenschaften freigege-
ben. Man kann denselben frei untersuchen. Man wird darin der Person
des Leibes nie begegnen. Dann kann man zum Beispiel feststellen, das
Herz sei eine Pumpe, denn in dem Herzen ist niemand zu finden. Das
Herz ist eine «tote» Pumpe, nur eine pochende Maschine.

In das Paradigma des Descartes passt eine solche Entdeckung,
und ich will Sie einladen anzunehmen, dass diese Entdeckung nur
moglich war auf Grund jenes Paradigmas, jener Grundlage des medi-
zinischen, des anatomisch-physiologischen Denkens. Erst wenn man
imstande ist zu glauben, die Seele, die Person selbst, weile an einer un-
bedeutenden Stelle im Leibe, erst dann ist esmoglich festzustellen, das
Herz sei eine Pumpe und das Blut strome als tote Materie, oder besser,
als grundsitzlich nichtpersénliche Materie durch den Leib herum.

Harvey sagte auch : «Man kann das Herz pochen héren.» Das war
in jenen Tagen buchstidblich unerhort. In der ganzen medizinischen
Wissenschaft bis zu Harveys Tagen, einschliesslich der klassischen
medizinischen Wissenschaft, die doch wohl etwas bedeutete, ist kein
Wort iiber hérbaren Herzschlag zu finden. Harvey stellte als erster
fest, man kénne das Herz pochen horen. «Sie miissen dort in London
gute Ohren haben», sagte Parisanus in Venedig, «denn wir héren
nichts, und wir werden erst horen, wenn Harvey uns sein Ohr leiht.»
Mit diesen Worten steht es in der Kampfschrift, die Parisanus gegen
Harvey schrieb, und ich hoffe, dass Sie mit mir mitdenken konnen,
wenn ich sage, Parisanus habe seine Worte mit Recht gesprochen.
Erst wenn wir Ohren haben nach der Denkungsart des Descartes, erst
dann konnen wir horen, dass dort eine Pumpe arbeitet. Haben wir
diese Denkweise (dass ndmlich die Person des Leibes an einem unbe-
deutenden Ort weilt) nicht, dann werden wir den Herzschlag nicht
horen. So weit geht eine Idee. Selbstverstéandlich sind wir in unserer
Zeit in unserem Denken ebenfalls Opfer von Vorurteilen.

Auch wir haben unsere Philosophien im Hintergrund. Wir haben
auch Paradigmen, wenngleich sie uns nicht klar vor Augen stehen.
Auch wir héren bestimmte Sachen und andere dagegen nicht. Wir
sind, mochte ich sagen, genau so einseitig wie damals Parisanus in
Venedig. Wir sind es nur in anderer Weise. In der Wissenschaft gibt es
sicher Vorausgang, es gibt aber hauptsichlich Verdnderungen der



— 929

Denkweise. Jedesmal wird die Wirklichkeit mit einer neuen Denk-
weise anders durchdrungen.

In die Denkweise eines Descartes passte ausserordentlich viel:
dahinein passte William Harvey, aber auch Pasteur, Koch, Semmel-
weis, da hinein passte so viel, dass der Medikus des 20. Jahrhunderts
davon iiberzeugt war, alles passe hinein. Aber Sie wissen, dass wir in
unseren Erwartungen getduscht wurden, denn auch sehr viel passte
nicht hinein. Es ist zum Beispiel sehr wahrscheinlich, dass der Frau,
die mit Riickenschmerzen zu einem Arzt (mit der Denkweise von Des-
cartes) geht, von diesem nicht geholfen werden kann. Thre Riicken-
schmerzen passen nicht in sein Schema.

Es scheint mir sehr wahrscheinlich, dass die Zuhorer, denen ich
jetzt gegeniiberstehe, oft Stérungen begegnen, die nicht in die Denk-
weise passen, die dem Arzt in seiner medizinischen Ausbildung ge-
lehrt wurde. Wahrend der Ausbildung haben sich die Dozenten — in
gutem Glauben allerdings — angestrengt, vor alle;mm die Denkweise
eines Descartes nicht zu sprengen. Folglich sprach man nie iiber die
Person des Kranken oder iiber die persinlichen Angelegenheiten des
Kranken oder iiber die Bedeutung, die das Kranksein fiir den Patien-
ten oder fiir seine Familie haben kénnte. Das Wort «sterben» habe ich
wihrend der ganzen Ausbildung nicht gehort, geschweige denn, dass
ein Dozent mir erzihlt hitte, was Sterben bedeuten konne, wihrend
doch jeder Arzt mit sterbenden Patienten zu tun hat. Nicht jeder
Patient leidet an Typhus oder an Masern, wohl aber stirbt schliesslich
jeder Patient. Und tiber das allgemeine Leiden, das Sterben, tiber den
Tod, der uns von der Geburt an begleitet, habe ich wihrend meines
ganzen Studiums nie ein Wort gehort. Die Person des Kranken wurde
(und wird noch) weggedacht. Ich hatte den Eindruck, dass meine ver-
ehrten Lehrer sich anstrengten, um nicht aus ihrer Denkweise heraus-
zufallen. Denn dann wiirde so viel dahinfallen.

Das Paradigma des Jean-Paul Sartre

Inzwischen ist aber viel gefallen. Und wir sind versehen mit einer
neuen Denkweise, einem neuen Paradigma, das ich Thnen heute dar-
stellen mochte. Ich tue es anhand eines Beispiels des bekannten fran-
zosischen Philosophen Jean-Paul Sartre.

Er hat einen wunderbaren Abschnitt iiber den Blick geschrieben.
Im Abschnitt des « L’Etre et le Néant» iiber den menschlichen Blick,
«Le regard», finden Sie das andere Paradigma. Sartre erklart es mit



— 93

einem Beispiel. Ich werde Ihnen sein Beispiel mit eigenen Worten und
mit eigenen Nebenbeispielen darstellen.

Der Mann in einem Zimmer

In einem Zimmer sitzt ein Mann auf einem Stuhl. Er ist in Lek-
tiire vertieft, «absorbiert» oder «fasziniert» von dem, was er liest. Der
Mann liest zum Beispiel iiber Israel. Wo ist er dann ? Er ist «absor-
biert», man nehme das Wort buchstidblich. Der Mann ist in Israel —
natiirlich in einer besonderen Weise. Er ist nicht leiblich dort, und er
ist vielleicht auch nicht vollstéindig dort. Er wird wohl auch ein wenig
an die Zeitung gebunden sein, an den Buchstaben und an die Bedeu-
tung jener Buchstaben. Vielleicht dringen auch noch Eindriicke von
den Anzeigen in der Zeitung zu ihm durch. Wenn wir die Zeitung
lesen, kommen viele Reize auf uns zu, wenngleich wir sie nicht alle
aufnehmen. Man kann eine Zeitung lesen, ohne nur eine Anzeige zu
sehen, wiahrend die Reize derselben uns doch erreicht haben miissen.
Der Mann liest iiber Israel und ist davon absorbiert. Esist ein fesseln-
der Artikel, und dann ist er dort in dem, was Israel heisst, wenngleich
er nicht leibhaftig dort ist. Der Mann ist so sehr dort, dass er vergisst,
wie langweilig es ist, so lange ein Bein iiber das andere geschlagen zu
halten. Das kann uns allen passieren. Wenn uns etwas fasziniert, ver-
gessen wir den Leib; wir iibergehen den Leib bei der Sache, die uns
fesselt, und kénnen denselben in einer sehr unbequemen Lage halten.
Der Mann ist so sehr absorbiert, dass er auch absolut nicht hort, was
neben ihm, in einem anderen Zimmer, geschieht. Fiir uns ist nicht
wichtig, was dort geschieht. Es gibt Stimmen, Gerdusche. Der Mann
aber hort nichts davon. Wir kennen es alle, dass es Laute gibt, Reize,
die wir dennoch nicht wahrnehmen. Physiologisch ist es eigentlich
nicht gut méglich, Reize zu empfangen und sie dennoch nicht wahrzu-
nehmen. Unser Mann bekommt vielleicht wenig Reize, die er auf-
nimmt, und viele, die er nicht aufnimmt. Es kann geschehen, dass
withrend eines Gesprichs Verkehrslirm um uns herum ist. Wenn wir
von dem Gespréch eine Tonbandaufnahme machen, kénnen wir spé-
ter, wenn wir die Wiedergabe dieser Aufnahme héren, staunen iiber
den grossen Lirm, den wir wihrend des Gespréchs eigentlich nicht ge-
hort haben. So ungefahr geht es dem Manne, der in seine Lektiire iiber
Israel vertieft ist. Er hort die Reize nicht. Aber jetzt wird es noch lar-
miger, und er beginnt etwas zu horen. In welcher Weise beginnt er zu
horen ? Wie wird das Horen zuerst offenbar ? Zunichst wird das
Hoéren offenbar als «gestorte Lektiire». Er hort, dass etwas los ist mit



— 24 —

dem Aspekt der Buchstaben in der Zeitung, und mit der Weise, wie er
ja oder nein durch die Lektiire in Israel sein kann. Dasjenige, was er
realisiert, das Sein-am-Ort-wo-die-Lektiire-spielt, wird von dem
Larm gestort. Dadurch merkt er, dass es neben ihm lirmig ist. Sein
Héren war Sehen. Sein Horen-dort war Sehen-hier.

Der gleiche Mann am gleichen Ort, in einem anderen Zimmer

Ich hoffe, dass ich Ihnen dies erklart habe, denn ich mochte
einige landldufige Auffassungen bei Ihnen niederreissen, wo dies nicht
schon lange geschehen ist. Die bekannte Notverteilung von Augen,
Ohren und anderen wahrnehmenden Organen und die Reize dazu tau-
gen fiir die Physiologie, aber nicht fiirs tdgliche Leben. Im téglichen
Leben werden die Funktionen des Leibes durcheinander geschoben,
so dass das Auge bieten kann, was die Beine angeht, und die Beine bie-
ten, was das Auge betrifft.

Schliesslich macht die widerspenstige Zeitung dem lesenden
Manne doch klar, dass im anderen Zimmer etwas los ist. Er legt die
Zeitung nieder, steht auf, geht zur Tiire, biickt sich und schaut durchs
Schliisselloch. Was er im anderen Zimmer sieht, ist noch fesselnder,
als die Zeitung schon war. Was es genau ist, spielt keine Rolle. Wich-
tig ist die Frage: Wo ist der Mann, wenn er sich fesseln lasst, dort im
anderen Zimmer ? Am Ort, wo er steht, oder am Ort, wo er sich
verwirklicht ? Natiirlich ist der Mann dort, wo er sich verwirklicht,
das Weitere iibergeht er. Er iibergeht seinen Leib. Er iibergeht alle
Sinnesorgane und alle Leiden, die ihn vielleicht quélen, indem er
sich verwirklicht in dem anderen Zimmer. Er ist dort im anderen
Zimmer.

Wenn Sie hiermit tibereinstimmen, sind Sie wahrer Existentia-
list. Das Wort Existenz bedeutet « Anderswo-sein». Der Existentia-
lismus, anfangend bei Karl Jaspers, Brentano und Husserl, hat un-
sere Ideologie verwirrt. Nach diesem Denken ist der Mensch am
ehesten dort zu finden, wo er niché steht. Wenn ich Ihnen das sage,
bin ich auch nicht hier, wo ich jetzt stehe — ja schon, natiirlich. in-
dem ich realisiere, dass ich hier stehe. Eben war ich Minuten lang
bei dem Manne, der in Israel war, und vielleicht war ich selber wohl
auch einen Augenblick in Israel. Es ist oft schwer zu sagen, wo man
genau ist, sicher ist aber, dass ich nicht war, wo ich jetzt stehe.
Meine Stimme klingt an Ihr Ohr und nicht bei mir. Wenn eine
Mutter nach ihrem Kinde schreit, das am Ufer eines Teiches in Ge-



— 95 —

fahr ist, dann ist ihr Schreien bei dem Kind und nicht bei ihrem
Munde. Klar, wenn man die Stimme in Dezibeln misst, dann ist die
Stimme viel mehr beim Munde der Mutter als bei den Ohren des
Kindes. Aber mit Dezibeln geraten wir wieder in die Denkweise von
Descartes. Die Stimme der Mutter ist beim Kind. Und wo waren
Sie vorhin ? Sie waren auch am Ufer des Teiches bei jenem Kinde -
durch meine Worte. Es ist eine komplizierte Sache, aber ich ver-
sichere Ihnen, dass Sie nicht waren, wo Sie jetzt sitzen.

Unser Mann befindet sich im Zimmer jenseits der Tiire mit
dem Schliisselloch. Es ist schwer zu sagen, wie er sich dort verwirk-
licht. Er verwirklicht sich dort zunéchst als Auge. Denn dass wir
Augen haben, bedeutet vor allem, dass es eine Welt von Licht und
Farbe gibt, es bedeutet nicht an erster Stelle, dass wir im Gesicht
zwei Kugeln herumtragen. Letzteres gehort zur Anatomie und zur
Physiologie. Im tédglichen Leben bedeutet «Augen haben»: eine
sichtbare Welt haben, in Sichtbarkeiten leben. Das Auge und auch
das Ohr unseres Mannes liegen im Zimmer driiben, und vielleicht
liegt dort sogar sein ganzer Leib. Wenn wir voraussetzen, dass im
Zimmer nebenan sexuell Interessantes geschieht, verwirklicht der
Mann sich in jenem Zimmer vielleicht hauptsidchlich als Penis.

Autofahren

Noch ein Beispiel. Sie sitzen in einem Auto und fahren. Sie fah-
ren sehr schrell. Von wo aus werden Sie beim Fahren gelenkt ? Von
Threm Gehirn aus oder von der Strasse aus ? Nun, vom Gehirn aus, in-
sofern Sie die Anatomie und die Physiologie in Ehren halten. Wenn
Sie aber realisieren, was geschieht, wenn Sie in Threm Auto fahren,
dann werden Thre Bewegungen von der Strasse aus gelenkt. All
dasjenige, was vor lhnen geschieht, das ist, wo Sie sich verwirk-
lichen. Sie iibergehen Thr Auto, Ihre Beine, Thre Hénde, Sie iiber-
gehen alles und verwirklichen sich fortwéihrend als Strasse, und
von dieser Strasse werden Sie gelenkt. Bevor Sie es wissen, hat Ihr
Fuss am Fusshebel gesehen, was auf der Strasse geschieht. Merk-
wiirdig gesagt: das neurologische Zentrum Ihres Koérpers liegt auf
der Strasse.

Psychologie

Unser Mann verwirklicht sich im anderen Zimmer. Was ist die
Psychologie des Mannes, der gebiickt vor dem Schliisselloch steht ?
Die Psychologie dieses Mannes ist: das andere Zimmer. Kann man



denn seine Psychologie sichtbar machen, indem man von diesem
Zimmer eine Photo macht ? Nein, sicher nicht. Es gibt unzdhlige
Sachen im Zimmer, die der Mann nicht realisiert. Es héngt zum
Beispiel ein schones Gemélde an der Wand, er aber wird es nicht
sehen. Er wird den Bodenbelag nicht sehen. Er wird auch spiter
nicht wissen, was fiir ein Teppich am Boden lag. Aber was im Zim-
mer vor sich geht, das sieht er, in seiner Weise natiirlich, das heisst,
vollgegossen mit Bedeutungen, Deutungen aus seinem Leben. Die
Psychologie des Mannes, der gebiickt vor dem Schliisselloch steht,
ist die Psychologie jenes anderen Zimmers.

Der Leib als Existenz

Die erste Psychologie des Menschen ist die Psychologie des
«ex», des «ex» von «ausserhalb», des «ex» von Existenz. Aber auch
die erste Anatomie und die erste Physiologie sind Attribute des
«ex». Unser leibliches Dasein ist erstens das Dasein einer Welt. Wir
iubergehen uns selbst und unsere Organe stdndig, um uns in der
Aussenwelt zu verwirklichen. Es ist vielleicht etwas schwierig, dass
wir die Anatomie und die Physiologie jenes Mannes im anderen
Zimmer suchen miissen, zuallererst wenigstens. Wir kénnen sogar
krank sein in einem anderen Zimmer. Ich glaube, dass viele Men-
schen krank sind, dort in «dem anderen Zimmer», in dem Fabrik-
raum, in dem Erholungsheim oder in dem Touristenzentrum. Un-
sere Krankheit ist zuallererst eine Sache des Exterieurs.

Wir verwirklichen uns dauernd in dem Exterieur. Wir iiber-
gehen uns selbst dauernd. Und dort, in dem Exterieur, konnen sich
Konflikte ergeben, dort kann eine Krankheit entstehen.

Der Zuschauer im dritten Raum

Wir nehmen an, dass es neben den zwei Zimmern noch ein
drittes Zimmer gibt, und in dem dritten Zimmer sitzen wir, Sie und
ich. Wir kénnen in das Zimmer sehen, wo der Mann gebiickt vor
dem Schliisselloch steht. Wir sind von ihm getrennt mittels eines
«half-way screen», das heisst: der Mann glaubt, da stehe ein grosser
Spiegel; wir aber sind besser belehrt, denn wir kénnen hindurch
sehen und den Mann beobachten.

Fir uns liegt die Sache anders! Dieser Mann kann sich iiber-
gehen und sich im anderen Zimmer verwirklichen, leiblich, anato-
misch, physiologisch und psychologisch, soziologisch oder wie man
es nennen will. Fiir uns aber gibt es dort nur einen gebiickten Men-



schen, der ein Schauspiel sieht, das wir nicht kennen, von dem wir
aber sagen konnen, es miisse sehr interessant sein, da niemand so
lange gebiickt bleiben kann, es sei denn, er lasse sich sehr fesseln
und vergesse sich selbst gewaltig.

Wir im dritten Zimmer sind im (Ganzen Aussenseiter. Wir un-
terscheiden Person und Exterieur. Sogar unterscheiden wir einen
Leib und eine Person. Wir sagen zum Beispiel: «Der Mensch hat
einen schlechten Charakter, sonst schaute er nicht durchs Schliis-
selloch.» Vielleicht unterscheiden wir noch mehr. Vielleicht sagen
wir, der Mensch sei gespannt. Er zittere ein wenig dort vor dem
Schliisselloch: «Sieh, wie der gespannt ist.» Er habe vielleicht ver-
mehrten Blutdruck; in Gedanken messen wir schon seinen Blut-
druck. So konnen wir alles mogliche messen und um diesen Mann
eine ganze Psychologie aufbauen, wenn wir wenigstens erfinderisch
sind; vielleicht ist die Psychologie nicht einmal unrichtig.

Wir Aussenseiter unterscheiden: ein Exterieur, einen Leib und
eine Seele. Das heisst: das Paradigma des Descartes kam «aus dem
dritten Zimmer», in dem sich Menschen befinden, die keinen Anteil
haben. Der Nichtteilnehmer, der unbeteiligte Zuschauer unterschei-
det Euxterieur, Leib und Seele.

Die nichtbeteiligte medizinische Wissenschaft

Die medizinische Wissenschaft war bis vor kurzem ausschliess-
lich eine Wissenschaft derjenigen, die entfernt, durch einen «half-
way screen», die Sache beobachteten. Die Wissenschafter sahen:
ein Exterieur (das als unwichtig betrachtet wurde), einen Leib (der
schon, ja, sogar als sehr wichtig betrachtet wurde) und auch noch
eine Person (die wieder als unwichtig betrachtet wurde). Jetzt wer-
den wir aber konfrontiert mit einer anderen medizinischen Wissen-
schaft. Ich habe Sie doch gebeten, zu glauben — was ich selbst lei-
denschaftlich tue —, dass Anatomie, Physiologie, Pathologie und
Psychologie Angelegenheiten des «ex» sind.

Etwas tiber eine junge Dame von 16 Jahren

Stellen Sie sich vor, dass eine junge Dame von 16 Jahren einen
Abend ausgehen und sich zum erstenmal etwas aufgeputzt zeigen
will. Heimlich — denn ihre Eltern diirfen davon nichts wissen — hat
sie Wangenrot und andere zarte Farben gekauft, und in ihrem Zim-
mer macht sie sich schén. In ihrem Zimmer pflegt sie den Leib des
anatomischen Lehrbuches — kénnte man sagen. Dann verlasst sie



98 —

ihr Zimmer, verabschiedet sich eilig von ihren Eltern. «Ade, Vater,
ade, Mutter!», flichtig durch die Tiirspalte. Wenn sie das sagt, hat
sie dann auch Wangenrot auf den Wangen, oder ist die kiinstliche
Farbe zeitweilig verschwunden ? Wenn sie sich verabschiedet, ist
alles einen Augenblick weg. Wenn sie die Tiire geschlossen hat, ist
alles wieder am Ort. Sie betritt die Strasse, und dann ist es erst
recht und fest am Ort. Aber wo ist dann dieser Ort? Auf der
Strasse, in diesem Fall, denn die Strasse sieht anders aus, wenn
man als junge Dame die Strasse mit «painted lips and painted
eyes» betritt, als ohne all das.

Wenn Sie sich das nicht vorstellen kénnen oder es einfach
nicht glauben, dann lade ich Sie ein, Ihre Kleider auszuziehen und
auf die Strasse zu gehen. Sie werden sehen, wie Thre Nacktheit um
Sie herum auf der Strasse liegt. Die Beschaffenheit unseres Leibes
ist stdndig zugegen durch die Sachen um uns herum. Wir kénnen
keine andere Krawatte umbinden, ohne dass sich die Strasse um
uns herum éndert.

So geht es der jungen Dame auch. Durch ihr Make-up be-
kommt die Strasse einen irgendwie anderen Anblick. Die Strasse ist
jetzt zum Jagdgebiet geworden. Da geht sie denn und kommt an
einer Gruppe von vier oder fiinf halbwiichsigen Jiinglingen vorbei.
Sie geht weiter und hort durch die scharrenden Fiisse und den
Klang der Stimmen, dass ihr nachgeschaut wird. Oder sieht sie es
vielleicht auch ? Ja, sie sieht es gleichfalls (wenn sie auch nicht zu-
riickschaut), sie nimmt visuell wahr (sei es nicht mit gerichteten
Augen), dass die Jiinglinge sich umdrehen und ihr nachschauen.
Wie geht sie weiter ? Ich nehme an, dass sie auf diesem Jagdgebiet
noch ziemlich unerfahren ist. Dann geht sie unfrei weiter, denn sie
vird von fiintf Augenpaaren gebunden, und dann geht man als sehr
Jugendliche unfrei, in Minirocklein, mit hohen Absidtzen und mit
«painted lips and painted eyes».

Die dritte Form des Leibes

Und so gelangen wir zur dritten Auffassung der Anatomie,
Physiologie und so weiter, und auch der Krankheitslehre. Ein
Mensch kann krank sein wegen der iiberméssigen Anwesenheit vom
Auge eines Fremden auf seinem Leib. Ich denke hier zunéchst an
Neurotiker. Sie kommen fast alle in mein Zimmer als Menschen
«unter dem bosen Blick», Menschen, die sich stindig angeschaut
fithlen. Aber Sie kennen das Gefiihl selber natiirlich auch, dass ein



s D =

kiihler Blick auf Sie gerichtet ist. Eigentlich leben Sie doch den
ganzen Tag unter den Blicken anderer, die dann aber nicht stindig
S0 negativ zu sein brauchen, sondern auch positiv sein konnen.

Stellen Sie sich vor, dass nicht wir im dritten Zimmer sitzen,
sondern dass sich ein Mann in jenem Zimmer befindet. Und dieser
Mann ist der Freund des Mannes, der durchs Schliisselloch schaut,
mit welchem letzterer iiberdies oft durch Schliissellocher geschaut
hat. Wenn der Mann durch die Tiire Zimmer eins betritt, wird der
erste Mann sagen: «Oh, bist du es, du machst mich furchtbar er-
schrecken! Schau mal her, was es hier zu sehen gibt!» Dann ist un-
ser Mann sogar noch mehr in jenem zweiten Zimmer. Er ist dann
noch mehr imstande, seinen Leib zu verlassen. Er ist nicht nur mit
zwei Augen im zweiten Zimmer, sondern mit vier. Er schaut durch
vier Augen in das Zimmer, wenngleich er der Physik nach nur mit
einem Auge durchs Schliisselloch schaut. Mit wie vielen Augen sind
Sie in Threm eigenen Haus ? Nicht mit zwei.

Drei «Formen» von Krankheit

Wie gesagt entsteht durch den Blick eines anderen ein drittes
Gebiet der Physiologie, Anatomie und so weiter. Das dritte Gebiet
entsteht, wenn wir uns angeschaut fithlen, und so fiithlen wir uns
tagsiiber fast stdndig. Angeschaut werden kann positiv sein, es
kann negativ sein, mit allen Abstufungen dazwischen. Ich glaube,
dass viele Menschen sich téglich beim Arzt melden, weil das Auge
eines anderen eine zu hemmende, eine zu iible, eine zu erstarrende
Funktion hat.

Versetzen Sie sich in den Mann vor dem Schliisselloch im
Moment, da er sich durch das Hiisteln von uns angesehen weiss. In
dem Augenblick, da er das Hiisteln hort, geschieht verschiedenes
auf und in seinem Riicken. Ich glaube sogar physiologisch. Muskeln
werden sich zusammenziehen, Blutgefasse sich verengen, eine Steif-
heit wird entstehen, die auch physiologisch begriindet ist.

So gibt es drei Formen des Leibes, drei Formen der Anatomue
sogar, drei Formen der Physiologie, drei Formen des menschlichen
Lebens. Ich bin wenig auf Einzelheiten eingegangen, aber Sie kén-
nen meiner Geschichte vieles beifiigen. Es gibt auch drei Formen
der Krankheit. Man kann am Exterieur erkrankt sein, man kann
am Leib erkrankt sein, wie es uns aus den Lehrbiichern bekannt
ist, und man kann von und an dem Auge eines anderen erkrankt
sein.



Die Vielfaltigkeit unseres Daseins

Was die letzte Form anbelangt, glaube ich noch etwas hinzufii-
gen zu miissen. Die zwischenmenschliche Beziehung von Mensch zu
Mensch, die in der Krankheitslehre so wichtig ist und die von der
offiziellen Heilkunde so sehr vernachlissigt wurde, darf hier in
Threr Mitte wohl betont werden. Deshalb gebe ich folgendes Bei-
spiel, das in das zuletzt besprochene Gebiet gehdrt und das die
Vielféltigkeit unseres Daseins hoffentlich noch besonders betonen
wird. Ich denke, dass viele Patienten krank sind wegen der Vielfal-
tigkeit ihrer Beziehungen zu anderen.

Das gliicklich verheiratete Ehepaar

Ich nehme als Beispiel — H. S. Sullivan entlehnt — ein gliicklich
verheiratetes Ehepaar. Der Mann ist Geschaftsmann, Fabrikdirek-
tor, schlau und intelligent und so kompetent, dass die Fabrik
blitht. Der Mann widmet derselben all seine Aufmerksamkeit. Aber
doch nicht alle Aufmerksamkeit, denn er hat schon auch einige
Aufmerksamkeit fiir dasjenige, was seiner Frau wichtig erscheint.
Seine Frau halt zuféllig vollkommen andere Sachen fiir wichtig als
die, welche der Direktor fiir wichtig ansieht.

Seine Frau ist kiinstlerisch veranlagt, sie spielt nicht iibel Kla-
vier, sie liebt Gemélde, geht gerne in Museen; sie hat ihren Mann in
diese Sachen eingefiihrt, als sich herausstellte, dass er auf diesem
Gebiet eine vollkommene Null war.

Wenn sie gemeinsam in die Ferien gehen, besuchen sie be-
stimmt immer ein Museum, und dann erzidhlt sie thm, was da
hangt, und so weiss er schon dieses und jenes. Er kann einen Dali
von einem Rubens unterscheiden. Hin und wieder finden bei ihnen
zu Hause Abendgesellschaften statt, «kulturelle Abende» genannt,
wo Bekannte eingeladen werden, die auch Interesse haben fiir Kul-
tur, Musik, Malerei und dergleichen. Dann wird ein kleiner Vortrag
gehalten, dem er in voller Zufriedenheit beiwohnt. In solchen
Augenblicken ist er zufrieden mit seinem Leben und stolz auf seine
Frau. Wenn der Vortrag voriiber ist, machen sie einen Rundgang
durch sein Haus. Dort hat er sein Zimmer, in dem einige schone
Gemailde hiangen. Die Gemélde hat er mit seinem sauer verdienten,
aber doch reichlichen Geld gekauft. Dann zeigt der Mann seine
kostbaren Gemilde, von denen er vor seiner Heirat nichts gewusst



— 31 —

hatte und iiber die er jetzt einiges mitzuteilen vermag. Ein gliick-
lich verheiratetes Ehepaar — das wird jeder bejahen.

Die Storung des Gliicks

Eines Abends kommt der Mann nach Hause und findet Zeit fiir
einen Aperitif. Wahrend die Frauihm einschenkt, fragt sie: «Was hast
Du heute getan, ist nicht etwas Wichtiges passiert ?» Der Mann ant-
wortet: «Nein, es war ein gewohnlicher Tag, es ist nichts Wichtiges
passiert, nur habe ich mit Herrn A. zu Mittag gegessen.» Darauf sagt
sie: «Wie oft siehst Du diesen Kerl noch ?» Herr A. ist ein Allround-
Geschaftsmann, der von Dali und Kultur nie etwas gewusst hat und
auch nie etwas wissen wird. Sie verachtet den Mann, und sie hat ihre
Verachtung in den Worten «Wie oft siehst du diesen Kerl noch ?» mit-
klingen lassen. Wasgeschieht ? Der Mannliest die Zeitung, der A peritif
steht neben ihm, und seine liebhabende Frau hat eine unfreundliche
Bemerkung gemacht. Im Augenblick, da er diese horte, kneift er die
Zeitung ein wenig zusammen, sieht mit einem scharfen, aggressiven
Blick nach seiner Frau, wird kurz rot im Gesicht und bekommt ein
wiirgendes Gefiihl in der Kehle. Das alles dauert nur eine Sekunde.
Darauf lasst er seine Hand entspannen, sein Gesicht wird bleich, das
wiirgende Gefiihl in der Kehle verschwindet, und er sagt nichts. Nach
einer kurzen Pause und vielleicht einem Schlucken bemerkt er: « Hin
und wieder». Das «Hin und wieder» wird etwas heiser ausgesprochen.
«Wie oft siehst Du diesen Kerl noch ?» « Hin und wieder.» Nach einer
Viertelstunde gehen sie zu Tische. Er reckt sich aus und sagt: « Ah, wie
miide ich bin» und denkt: «Wie ist das méglich ? Den ganzen Tag war
ich so fit ?». Bei Tische stellt er fest, dass er keinen Appetit mehr hat,
und denkt: «Wie komisch, eben hatte ich Appetit und jetzt nicht
mehr». Seine Frau fragt : « Du bist doch nicht krank ?» und er antwor-
tet: «Meine Kehle ist etwas rauh». Das stimmt auch, denn seit jener
Bemerkung ist er immer noch etwas heiser. «<Wir gehen friih zu Bette»,
sagt sie zu ihm. Dann gehen sie zu Bett, sie versuchen den geschlecht-
lichen Umgang und erist impotent. «Na!» sagt seine Frau, «dann bist
Du doch sicher krank», und sie legen sich schlafen. Am folgenden Tag
ist alles wieder normal. Denn so sind wir. Wir kénnen sehr viel einkas-
sieren, sogar von den am meisten Geliebten.

Jetzt nehme ich bei diesem Ehepaar an, dass dasselbe 6fter ge-
schieht. Er ist 6fter unter dem Blicke seiner Frau. Das Wort «Blick»
ist weit gemeint: dieser liebende, manchmal auch verachtende Blick
seiner Frau. Seine Frau dussert sich 6fter in jener Art, und er reagiert



—_— 32 —

ofter in jener Weise. Sie konnen sich vorstellen, dass der Mann eines
Tages zum Hausarzt geht und sagt: «Herr Doktor, in den letzten
Monaten bin ich miide.» Es ist nicht ausserordentlich, dass jemand
unter ahnlichen Umstinden dauernd miide wird, dauernd ver-
krampft, dauernd schlaflos, dauernd unvermégend oder dauernd
Riickenschmerzen hat. Dies sind alles bekannte Klagen.

Der Hausarzt

Der Hausarzt untersucht unseren Direktor und findet nichts!
Der Hausarzt fragt ihn, wie es in seinem Leben gehe. «Alles geht sehr
gut.» Auch im Geschéft gehe alles ausgezeichnet, keine Schwierigkei-
ten, keine Streiks, guter Verdienst. Auch zu Hause gehe es sehr gut,
eine gute Frau, liebe Kinder, ein schones Haus ; nichts los. Spricht der
Mann die Wahrheit ? Ja, er spricht die Wahrheit. Aber der Mann geht
immer wieder zum Hausarzt, wegen Riickenschmerzen, wegen
Miidigkeit, vielleicht wegen ein wenig Hypertension. Der Hausarzt ist
nicht mehr sicher und schickt den Direktor zum Internisten.

Der Internist

Der Spezialist untersucht den Direktor und findet nichts. Das
geht so eine Weile, und dann sagt der Internist: «Ich will Sie einige
Zeit hospitalisieren, denn ich halte eine vollstindige Untersuchung
fir notwendig.» Was findet er ? Nichts! Was sagt dann der Internist ?
Bis vor kurzem wiirde er gesagt haben: «Eigentlich fehlt Thnen
- nichts, nehmen Sie diese Tablette, es bessert von selber.» Aber der
moderne Internist sagt: « Gehen Sie einmal zum Psychiater.»

Der Psychiater

Was tut der Psychiater ? Der Psychiater tut es ganz anders, er
sieht nicht so sehr den anatomischen, physiologischen Leib des
Patienten an. Er nimmt an, dass der Hausarzt und der Internist die-
sen gentigend nachgesehen haben. Er nimmt an, dass mit dem para-
digmatischen Leib des Descartes nichts los ist. Wie findet der Psych-

iater heraus, wo der Hase im Pfeffer liegt ? Der Psychiater erhalt die

gleichen Antworten wie der Hausarzt. Vielleicht sagt dann der Psych-
iater: «Ich mochte, dass Sie auf Ihre Traume achten», und vielleicht
findet er dann einen Traum, in dem sich die Aggression des Mannes ge-
gen seine Frau offenbart. Dann ist der Psychiater zufrieden.

Worum es im Zimmer des Psychiaters, des Psychotherapeuten
im allgemeinen geht, ist die Zwiefaltigkeit oder die Vielfaltigkeit des



Lebens festzustellen und zu entdecken, ob aus dieser Vielfaltigkeit
heraus, aus diesem Zusammenleben des Direktors und seiner Gattin,
das korperliche Leiden, die Krankheit zu verstehen ist. Der Psycho-
therapeut versucht den Patienten aus dem Paradigma der zwischen-
menschlichen Beziehungen zu verstehen.

Die Vielf éiltigkeit von dem, was « Krankheit» heisst

Hiermit gelange ich an das Ende meines Referates. Wasich habe
tun wollen, tat ich zum Teil unnétig. Ich glaube nicht, dass Sie alle
noch ausschliesslich schworen bei der Denkweise von Descartes. Aber
dennoch ist es so, dass diese Denkweise uns stindig begleitet, wir
kommen von derselben nicht richtig los. Eigentlich glauben wir trotz
allem an die Anatomie und die Physiologie des Lehrbuches. Und zu
ihnen zéhle ich mich auch. Die jahrhundertalte Tradition ist derart
stark, dass sie sich behauptet, wenngleich sie eigentlich iiberholt ist
und als deutlich einseitig entlarvt worden ist.

Ich habe Thnen heute zeigen wollen, dass es eine Einseitigkeit ist,
nur zu glauben an dasjenige Paradigma, das der Anatomie und der
Physiologie zugrunde liegt und das auch die Psychologie des « Subjek-
ten» tragt. Wir verwirklichen uns zuallererst als Exterieur, als Welt,
als Zimmer, als Landschaft, als Strasse. Dort verwirklichen wir un-
sere urspriingliche « Anatomie», dort auch entstehen zahlreiche St6-
rungen und Krankheiten. Ein Mensch kann erkranken an seinem Stu-
dierzimmer, an seinem Wohnzimmer, an seinem Garten oder an dem
Garten des Nachbarn; an dessen Fernsehgerit. Des weiteren kann
man erkranken am Gebiet der zwischenmenschlichen Beziehungen ;
wahrscheinlich ist das Gebiet noch viel grosser, denn im Garten des
Nachbarn gibt es den Nachbarn selber, und im Wohnzimmer, in dem
man krank ist, die eigene Gattin oder die Tochter oder den ver-
wiinschten Schwiegersohn.

So werden zwei Gebiete den iiblichen Gebieten, die der Arzt
kennt, hinzugefiigt. Im zweiten hinzugefiigten Gebiet, demjenigen
der zwischenmenschlichen Beziehungen, liegt die Vielfaltigkeit unse-
res Daseins, in dem wir mit mehr als einer Zunge sprechen, wihrend
wir doch immer die Wahrheit zum Ausdruck bringen.

Nach meiner Uberzeugung verhilt es sich so mit unserem
Dasein. Wenigstens heutzutage verhélt es sich mit unserem Dasein
$0. Denn, obzwar ich hoffe, Sie heute dazu bewegt zu haben, nach
einem anderen Paradigma zu denken, will ich es doch fiir sicher hal-



— 34 —

ten, dass wir mit der Zeit eingeladen werden, nach wieder einem ande-
ren Denkschema zu denken.

Charakteristisch fiir unser Dasein ist, dass es sich dndert, dass es
immer neue Daseinsmoglichkeiten 6ffnet und dass man in diesen
neuen Daseinsméglichkeiten auf stets neue Weise krank sein kann.
Charakteristisch fiir unsere Zeit ist, dass wir diesen Tatbestand erst-
mals erkennen. Dieser neuen Erkenntnis zufolge sitzen Sie, meine
Damen und Herren, jetzt hier. Ich hoffe, dass Sie mit den zwei hinzu-
gefiigten Bereichen der Leiblichkeit und Krankheit — welche beide ge-
rade Gebiete IThrer Arbeit sind — etwas mehr vertraut wurden. Thnen
fallt nun die Aufgabe zu, aus Betrachtungen, wie sie heute von mir an-
gestellt worden sind, konkrete Arbeit zu machen!

Spontaner anhaltender Applaus verdankte die Ausfilhrungen,
welche die Teilnehmer von Anfang bis Schluss im Bann zu halten ver-
mochten.

Nachdem der Sekretar des Sténdigen Kongressausschusses die
noétigen Informationen zu der am Nachmittag stattfindenden ersten
Gespriachsrunde der Diskussionsgruppen gegeben hatte, erklirte
Dr. B.Ghlg die erste Kongress-Sitzung als beendet.

Die offiziellen Géste waren zusammen mit dem Altkatho-
lischen Episkopat, den Mitgliedern des Sténdigen Kongressaus-
schusses und der lokalen Organisation, den Referenten sowie den
Vertretern des Kirchenrates beim Mittagessen Géste der christka-
tholischen Kirchgemeinde Luzern.

Punkt halb 3 Uhr fuhren Sonderbusse die Teilnehmer zu dem
etwas ausserhalb der Stadt gelegenen modernen Schulhaus «Schid-
riiti», wo sich nach kurzer Zeit die acht deutschsprechenden Ge-
sprichsgruppen — die Gruppen zu den Themen 4 und 6 mussten in-
folge besonders starken Interesses doppelt gefithrt werden — mit
ihren Gesprichsleitern und den aus ihrer Mitte bestimmten Proto-
kollfithrern in den zugewiesenen Rdumen an ihre Arbeit machten.
Die franzosischsprechenden Kongressbesucher beschiftigten sich
unter Leitung von Pfr.F.Murbach (Genf) im benachbarten
romisch-katholischen Kirchgemeindehaus nach eigenem Gutdiin-
ken mit der Thematik des Kongresses, wihrend Padre L.Caroppo
(Scandiano ) mit seiner italienischen Gruppe im christkatholischen
Gemeindesaal ebenfalls lebhaft diskutierte. Die englischsprechen-
den Géste trafen sich mit einigen altkatholischen Theologen zu
einem Dialog, der hauptsidchlich die gegenseitigen Beziehungen und
damit zusammenhéngende Probleme betraf.



— T

Diese Diskussionsgruppen beschiftigten sich mit den folgen-
den Gruppenthemen:

Gruppe 1: Was erwarten wir vom Leben? (Leitung Pfr.Dr.E.
Kreuzeder, Wien);

Gruppe 2: Lebensqualitit (Frau Dr.E. Kreuzeder, Wien);

Gruppe 3: Erlebtes Christentum ? Was heisst Christ sein ? ( Prof.
Dr.P.J. Maan, Arnhem);

Gruppe 4a/4b: Lebt die christliche Gemeinde — fordert oder hin-
dert sie das Leben ? (Oskar Kamber, Thun) | ( Pfr.E. Nickel, Frei-
burg 1.Br.);

Gruppe 5: Geistliches Leben (Pfr.F.Soder, Petit Lancy);
Gruppe 6a/6b: Gemeinsames Leben (Pfr.H.Vogt, Schaffhausen) |
( Pfr. R. Lauber, Trimbach ).

Nach Abschluss dieser ersten Gesprachsrunde trafen sich Ge-
spréichsleiter und Schriftfiihrer mit dem Sekretidr des Stdndigen
Kongressausschusses zu einem ersten Gedankenaustausch iiber die
gemachten Erfahrungen und den Verlauf der Diskussion in den ein-
zelnen Gruppen. Dabei ergaben sich auch die Ansatzpunkte fir die
Weiterfithrung des Gespréchs am néchsten Tag.

Um 19.30 Uhr fanden sich die Teilnehmer im Foyer des
Kunst- und Kongresshauses zum Aperitif und zum anschliessenden
offiziellen Bankett ein. In dessen Verlauf hiess der Kongressprisi-
dent Dr.B.Gilg die festliche Tischgemeinschaft herzlich willkom-
men. Als einem Bauingenieur bereitete es ihm keine Miihe, unsere
Kongresse mit einem Pumpwerk zu vergleichen, das zwar weit
weniger spektakular als antike Aquidukte die Wasserversorgung
einer Region sicherstellt, aber doch lebensnotwendig ist. — Der
Schultheiss des Standes Luzern, Regierungsrat Dr.C. Mugglin, ent-
bot dem Kongress die Griisse von Kanton, Stadt und Biirgerge-
meinde Luzern. Er erinnerte an die leidenschaftlichen Auseinander-
setzungen, die noch in vollem Gange waren, als 1892 dieser Kon-
gress erstmals in Luzern tagte. Zwar gebe es auch heute immer
noch die Konservativen und die Liberalen, auch das konfessionelle
Krafteverhaltnis habe nur geringe Verschiebungen erfahren, aber
das geistige Klima sei anders geworden. Der Redner zitierte den
ebenfalls im Saale anwesenden roémisch-katholischen Theologen
Prof. Dr. Victor Conzemius (Luzern), der in «Stimmen der Zeit» zum
100jahrigen Bestehen der christkatholischen Kirche u.a. schrieb:
«Mit Uberraschung stellt der romische Katholik heute fest, dass die



e BB —

Stossrichtung dieser Reformanséitze in den letzten zehn Jahren in
seiner Grosskriche rezipiert wurde. Doch eigentlich nicht nur die
Stossrichtung, sondern eine Reihe konkreter Reformen, die die Alt-
katholiken vor hundert Jahren einfiihrten, haben sich in der
romisch-katholischen Kirche im Zug des Zweiten Vatikanums
durchgesetzt. Dazu gehoren: die Muttersprache in der Liturgie, der
Gemeindecharakter der Messe, die Wiederbelebung der synodalen
Strukturen, die Aktivierung der kirchlichen Verantwortlichkeit des
Laien, die bischéfliche Kollegialitiat, die Offnung auf die anderen
Kirchen. Andere Reformen, wie z.B. die Entflechtung von Prie-
stertum und Zolibat, stehen der romisch-katholischen Kirche noch
bevor.» Im weiteren erinnerte der Sprecher an den bedeutsamen
konservativen luzernischen Staatsmann Anton Philipp von Seges-
ser, dessen Ideen seiner Zeit weit voraus waren und deshalb nicht
die ihnen zukommende Beachtung fanden. Luzern sei aber auch
stolz darauf, dass der erste christkatholische Bischof der Schweiz,
Dr.Eduard Herzog, ein Luzerner gewesen sei, wie auch der Christ-
katholizismus integrierender Bestandteil luzernischer Geistesge-
schichte bleibe. Anschliessend streifte Dr. Mugglin die vielféltigen
o6kumenischen Beziehungen des Altkatholizismus und gab dem
Wunsche Ausdruck, dass auch dieser XXI.Internationale Altka-
tholikenkongress denselben Geist christlicher Briiderlichkeit aus-
strahlen moge.

Als Primas der altkatholischen Kirchen dankte Erzbischof
Marinus Kok (Utrecht) der schweizerischen Schwesterkirche und
insbesondere der Kirchgemeinde Luzern fiir die umsichtige Vorbe-
reitung und Organisation dieses Kongresses. Wenn in den vergan-
genen Jahren immer wieder die Frage gestellt wurde, ob diese Kon-
gresse noch sinnvoll seien, so sei wohl zu prifen, ob sie kiinttig
nicht auch in anderen Formen durchfithrbar seien. Aber als Orte
der Begegnung miissen sie uns unbedingt erhalten bleiben!

Im Verlauf des Abends trug der Jodlerklub «Pilatus» Luzern
eine Reihe bodenstindiger Jodellieder vor und erntete damit bei
allen Teilnehmern begeisterten Beifall.



Zweiter Kongresstag, Freitag, 20. September

Obwohl der anglikanische Gottesdienst bereits auf 7.30 Uhr an-
gesetzt war, feierte eine iiberaus zahlreiche Gemeinde mit und be-
kraftigte so aufs neue, dass die Abendmahlsgemeinschaft zwischen
Altkatholiken und Anglikanern eine lebendige Wirklichkeit ist.
Zelebrant dieser Holy Communion war der Lordbischof von
Chelmsford, Rt. Rev. John Trillo, assistiert durch Rt Rev. David
B. Reed (USA), Rev.D. Murfet (Rom) und Rev. H. Brandreth (Lon-
don).

2. Kongress-Sitzung

Zu Beginn erteilte der Kongressprasident Dr. B.Gilg wiederum
mehreren offiziellen Géasten das Wort, um im Namen ihrer Kirchen
oder Institution den Kongress zu griissen.

Als erster sprach namens des Evangelischen Kirchenbundes
der Schweiz Pasteur Charles Bauer (Le Locle).

Rt. Rev. A. M. Rysz (Scranton, USA) tiberbrachte die Griisse der
polnisch-nationalen Kirche, deren Primas Dr. Thaddéus F. Zielinski
und seiner iibrigen Mitbischofe. Er erinnerte an die in Utrecht er-
folgte Konsekration ihres ersten Primas Francis Hodur, welche fiir
die Existenz und das seitherige Wachstum seiner Kirche lebens-
wichtig war. Gleichzeitig sprach er auch im Namen der beiden an-
wesenden Mitbischofe J. Pekkala und T.R.Majewski und deren alt-
katholischen Kirche Polens und wiinschte der Tagung Gottes
Segen.

Die Grussbotschaft des anglikanischen Bischofs von Fulham,
Rt. Rev. J. Satterthwaite, verlas Rev. David Murfet (Rom) (siehe
Anhang S.781.).

Im Auftrag des Vatikanischen Sekretariates fiir die Einheit .
sprach hierauf Mgr. E. Salzmann (Rom) (siche Anhang S.811.).

Schliesslich sprach der Vertreter des Okumenischen Rates der
Kirchen, Dr. Konstantin Patelos (Genf), zur Versammlung (siehe
Anhang S.82ff.).

Mit einem Wort des Dankes fiir diese Grussbotschaften und
den darin zum Ausdruck kommenden Geist der Verbundenheit mit
den altkatholischen Kirchen leitete Dr.B. (ilg iiber zum zweiten
Hauptreferat. Prof. Dr. W. Frei (Basel) sprach iiber das Thema



— 38 —
VYom Sinn des Lebens

Wenn die Kirche — und ich meine damit nicht bloss unser kon-
fessionelles Anliegen — wenn die Kirche heute an fiir sie wichtigen
Kundgebungen fordert, dass nach dem Sinn des Lebens gefragt
werde, muss sie diese Frage als eine notwendige erfahren haben.
Und dies leuchtet unserem Alltagsverstand so unmittelbar ein, dass
man sich weiter keine Gedanken macht, was an Argem geschehen
sein muss, dass eine solche Frage in kirchlichen Kreisen wieder zu
Dringlichkeit gelangt.

Hat denn nicht die traditionelle Dogmatik darauf schon lingst
geantwortet ¢ Und tut die Kirche nicht auf weite Strecken so, dass
anzunehmen ist, sie rechne fortgesetzt mit dieser historischen Ant-
wort ? Sollte es indessen im vorliegenden Zusammenhang lediglich
um eine aktualisierende Nutzanwendung des Herkémmlichen ge-
hen, miisste nach sinnvollem Brauch ein Bischof die alte Antwort
feierlich erneuern. Lasst man dagegen fragen, so scheint zwar eine
gewisse Beunruhigung der Anlass; aber ob man deren Grund auch
in gehoriger Tiefe anzugehen wagt, scheint eher fraglich.

Allein: wie konnte sich uns jemals ein Lebenssinn 6ffnen,
solange wir nur darauf aus sind, Griinde und Abgriinde vor uns zu
verstecken ? Gesetzt, es sollte noch etwas am (Glauben sein, dass im
Kreuz das Heil begegnet, miissten wir nicht die Not ertragen, um
vom Notwendenden unversehens getragen zu werden ? Machen wir
uns nichts vor! Obwohl es den Dogmatiker von altem Schrot und
Korn noch gibt und obwohl der Tross der Theologen, wenn auch
nach allen Seiten kompromissbereit, prinzipiell der Dogmatik als
einem irgendwie Gesollten tributpflichtig bleibt, im Ganzen der ge-
schichtlichen Gegenwart verfingt sie nicht mehr. Und weil es ihr —
aus welcher Ursache auch immer — an dieser Verbindlichkeit ge-
bricht, vermag keine Repristinierung und keine Erneuerung zu
iiberzeugen, und alle auf sie aufbauenden kirchlichen Arbeiten
missen im Unbefriedigenden enden. Sie stiften kein neues Leben,
sondern verleiden hochstens noch den Rest des alten. Man missver-
stehe das nicht als biswillige Kritik — es sind Vorgénge, iiber die
sich eine echte Besorgnis nicht mehr hinwegzutéuschen vermag;
und ich nenne sie beim Namen, um allenfalls verstindlich zu
machen, warum ich im folgenden Versuch weder von Dogmatik
oder Exegese noch vom gottesdienstlichen Tun ausgehe und damit
auf eine approbierte Antwort verzichte. Ein solcher Verzicht ver-



schmiht das Uberlieferte nicht. Er méchte Ausschau halten nach
dessen neuer, verwandelter Ankunft.

1.

Um einen Sinn zu finden, ist es unumgénglich, dass wir uns be-
sinnen. Aber Besinnung ist nicht das, was uns die Reklame anbie-
tet. Wir sollen, heisst es, das Bewusstsein erweitern; mit Lotossitz
und Zwerchfellatmung oder mit Drogen, mittels biologischer
Karotten oder zeitgenossischer Kunst, im Uberwinden von sexuellen
Hemmungen oder im Anziehen des warmen Unterleibchens des
Sozialen. Wer jedoch bei Bewusstsein ist, ist deswegen noch lange
nicht besonnen.

Besinnung vollzieht sich, wie uns die Sprache sagt, im Sinnen.
Und «sinnen» heisst urspriinglich — einen Weg gehen. Der Zuspruch
dieses Wortes spricht so sanft, dass wir ihn, larmgewohnt, schon
iiberhort haben. Wir wollen keinen Weg gehen, sondern Ergebnisse
vorgesetzt bekommen. Wir hiiten uns vor selbstandigen Schritten
und lassen uns lieber carweise verfrachten nach einem Ziel, an dem
schon etwas sein muss, weil es schliesslich im Reisefiihrer mit drei
Sternen ausgezeichnet ist. In alle dem zeigt sich: Unser Denken
und Tun bewegt sich nicht mehr auf dem Boden des Lebens, son-
dern auf der Piste der Technik; ein gutfunktionierender Kiihl-
schrank geht uns unmittelbarer an als die Weltritsel. Kein Wun-
der, wenn Derartiges wie ein Sinn aus unserem Blickkreis zu-
sehends schwindet.

Aber welchen Weg sollen wir, uns besinnend, einschlagen ?
Wenn wir nach dem Sinn des Lebens fragen, kann dieser Weg nur
der Lebensweg sein. Der Lebensweg ist freilich nicht einer fiir alle,
sondern fiir jeden der seine. Keiner kann dem andern das Gehen
dieses Weges abnehmen... Wir wissen das alle, aber wir gestehen es
uns nur ungern ein; und darum stehen wir lieber zusammen auf
den Gemeinpliatzen herum und beschwatzen, was «man sollte».
Und um sich an diesen bequemen Ortlichkeiten nicht nur vom Ge-
hen des Weges zu driicken, sondern sich auch noch abzuschirmen
gegen Wind und Wetter, fiilhrt man iiber den Ansammlungen der
Nichtigkeit einen ideologischen Uberbau aus, in welchem eine
christlich oder kommunistisch, anthroposophisch oder sonst irgend-
wie eingerichtete Klimaanlage fir die ausgeglichene Zimmertempe-
ratur der Mittelméassigkeit sorgt. Aber dort ist der nicht, welcher



40 —

gesagt hat: «Ich bin der Weg.» — Flichten wir also nicht in den
Uberbau, sondern bleiben wir unterwegs.

Unterwegs-Sein ist allerdings etwas anderes, als einem Ziel
nachjagen. Wer nur das Ziel im Auge hat, kennt nur die erne Sorge:
ob er auf dem richtigen Weg sei. Aber weil er in solcher Sorge nicht
so sehr auf den Weg und eigentlich doch nur aufs Ziel achtet, wird
ihm schon jeder Kiesel zum Stein des Anstosses, und es kann nicht
fehlen, dass er diesen umfunktioniert zu seinem Eckstein.

Wer hingegen wahrhaft unterwegs ist, wird nicht von Angst
vorwarts getrieben und zu Fall gebracht. Er hat — auch in einer
raschlebigen Epoche — Zeit, und darum neigt er sich der Gegend, in
der er sich aufhalt. Er erfahrt, dass alles, was begegnet, seinem
Weg die Weisung des Laufes gibt, und darum hat er Verstindnis
und Milde fiir den in anderer als seiner, ja fiir den in fremder Ge-
gend; und aus solcher Erfahrung weiss er zumal, was es heisst —
dass jeder Weg in eine Ferne fiihrt, die sich als Geheimnis noch
dem Weitblickenden entzieht.

Folgen wir auf unserem Weg der Weisung der Gegend, durch
die er fiihrt, so fiigen wir uns der Einsicht, dass solcher Weg nicht
von uns aus bestimmt und darum auch mit keiner ideologischen
Machenschaft manipulierbar ist. Er ist als Weg von der Gegend ge-
wihrt. Die Gegend rdumt ihm seinen Verlauf ein, und ihm folgend,
sind wir von ihm bestimmt. Dies zeigt sich namentlich darin, dass
jeder Weg und jede Wegstrecke je nur eine begrenzte Aussicht frei-
gibt, in der wir einen Teil der Gegend iiberblicken. Dieses Frei-
Werden einer Aussicht héingt am allerwenigsten von uns selber ab.
Es ist Gabe des beschrittenen Weges und Gunst der Witterung.

Nun ist aber das, was sich unterwegs auf dem uns bestimmten
Wege zeigt, durchaus nichts Beliebiges. Es ist als das, was aus dem
Verborgenen hervorkommt und beim Weiterwandern auch wieder
in das Verborgene weggeht, es ist als dieses der Wanderung Eroff-
nete eine jeweilige Einsicht in das, was ist. Eine solche Einsicht ge-
wihrt einen Blick auf das, was das Wahre genannt wird. Weit ent-
fernt davon, dass dieses bloss die Richtigkeit einer privaten oder
offentlichen Meinung oder eines Dogmas wiére, ist es jene Fiille des
Gegenwirtigen, das sich uns voriibergehend zu zeigen geruht. Es
ist Wahres — nicht die Wahrheit.

An dieser Stelle des Weges unserer Besinnung, an dieser Weg-
kreuzung, halten wir eine Weile inne, um uns etwas freier der Aus-
sicht hinzugeben. Wir vermogen dies um so gelassener, je klarer



— 41 —

uns ist, dass auch die weiteste Aussicht beschrinkt bleibt. Und
nicht nur dies! Ganz abgesehen davon, dass wir das vor uns lie-
gende Wegstiick erst kennenlernen, indem wir es gehen, verfiigen
wir auch nicht iiber den zuriickgelegten Weg. Wir haben wohl An-
denken an dies und jenes, aber nicht anders als der Weg in die Zu-
kunft ist auch der Weg aus der Vergangenheit etwas, iiber das wir,
obwohl es einmal unser Eigenstes schien, so wenig vermogen, dass
wir oft genug Horige dieser vermeintlich so iiberschaubaren Weg-
strecke bleiben. Schon jede solide Psychoanalyse muss dies immer
wieder zur Kenntnis nehmen. Was sich an Wahrem auf dem Wege
zeigen mochte, erreicht uns trotz seiner greifbaren Néhe oft genug
darum nicht, weil aus manchem unser Blickwinkel anders gewendet
oder gar so verengt ist, dass uns nicht einmal das eingehen kann,
was sich uns er6ffnen méochte. Das alles muss uns hinsichtlich des
Wahren und der Wahrheit sehr demiitig stimmen, und wir vermo-
gen daraus wohl ahnend zu verstehen, warum nur der, der von sich
selber sagen kann, dass er der Weg ist, auch zugleich sagen darf, er
sei als dieser Weg die Wahrheit.

Nur indem wir also unsere Grenzen kennen, ja diese Grenzen
in all unserem Tun anerkennen, indem wir uns auf unsern eigenen
Weg und auf den jeweiligen Ort dieses Weges bescheiden und so
Bescheid wissen, geht uns erfahrungsgeméss auch ein Sinn auf.
Wenn sinnen heisst: einen Weg gehen — so ist Sinn vermutlich
jenes Geschenk des Weges, in welchem wir innewerden, dass wir
auf einem gangbaren Weg sind, der uns manches zugéngiich macht,
vieles zeigt und uns in allem auch Wahres erfahren léisst.

Allein, indem wir so miteinander an einer Art Wegkreuzung
verweilen, mogen gegen den unternommenen Gedankengang KEin-
wande wach geworden sein. Verlief der dargelegte Weg nicht zu
einsam ¢! Hat er sich nicht allzusehr entfernt von der Gemein-
schaft ?

So gewichtig solche Bedenken scheinen mégen, sind sie hier
verfritht. Wir versuchten uns auf den Sinn einzulassen, um uns
damit vorzubereiten fir die Frage nach dem Leben! Sinn aber, hat
sich gezeigt, ist nichts, was man gemeinhin z.B. vermittels einer
bestimmten Lehre beibringen kann, sondern etwas, das sich jedem
einzelnen fiir sich auf seinem Weg eréffnen muss. Sobald wir das in
gehoriger Tiefe erfahren, wird uns durchschaubar, warum sich in
einer Zeit, da sich jeder dngstigt, allein zu sein und er selber zu
werden, das Sinnhafte entzieht. Indessen scheint nicht schon dieser



- 42 —

Entzug an sich die Gefahr, sondern weit mehr der Abwehrbetrieb,
der dazu aufgeboten wird, den Entzug zu verstecken oder, wo man
sich nicht mehr iiber ihn hinwegzuliigen vermag, zu verringern.
Statt auszuhalten in Not und Notwendigkeit des je eigenen Weges,
auf dem sich allein ein Sinn zeigen kann, macht man den Weg, den
Sinn, ja selbst das Leben klein, indem man es zum soziologischen,
zum biologischen, zum theologischen Problem herunterwiirdigt;
und wer sich unter solchen Umstédnden noch auf sich selber und sei-
nen Weg zu besinnen wagt, ist dann ein kontaktarmer Neurotiker,
dem man mit Teamwork und Mannschaftsspiel therapeutisch unter
die Arme greifen und ihn nebenher mit etwas Fernsehen zerstreuen
muss, damit er auf andere Gedanken kommt. Und Leid und Kreuz
erscheinen unter den Schreibtischlampen dieser menschenfreund-
lichen Emsigkeit bloss noch als Rechenfehler, den eine zureichen-
dere Statistik bald aufzeigen und damit auch schon beseitigen
wird. Und die Kirche ist frohlich mit den Froéhlichen und stati-
stisch mit den Statistikern und iibt das soziologische Spiegelfech-
ten mit ein und psalliert sogar die entsprechenden ideologischen
Schnulzen mit, vielleicht weil ihr Unbewusstes noch immer ein
Wissen darum hat, dass allerdings Ideologie gleich Ideologie ist und
es demnach aufs Ganze gar nicht so sehr darauf ankommt, welche
man just erwischt. Aber echte Gemeinschaft wird nie durch die
Zwangsjacken von Ideologien bewerkstelligt, auch nicht durch
christliche Ideologie, sondern sie entsteht unter denen, die selber in
Verantwortung unterwegs sind und darum die Freiheit haben, dem
andern seinen Weg zu lassen, im Vertrauen, dass auch ihm Einsicht
geschenkt werden kann.

Indessen mag dieser verfrithte Einwand der geringere gewesen
sein. Weit umfassender scheint ein anderer: Das ganze schone
Bild vom Lebensweg ist eben nur ein Bild — zu schon, um wahr
zu sein — und vielleicht doch auch ein bisschen allzu abgelegen
von der Autobahn. Hétten wir das Gesagte als Bild missver-
standen, so hitten wir freilich den Zuspruch der Sprache iiber-
haupt nicht gehért, und dies geschieht sehr leicht in einer Zeit, da
einem vor Larm und Gerede das Ohr bald stumpf werden méchte.
Die Sprache, die freilich noch mehr und anderes ist als ein soziolo-
gisch gerade noch genehmigtes Kommunikationsmittel, hat uns
diesen Weg gefiihrt, und wir sind ihrem Wort gefolgt, weil wir uns
gesagt sein liessen: «Im Anfang war das Wort.» Indessen liegt ja
das Anliegen des Einwandes weniger an dem, was als Bild aller-



I . .

dings missverstanden wire, als darin, dass das alles bloss «schoén ge-
sagt» sei.

Nun ist es in der Tat eine recht auffallende Beobachtung, dass er-
schreckend viele Menschen sehr wenig {ibrig haben fiir das Schone
und dieses als das Produkt einer veralteten Romantik beiseite schie-
ben. Eingespannt in unsere engen Zwecke, stehen wir unter dem Dik-
tat des Niitzlichen, und alles, was sich dem Nutzen und damit freilich
auch dem allgemeinen Vernutz entzieht, das lassen wir links liegen.
Aber ein kurzfristiger Zweck erreicht nie die Langmut des Sinnes, und
wo sich jenseits von Zweck und Mitteln, von Funktion und Rendite —
Sinnhaftes zeigt, wo Sinn erscheint, ist dieser Sinn scheinend, und das
heisst in der deutschen Sprache urspriinglich «schon». Wer vor lauter
Nutzen das Schone meidet, darf sich nicht wundern, wenn ihm zuletzt
das Héssliche und Negative Bediirfnis wird. Und kein Einsichtiger
wird denn auch bestreiten, dass Hassliches genug im Leben vor-
kommt. Esist allezeit und tiberall viel anstrengungsloser zu haben als
das Schone. Und darum bleibt es ein Gradmesser des Wesentlichen,
wie weit wir uns fiir eine Sache zu verschwenden vermogen, statt
bloss in den negativen Affekten eines kleinen gegenstrebigen Meinens
das armselige Gentigen finden zu miissen, weil bekanntlich, wer viel
kritisiert, dies nur darum tut, weil er viel verdréangt.

2.

Treten wir nun von der Sinnfrage her an den Begriff des
Lebens heran, so zeigt sich uns dieser im vorhinein unter einem
ganz bestimmten Blickpunkt. Wir werden gut tun, diesen nicht zu
ibersehen, sondern nach Méglichkeit zu verdeutlichen. «Das Leben
erleben !» — dies ist so sehr héchstes der Gefiihle geworden, dass wir
vollig vergessen, wie dieser Taumel nur gerade innerhalb gewisser
Zonen des geographischen Koordinatensystems dermassen faszinie-
rend wirkt, dass alsbald Bigotte und Freidenker zusammen vor Er-
griffenheit zu heulen anfangen, sobald es «ums Leben geht». Wir
denken kaum daran, dass dieser allverpflichtende Rummel, der uns
anhélt, unter allen Umsténden und zu jeder Bedingung fiir jedes
bisschen Leben mit Pumpen und Spritzen und am Ende mit Rake-
ten und Bomben zu kdmpfen, hinsichtlich seines Ursprungs offen-
sichtlich eine spezifisch européaische Zwangsvorstellung ist, ja viel-
leicht sogar eine vorwiegend mitteleuropéische, und hier auch wie-
derum erst eine seit der Aufklirung dermassen hysterische, wie wir



— 44 —

sie momentan kennen. Schon allein diese geographisch-historische
Sachlage lésst vermuten, dass wir es hierin mit einer Art Reak-
tionsbildung auf ein anderes Phdnomen zu tun haben, welches auch
seinerseits urspriinglich ein solches unserer Breitengrade war und
sich von hier aus im angegebenen Zeitraum zu einem planetari-
schen entwickelt hat: ich meine die Technik.

Man pflegt die Technik immer noch naiv als ein Mittel in der
Hand des Menschen vorzustellen, als eine Art perfektioniertes
Werkzeug, mit dessen Fortschritt der Mensch bloss moralisch
Schritt zu halten brauchte, um das Paradies herbeizufithren. Und
die Kirche lallt in ihrer Ohnmacht dazu: «Machet euch die Erde
untertan.» Aber ein Werkzeug ist ein Ding, das der Mensch als ein-
zelner wie als Arbeitsverband aus der Hand zu legen stets das Ver-
mogen behilt, ein Vermogen, an dem es ihm gegeniiber der Technik
in einer ganz offensichtlichen Weise gebricht. Und der Irrtum der
instrumentalen Vorstellung der Technik zeigt sich auch darin, dass
man sich vermittels der technischen Produktion Reichtum ver-
spricht, wo doch der ganze Trend darauf hinauslauft, dass alles
immer billiger werden soll. Seit wann fihrt denn Verbilligung zu
Reichtum ? Seit wann ist Rationalisierung — und das heisst doch
Rationierung — ein Zeichen des Uberflusses ? Was muss geschehen,
bis in den Képfen zu dimmern beginnt, dass die Technik die Orga-
nisation des Mangels ist ? Und was erst muss geschehen, bis wir aus
derartigen Einsichten, statt die Technik nur beherrschen und be-
wiltigen zu wollen, nach ihrem Wesen fragen, um zu ihr in ein ge-
lasseneres Verhaltnis zu finden ? Schon jeder unbefangene Blick auf
jede beliebige technische Fabrikbelegschaft wird erstaunen dar-
iber, welch zwiespiltige Ambiance ausgeht von der Kélte des
Chromstahls und der Hitze der allgemeinen Sexualisierung der
Arbeitsatmosphére. Sich tiber den so gelagerten Alltag moralisch
zu entristen ist nicht mehr eine veraltete Priiderie, sondern eine
verantwortungslose Schlamperei, die an der Sache véllig vorbei-
redet: die Lebenshysterie ist eine wissenschaftlich-technisch be-
dingte, und Linderung der Symptome, Verlangsamung ihres Tem-
pos und was dergleichen mehr ist kann darum nicht von dort her
erwartet werden, von wo aus sie bedingt sind, sondern einzig von
einem Ort jenseits dieses Tuns, von einem Ort der Stille und Ver-
schwiegenheit, der zwar dem Leben entriickt, mit dem Leben aufs
engste verbunden ist, und das so, dass er trotz dieser Verbunden-
heit nicht entrafft werden kann in den blossen Verbrauch von Leben.



e BB oo

Und dieser Ort ist der Tod. Man darf das freilich auch unter
Theologen nicht laut sagen, sonst kommen sie gleich wieder ge-
hiipft und rufen: «Tod, wo ist dein Stachel ? Holle, wo ist dein
Sieg ?» Und das Geféhrliche daran ist, dass sie sogar noch recht
haben. Aber das Richtige ist nur ein vordergriindiger Abkémmling
des Wahren, und darum gilt es den Gedanken des Lebens aus des-
sen Vollendung im Tod anzugehen. Einem Zeitalter freilich, das wir
sogar in seinen Idolen aus Wissenschaft und Kunst nur daran her-
umlaborieren sehen, das Handgreifliche zum Letzten hochzubalzen,
ist wenig Verstandnis fiir diesen Zusammenhang zuzutrauen.

Denn was der Tod sei, ist uns verborgen. Wir wissen nur, dass
er sein wird; und unfruchtbar genug, dass wir uns heute sogar die-
ses geringe Wissen mit allem Aufwand wenigstens zeitweise und
voriibergehend in ein fades Nicht-dran-Denken zu verwandeln
suchen. Der Tod bleibt uns in seiner Verborgenheit unheimlich nah.
Aber wir meiden sein Geheimes und vergessen dabei, dass alles
wahrhaft Befreiende immer nur aus dem Geheimnis kommt.

Dass der Mensch der Sterbliche ist, heisst uns: das Leben nicht
ohne das Sterben zu betrachten, und weil denn der Tod seinen
Schatten aufs Leben wirft, bleibt auch das Leben, solange wir sind,
fiir jedes hiesige Verstehen dunkel. Statt dieses Dunkel mit der
Laterne irgendeiner Wissenschaft aufkliren oder gar mit einem
Kirchenlicht erhellen zu wollen, tibernidhmen wir besser die Auf-
gabe, uns dem Dunkeln, Verborgenen und Geheimen ehrerbietig zu
fugen, und dies allerdings nicht so, dass wir gelegentiich fiir die
ganz Eifrigen eine kleine Fussnote im Sinn des verborgenen Gottes
anbringen und dann wieder weiter im Text beschwatzen, was wir
immerhin alles und unter anderem auch noch von Gott wissen —
sondern so: dass in jedem wahrhaft Gewussten stets das Geheime
sanft und verschwiegen aufleuchten kann. Denn jenseits von biolo-
gisch festgestelltem Zucken und jenseits von soziologisch gerecht
veranschlagter Betidtigung auf Abruf ist das stille Aufleuchten des
Geheimen das eigentliche Leben. Nach dem Leben fragen bedeutet
uns demnach: dass wir zu bedenken hétten, was das Verborgene,
was das Geheime an ihm selber sei und wie wir seinem Anspruch zu
entsprechen vermochten.

Das Verborgene ist etwas, das durch Bergung, das heisst durch
ein Retten, unbefugtem Zugriff entzogen ist. Als das so Gerettete
ist das Verborgene zugleich das Geborgene. Und dieses Geborgene
ist es, was der Sterbliche auf der Wanderung seines Lebensweges



— 46 —

immer wieder aufsucht als sein Heim. So aber wie sterblich das ist,
was zum Sterben gehort, ist heimlich das, was zum Heim gehort.
Von diesem Heimlichen weiss die Sprache, dass es einen seltsam
zwiespéaltigen Charakter hat. Einerseits ist es als das zum Heim Ge-
horige das Vertraute und Nahe, das, worin wir uns auskennen und
worin wir, wie die Sprache sagt, zu Hause sind; andererseits ist
heimlich zugleich das Verborgene und Entzogene und in diesem
Sinne das Geheime. Das Erregende ist, wie die weitesten Gegen-
sdtze ausgesagt werden im namlichen Wort. Was geht hier vor, und
was will sich uns darin kund tun ?

Wir alle wissen, dass das Néchstliegende allerdings so nahe
liegt, dass wir es immer iibergehen und schon iibergangen haben;
der Umgang mit ihm ist zu nichtssagender Verstandlichkeit abge-
blasst, wir hantieren mit ihm gedankenlos, und selbst seine stille
Verlasslichkeit verwundert uns kaum ... bis plétzlich durch irgend-
ein Versehen oder Vergessen dieses Néchstliegende sich einmal ver-
sagt und uns gedankenvoll aufhorchen liesse, sofern wir nicht
schon von unserem Missmut entrafft sind in ein Schimpfen, das
zwar nichts niitzt, aber doch ein wenig gut tut. In diesem Moment
des Sichversagens ndmlich ragt das Vertraute einen Augenblick in
seine urspriingliche Sphéire des Geheimen; und die Frage ist, ob wir
uns von diesem in unserem gewohnten Tun storen lassen — oder ob
wir nur auf einen raschen Krsatz aus sind, der uns das Unterbro-
chene unverziiglich fortsetzen lasst. Wir wihlen meistens das
Letzte und entscheiden damit, ohne es zu wissen und zu ahnen, ge-
gen die Fiille des Geheimnisses, der wir weiter nicht nachdenken
und die wir damit vertun. Wie aber soll uns, wenn wir nicht einmal
mehr in der Lage sind, das Geheimnis der Ferne alles Nahen dank-
bar bei uns einzulassen — das Geheimnis um I.eben und Tod, das
grosse Geheimnis um Gott fruchtbar bewegen ? Hs plattet ab zum
intellektuellen Problem der Theologien und Philosophien, es wird
Diskussionsobjekt zeitkritischer Schwatzgruppen, es zerredet sich
im geistreichen Apercu.

Haben wir uns schon dariiber Gedanken gemacht, woher un-
sere alltidgliche Unlust rithrt, das Vertraute als das Geheimnisvolle
zu erkennen ? Unsere Reaktion auf eine solche Frage wird immer
wieder dieselbe sein: Wo fiihrte das hin, wenn man ... und so macht
uns denn auch gar nicht stutzig, wohin uns allerdings der handliche

und gedankenlose Umgang mit allem und jedem schon lingst ge-
fithrt hat!



— 47 —

Halten wir aber bei der abgebrochenen Frage aus — wir miiss-
ten stiller werden, und wo anders verméchten wir etwas vom Ge-
heimnis zu erfahren, wenn nicht in der Stille 2 Aber Stille und Ge-
heimnis schrecken uns, weil in ihnen stets als das Unheimliche im
Heimlichen ein Hauch des Todes weht. Wer allerdings von diesem
Hauch nicht beriihrt ist, verbringt seine Tage wie ein Geschwitz,
und in seinem seichten Gepldtscher ist nicht Raum fiir das, was
den Menschen erst zum Menschen macht: den Schmerz zu erfahren
als Leid und im Leid jenen gewussten Boten des Todes, der zum
Sterblichen bestimmt und uns eben damit nicht verenden lasst wie
Tiere. Wie soll leben konnen, wer sich dem nicht fiigen mag ?

Wir fragen nach dem Geheimnis — und werden wieder auf die
Nihe des Todes verwiesen. Sollte dies ein unmissverstiandlicher
Hinweis darauf sein, dass wir vom Geheimnis immer nur so viel zu
verstehen vermdégen, als wir den Gedanken des Todes ausstehen ?
Und sollte das Vermogen, etwas vom Geheimnis ahnbar zu
machen, bedingt sein von jenem nie ermessbaren Wegstiick, das
uns auf dem Unterwegs zu unserer eigenen Sterblichkeit bisher zu-
riickzulegen vergénnt war ? — Dann wére freilich alles geheimnislose
Daherreden von Leben und Tod, von Welt und von Gott ein un-
triigliches Anzeichen daraufhin, dass, wer so daherredet, sich be-
reits auf der Flucht vor seiner Sterblichkeit befindet und auf sol-
cher Flucht zum Verstindnis des Lebens nichts weiter beizutragen
vermag als jenes fliichtige Verfangliche, das man eine Weile interes-
sant findet, um alsbald die Erfahrung zu machen, dass es in jedem
ernsten Augenblick trostlos von uns abblattert.

Die Fahigkeit zu einem wahrhaft vermégenden Wort in Rich-
tung auf einen Sinn des Lebens liesse sich in diesem Falle weder auf
einem Zugang, und das heisst ganz wortlich: mit der Methode der
Theologie oder der Philosophie, noch irgendeiner Wissenschaft er-
schleichen — sie wire die Gabe des (Geheimnisses selbst, das sich
einem Sterblichen kiinden mochte.

Aus diesem Grund kann denn auch ein solches Wort von kei-
ner Kommission auf einen bestimmten Anlass hin bestellt und von
den aufgeforderten Rednern mit Ernst und Fleiss und Einsatz er-
zwungen werden. Der bescheidene Beitrag ist ein Wink auf die
Freiheit des sich je schenkenden Geheimnisses.

Aber wird damit nicht alles preisgegeben an die Willkiir ?
Ganz im Gegenteil! Willkiir ist es, die uns immer wieder nachhaltig
bedringende Einsicht in das Geheimnis darniederzuhalten, um de-



— 48 —

sto ungestorter dem verfiigharen Wissenskram nachzulaufen. Und
eine ausgemachte Narrheit ist es, diesen Zustand noch gar damit
rechtfertigen zu wollen, dass man verkiindigt: Selbst Gott hat sich
offenbart, also halten wir uns doch, weil wir das Verborgene nicht
wissen konnen, an das Geoffenbarte. Der elende Kult des Lebens,
soweit es eben verfligbar ist, bleibt in seiner Gottvergessenheit
nichts anderes als die letzte Folge davon, dass die Theologie, je nach
den tiefschiirfenden Abhandlungen einzelner Fachvertreter, Gott
bald zu ihrem Postboten und bald zu ihrem Schuster gemacht hat.

Dem allem gegeniiber wire es ein schlichtes Entsprechen zum
gottlichen Anspruch, schweigend hinauszuhorchen in die fliisternde
Stille des Dunkels und dadurch im Herzen einfach und weit zu wer-
den. Allein, wir kénnen diese Preisgabe an das Geheimnis nicht
nennen, ohne dass zugleich die Frage wach wird, inwiefern und wie
denn aus dem Geheimnis das Befreiende kommen soll, zumal
natiirlich dem sogenannten gesunden Menschenverstand eine der-
artige Preisgabe kaum etwas anderes bedeuten kann als das klein-
laute Eingestdndnis des Scheiterns, von dem der Menschenverstand
schon allein deshalb nichts héren will, weil er eben unheilbar ge-
sund ist.

Die Preisgabe an das Geheimnis ist indessen ein Verzicht. Als
echter Verzicht ist er nicht ein schlaffes Abstehen von dem, was
man zu erreichen nicht fahig ist, sondern der kithne Entschluss,
durch das Verzichten einem urspriinglichen Sich-Versagen des Be-
gehrten fiigsam zu sein. Ein solcher Verzicht ldsst nicht von dem,
was er begehrt, wohl aber lasst er, was er begehrt, in dem sein, was
des Begehrten Eigenstes ist, in seinem Geheimnis. In solchem Sein-
Lassen kommt das Begehren zur Ruhe, sofern es darin eingelassen
ist ins KFragelose des Geheimnisses, in das Gestillte seiner Ver-
schwiegenheit.

Und dieses Eingelassensein ins Fragelose des Geheimnisses ist
die Freiheit. Die so verstandene Freiheit ist weder bloss eine Befrei-
ung vom Zwang des Wissen-Wollens noch lediglich eine Bereitschaft
zum (Glauben-Konnen. Sie liegt vielmehr der stets beredeten doppel-
ten Freiheit als Freiheit von etwas und Freiheit zu etwas so zugrunde,
dass sie diese Doppelung erst ermdglicht. Spuren dieses griindenden
Freiheitsgedankens haben sich denn auch in der Sprache in unschein-
barer Weise erhalten.

Fiir den Innerschweizer, als der ich hier in meiner lieben Vater-
stadt Luzern zu Thnen zu sprechen eingeladen wurde, fiir den Inner-



— 49 —

schweizer ist «e frine Monsch» zuerst ein lieber Mensch und aus diesem
Lieben heraus sodann ein freier Mensch. Die befreiende Preisgabe an
das Geheimnis, der freie Verzicht gegeniiber dem Sich-Versagen des
urspriinglich Verborgenen wire demnach in seiner innersten und in-
nigsten Bewegung ein Lieben.

Lieben bedeutet: das Geliebte oder den Geliebten in seinem
Eigensten gut heissen und damit zur wahren Giite befreien. Und weil
denn das Eigenste eines jeglichen, sei es Mensch oder Tier, Gewichs
oder Geméchte, dem es Liebenden verborgen bleibt und als so Ver-
borgenes ihm ein Zeichen zu geben vermag nur aus jener Giite, die der
Liebende selber ihm in Liebe gewéhrt, darum ist die Fiigsamkeit in
das Verborgene als ein Gut-Heissen des Verborgenen zugleich die tief-
ste und die hochste Liebe.

Sie ist die tiefste Liebe, insofern sie sich herablasst zum verborge-
nen Grunde alles dessen, was ist, und in Demut schweigend, verehrt,
was sie nicht wissen darf — und sie ist die hochste Liebe, insofern sie
sich im Gut-Heissen aufschwingt zum Lobe dessen, was auch ein lie-
bendes Verstehen noch bei weitem iibersteigt. Dieses alles Uberstei-
gende aber sind die hochsten heiligen Namen — hochgelobt seien sie
von nun an bis in Ewikgeit. ‘

Auch nach diesem Vortrag liess der Beifall der Zuhorerinnen und
Zuhorer erkennen, dass die Ausfiihrungen auf Interesse gestossen
waren und als Bereicherung empfunden wurden. In diesem Sinne
sprach der Vorsitzende dem Referenten den herzlichen Dank aus.

Nach einer halbstiindigen Pause gab der Sekretar des Standigen
Kongressausschusses einige administrative Mitteilungen bekannt.
Insbesondere wies er die Teilnehmer auf die im Erdgeschoss von der
Christkatholischen Jugend der Schweiz veranstaltete Ausstellung
von Zeichnungen und Collagen zum Thema «Leben» hin, angefertigt
von Unterrichtskindern aus der Schweiz und aus Osterreich sowie von
mehreren Jugendgruppen der Schweiz, und bat alle, sich an dem
damit verbundenen Wettbewerb zu beteiligen, um die am zutreffend-
sten empfundenen Arbeiten nach Abschluss des Kongresses mit klei-
nen Preisen auszeichnen zu konnen. Ganz besonders dankte
Pfr.Dr. H. Frei den Initianten dieser « Jugend-Aktion», allen Teilneh-
mern, speziell dem Xoordinator Philipp Ackermann, Riehen
(Schweiz), und seinen Helferinnen und Helfern, fir den ausgezeich-
neten Beitrag, der wesentlich zur gedanklichen Einstimmung der
Kongressbesucher beizutragen vermége. Der spontane Applaus der
Versammlung bekréftigte dies.



— 50 —

Nun leitete der Vorsitzende zum dritten Hauptreferat iiber,
dessen Verfasser, Prof. Dr. W. Kiippers ( Bonn), leider am Erschei-
nen verhindert war. Da der Vortrag im vollen Wortlaut vervielfal-
tigt vorlag und nach der Sitzung allen Teilnehmern ausgehédndigt
wurde, konnte der stellvertretende Vortragende, Pfarrer Benno
Schoke (Aachen), sich gestatten, den Vortrag in leicht gekiirzter
Fassung den Anwesenden vorzulesen:

«Leben in Gemeinschaft»

«Leben in Gemeinschaft» — ein gewichtiges Thema, einleuch-
tend gewiss ganz allgemein in unserer Zeit, wenn auch vielleicht
nicht ganz so unmittelbar im Rahmen eines internationalen Altka-
tholikenkongresses. Tatsidchlich waren diese ja bisher vor allem auf
kirchliche Selbstbesinnung und Selbstdarstellung ausgerichtet. Mit
gutem Grund sucht dieser Kongress die grundsitzliche Wendung
zu einem Neubeginn mit seiner Hinwendung zur Frage des Lebens
schlechthin. Aber das ist es ja nun: Das Thema ist faszinierend,
doch zugleich uferlos, wenn es nicht eingegrenzt werden kann und
klare Begriffsbestimmungen das Zerfliessen in einem Meer von Ge-
dankenansétzen, Empfindungen und Fragen verhindern! Die Auf-
gabe wird speziell fiir den dritten in der Reihe der Vortragenden
nicht leichter, wenn es, leider, gegen die gute Absicht zu keinem
vorgangigen Gedankenaustausch der drei Referenten gekommen
ist. Doch halten wir uns nicht bei einer Einleitung auf, die nichts
einbringt.

Springen wir hinein in die Frage selbst:

Wie auch immer «Leben» verstanden werden mag, ganz gewiss
ist es von « Gemeinschaft» nie wirklich zu trennen: Das gilt fur alles
uns bekannte Leben, das sogenannte organische, pflanzen- und tier-
hafte, erst recht aber fiir das menschliche. Beschrinken wir uns auf
das Letztgenannte, so ist auch hier ganz klar, dass es von einem
uniibersehbaren Gemeinschaftsvorgang in seiner Entwicklung und
Geschichte getragen und bis in die Gegenwart hinein bestimmt ist;
dass es sich in jedem einzelnen und fiir jeden einzelnen immer nur
in Gemeinschaft behaupten und fortsetzen, entwickeln und erfiillen
kann und dass es ebenso in all seinem Dringen und Stréomen stets
auf Gemeinsamkeit ausgerichtet bleibt. Und gerade das innere, per-



— 51 —

sonliche und bewusste Leben des einzelnen ist ja gerade nicht ein-
fach einsames Selbsterleben, sondern vom ersten Anlachen der
Mutter bis zum letzten Atem des Sterbenden bestimmt vom ande-
ren Menschen, und wenn es auch nur einer — der Nichste wire!
Grosse, Gliick, Reichtum, Schonheit und Freude des Lebens liegen
darin, aber auch seine Gefahrdung und Not, seine Verletzlichkeit
und die Moglichkeit seines Versagens und seiner Vereinsamung!
Doch alle Worte fassen das Leben selbst nicht. Sie versuchen, es
einzufangen, und was sie dann vorzeigen, ist kaum mehr als ein
toter Schmetterling. Das Leben ist schon und schrecklich in seinem
«Elany, seinem Drang und seinem Ausgreifen ins immer Neue und
Unbekannte, es ist traumhaft und kurz, von Gefahren umlauert,
wie oft irrlichternd im Dunkeln, und der Tod bleibt sein Begleiter
und unweigerliches Ende. Uniibersehbar sind die weltanschaulichen
und wissenschaftlichen Versuche des Menschen, sich iiber dieses
Leben Klarheit zu verschaffen, besonders iiber die Grundfragen des
Daseins: Ist alles Bewusstsein vielleicht wirklich nur ein voriiberge-
hendes Aufleuchten ? Und ist das Universum, in das dieses Auf-
leuchten einbezogen bleibt, wirklich mehr als im letzten Grund die-
sem voriibergehenden «Leben» und der damit gegebenen « Gemein-
schaft in diesem Leben» gegeniiber etwas Unbestimmbares und
(leichgiiltiges, mag es so oder so das Dasein und seine Gesetzmaés-
sigkeiten setzende und bestimmende Kraft besitzen? Gewiss: Es
gibt genug Antwortversuche religiéser, philosophisch-rationaler
und wissenschaitlicher Art; doch kommen sie weiter als bis zu jener
Grenze, an der allein der Glaube einen Weg findet ? Und ganz ge-
wiss vermag eine von Vernunftgriinden begleitete Glaubensent-
scheidung fir den Gedanken des Geschaffenseins des Universums
aus und durch Gedanke, Wille und liebende Selbsthingabe des
iiberweltlichen, ewigen Wesens, das wir Gott nennen, beruhigende
Zuversicht und ein freudiges Leben zu begriinden und zu tragen.
Doch geniigt auch solche allgemeine Glaubensbegriindung gewiss
nicht, um jenes Fazit negativer Art wirklich auszuschalten, das
etwa ein Thornton Wilder am Schluss seines bekannten Stiickes
«Unsere kleine Stadt» der Gefahrtin der toten Emely, die von
einem Ausflug ins Leben zuriickkehrt, in den Mund legt: «Jetzt
weisst du Bescheid. So war das Leben. Man bewegt sich in einer
Wolke von Unwissenheit, vergeudet seine Zeit, als hitte man eine
Million Jahre zu leben, ist dauernd einer oder der anderen Leiden-
schaft ausgesetzt. Jetzt weisst du Bescheid, so sieht das gliickliche



s B =

Dasein aus, in das du zuriickkehren wolltest: Unwissenheit und
Blindheit.» Keine rationale Apologetik vermag iiber derartige, so
oder so aufbrechende existenzielle Fragen hinwegzuhelfen. Und sol-
che Fragen brauchen doch wahrlich nicht weither geholt zu wer-
den. Fallen sie nicht gerade dann besonders iiberméchtig auf uns,
wenn wir von «Leben in Gemeinschaft» zu sprechen beginnen ? Gilt
nicht das alte «homo homini lupus» (Mensch dem Mitmenschen ein
Wolf) gerade hier ? Und dies ist ja nur wirklich kollektiv, eben «ge-
meinschaftlichy, nicht weniger der Fall als vom einzelnen her. Ist
nicht gerade daran in unserem Jahrhundert der Rest von Fort-
schrittsgliubigkeit erstarrt in der Kéilte des Grauens und ver-
dampft in der Glut der Feuerbrinde von Krieg, Unterdriickung,
Ausbeutung, Verfolgung? Und ist nicht gerade dadurch die
angstlich auf Sicherung und ruhigen Genuss bedachte Konsum-
gesellschaft der immer noch frohbeschwingt und glanzend sich
darstellenden «modernen Welt» in ihrer egoistischen Unmensch-
lichkeit erst recht erschreckend? Nein — Leben in Gemeinschaft
ist kein Thema, das man in frohlicher Behaglichkeit abhandeln
konnte. Wiirde aber, um sachlich zu bleiben, die Sinn- und Wert-
frage dem Leben und gerade dem Leben in Gemeinschaft gegen-
itber ausgeschaltet, so bliebe schliesslich nur noch iibrig, im
wogenden Meer alle Stromungen und alle Windstillen fiir sich gel-
ten und bestehen zu lassen, um jenseits von Gut und Bése jedem
Ausdruck des Lebens sein eigenes So-Sein und seine vergingliche
Unmittelbarkeit zu belassen und zuzubilligen.

So aber war unser Kongress-Thema gewiss nicht gemeint, so
neutral es formuliert wurde. Und so wollen wir auch nicht fortfah-
ren. Und als Christen miissen wir es auch nicht, ja diirfen es letzten
Endes nicht! Als Christen diirfen wir vielmehr unter Ieben und
Gemeinschaft gerade das verstehen, was diese allgemein mensch-
lichen Wirklichkeiten mit all ihrer ungelosten Problematik dann
sind und vor allem, was sie dann werden konnen, wenn sie von
Gott her gelebt, in Christus erlebt und durch die Gnadenwirkung
des Heiligen Geistes gestaltet, in gewissem Sinn umgestaltet und
neugestaltet werden! Wie gross in seiner herben Klarheit erklingt
doch in den Psalmen Israels das Lob Gottes fur das Leben als
Wunder seiner Schopfung in ihrer Unbegreiflichkeit, zumal wenn
dieses Leben im Menschen das Wort Gottes zum Licht auf dem
Weg werden lasst und auf diesem Weg dem geoffenbarten Gesetz
Gottes folgt und im Herzen ihm nachsinnt. Unerschopflich ist diese



Psalmensprache: Anfangend mit dem ersten Psalm, Vers 2 und 3:
«Wer Lust hat zum Gesetz des Herrn, ... der ist wie ein Baum ge-
pflanzt an den Wasserbéachen, der seine Frucht bringt zu seiner Zeit
und seine Blatter verwelken nicht und was er macht gerdt wohly;
itber Psalm 36, Vers 6ff.: «Herr, deine Giite reicht so weit die Wol-
ken gehen. Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes und
dein Recht wie eine grosse Tiefe... Wie teuer ist deine Giite, Gott,
dass Menschenkinder unter dem Schatten deiner Fligel Zuflucht
haben. Sie werden trunken von den reichen Giitern deines Hauses
und du trinkest sie mit Wonne als mit einem Strom. Denn bei dir
ist die Quelle des Lebens und in deinem Lichte sehen wir das
Licht»; bis zum grossen Ausklang in der letzten Psalmengruppe
(144-150) 145, Vers 151. und 21: «Aller Augen warten auf dich, und
du gibst ihnen Speise zu seiner Zeit. Du tust deine Hand auf und
erfiillest alles, was lebt, mit Wohlgefallen... Mein Mund soll dem
Herrn Lob sagen und alles Fleisch loben seinen heiligen Namen
immer und ewiglich.» Und wie gross setzt sich dies alles fort in
neuer Kraft und Tiefe in einer Vielzahl neutestamentlicher Worte !
In der Begegnung mit Jesus erleben, so «unbegreiflich» dieser Vor-
gang fiir uns bleibt, immer wieder ungezahlte Menschen, beginnend
mit den ersten Jiingern bis heute, das Leben in seinem ganzen
Ernst als Gottes Gabe und unsere Aufgabe, als Schuldigwerden vor
Gott, als im Opfer seines Sohnes geschenkte Vergebung und als Er-
fillung in ehrlicher Arbeit und in der Liebe als allen Gesetzes
Ende: Joh.8,12, «Ich bin das Licht der Welt, wer mir nachfolgt,
der wird nicht wandeln in der Finsternis, sondern wird das Licht
des Lebens haben»; Mt.6,17: «Wer sein Leben erhalten will, der
wird’s verlieren. Wer aber sein Leben verliert um meinetwillen, der
wird es finden.» Und was ist die grosse Christuscrfahrung des Pau-
lus, der ja doch schon als Jude sein Leben ganz unter Gottes Wil-
len stellte, anders als gerade dieses vertiefte Erfahren des Lebens:
Gal. 2,19f., «Ich bin aber durch das Gesetz dem Gesetz gestorben,
auf dass ich Gott lebe... Ich lebe, aber doch nun nicht ich, sondern
Christus lebt in mir. Denn was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe
ich in dem Glauben des Sohnes Gottes, der mich geliebt hat und sich
selbst fiir mich dargegeben hat», und schliesslich Joh. 6,38: «Herr,
wohin sollen wir gehen, du hast Worte des ewigen Lebens ?» All
dies aber wire ja nun doch irgendwie Vergangenheit fiir uns, wenn
es nicht nach Jesu Worten selbst iiber seinen Tod hinaus wirksam
und in der Kraft seiner Auferstehung durch den Heiligen Geist



e 5 —

immer neu gegenwartig wére. So betet ja dann der Bischof in der
Liturgie der Firmung: «O Gott, der du deinen Aposteln den Hei-
ligen Geist gegeben hast, ... verleihe, dass in die Herzen derjenigen,
deren Stirn wir mit heiligem Chrisam gesalbt haben, eben derselbe
Geist herabkomme, gnédig in ihnen wohne und sie dadurch zu
einem Tempel seiner Herrlichkeit mache, der du mit dem Sohne
und dem Heiligen Geiste lebst und regierst, Gott von Ewigkeit zu
Ewigkeit. Amen! Siehe, so wird gesegnet werden jeder Mensch, der
den Herrn fiirchtet.» Und dieses Leben ist unléslich verbunden, ja
viel mehr, es stellt sich recht eigentlich dar in der tiberindividuellen
Gemeinschaft der Gotteskinder: aus Gott, in Christus, durch den
Heiligen Geist. Davon heisst es Gal.4,2-6: «Vertraget einander in
der Liebe und seid fleissig zu halten die Einigkeit im Geist durch
das Band des Friedens: ein Leib und ein Geist, wie ihr auch beru-
fen seid auf einerlei Hoffnung eurer Berufung, ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, ein Gott und Vater unser aller, der da ist iiber euch
allen und durch euch alle und in euch allen.»

So fremd, wenn auch erhaben und «schon» oder «iiberirdisch»
dies uns in unserem fragwiirdigen und meist so triiben Alltagserle-
ben klingen mag, es ist die Botschaft, in deren Licht wir hier allein
von «Leben in Gemeinschaft» sprechen kénnen und wollen!

Ist nun aber « Leben» schlechthin, unabhéngig vom Glauben, In-
begriff des Menschseins unter standig sich wandelnden Formen der
Gesellschaft von den fernsten Urzeiten her bis in das beginnende
Atomzeitalter, naturhaft eingebettet in und réatselhaft bezogen auf
das Gesamtleben auf der Erde und im Universum, geschichtlich sich
in immer neuen Widerspriichen, Aufbriichen und Katastrophen ent-
faltend und erhaltend mit seinen Hohen und Tiefen, Freuden und
Schrecken, Siegen, Hoffnungen, Buttiuschungen, Angsten und
Schuldverstrickungen bis in den Tod, so erhebt sich die Frage, was
nun in Tat und Wahrheit und fiir uns zugénglich diese Lebenswirk-
lichkeit mit dem Leben im Licht des Glaubens verbindet.

Hier gibt es nur eine Antwort, bei der das beunruhigte Fragen
einen Haltepunkt findet : das Kreuz von Golgatha!

Wie immer man das Unfassliche der Verbindung dieses mensch-
lichen Unterganges mit dem Weg des Gottmenschen und der Oster-
botschaft von seiner Auferweckung von den Toten fassen mag, hier
wird das allgemeine menschliche Leben mit dem neuen Leben aus
Gott verbunden zu einer neuen Weise von «Leben in Gemeinschafty!
Roém. 6,3-4,11-12: «Wisset ihr nicht, dass alle, die wir in Jesus Chri-



stus getauft sind, die sind in seinen Tod getauft ? So sind wir ja mit
ihm begraben durch die Taufe in den Tod, auf dass wir gleich wie Chri-
stus ist auferweckt von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters,
also sollen auch wir in einem neuen Leben wandeln...; denn was er ge-
storben ist, das ist er der Siinde gestorben zu einem Mal, was er aber
lebt, das lebt er Gott. Also auch ihr, haltet euch dafiir, dass ihr der
Stinde gestorben seid und lebet in Gott in Jesus Christus, unserem
Herrn.» Und das gleiche gilt auch in bezug auf die Unterscheidung
ohne Trennung zwischen christlicher, d.h. durch den Heiligen Geist
bewirkter, heilshafter Verbundenheit von Menschen untereinander
und der allgemeinen menschlichen Gesellschaft in all ihren sich ent-
wickelnden und einander ablésenden, sich ergéinzenden oder bekdmp-
fenden Gestalten, mit denen sich Anthropologie und Soziologie sinn-
voller- und nutzbringenderweise in ihrer Art beschéftigen: Familie
und einzelner, Sippe, Stamm, Gruppe, Volk, Nation, Staat, Partei,
Berufs-, Arbeits- und Interessengemeinschaft, Stand und Klasse,
Rasse, Majoritat und Minoritat, Religionsgemeinschaft und Sekte.
Das Erstaunliche dabei ist jedoch, dass iiberall, wo sozusagen der
«christliche Virus» als eigenes und neues Momentum eindringt, diese
eine als geschichtlicher Vorgang feststellbare Qualifikation (Wertbe-
stimmung) und Orientierung (Ausrichtung) erfahren. Doch bei der
Ambivalenz (Doppeldeutigkeit) aller geschichtlichen Vorgéange kann
dies keine eindeutig gesicherte Feststellung sein, und heute steht ja
weithin die scharfste Kritik der geschichtlichen Wirkung des Chri-
stentums, besonders auch im sozialen Bereich, im Vordergrund des
Interesses. Darauf kann hier nicht weiter eingegangen werden. Da-
gegen wird hier das schon angesprochene «Erleben» im Leben wichtig
und im Zusammenhang damit wiederum die Bedeutung des Zeichens
der Symbole und des Sakramentes! Anderung, Erneuerung, «neues
Leben» wird ja viel eher und viel eindeutiger «erlebt», mit Zeichen
verbunden erfahren, bekannt und gestaltet, als dass es als solch
«neues» Leben erkannt und verstanden oder «festgestellt» und «fest-
gehalten» wiirde. Hier handelt es sich um das, was Maurice Blondel,
der grosse franzosische « Lebensphilosoph», wenn man ihn so einord-
nen darf, unter der «action», dem Tétig- = Lebendig-Werden der
menschlichen Person auf Wahrheit und Heil hin, verstanden wissen
wollte.

Diese christusbezogene Tat-Wirklichkeit (action) neuer Lebens-
gemeinschaft gab in der frithen Christenheit dem lateinischen Wort
«Communio» und dem noch tieferen und umfassenderen griechischen



Begriff der «Koinonia» als Zeichenwort fiir die Gemeinschaft um den
Altar seinen unerschopflich reichen Sinngehalt. Die beiden Fremd-
worte sind deshalb bis heute im Vollsinn uniibersetzbar. Vor allem ist
dabei davon auszugehen, dass die so bezeichnete gottesdienstlich-
liturgisch-hierarchische Gemeinschaft in gar keiner Weise sich in der
begrenzten Sichtbarkeit liturgischer Vollziige und hierarchischer
Formen und Sozialstrukturen festhalten oder auch nur von daher
wirklich bestimmen lasst ! Eher konnte man sagen, solche Communio-
Koinonia-Gemeinschaft sei die aus dem Glauben gelebte Teilnahme,
ja Teilhabe und Teilgabe am anderen und an den anderen, wie diese
sich rein im Sakrament des Altares darstellt und in ihrer einmaligen
Wirklichkeit gegenwértig wird : bis zum vollen Eintreten in der Hin-
gabe und im Eintreten fiir den anderen, dort wo es fiir ihn n6tig und
rettend-hilfreich ist — in der Stellvertretung, in der unbedingten An-
nahme des Bruders. Und deshalb konnte das Neue in dieser vom
Opfer Christi her bestimmten und gelebten Gemeinschaft auch heis-
sen: «Volle Gemeinschaft im Erleben wahren Lebens» oder in gewis-
sem Sinne auch «Heil als Gemeinschaft» (vgl. Erhard Griese, Okume-
nische Rundschau 23 [1974], S.345-350). Fiir die Unterscheidung
ohne Trennung dieser neuen Gemeinschaft des Heiles vom allgemei-
nen Lebenskontext war in der frithen Christenheit das allen verstand-
liche Bild des seegéngigen Schiffes im Gebrauch: Das Leben dieser
Heilsgemeinde dient nicht sich selbst, geht aber weder in seinem Voll-
zug noch in seiner Zielsetzung im alten Kontext auf. Vielmehr lést es
sich vom sicheren Hafen und nimmt das Wagnis der grossen Fahrt auf
das ferne Ziel hin auf. Das bleibt gewiss giiltig, wir wiirden es jedoch
gerne ergénzt sehen durch alles das, was in dieser Gemeinschaft mit
den grossen Zeichen des Verhaltens des «barmherzigen Samariters»
und der «Fusswaschung» Jesu an scinen Jiingern angesprochen
bleibt! Doch bleibt beides wichtig. Der «Schalom»-Bereich der
biblischen Gottesvolk-Gemeinschaft im alten wie im neuen Israel be-
deutet Frieden und Gerechtigkeit stets zugleich in gegenwartiger und
zukiinftiger Wirklichkeit, als Forderung, Angebot und Gnadengabe,
und dies fiir alle Lebensbereiche. Und selbstverstandlich miisste hier
ins einzelne und Praktische gegangen werden, was jedoch Aufgabe
der Gespriachsgruppen bleiben soll.

Was wir noch zum Abschluss tun wollen, ist das Ansprechen der
grundséitzlichen Frage nach der Kirche als Gemeinschaft und damit
auch der alt-katholischen Kirche in ihrer klassischen Berufung auf die
Gemeinschaft der Alten Kirche.



— 57 —

Das Erregende an der Frage nach der Kirche als Gemeinschaft
ist, dass in ihr als einer Institution von menschheitsgeschichtlichem
Format sich das Geheimnis des Christus wiederholt, von dem es im
Prolog des Johannesevangeliums lapidar heisst: « Das Wort ward
Fleisch und wohnte unter uns» (Joh.1,14). Damit ist die Kirche als
Leib Christi, dessen Seele der Heilige Geist ist, zwar in letzter Instanz
iiberweltlich, zugleich aber in der uns angehenden Wirklichkeit ihres
geschichtlichen Daseins und Soseins ein Stiick der allgemeinen
Lebenswirklichkeit. Hier aber wird fiir uns die in ihr zu Tage tretende,
geforderte und belebte Art von Gemeinschaft wichtig: Und in dieser
unterscheidet sie sich deutlich, zum mindesten im Selbstverstindnis
ihres Wesens und in ihrem Anspruch gegeniiber der «Welt», von ande-
ren, vergleichbaren Gemeinschaften. Wie keine andere beruht sie auf
einer Anerkennung von Gleichheit und Einheit aller Glieder, die ge-
rade aus dieser Anerkennung heraus den Eigenwert und die Selbst-
entfaltung des einzelnen Gliedes fordert und fordert. Gewiss lebt jede
Gemeinschaft mehr oder weniger vom Gelingen des Ausgleichs zwi-
schen Einzel- und Gesamtinteresse. Dies geschieht jedoch in der Kir-
che aus einem unvergleichlich tieferen, doppeltem Grunde heraus:
Die Kirche namlich verwirklicht sich: Hinerseits im Ansprechen der
Person des einzelnen, durch Verkiindigung des gottlichen Wortes,
das diesen im Gewissen trifft, vor die Entscheidung zum Glauben
stellt und in die Nachfolge Jesu ruft, wie durch die Anerkennung
dem einzelnen gewordener Gnadengaben (Charismata) und durch
die Spendung der Sakramente, die alle entscheidend die Person
treffen, wie sie auch nicht mechanisch, sondern von menschlichen
Personen «in persona Christi» (im Namen Christi als dem eigent-
lichen Spender) ausgeteilt werden; andererseits in der Entfaltung
der Gemeinsamkeit durch Anerkennung der Gleichstellung aller
«Gotteskinder» vor Gott, in Christus als eine Bruderschaft und
durch den in allen wirksamen Heiligen Geist als Zusammenfiigung
«lebendiger Steine» (1.Petr.2,5) zum Bau und im Bau des « Hauses
Gottes» im allgemeinen Priestertum der Gldubigen. Und dieser
Doppelcharakter macht das Leben aller in der Gemeinschaft vom
tiefsten Grunde her allseitig offen, ldsst alle sich gegenseitig in
Liebe tragen und hilfreich sein, gerade indem Hoheit und Wert der
Person bewahrt werden. Hier umfasst offene Menschlichkeit alle
Gestalten und Bereiche des Lebens, nicht nur im engeren Bereich
der Kirche, nimmt sie auf in die neue Weise von Gemeinschaft und
wirkt auf die allgemeine Lebensgemeinschaft zuriick, indem sie



— 58 —

diese durchdringend #ndert und neu gestaltet vom je eigenen
Selbst her in der durch den Heiligen Geiste bewirkten und getrage-
nen «action» der Communio-Koinonia-Gemeinschaft! Und sofern
wir unverbriichlich im Glauben die Kirche als die Una Sancta Got-
tes in der Geschichte bekennen, bleibt das Bild einer solchen Ge-
meinschaft oder eines solchen Lebens in Gemeinschaft ihr grosses,
verblirgtes «Soll», an dem keine Enttduschung und keine Kritik
etwas abzustreichen vermdogen.

Doch das ist, leider, nicht alles, was zur Frage der Kirche im
Zeichen von Leben in Gemeinschaft zu sagen ist: Menschliche Ehr-
lichkeit und christliche Niichternheit gebieten, zwischen «Soll» und
«Haben», zwischen Anspruch und Wirklichkeit im Alltag des
Lebens und Erlebens zu unterscheiden. Die Last des Unerfiillten,
zumal im Blick auf das anerkannte Soll, zwingt uns, heute viel-
leicht noch mehr als je, zum Ziehen der «Bilanz des Christentumsy.
Zeigt nicht tatsichlich das niichterne «Ist» einen erschreckenden
Fehlbetrag ? Wo sind Glaubenskraft und Briiderlichkeit ? Wo und
wie war oder ist die Christenheit Salz und Licht der Welt ? Wo sind
prophetisches Zeugnis und Hingabe in Opfer und Nachfolge bis in
den Tod ? Wie gross ist die Stelle, die Kompromiss, Anpassung,
Eigennutz und Selbstgefilligkeit einnehmen ? Vor allem aber darf
das Bedenken des «Fehlbetrages» sich nicht durch Entschuldigung
mit dem Fehlverhalten einzelner praktisch unwirksam machen. Es
geht um das Leben in Gemeinschaft, und dieses gilt es kritisch zu
bedenken! Nicht als Anklage, sondern als Anstoss zur «action» im
Sinne Blondels: im Gebet, im liturgischen und sakramentalen
Leben, in jeder Art von Information und Kommunikation und
sozialer Diakonie! Und sollte nicht gerade dies der eigentliche Sinn
der irgendwie den «guten Altkatholiken» doch iiberraschenden
Kongressfrage nach dem Leben sein ? Soll es nicht heissen: Nicht
immer wieder und immer weiter Selbstdarstellung in der Art von
Imagepflege oder gar Selbstbespiegelung in einer gewissen zihen
Treue fast trotzig nach aussen gewandt! Sollte die Parole nicht
vielmehr lauten: In nicht geringerer, aber sehr viel weniger intro-
vertierter Treue auf uns selbst und alle, die sich daran beteiligen
wollen, gerichtete schonungslose Besinnung auf die in uns liegenden
Griinde des Defizits und die Moglichkeiten seiner Abtragung. Diese
aber konnen wir nur erwarten, wenn unsere Gemeinschaft in ihrem
Leben anders wird. Und dazu kénnen wir nur gelangen, indem wir
zur Deckung des Defizites als neues Grundkapital jenes « Haben» in



— 39 —

Anspruch nehmen, das Gottes Gnade in Jesus Christus in die Ge-
meinschaft der Kirche sozusagen als seinen Anteil eingebracht hat,
nicht damit wir ihn vergraben, vielleicht in Dogmen und Liturgien,
sondern damit wuchern im Leben der Gemeinschaft.

In Anwendung auf die altkatholische, auf unsere Kirche, kénnte
dies zweierlei bedeuten :

Erstens: Immer noch sind wir, ohne es geniigend zu bedenken,
zu sehr vom Vergleich mit den anderen Kirchen, besonders den
grossen und angesehenen, bestimmt. Unser Leben in Gemeinschaft
wird dadurch, ohne dass wir es wollen oder auch nur wahrhaben
wollen, gehemmt, dass wir unsere Massstdbe von solchen Verglei-
chen her bestimmen lassen. Dadurch aber werden wir nicht, was zu
sein uns gegeben und aufgegeben ist!

Zweitens: Sollte es, so wie dusserlich unser Weg als einer statt
grosser eher kleiner werdenden Gemeinschaft verlaufen ist, nicht
vielmehr als Aufgabe erkannt und angenommen werden, uns ganz
bewusst und mit aller Kraft von innen her — im Sinne unserer Be-
rufung auf die Alte Kirche — auszurichten auf ein urchristliches
Leben in Gemeinschaft, nach dem alle Not der Welt schreit ? Sollte
es uns dann nicht geschenkt werden kénnen, die Not der Minoritat
als Chance niitzend zu einem vorbildlichen, vielleicht sogar fiir an-
dere bemerkenswerten, neuen Leben in Gemeinschaft durchzustos-
sen ? Es klingt utopisch und kann nur als Wagnis im Glauben ge-
sehen werden. Wenn es nun aber doch unser Weg wire? Warum
sollte dann nicht gelten, was im 1.Petrusbrief dem Wort von den
«lebendigen Steinen» folgt ? «Siehe ich lege in Sion einen Grund-
und Eckstein, und wer an ihn glaubt, wird nicht zu Schanden
werden... Thr aber seid das erworbene Eigentum, auf dass ihr die
Vollkommenheiten dessen verkiindigt, der euch aus der Finsternis
berufen hat zu seinem wundervollen Licht, die ihr vormals nicht
sein Volk waret, jetzt aber Gottes Volk.»

Mit dem Dank sowohl an den abwesenden Verfasser als auch
an den Sprecher und der Aufforderung, am Nachmittag sich ebenso
vollzdhlig und piinktlich zur abschliessenden Gesprachsrunde der
Diskussionsgruppen einzufinden, schloss Dr. B.Gilg die zweite Kon-
gress-Sitzung.

Nachdem von 13.30 bis 15.45 Uhr die Teilnehmer (relegenheit
gehabt hatten, ihre Gesprache tiber die sechs Sektionsthemen vom
Vortag weiterzufiithren, bentitzten hierauf die meisten die ihnen ge-
botene Méglichkeit, unter der kundigen Fithrung von Dr. A. Sibold



— 60 —

das Verkehrsmuseum Luzern zu besichtigen und zum Abschluss
dieses Rundganges einer Vorfithrung im zugehorigen Planetarium
beizuwohnen. Einzig die Gespréchsleiter und ihre Schriftfithrer(in-
nen) zogen zuniachst gemeinsam Bilanz iiber die Gruppendiskussio-
nen, um dann deren wichtigste Ergebnisse zu Kurzberichten fiir die
Schluss-Sitzung zusammenzufassen.

Um 20 Uhr feierten Pfr. R. Lauber (Trimbach) und Pfr. U.von
Arx (Hellikon) mit dem Grossteil der Kongressbesucher in der
Christuskirche die revidierte christkatholische Vesper. Anschlies-
send trafen sich die fiir die Missions- und Entwicklungshilfe- Arbert
in den altkatholischen Kirchen Verantwortlichen zu einem regen
Gedankenaustausch im Zwinglisaal des reformierten Lukas-Kirch-
gemeindehauses.

Dritter Kongresstag, Samstag 22. September

Um 8.30 Uhr zelebrierte Bischof J.Brinkhues (Bonn) unter
Assistenz der beiden Geistlichen S. Kraft als Diakon und Ph. Elbert
als Subdiakon das Requiem fiir die entschlafenen Fiihrer der alt-
katholischen Kirchen.

3. Kongress-Sitzung

Mit dem in griechischer Sprache gehaltenen Freudenruf «..und
das Licht leuchtet iiber der Stadt Luzern auf» eréffnete der Prisi-
dent Dr. B.(Gilg, anspielend auf die erstmals in diesen Tagen durch
die Wolken dringende Sonne, die Sitzung. Die von ihm vorgeschla-
gene Anderung der Tagesordnung, dass die Berichterstattung der
(esprichsgruppen nicht «en bloc» erfolgen solle, sondern gemischt
mit den restlichen Geschéften, fand einhellige Zustimmung. Vor-
erst gab der Sekretér einige Informationen betreffend die nachmit-
tagliche Schiffahrt sowie den Jugendgottesdienst und die im An-
schluss an diesen anberaumten Zusammenkiinfte der verschiedenen
altkatholischen internationalen Verbande und Vereinigungen.
Sodann brachte er dem Kongress mehrere eingegangene Entschul-
digungen und Grussbotschaften zur Kenntnis, so von Erzbischof
emeritus Dr.A. Rinkel (Utrecht), Bischof Dr. A. Podolak (CSSR),
Kroatisch-altkatholische Kirche, Gemeindeverband der Altkatholischen
Kairche in der Deutschen Demokratischen Republik, Bischofe der Alt-
katholischen Kirche der Mariawiten (Polen), Erzbischof Frank Woods



— 8] —

(Primas der Church of England in Australia), Rev. Athol Broadfield
(Ulverstone, Australien). Ferner sandten Grussbotschaften der
griechisch-orthodoxe Metropolit Irendus (Bonn) als Koprasident
der orthodox-altkatholischen Dialogkommission, Prof. Dr.S. Nana-
kos (Thessaloniki) sowie die Orthodoxen Kirchen von Bulgarien und
der T'schechoslowaker.

Nun bat der Vorsitzende die Berichterstatter der verschiede-
nen Diskussionsgruppen, dem Plenum die wichtigsten Gesprdichser-
gebnisse zu den einzelnen Sektionsthemen vorzutragen.

Gruppe 1: Was erwarten wir vom Leben?
(Leitung und Berichterstattung: Pfr. Dr. E. Kreuzeder, Wien)

Nach Erstellung eines Psychogramms durch jedes Gruppenmitglied zur
Feststellung und Selbstbewusstwerdung der eigenen Neigungen, Vorlieben
und Wiinsche, verglich jeder fur sich die Fragen von Seite 2 der Arbeits-
unterlage. Dabei wurde auch bewusst, dass Neigungen und Wertungen von der
Lebensphase abhiingig sind. Altere Jahrginge neigten zu absoluten Wert-
urteilen, die sie aber mit persénlichen Einzelerlebnissen zu begriinden versuch-
ten, wihrend die Teilnehmer jlingeren und mittleren Alters meinten, ihre
Wertung hénge von den konkreten Situationen ab. Ein abstraktes Lebens-
ziel wurde nicht genannt. Doch kam zum Ausdruck — vor allem auch im Ge-
sprich vor und nach der Gruppendiskussion —, und zwar von den Gruppen-
teilnehmern, die sonst schwiegen, dass sie sich durch ihre Erziehung doch in
threr Selbstverwirklichung gehemmt fiithlen, weil sie zu Einordnung und
strengem Gehorsam erzogen wurden.

Interessant ist, dass gerade das jingste Gruppenmitglied zum Thema
Lebenssinn sagte: «Wir haben uns fur Jesus Christus entschieden, darum
sind wir fur unseren Néchsten verantwortlich, indem wir unseren Mitmen-
schen echte Lebensfreude vermitteln.» In der Diskussion kam dann aber
zum Ausdruck, dass nicht bloss heitere Geselligkeit gemeint sei, sondern ein
solches Anteilnehmen oder richtiger Einanderannehmen dann méglich ist,
wenn man auch bereit und fihig ist, Trauer und Leid miteinander zu tragen.

Sehr deutlich wurde, dass Idealgestalten wie Franz von Assisi zwar
hoch geschitzt, aber als Extreme gewertet werden, so dass man ithnen und
ihrer Nachfolge im Alltagsleben gar keinen Platz einrdumen wollte und
daher auch in Gefahr gerdt, jungen Menschen, die auf Besitzstreben und
Zivilisationseinrichtungen keinen grossen Wert legen, Hilfe in Notsituatio-
nen zu verweigern. Andererseits war auch eine Ausserung interessant, dass
durch die dauernde Betonung der christlichen Verantwortung und der For-
derung nach kirchlichem Engagement fiir die Dritte Welt, nach sozialer Ge-
rechtigkeit und Einsatz fiir benachteiligte sowie diskriminierte Gruppen der
Eindruck entstehe, Gott sei heute nur mehr fir diese Sparten da und den
Wohlsituierten werde das Recht auf Gott abgesprochen.

Die Aussprache machte klar, dass es immer wieder Situationen gibt, in
denen Gott fiir die einzelnen einfach nicht da ist und unser Leben sinnlos er-
scheint. Es wurde darum gerade als Geschenk empfunden, einander helfen
zu kénnen, wenn wir im Gespréach mitteilen, wie wir Gott erfahren haben.

Die Zeit zur Aussprache wurde besonders am zweiten Tag als zu kurz
empfunden. Deshalb wurde das Gespriach auch durch informelle Ausspra-



— 82 —

chen einzelner weitergefiithrt. Aus dieser Erfahrung wird angeregt, in Zu-
kunft fiir Gruppenarbeit mehr Zeit und mehrmaliges Zusammentreffen vor-
zusehen.

Gruppe 2: Lebensqualitdt
(Leitung und Berichterstattung: Frau Dr. E.Kreuzeder, Wien)

Wiihrend des ganzen Gesprichs wurde Lebensqualitdat immer in Bezug
zum Mitmenschen gestellt. Ausgehend von der Einsamkeit und Kontakt-
armut des heutigen Menschen sahen die Gesprichsteilnehmer hier eine echte
und urspriingliche Aufgabe der Kirche.

Grossen Raum nahm die Erérterung der bestehenden Diskrepanz zwi-
schen innerem und &usserem Reichtum ein. In diesem Zusammenhang
wurde festgestllt, dass es Aufgabe vor allem auch der Kirche wiire, die Men-
schen zu einem verniinftigen Gebrauch der Konsumgiiter zu erziehen. Schon
Kindern miisse klargemacht werden, dass materieller Besitz nicht den Men-
schen ausmache. In diesem Zusammenhang wurde oft das Wort «Verzicht»
verwendet, aber andererseits festgestellt, die Kirche diirfe nicht Verzicht um
seiner selbst willen predigen, sondern wm bestehende Leere zu fiillen.

Forschung und technischer Fortschritt seien gut, solange sie dem Men-
schen dienen und nicht beherrschen. So koénne z.B. das Fernsehen, richtig
konsumiert, zur Bereicherung des Lebens beitragen. Ebenso kann das Auto
unseren Lebensbereich erweitern, solange es nicht zum Idol oder zum Status-
symbol wird. Geméss Untertanmachung der Erde, wie Gott sie dem Men-
schen gegeben hat, wird menschlicher Forschungsgeist in Verantwortlichkeit
immer neue Quellen erschliessen.

Der zweite Teil des Gespriches bezog sich im wesentlichen auf ein spe-
zielles Thema: Alter, Krankheit, Sterben. Der Mensch neigt dazu, heutzu-
tage diese Zustdnde aus der Gesellschaft abzuschieben. Auch hier sei die
Kirche eine grosse Aufgabe gestellt. Nicht immer ist Egoismus schuld an sol-
chem Verhalten. Die Wiirde des Menschen miisse bis zuletzt gewahrt bleiben.
Euthanasie wurde von einem Teil der Gruppe nur insofern bejaht, als sie
dem Sterbenden echten geistlichen Beistand geben soll. Man misse den
Menschen wieder die Kunst lehren, als Christ zu sterben.

Christlicher Glaube kann die Welt verdndern — so wurde abschliessend
festgestellt. In diesem Zusammenhang wurde den Theologen und Seelsor-
gern der Vorwurf gemacht, oft nur im Theoretischen steckenzubleiben, an-
statt den christlichen Glauben in die Praxis des tédglichen Lebens zu stellen.
Es dirfe aber nicht nur zu dem Versuch kommen, durch Verinnerlichung
nur die cigene Lebensqualitit zu verbessern. Verbesserung der eigenen
Lebensqualitédt diirfe nur Hand in Hand mit der Verbesserung der Lebens-
qualitéit der ganzen Menschheit gehen.

Ltaiteniscisprechende Gruppe
(Leitung und Berichterstattung: Padre L. Caroppo, Scandiano)

Vorbemerkung. Man hat in dieser Gruppe nicht speziell ein einzelnes der
sechs Themata behandelt, sondern irgendwie das Fundament zu erarbeiten
gesucht, das dem Ganzen zugrunde liegt, also in gewissem Sinne das getan,
was auch die drei Referate uns boten. Denn ausser dem Gesprichsleiter
konnten die Teilnehmer aus Italien die Vortridge nicht verstehen.

Zusammenfassung der Diskussion. Der Mensch steht von Natur aus
immer vor der Alternative, zu leben oder zu sterben; er tragt in sich die
Moglichkeit, zwischen Leben und Tod sich zu entscheiden. Leben heisst im



s 00 =

Einklang sein mit der lebensspendenden Quelle allen Daseins, freies und be-
wusstes Einstimmen der Persénlichkeit des Individuums in den Willen Got-
tes. Der Tod entspringt daher der Nichtiibereinstimmung mit dem gott-
lichen Willen.

Um in Fiille leben zu kénnen, bedarf es der Uberwindung des Dualis-
mus zwischen Geist und Materie; tatséachlich durchdringen Geist und Mate-
rie einander; eines ist notwendigerweise die Ergéinzung des anderen.

Das wesentliche Ziel des Lebens ist die Verwirklichung des Menschen in
seiner Fille. Und darum ist es notwendig, dass er in fortwihrender Mitarbeit
mit Gott seine eigene Personlichkeit in seiner Umwelt und entsprechend sai-
ner eigenen Berufung verwirklicht, vor allem innerhalb der menschlichen
Gemeinschaft. Das gilt fir jeden Menschen, aber ganz besonders fiir den
Christen, dem es gegeben ist, immer mehr christusgleich zu werden, indem er
sich nach den Lehren des Evangliums ausrichtet.

Anregung in bezug auf das Kongressgeschehen. Leben kann man nicht
kanalisieren und planen, sondern nur im Erleben erfahren. Auch der Kon-
gress ist Leben. Miisste man nicht auch hier das Leben noch offener und
freier auf sich zukommen lassen, d.h. weniger kanalisieren als vielmehr in
freier Diskussion offenlassen, was fiir Fragen und Antworten sich ergeben ?
Man vermisst die Moglichkeit, nach Referaten durch offene Diskussion mit
dem Referenten, auch durch Gegenrede, das Verstidndnis der Probleme ver-
tiefen zu koénnen. Dabei miisste natiirlich auch das sprachliche Problem bes-

ser gelost werden. In Italien pflegt man auch in sehr grossen Versammlun-
gen im Plenum lebhaft zu diskutieren.

Mit dem Applaus der Kongressteilnehmer und dem Dank des
Vorsitzenden fiir diese ersten Berichterstattungen wurde zur

Wahl des Stédndigen Kongressausschusses

geschritten. Zunachst gab Pfr. Dr.H.Frei den Riicktritt aller drei
bisherigen Mitglieder und die rechtzeitige Bemithung um No-
minationen fiir die Nachfolge bekannt. Leider mussten die von
Holland und aus der Schweiz vorgeschlagenen Kandidaten aus trif-
tigen Griinden — Gesundheit bzw. anderweitige Verpflichtungen —
kurzfristig ihre Bereitschaft zur Amtsiibernahme widerrufen, so
dass die bisherigen Amtstriager sich bereit erkldrten, bis zur Be-
zeichnung geeigneter Nachfolger durch die zustéindigen Instanzen
der betreffenden Landeskirchen im Amt zu verbleiben. Dem bereits
mit diesem Kongress endgiiltig ausscheidenden bisherigen Vizepra-
sidenten Prof. Dr. W. Kiippers (Bonn), aber auch den beiden andern
dankte der Vorsitzende fiir die von ihnen geleistete Tatigkeit. Hier-
auf bestellte die Versammlung den Ausschuss wie folgt:

Prisident: Dr. Wilhelm Deister, Rodenkirchen (BRD)
Vizeprasident ad int.: Mr.J.A.C.de Jonge (Den Haag)
Sekretir ad int.: Pfr.Dr.H. A.Fre: (Bern)



— 64 —

Wiewohl der neugewihlte Prasident aus beruflichen Griinden
an der Teilnahme am Kongress verhindert war, wird er als Vorsit-
zender des Kongresses von 1970 in Bonn bestens in der Lage sein,
diese Aufgabe zu erfiillen.

Nach erfolgter Wahl gab Pfr. Dr. K. Kreuzeder (Wien) zu be-
denken, dass die bisherige Tradition, den dreigliedrigen Ausschuss
mit je einem Hollinder, Deutschen und Schweizer zu bilden, tiber-
prift werden sollte, zumal es geeignete Anwéirter auch in andern
altkatholischen Kirchen gebe. Zugleich regte er an, im Falle von
Vakanzen rechtzeitig eine Basis-Umfrage bei bisherigen Kongress-
teilnehmern betreffend Nominationen zu veranstalten und eventu-
ell den Ausschuss zu erweitern. Dr. B.Ghlg nahm unter dem Beifall
der Anwesenden diese Vorschlige zuhanden des neuen Stindigen
Ausschusses entgegen.

Nun wurde die Berichterstattung aus den Diskussionsgruppen
fortgesetzt:

Gruppe 3: Erlebtes Christentum

(Leitung: Prof. Dr.P.J.Maan, Arnhem. Berichterstattung: V.E. Jungo,
Bern)

Alle Gesprachsteilnehmer waren, was bei uns selbstverstiandlich ist, als
Christen geboren. Die Taufe ist so nur ein dusseres Merkmal des Christseins.
Zum wirklichen Christen, so war man sich einig, gehért deshalb eine Lebens-
fiuhrung in der Nachfolge Christi.

Ein junger Teilnehmer fragte nachdriicklich nach den Vorstellungen
vom richtigen Christsein: An welchem Ideal messen wir uns und die andern ?
Diese Frage blieb unbeantwortet und sei hier weitergegeben,

Befragen wir auch unser Handeln, besonders das unreflektierte, selbst-
verstindliche Handeln! Sind all unsere Verhaltensmuster wirklich christ-
lich ? Aufgabe der Kirche ist es, ihren Gliedern die eigene, unabhingige,
christlich verantwortliche Entscheidung auch in neuen Situationen zu er-
moglichen.

Im weiteren stellten die Gruppenteilnehmer fest: Fiir das Christsein
haben die kirchliche Verkiindigung, die sakramentale Gemeinschaft und das
christliche Vorbild grosste Bedeutung.

Aber heute ist es schwierig, das christliche Zeugnis weiterzugeben. Die
Jugend verlangt ein lebendiges, echtes und auskunftsfdhiges Christentum,
das gemeinschaftsbildend ist und die Nachfolge Christi in allen Lebensberei-
chen verwirklicht. Hier miissen wir uns als einzelne und als Glieder der Kir-
che noch stiarker sinsetzen und auch unsere Phantasie gebrauchen.

Phantasie, Frohlichkeit, das Verschwenderische sollten im Leben des
Christen einen weit grosseren Raum haben, betonte schliesslich die Gruppe.
Wir haben von Gott viel erhalten und diirfen aus dieser Fiille weitergeben.
Der Gesichtspunkt des Niitzlichen darf unser menschliches und kirchliches
Handeln nicht beherrschen.



— 65 —

Gruppe 4: Lebt die christliche Gemeinde — fordert oder hindert sie das
Leben ?

Gruppe 4a (Leitung und Berichterstattung: Ing. 0. Kamber, Thun)

Der Gruppenleiter stellte das Rundgesprich unter das Zeichen des
Cotteshauses, dem Zentrum unseres kirchlichen Lebens, dazu zwei Worte
eines reformierten Pfarrers: ¢ Gott besucht uns 6fters, aber wir sind meistens
nicht zu Hause» und «Man ist nicht dort zu Hause, wo man wohnt, sondern
dort, wo man einen versteht.» — Um es gleich vorwegzunehmen: Durchwegs
wurde vom Leben in der Gemeinde gesprochen, genauer vom Gemeinde-
leben. Die internationale Zusammensetzung der Gesprichsgruppe war alters-
méssig sehr einseitig: zur Hélfte dltere Frauen und Manner, die Jugend war
gar nicht vertreten. Dementsprechend drehte sich das Gespréch liber weite
Strecken zunéchst um die leidige Tatsache des schlechten Gottesdienstbe-
suchs. Zahlreiche Schilderungen aus dem sozialen Bereich von Kirche und
Gemeinde sowie uber gute und weniger gute mitmenschliche Beziehungen
vermittelten ein Bild von der heutigen Situation iiberall in Europa. Es war
vordergriindig die Rede von den Symptomen, nicht aber von den tieferen
Ursachen des « Exodus aus der Kirchey.

In der Folge wurden aber doch deutliche Akzente gesetzt:

Flucht in die Betriebsamkeit. Ubertriebene Aktivitdten in der Suche
nach Neuerung in der Caritas oder im kirchengeselligen Rummel kénnen das
christliche Leben in der Gemeinde ersticken. Eine gewisse Erneuerung der
Liturgie wird zwar bejaht, wo es um Abschaffung «alter Zépfe» geht. Aber
niemand mochte, dass echte Traditionen beseitigt werden.

Kommunikationsschwierigkeiten. Die Sprache des Pfarrers, sei es in der
Predigt, im geistlichen Gespréch oder in der kirchlichen Schulung, wird von
den Laien oft nicht verstanden (auch wenn sie zustimmend nicken). Es wer-
den abgegriffene Klischees verwendet, man koénnte zuweilen selbst dem
Pfarrer «Fachjargon» vorwerfen. Aufgeschlossene Pfarrer wissen um diese
Schwierigkeiten ; sie wollen sich keineswegs in den ¢Elfenbeinturm»y zurtick-
ziehen und nehmen aufbauende Kritik ernst. Leise war herauszuhéren, dass
sie aber aucn dankbar wéren fiir gelegentliche Anerkennung. Uns Laien ge-
ben die Pfarrer zu bedenken, dass es auch eine (Kirchgingersprache» gibt.
Wenn beispielsweise Kirchginger nach dem Gottesdienst im schonsten
Familienkreis noch eine Weile beisammen bleiben, dann haben es Gelegen-
heitsbesucher schwer, den Zugang in diesen «exklusiven Kirchenlkluby zu
finden. Wie aber sollen angesichts dieser internen Kommunikationsschwie-
rigkeiten kirchliche Aussenseiter sich von den Kirchenchristen verstanden
fuhlen ?

Verschiedene Optik von Pfarrer und Laien. Im Vortrag tiber die mensch-
liche Seele horten wir, dass jeder dort ist, wo er gerade hinsieht oder hin-
hort. So haben denn Pfarrer und Laien je eine andere Optik vom Verstand-
nis des Evangeliums und vom Leben in der Gemeinde. Dem in der Kirche
engagierten Laien ist praktische Anwendung der christlichen Botschaft im
zwischenmenschlichen Bereich — und heute wohl auch in der Okumene — ein
echtes Anliegen und steht bei ihm im Vordergrund. Zur Schau getragene
Frommigkeit liegt manchem nicht. Fiir den Pfarrer ist das zentrale Anliegen
des Evangeliums nicht die soziale Tétigkeit, d.h. der horizontale Wirkbe-
reich, sondern die Vertikale, d.h. die Verbindung des Menschen zu Gott.
Ohne diese Vertikale wiire alle Gemeindearbzit Stickwerk.

Kirchliche Schulung. Jedermann ist von der Notwendigkeit und vom
Nutzen von Rundgespriachen, wie sie am diesjéhrigen Kongress im grossen



— 66 —

und ganzen mustergiiltig durchgefithrt wurden, {iberzeugt. Man hat dankbar
anerkannt, dass auf diesem Weg echte Lebenshilfen geboten werden. In den
Gemeinden ist ein starkes Bediirfnis nach gegenseitiger Aussprachse, aber
auch nach permanenter Weiterbildung insbesondere im religiésen und sozia-
len Bereich spiirbar. Man will deshalb derartige Rundgespriiche kiinftig ver-
mehrt auch in den Gemeinden durchfithren. Es ist aber wohl zu bedenken,
dass solche Gespriche fachkundig zu leiten sind. Gut ausgebildete Ge-
sprichsleiter sind unabdingbare Voraussetzungen des Erfolgs.

Gruppe 4b
(Leitung und Berichterstattung: Pfr. E. Nickel, Freiburg i. Br.)

Die Kirche soll sein: offen, dialogisch, festlich und mobil. Ausgehend
von dem Slogan «Offene Kirchentiir als Bild einer gedffneten Gemeinde» sah
man auf andere Christen, aber auch auf Menschengruppen, die fern oder
fremd empfunden werden (z.B. Homosexuelle). Hier sollte ein Dialog statt-
finden. Nicht ganz einigen konnte man sich iiber das festliche Moment der
Kirche. Gilt es nur fir den Gottesdienst oder auch in anderer Hinsicht ?
Spricht eine feierliche Liturgie alle Menschen an? Gelten die genannten
Merkmale nur nach aussen ? Wie steht es mit dem Dialog, der Offenheit in-
nerhalb der Gemeinden ? Wie und in welchen Formen kommt es zu einem
Gesprich zwischen den Generationen ? Hemmen Strukturen oder Personen
den Zugang Jiingerer zum Gemeindeleben, verbauen sie ihnen ein Versténd-
nis vom Sinn der Kirche ?

Hier brachte das Gesprich einen umfangreichen Erfahrungsaustausch
der Eltern in der Gruppe. Wie oft sind junge Menschen als Langhaarige ab-
gestempelt! Wie sah es beim Festbankett aus, wo junge Menschen aus finan-
ziellen Griinden nicht teilnehmen konnten ? Besteht ihre Ablehnung solcher
Bankette zu Recht ? Gehoéren Feste nicht auch zum Lebensbild der Kirche ?

Jugend — so fand man — akzeptiert die Kirche, wenn sie funktioniert,
wenn ihre Lehre mit dem Leben tibereinstimmt. Sie solite stidrker in der Mit-
verantwortung der Gemeinde einbezogen werden.

Wichtig bleibt der Dialog zwischen den Generationen in der Gemeinde,
aber auch innerhalb der einzelnen Generationen selbst.

Aus dem Kreis erwuchsen zwei Anregungen an den Kongress bezie-
hungsweise an die verantwortlichen Gremien der einzelnen Bistlimer:

1. Es sei auf einen internationalen Jugendkongress hinzuarbeiten. Als eine
Moglichkeit bietet sich eine schon bestehende Jugendzusammenkunft der
Schweiz, die in Einladung, Vorbereitung und Durchfithrung internatio-
nal gestaltet werden kénnte.

2. Um mehr Teilnehmer aller Generationen zu den internationalen Altka-
tholikenkongressen zu erreichen und sie zu einer grosseren Plattform der
Informationen und der innerkirchlichen Gespriche zu machen, solle in
den Gemeinden auf eine abgewogenere Delegation &lterer und jungerer
Kongressteilnehmer gesehen werden.

Wo es moglich ist, sollten in den Haushalten der Gemeinden Gelder fiir
eine solche Teilnahme an Kongressen aufgestellt werden. Dadurch kénnte
bei einer gerechten Aufteilung dieser Mittel auf Kongressteilnehmer ein Zu-
schuss geleistet werden, der jungen oder sozial schwachen, aber interessier-
ten Gemeindemitgliedern eine Teilnahme an Kongressen eher moglich
macht.



— 67 —

Franzosischsprechende Gruppe

(Leitung: Curé F.Murbach, Genéve. Berichterstattung:
Abbé A. H-Bekkens, Paris)

Das Leben Jesu Christi ist die Veranschaulichung dessen, was sich als
in der Taufe empfangenes Sein im Leben des Christen verwirklichen soll —
wie dies der Taufritus in seinen Gebeten zum Ausdruck bringt. Darin wird
ersichtlich, dass das Christsein zwei deutlich unterscheidbare Aspekte auf-
weist: einmal ist der Christ «Tempel Gottes» und hat als solcher eine hohe
Wiirde; zum andern ist er zur Zeugenschaft aufgerufen, welche im &dusser-
sten Fall ein «Martyrium» im buchstédblichen Sinne sein kann. Als solcher
wird der Christ nicht nur mit dem «Fursten dieser Welt» als dem Urfeind
alles Gottlichen konfrontiert, sondern auch mit seinen Mitmenschen, die ihn
nicht verstehen und seine Botschaft ablehnen. Er ist sich aber auch bewusst,
dass er nicht allein steht, sondern Glied am mystischen Leibe Christi, der
Kirche, sein darf. Sein Christsein muss sich unablissig verwirklichen in der
Spannung zwischen dem, was von Gott her bereits geschehen ist, und dem,
was erst noch werden wird. Der heutige Christ erkennt gleichzeitig seine
Verantwortung und seine véllige Unzuldnglichkeit. Er wird deshalb um so
mehr sich an den Heiligen Geist wenden mit der Bitte, ihn und seine Mit-
christen dennoch als authentische Zeugen vor der Welt zu erweisen (dies ist
der wesentliche Inhalt des in franzosischer Sprache vorgetragenen Exposés).

Auch diese zusammenfassenden Berichterstattungen wurden
vom Vorsitzenden und den Teilnehmern herzlich verdankt.

Die Bestimmung des ndchsten Kongresslandes stellte kein Pro-
blem: Im Namen der Hollindisch-altkatholischen Kirche lud Erz-
bischof Marinus Kok (Utrecht) den Kongress ein, seine nichste
Zusammenkunft im gewohnten Turnus von vier Jahren 1978 in
Holland abzuhalten. Diese Einladung wurde mit Beifall entgegen-
genommen.

Gruppe §: Geistliches Leben
(Leitung: Pfr. F.Soder, Petit-Lancy. Berichterstattung:
Vikar G.Retzlaff, Konstanz)

Den Ausgangspunkt des Gespréchs bildete ein Zitat Paul Tillichs (S.3
der Handreichung), wo der Theologe den Zusammenhang von Gotteserfah-
rung und Innerung betont. Von vielen Teilnehmern wurde hervorgehoben,
dass in unserer Kirche ein betréchtlicher Mangel an Stille herrsche. Stille
miisse nicht einfach verlangt, sondern eingelibt werden (Mystik, Versen-
kung, Meditation usw.). Der Aufbruch der Jugend aus der Wohlstandsge-
sellschaft hin zu Meditationsiibungen stlicher wie westlicher (Taizé) Pré-
gung schien ein hoffnungsvolles Zeichen zu sein, das in unseren Gemeinden
fruchtbar gemacht werden sollte. Anfénglich kontrovers war die Frage, wie
das Verhéltnis von freiem Wirken des Heiligen Geistes und personlicher
Arbeit in der Selbstversenkung zu sehen sei. Wenn der Mensch durch Tiefen-
erfahrung der eigenen Seele Gott begegnet und ihm entgegengehen kann, ist
dadurch nicht das Prinzip « Gnade» gefdhrdet ? Diese unzweifelbare Span-
nung wurde gelost durch den Hinweis, dass Gott sich dem Menschen einer-
seits «eingebildety, sich andererseits jedoch als der «ganz andere», von dem
wir abhéngig sind, manifestiert hat. Dieser psychologisch-theologischen



— 68 —

Seite analog ist das ekklesiologische Begriffspaar « Kontemplation und Fest
bzw. Versenkung und Feier», die einander bedingen und aufeinander zuriick-
fithren.

Der Gruppe wurde klar, dass der Verlust des ersten Bereichs « Spiritua-
litdt» in unserer Kirche zur Isolierung und damit zur Amputierung des got-
tesdienstlichen sonntiglichen Geschehens fithrte. Die Wiedergewinnung der
spirituellen Dimension sei vor allem in die Hédnde der Bischofe und Lehrer
der Kirche gelegt, deren Auftrag es ist, die Geistlichen in der Heranbildung
geistlichen Lebens zu fordern und sie dadurch instand zu setzen, «das Ergrif-
fensein von der Tiefe Gottes mitzuteilen». In diesen Zusammenhang gehérte
auch die dringende Bitte, auf internationaler Ebene geeignete Gebetslitera-
tur zur Verfligung zu stellen.

Am zweiten Tage des Gespriches stand das Verhéltnis von geistlichem
Leben der Gemeinde und der Sakramentenspendung im Vordergrund. Ein-
hellig war man der Meinung, dass die volkskirchliche Situation der deut-
schen und schweizerischen Kirchen eher hinderlich sei in bezug auf einen
geistlichen Neuansatz. Hierhin gehorte auch eine gewisse Unsicherheit der
Teilnehmer, was Gemeinde in volkskirchlicher Situation eigentlich bedeute,
wo das Zusammenleben ¢unkirchlicher» und «kirchlicher» Gemeindemitglie-
der dem Beschreiten neuer Wege schier uniiberwindliche Schwierigkeiten be-
reite. Die Uberwindung des aggressiven Liberalismus zur wirklich offenen
briiderlichen Liebe, die die Vielfalt nicht nur duldet, sondern erheischt, er-
schien als Vorabbedingung einer Neubesinnung.

Thesenartige Zusammenfassung:

[

Geistliche Besinnung tut not.

2. Die Bischofe sollten ihr Augenmerk verstiarkt auf die geistliche Zuri-
stung der Theologen richten (Retraiten usw.).

3. Ein neues altkatholisches Gebetbuch soll den Neuanfang unterstiitzen.

Gruppe: 6 Gemeinsames Leben

Gruppe 6a (Leitung und Berichterstattung: Pfr. H. Vogt, Schaffhausen)

Sie begann mit der Frage, wo die Grenze zwischen der Verantwortung
fir die Gemeinschaft und den eigenen Bedirfnissen gezogen werden soll,
wenn zwischen diesen beiden Ausrichtungen unseres Lebens ein Konflikt
entsteht. Die Meinung war vorherrschend, dass die Bildung und Férderung
von Gemeinschaft im weitesten Sinn einen moglichst ausgepriagten Vorrang
haben soll. Warum ist es so schwierig, diesen Vorrang der Gemeinschaft in
unseren Kirchgemeinden konkret zur Geltung zu bringen ? Die wichtigste Ur-
sache wird in der Tatsache vermutet, dass die Zugehorigkeit zur Gemeinde
ohne perstnliche Entscheidung zur Gemeinschaft zustandekommt.

In der zweiten Gesprichsrunde befassten wir uns mit dem Versténdnis
von Ehe im Gegeniiber zu ehedhnlichen Gemeinschaften, wie sie heute in der
jungen Generation gelebt werden. Die Diskussion ergab bald, dass sowohl
die Wiinsche und Sehnstlichte wie auch die Probleme und Schwierigkeiten in
bezug auf das Zusammenleben von Mann und Frau bei Jungen und Alten
dieselben sind. Aus den Voten der jlingeren Gruppenmitglieder wurde deut-
lich, dass sie keineswegs ein ungeregeltes, moralloses Zusammenleben anstre-
ben, sondern sich im Gegenteil mit den Alteren darin einig wissen, dass eine
fruchtbare Gemeinschaft von Mann und Frau von gegenseitiger Verantwor-
tung, ja von selbstloser Liebe getragen sein muss. Sie verneinen aber, dass
diese Achtung fir den Partner am besten oder gar nur im Rahmen der tradi-
tionellen Geschlechts- und Ehemoral mit ihren Forderungen der Ausschliess-



— 69 —

lichkeit und Lebensldanglichkeit einer geschlechtlichen Bindung erreicht wer-
den kann. Ebenso wurde deutlich, dass die unterschiedlichen Meinungen
iiber die Strukturen der Gesellschaft sich auch auf die Auffassungen tiber
Ehe und Familie auswirken.

Das offene Gesprich, besonders am zweiten Tag, wurde von den Teil-
nehmern als ein Stiick gelebter Gemeinschaft, also ein Stiick Leben, erfah-
ren, und es wurde bedauert, dass es nicht weitergehen konnte.

Gruppe 6b
(Leitung und Berichterstattung: Pfr. R.Lauber, Trimbach)

Die Gruppe bestand aus einem Drittel Jugendlicher, doch kam es nicht
zur erwarteten — oder befiirchteten ? — Konfrontation. Im Verlaufe der Ge-
spriache ergab sich zusehends stérker eine gegenseitige Erginzung der gedus-
serten Auffassungen.

Wir waren uns sofort dariber einig, dass man zur Gemeinschaft erzo-
gen werden muss, auch zur Gemeinschaft in der Kirche. Und diese Gemein-
schaft sollte etwas froher sein. Dieser Forderung wurde an der Vesper vom
Vortag nachgelebt: dass man namlich in der Kirche mehr ldcheln sollte.

Es ist klar, dass Gemeinschaft auf ganz verschiedene Arten aktualisiert
wird. Wenn man viel voneinander weiss, so kennt man einander deswegen
noch lange nicht. Gemeinschaft kann man z.B. mit einem Freund haben,
den man jahrelang nicht mehr sieht, iiber den man also nichts Ndheres mehr
weiss, Wenn man ihn dann wieder trifft, so ist die Gemeinschaft doch sofort
wieder neu realisiert.

Eine Gemeinschaft kann man nicht von oben diktieren, haben wir fest-
gestellt. Eine Gemeinschaft wird aufgebaut, indem man sucht, was fiir Ge-
meinsamkeiten vorhanden sind.

Das Zentrum einer Gemeinschaft ist ausserhalb von uns. Dieses Tiefere
der Gemeinschaft zu finden, das tiber die gleiche Sprache, tiber das Interesse
fir das gleiche Thema hinausgeht, ist uns nicht leicht gefallen. Wir haben es
als «religiose Gemeinschafty» dann einfach stehengelassen. Bernerkenswert
ist, dass gesagt wurde, die Feier des Abendmahls werde oft vielleicht gar
nicht als eine Mahlgemeinschaft empfunden. Dabei bedeutet doch das Wort
«Kommunion» gerade « Gemeinschaft». Von «Kommunizieren» war namlich
hiufig die Rede, und zwar vor allem gerade im Zusammenhang mit dem,
was man als Massenmedien bezeichnet, mit den Kommunikationsmitteln.
Das Fernsehen, als ein Beispiel, wiirgt leider sehr hdufig eine Gemeinschaft
ab. Doch das muss nicht sein. Als Anstoss zu einem gemeinsamen Gespréach
kann das Fernsehen gemeinschaftsbildend wirken. Das Gesprich ist das
Grundlegende fiir eine Gemeinschaft. Es liegt an uns, an jedem einzelnen.
Einer muss in der Regel jeweils die Initiative ergreifen und zur Gemein-
schaftsbildung anregen.

Wir haben hier in allen Gruppen Gemeinschaft erleben diirfen, eben in
den Gruppengesprichen. Wir hatten offensichtlich Gemeinsamkeiten in un-
seren Gruppen. Und eine Gemeinschaft kann und darf nicht aufhéren, in-
dem nach dem Kongress alle wieder heimgehen. Wir sind alle — und das ist
konkrete Schlussforderung unserer Gruppe - aufgerufen, diese kleinen Bau-
steinchen gefundener Gemeinsamkeit in unsere Gemeinden hinauszutragen
und dort weiterzubauen, indem wir in Gespréidchsgruppen wieder Gemein-

schaft suchen und so die Gemeinschaft in unserer Kirchgemeinde stéirker
helfen.



Nachdem der Vorsitzende Dr. B.G4lg nicht nur den Leitern und
Berichterstattern, sondern allen Gesprichsteilnehmern in den ein-
zelnen Gruppen den verdienten Dank ausgesprochen hatte, richtete
Fraw Ruth Michelis als Vizeprasidentin des Kongressbiiros folgende
Worte an ihn und an die Versammlung:

¢Liebe Schwestern und Briider!

Am Ende der eindrucksvollen Kongresstage mochte ich noch einige
Worte an diese Versammlung richten.

Zunichst ist es mir eine Ehre, dem Prasidenten dieses 21. Internationalen
Altkatholikenkongresses in Luzern, Herrn Dr. Gilg, im Namen aller Teilneh-
mer den allerherzlichsten Dank auszusprechen fiir die ausgezeichnete Leitung
der Kongresssitzungen und alle weitere Arbeit, die mit diesem Amt verbunden
war. Seine liebenswiirdige Art, dieses Priasidentenamt mit Leben zu erfiillen,
gab dem Kongress eine besondere Note. Wir diirfen uns also des guten person-
lichen und technischen Ablaufs mit grossem Dank an Herrn Dr. Gilg erfreuen.

Nun noch ein Wort zu dem mir iitberraschenderweise zugefallenen Amt,
als Vizeprisidentin den Platz auf diesem Podium einzunehmen. Zwar war
meine Funktion bisher nur der Art, in das feierliche Schwarz der Herrenanziige
einen neuen hellen Farbton zu bringen.

Aber dieser dussere neue Blickpunkt spricht von einer Verdnderung, die
sich seit einiger Zeit mit mehr oder weniger Mithen im Leben unserer Kirche be-
merkbar macht, ndmlich die Feststellung, dass die Frau gleichwertig neben
dem Manne steht und geméss der ihr verliehenen Gaben am Reiche Gottes, am
Leben in der Kirche mitbaut.

Ich habe deshalb dieses mir zugefallene Amt stellvertretend fiir alle die
Frauen angenommen, dic seit langem schon mit Leib und Seele, mit allen
ihnen zur Verfligung stehenden Kriften des Geistes und der Liebe sich dieser
Aufgabe verschrieben haben in der Nachfolge des Herrn.

Nathan Soderblom, der frithere Erzbischof von Uppsala, hat einmal ge-
sagt:,Die Frauen sind die tragenden Balken der Kirche.® Ich glaube, es ist auch
auf diesem Kongress auf vielerlei Weise in den Gespréachsgruppen, in Berichten
und Begegnungen und nicht zuletzt durch die grosse Zahl interessierter Teil-
nehmerinnen (fast ebenso viele Frauen als Ménner sind hier) bewiesen worden,
wie sehr uns Frauen daran liegt, das Geb#dude der Kirche mit Leben zu erfiillen,
neben Gottesdienst und Gebet den Dienst am Mitmenschen und in der Ge-
meinde zu setzen.

Es wire deshalb zu begriissen, wenn in Zukunft in allen Gremien und auf
allen Ebenen eine angemessene Vertretung der Frauen stattfinden wiirde. Das
ist auch eine Empfehlung an alle Kirchenleitungen, die von der im Juni dieses
Jahres in Berlin vom Weltkirchenrat durchgefithrten Konferenz iiber ¢Die
Diskriminierung der Frau» ausging, an der auch eine altkatholische Vertreterin
teilnahm, welche nun sehr aktiv im Bereich der Okumene des Weltkirchenrates
mitarbeitet. Diese weltweite Tagung zeigte die derzeitige Lage der Frau in
kirchlicher, sozialer und kultureller Hinsicht, die zu verbessern es noch man-
cher Erkenntnis und Anstrengung bedarf.

Es sei deshalb der Leitung dieses Luzerner Kongresses im Namen der alt-
katholischen Frauen gedankt, dass auch auf diesem Kongress — wie vor vier
Jahren bereits in Bonn — eine ihrer Vertreterinnen als Vizeprisidentin auf dem
Podium sitzen konnte, worin ein offizielles Zeichen der Anerkennung der Mit-
arbeit der Frauen gesehen wird. Moge dieses zarte Pfldnzlein zu einer guten



—_ 71 —

Zusammenarbeit zwischen Mann und Frau auch in unserer Kirche fur die Zu-
kunft wachsen !»

Dr.Gilg dankte fiir die ihm zugekommene Anerkennung, die
er gerne mit seinen Mitarbeitern auf dem Podium, aber auch mit
allen fiir die reibungslose Organisation Verantwortlichen «hinter
den Kulissen» teile. — Nachdem Pfr.Dr.H.Fre: noch wichtige In-
formationen tiber die nachmittéagliche Schiffahrt, die Veranstaltung
am Abend (Jugendgottesdienst, Zusammenkiinfte der internationa-
len altkatholischen Organisationen), zum zeitlichen Programm des
Sonntags und, schliesslich tiber den abschliessenden Ausflug vom
Montag bekanntgegeben hatte, konnte der Vorsitzende um 11.45 Uhr
die letzte Kongress-Sitzung als geschlossen erkliren.

Gegen 14.30 Uhr besammelte sich die ganze Kongressgemeinde
an der Schifflindte, wo das von der gastgebenden christkatho-
lischen Kirchgemeinde Luzern gecharterte Extraschiff sie zu einer
dreistindigen Fahrt auf dem Vierwaldstittersee aufnahm. Diese von
gutem Wetter begiinstigte Rundfahrt bot Gelegenheit zu persén-
lichen Kontakten und angeregten Gesprichen in zahlreichen klei-
nen Gruppen. Die Klinge der Landlermusik trugen zusammen mit
der wechselnden landschaftlichen Szenerie wesentlich zur allgemein
entspannten Atmosphére nach anstrengenden Arbeitstagen bei.

Diese willkommene Erholung war wohl schuld daran, dass
dann der auf 20 Uhr angesetzte Jugendgottesdienst — gestaltet von
der Jugendgruppe St. Gallen — ebenfalls sehr gut besucht war. Wer
urmi 21 Uhr nicht zu einer der verschiedenen Zusammenkiinfte (Wil-
librordvereinigung, altkatholische Presse, Schwestern und Fiirsor-
gerinnen, liturgische Kommissionen, Bruderschaften) ging, blieb zu
dem sich an den Gottesdienst anschliessenden Gesprach iiber das
eben Gehorte und Mitvollzogene in der Kirche zuriick.

Vierter Kongresstag, Sonntag, 23. September

Aus rdumlichen Griinden fand der Festgottesdienst in der refor-
mierten Lukaskirche statt, erwartete die Kongressgemeinde doch
zahlreichen Zuzug aus den iibrigen christkatholischen Gemeinden
der Schweiz. Und siehe: man hatte sich in dieser Erwartung nicht
getauscht. Die Zahl der Teilnehmer verdreifachte sich. Durch
dichtbesetzte Bankreihen zog Erzbischof M. Kok (Utrecht) als Zele-
brant mit seinen Assistenten Bischof J. Pekkala (Warschau) und



Bischof L.Gauthier (Bern) am Schluss der langen Prozession von
geistlichen Wiirdentragern aus den tibrigen altkatholischen und aus
befreundeten Kirchen und vielen altkatholischen Priestern ins Got-
teshaus ein. Unter der Leitung von Fraw I.Frei-Moos (Luzern) san-
gen die Kirchenchoére Luzern und Olten eine Messe des Luzerner
Komponisten Guido Fessler. Die Schriftlektionen wurden in drei
verschiedenen Sprachen vorgetragen. Seine Predigt fasst Bischof
L.Gauthier folgendermassen zusammen:

Der dreifache Leib Christi oder Wer lebt wirklich ?
«Seid dankbary (Kol.3,15)

Der Schlussgottesdienst des Kongresses besteht aus einer Dankmesse.
Die damit zusammenhéngende Predigt soll auch unser aller Dank ausspre-
chen, wozu der Apostel uns mahnt.

Wofiir sollen und wollen wir danken ? Dafiir, dass wir wiederum einen
internationalen Kongress abhalten durften, und fur das wihrend dieser
Tagung Empfangene.

Wem sollen und wollen wir danken ? Allen denen, welche sich um das
Gelingen des Kongresses bemiiht haben, ob bekannt oder unbekannt; auch
eventuellen Kritikern, wenn es um aufbauende Kritik geht, und wenn ihre
Kritik sie selber zur Mithilfe und zur besseren Gestaltung kirchlicher Arbeit
anspornt; Uiber alles Gott, dsr uns «jede gute Gaben schenkt (Jak.1,17) und
uns das Gute gibt, das wir geben kénnen.

Warum danken ? Weil die Dankbarkeit eine christliche Lebenshaltung
«par excellence» ist. Sie befreit von der Ichbezogenheit und macht uns fur
Gott und seinen Dienst beim Nichsten und an der Welt frei. Diese Wahrheit
gilt fir jeden Christen und fur die ganze Kirche. Der Christ und die Kirche,
welche dankbar leben, leben wirklich. Sie singen nicht nur mit perséulichen
oder liturgischen Worten (Kol. 3,16), sondern ihr Leben ist ein Gesang, auch
dann, wenn dieser Gesang Schmerz ausdriickt.

* *
*

Lob und Leid kennzeichneten beispielhaft den ersten internationalen
Kongress unserer Kirchen in Luzern vor 82 Jahren. Zwanzig Jahre nach
dem Entschluss, altkatholische Kirchgemeinden und Kirchen zu organisie-
ren, drei Jahre nach der Grindung der Utrechter Union, d.h. der altkatho-
lischen Kirchengemeinschaft, empfanden es unsere Vorfahren als eine Not-
wendigkeit, sich auf ihre kirchliche Berufung zu besinnen. Praktische Ergeb-
nisse dieser Bemithungen wurden die Grindung der «Revue internationale
d> théologiey (heute: «Internationale kirchliche Zeitechrifty) und die Inter-
nationalisierung unserer Theologischen Fakultidt in Bern. Aber auch welch
eine gehaltsvolle, beredsame und zum grossen Teil immer noch aktuelle
Fiille in den tiber dreihundert Seiten umfassenden Akten dieses bedeutsam-
sten unserer internationalen Kongresse! Eine neue Lektlre dieser Akten hat
mich in der Gewissheit bestéatigt, dass in ithnen noch viele Schitze vorhan-
den sind, welche es gilte, neu herauszugeben und fir heute zu kommentie-
ren. Denselben Akten kommt auch das Verdienst zu, Quellen altkatholischer
Theologie und Geschichte aus erster Hand zu bieten. Hinzu wurde dem
Kongress gegeben, damals schon einen ékumenischen Mikrokosmos von nah
und fern, von West und Ost darzustellen. Wie es auch aus der Predigt mei-



s T s

nes verehrten Vorgingers, Bischof Eduard Herzog, am Schlussgottesdienst
des Kongresses wahrzunehmen ist, bestand Dank und Lob fiur unsere kirch-
liche Sendung in theologischer, 6kumenischer und auch sozialer Hinsicht,
Schmerz und Hoffnung wegen der Angst um die eigene existentielle Zu-
kunft. Man litt unter dem Widerspruch zwischen eigenem hohem theologi-
schem Anspruch und Niveau und dem Stagnieren oder gar dem Riickgang
der Mitgliederzahl. Am empfindlichsten litt man an der Gleichgultigkeit
allzu vieler der minoritir bleibenden Altkatholiken. Damals schon!

Die spezifisch altkatholischen Anliegen des Kongresses von 1892 und
das allgemein gultige Thema des heutigen Kongresses iiberbriickend, fragen
wir uns nun: Wie leben wir als Altkatholiken wirklich ? Die Antwort will ich
zu geben versuchen in geistiger Verbindung mit der tibrigen Christenheit
und Welt. Ich denke vor allem an die gestern beendete Konferenz Européi-
scher Kirchen im nahe liegenden Engelberg sowie an das diesen Monat eroff-
nete « Konzil der Jungen» zu Taizé. Dann lautet die Antwort folgendermas-
sen: In der Teilhabe an Christus, d.h. an seinem dreifachen Leibe.

* L, %

Die Teilhabe an der Person Jesu Christi zuerst. Mit der Person Jesu
Christi meine ich Jesus von Nazareth und zugleich Christus, den Sohn Got-
tes und den neuen Adam, den Erstgeborenen der neuen Menschheit. Man
kann weder Jesus von Christus noch Christus von Jesus trennen. Verkennt
man den historischen Jesus, so macht man aus Christus einen Mythos. Ver-
neint man den auferstandenen und verherrlichten Christus, so macht man
aus Jesus einen Menschen wie alle anderen, den besten vielleicht unter uns,
aber eben nur ein Menschenkind. Jesus Christus kénnen wir nur erkennen,
wenn wir ihn im betenden Lesen und Héren des Evangeliums sehen, wenn er
uns dort gegenwirtig wird, uns reinigt, erneuert und innerlich erfillt.
Darum hatten unsere Véter hier vor mehr als achtzig Jahren mit ihrem aufs
neue bekundeten Anspruch recht, dem alten katholischen Glauben treu zu
bleiben und ihn treu zu vertreten. Darum haben wir zugleich zur Pflicht,
denselben Glauben zu vertiefen, zu verinnerlichen und lebendig zu machen,
algo glaubig und glaunbhaft heute und fiir heute zu bekennen: ¢ Du bist der
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes» (Matth.16,16). Erst dann wird
aus dem Buchstaben Geist, aus der Theologie Wahrheit und aus dem Be-
kenntnis Leben. Auf diesem Weg stehen wir erst noch am Anfang.

* *
*

Dann die Teilhabe am kirchlichen Leib Christi. Es stimmt schon, dass
wir im gegenwirtigen Christus wachsen und der Fulle seiner Offenbarung
entgegenwachsen sollen. Aber streng gesprochen, sollten wir eher sehen und
sagen, dass Christus in uns und in der Welt wichst, uns und die Welt der
Vollendung entgegenfiithrt. Der Spruch ist wahr, der besagt: «Nicht die Hei-
ligen sind gross, sondern Gott ist in den Heiligen gross.» Dementsprechend
diirfen wir behaupten: die Christen — auch die Christ- oder Altkatholiken —
sind nicht als Tréger des Namens Christi gross, sondern nur insofern als
Christus in ihnen sichtbar wird. Dasselbe gilt fiir die Kirche, auch fiir unsere
Kirchengemeinschaft: sie ist weder als «Gesellschaft» noch als « Gemein-
schaft» wirklich gross, sondern nur insofern, als Christus in ihr sichtbar
wird. Diese Sichtbarkeit macht aus uns neue Menschen und aus der Kirche
die neue Menschheit. Christlich- und Kirchlichsein sind keine Selbstzwecke.
Der Zweck besteht darin, neue Menschen und die neue Menschheit zu wer-
den, als solche zu leben und vorzuleben. Was unsere altkatholischen Kirchen



—_ T4 —

und ihre Gemeinschaft anbetrifft, so bedeutet dies zweierlei. Erstens immer
mehr konziliarisch zu werden. Die heutige christliche und katholische Ent-
wicklung bestitigt die Richtigkeit der kirchlichen Entscheidung unserer
Viter. Sie verpflichtet uns, in ihr zu wachsen. Zweitens helfen wir damit den
Menschen und den Vélkern gemeinsam zu leben. Es geht nicht darum, eine
politische Kirche zu werden, sondern darum, das politische, soziale und wirt-
schaftliche Geschehen durch persénlichen und kirchlichen Einsatz in dissem
Geiste zu beeinflussen. Im innerkirchlichen Leben wie im katholisch-evange-
lischen Zeugnis und Dienst in und an der Welt wird diese Aufgabe bis zur
vollen Herankunft des Reiches Gottes nie aufhoren. Dissbeziiglich haben
wir offenbar noch einen langen Weg vor uns.

* *
*

Die Teilhabe am eucharistischen Leib Christi endlich. Im Abendmahl
begegnen sich Jesus Christus und die Kirche am tiefsten und am deutlich-
sten. Hier erlangen wir wirkliche Teilhabe an Jesus Christus, weil er uns mit
sich selber geistig und sogar kérperlich vereinigt. Und nirgendwo anders als
am Tisch des Herrn tritt uns die Kirche in ihrer vollen Wirklichkeit entge-
gen, namlich als die vorgreifende ewige Versammlung der Erlésten. Geheilig-
ten und Erwéhlten. Der heutige Brauch, den Glaubigen bei jeder Abend-
mahlsfaier die Kommunion zu spenden, ist berechtigt. Daraus darf aber
keine « Gewohnheit» entstehen, er soll vielmehr Anlass und Ansporn sein zur
vollen Teilhabe an der Gegenwart des Herrn und zum wahrhaftigen kirch-
lichen Sein und Wirken. Christus ladt uns an seinen Tisch ein, um uns als
seine Zeugen in die Welt zu schicken. Es gibt ein notwendiges sachliches Hin
und Her zwischen dem sakramentalen Tisch in der Kirche und dem evange-
lischen Zeugnis und Dienst in der Welt.

* %
*

Solch echtes altkatholisches Erkennen, Bezeugen und Dienen, Leben
und Vorleben ist eine Frucht des Heiligen Geistes. Dass wir darum bitten
und auch dafiir danken diirfen, ist eine Frucht des Heiligen Geistes. Mége
der Herr in der Kraft des Heiligen Geistes in uns so bleiben und wirken
(Joh. 15,1-8), Gott dem Vater, dem Sohne und dem Heiligen Geiste zur
Ehre. Amen.

Die offentliche Schlusskundgebung

nahm um 15 Uhr im grossen, gut besetzten Saal des Kunst-
und Kongresshauses einen von allen Teilnehmern als festlich emp-
fundenen Veriauf. Schon der musikalische Auftakt des mitwirken-
den Streichquartetts setzte den Ton verinnerlichter Freude und auf-
nahmebereiten Zuhorens. Nach der kurzen Begriissung durch den
Kongresspriasidenten Dr.B.Gilg und dem machtvoll gesungenen
Choral «(Wach auf, du Geist der ersten Zeugen» iiberbrachte Lan-
desbischof Dr.Gerhard Heintze von der evangelischen Kirche in
Braunschweig (BRD) die Griisse der zu gleicher Zeit in Engelberg,
also in unmittelbarer Nahe tagenden Konferenz Europiischer Kir-



e BB mew

chen (KEK) und schilderte Entstehung, Struktur, Aufgabenbe-
reich und Probleme dieser regionalen 6kumenischen Kirchenkonfe-
renz, die nach ihrem Griindungsort in Didnemark auch «Nyborg-
Konferenz» genannt wird und der heute iiber hundert verschiedene
Kirchen aus West- und Osteuropa angehoren. Der Redner schloss
seine mit grosser Aufmerksamkeit angehérten und mit starkem
Applaus verdankten Ausfiilhrungen mit der Tageslosung aus
Jes.41,10 als speziellem Gruss an alle hier vertretenen altkatho-
lischen Kirchen: «Fiirchte dich nicht, denn Ich bin mit dir!
Firchte dich nicht, denn Ich bin dein Gott.»

Nach einer weiteren Darbietung des Streichquartetts orientierte
Bischof G. A.van Kleef (Haarlem) iiber «Die KEK-Tagung 1974 in
Engelberg», deren Thema «Seid Tater des Wortes» war. Die mehre-
ren hundert Delegierten aus allen Mitgliedkirchen kamen aus einem
Bereich, der — geographisch, geistig, politisch und wirtschaftlich —
von Irland bis Moskau, von Finnland bis Zypern reicht. Insbeson-
dere beschéaftigte sich der Referent mit dem Verhiltnis der altka-
tholischen Kirchen zur KEK, schilderte die finanziellen Schwierig-
keiten dieser Organisation und pladierte schliesslich fiir eine ver-
starkte Solidaritdt der altkatholischen Kirchen im Westen mit
ihren Schwesterkirchen im Osten.

Hierauf iiberbrachte Prof.Dr.J.Kalogirow (Thessaloniki) die
Griisse seiner Griechisch-orthodoxen Kirche, ihres Erzbischofs
Serafim und des HIl. Synod, dankte fiir alles, was dieser Kongress
auch ihm geboten habe, und gab der Hoffnung Ausdruck, Gottes
Segen moége auch tber dem fortschreitenden orthodox-altkatho-
lischen Dialog walten.

Mit Beifall hiess die Versammlung den Text eines an den eme-
ritierten Erzbischof Dr. A. Rinkel (Utrecht) gerichteten Grusstele-
gramms gut und nahm vom Eingang eines solchen des anglikani-
schen Bischofs Ri. Rev.J.Satterthwaite (Fulham) Kenntnis.

Innert weniger Minuten lernte die grosse Kongressgemeinde
den spontan eingeiibten 6kumenischen Kanon «Going and coming /
ending and origin / are in Your hands, Lord |/ give us life abun-
dant», worauf Pfr.Dr.H.A.Frei als Sekretir des Stiandigen Kon-
gressausschusses seinen zusammenfassenden Kurzbericht iiber die
Arbeit dieses zu Ende gehenden Kongresses unter dem Thema
«Drei Tage ,Leben‘ in Luzern» mit einem kleinen meditativen Puls-
Experiment einleitete, um dann anhand kurzer Zitate aus den ver-
schiedenen Gruppenberichten das weite Spektrum der geistigen



Reaktionen zum Kongressthema «Leben» bewusst zu machen. Er
schloss mit den Worten: «Der Kongress geht zu Ende. Die Fragen
und Probleme gehen mit uns, aber auch die hier gewonnenen Ein-
sichten. Wir kehren heim als Christen, die unterwegs sind, einzeln
und miteinander. Aber auch als solche, die wissen diirfen: mit uns
geht bei diesem Unterwegssein derjenige, der als unser Herr Jesus
Christus uns die feste Zusage gibt: ,ICH BIN DER WEG, DIE
WAHRHEIT UND DAS LEBEN‘.»

Unter dem Applaus der Anwesenden konnte hierauf Beatrice
Kolarik im Auftrag der Christkatholischen Jugend der Schweiz die
Ergebnisse des durchgefithrten Zeichnungs- und Collage- Wettbewerbs
und die ermittelten Gewinner bekanntgeben.

Nach dem gemeinsamen Gesang «Nun danket alle Gott» run-
dete der Vorsitzende Dr.B.Gilg sein ausgezeichnetes prasidiales
Wirken ab mit grundlegenden Gedanken, ankniipfend an die philo-
logische Hypothese, im englischen Wort «think» ( = denk, dank,
diink) sei noch die Wurzel jenes verlorengegangenen Ausdrucks fir
das enthalten, was Adam tat, als er das Leben empfing. So gelte es
das in diesen Tagen Gehorte und Erfahrene zu bedenken, aber auch
— ohne einzelne Namen zu nennen — all denen zu danken, die durch
ihren Einsatz in verschiedenartigster Form das Zustandekommen
und Gelingen dieses Kongresses ermoglichten.

Der XXI.Internationale Altkatholikenkongress schloss mit
folgendem Gebet und anschliessendem Segen von Erzbischof
M. Kok (Utrecht):

«Allméchtiger, ewiger Gott, wir danken Dir fir alle Gnade und allen
Segen, die wir in diesen Tagen von Dir empfangen haben.

Wir haben geredet vom Leben, wie wir es erfahren in all seinen Hoéhen
und Tiefen, seinem Gliick und Unglick.

Wir wissen, dass Du der Spender alles Lebens bist und dass Du uns in
Jesus Christus, Deinem Sohne, gezeigt hast, was leben als Mensch bedeutet.
Er hat uns gesagt: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.

Gib uns aufs neue die Einsicht, was Leben durch Ihn und mit IThm und
in Thm, als Quelle des J.ebens, bedeutet.

Starke uns tiberall dort, wo Du uns in der menschlichen Gemeinschaft
hingestellt hast,

Lass uns verantwortlich leben, erfiillt vom Feuer des Heiligen Geistes,
und gib uns dereinst Anteil an dem ewigen Leben, das Du Deinen Kindern
verheissen hast durch Jesus Christus, unsern Herrn!

Der Name des Herrn sei gepriesen.
Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn.

So gehet denn hin in Frieden, in der Erwartung unseres Herrn Jesus
Christus, zuriick in Eure eigenen Lénder, Kirchen und Héuser! Es segne
Euch der allméchtige Gott, Vater, Sohn und Heiligzr Geist. Amen.»



— 7 —
Montag, 24. September

Uber 70 Kongressteilnehmer beteiligten sich am fakultativen
ganztagigen Ausflug, der mit zwei Autocars zuerst nach Engelberg
(Besichtigung der Klosterkirche), dann iiber Sarnen (moderne
Rundbau-Kirche) und Giswil (Mittagessen) auf die Moérlialp
(Christkatholisches Jugendhaus) fiihrte und von gutem Wetter be-

glinstigt war.



e P o

Grussbotschaften

Anglikanische Kirche

Lordbischof John Trillo von Chelmsford,
Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Primas von ganz England
und Ehrenprimas der Anglikanischen Kirchengemeinschaft,
verlas nach einleitenden persénlichen Grussworten folgende Botschaft:

“To the Archbishop of Utrecht, and Members of the Twenty-
first International Old Catholic Congress.

It is with great joy that I send you this message of greeting on
the occasion of the Twenty-first International Old Catholic Con-
gress. I am very happy that the Right Reverend John Trillo,
Bishop of Chelmsford, is able to represent me on this occasion and
to greet you in my name. I note with interest that the subject of
the Conference is ‘Life’ and I pray that God the Holy Spirit will be
with you and guide your deliberations on this theme, so deeply
important for the thought of man at this present time.

With my prayers and blessing.

T Michael,

Archbishop of Canterbury,
Primate of All England and Metropolitan.”

Rev. E.David Murfet, Rom, Vertreter von Rt. Rev.J. Satterthwaite,
Bischof von Fulham,
unter dessen Jurisdiktion die anglikanischen Gemeinden in Europa stehen,
richtete folgende Worte an den Kongress:

“Your Grace, your Excellencies, Reverend Fathers, Brothers
and Sisters in Christ!

It is not only an Honour, but also a great pleasure for me, to
return to Switzerland to represent the Bishop of Fulham and
Gibraltar at this Congress.

The Bishop has asked me to convey his warmest greetings to
the Archbishop, the Bishops, clergy and people of the Old Catholic
Church, especially those who are taking part in this Congress. He
very much regrets he is unable to be here in person, but he is
taking an active interest in its work.



— 79 —

The theme of this Congress ‘Life’, the profound reexamination
of the quality of life, is of vital importance not only to those of us
who are here, but to all Christians throughout Europe. It is the
prayer of our Bishop and of all our Anglican communities in
Europe that God will bless the work of this Congress and that its
results may bear fruit not only in our own lives or in the life of our
individual churches, but in our common life as Christians in our
European community.”

Okumenisches Patriarchat von Konstantinopel

Metropolit Emilianos, Genf, Vertreter des Okumenischen Patriarchen von
Konstantinopel und Ehrenprimas der Orthodoxen Kirchengemeinschaft:

«Nous partageons de tout notre cceur la fraternité de votre
Congres si important pour un renouvellement spirituel. Le théme
choisi «vivre» ajoute une ampleur significative sur le cheminement
de ’homme. Face aux vues confuses, plongées dans le pessimisme,
angoisse et nihilisme, tentant de dénaturer le sens de la vie en une
simple existence biologique, sans aucune référence au sacré, I’Eglise
doit rappeler & 'homme le but ultime de la vie aux dimensions
éschatologiques.

Nous adressons aux Rmes évéques, le clergé et le peuple de
I'Eglise chere Catholique-Chrétienne nos veeux fraternelles a cette
occasion pour des travaux fertiles et constructives dans le Christ.

Dimitrios,
Patriarche cecuménique,
Archevéque de Constantinople.»

Moskauer Patriarchat

Erzbischof und Metropolit Philaret, Berlin, Moskauer Patriarchatsexarch fiir
Mitteleuropa, Vertreter des Heiligen Synods der Russisch-Orthodoxen Kirche
des Moskauer Patriarchats, verlas die folgende Grussbotschaft :

«Hochwiirdiger Herr Erzbischof,
Hochgeehrte Versammlung!

Es ist fiir uns heute eine angenehme Gelegenheit, die Teilnehmer
am Internationalen Altkatholiken-Kongress griissen zu diirfen und
Thnen allen fruchtbaren Erfolg, Gnade und Friede in Fiille in Er-



— 80 —

kenntnis Gottes und unseres Herrn Jesus (2. Petr. 1, 2) zu wiinschen.
Seinen Nachfolgern, die aus unzéhligen Scharen stammen, ,aus allen
Nationen und Stdmmen und Voélkern und Sprachen‘ (Offb.7,9), hat
unser Heiland das grosse Gebot gegeben: ,dass alle eins seien’
(Joh.17,21). Die Christen der Apostelzeit waren ,ein Herz und eine
Seele (Apg.4,32); Liebe, Gerechtigkeit und Friede und Freude im
Heiligen Geist (Rom. 14, 17) herrschten unter ihnen. Wir glauben fest
daran, dass unser gemeinsames Gebet um Einheit im Glauben und
Leben nicht unerhéort bleiben wird. Es ist kein Zufall, dass in unseren
orthodoxen Gotteshdusern der Gebetsaufruf stetig erschallt: ,Lassen
wir uns einander lieben, damit wir in einer Gesinnung den Vater und
den Sohn und den Heiligen Geist, die wesensgleiche und unteilbare
Dreifaltigkeit bekennen‘. Das gesamtkirchliche Gebet widerspiegelt
das tiefste Gewissen der christlichen Einheit und der untrennbaren
Verbundenheit des geistlichen Lebens in der ganzen christlichen Bru-
derschaft.

Es ist fiir uns eine grosse Freude festzustellen, dass gute Bezie-
hungen im Geiste der Liebe und des gegenseitigen Wohlwollens zwi-
schen der Altkatholischen und der Russisch-Orthodoxen Kirche seit
langem bestehen und dass wir gemeinsam nach gegenseitiger Be-
reicherung durch unsere geistigen und innerlichen Erfahrungen
streben.

Und heute, da die Vorarbeit zu unserem bevorstehenden Dialog
zum Abschluss gebracht ist, dessen erste Sitzung im néchsten Jahr
abgehalten werden soll, méchte ich gern betonen, dass feste Grundla-
gen der Entwicklung, des wachsenden gegenseitigen Verstandnisses
und der Festigung gemeinsamen Strebens unserer Kirchen zur Ein-
heit in Christo bereits gelegt sind.

Unsere briiderliche Gemeinschaft ist auch um der Erhéhung des
ethischen Ansehens unseres christlichen Glaubens willen notig. Wir
sind, uns bewusst unserer Verantwortung gegen Gott, gegen unsere
Mitmenschen und gegen unser Gewissen fiir die Festigung der Brii-
derlichkeit und des Friedens auf Erden. Ais Gottes Volk, das dem Ruf
seines Herrn folgt, sind wir auch fiir Probleme der Errichtung des
menschlichen Lebens in der gegenwéirtigen Welt besorgt. Eben
darum sollen Christen aller Konfessionen inbriinstig den Fiirsten des
Friedens flehen, dass Er die Bemiihungen aller Menschen guten Wil-
lens in ihrem heiligen Dienst segne (2. Kor. 5, 18).

Allméchtiger Gott, segne die Arbeit des beginnenden Kongres-
ses! Wir wiinschen allen Teilnehmern vollen Erfolg in ihrer Arbeit.



— 81 —

Gott, der reich ist an Barmherzigkeit (Eph.2,4), helfe uns, zu-
sammengehalten in Liebe (Kol. 2, 2) zu bleiben !

Und der Friede Gottes, der allen Verstand tberragt, wird eure
Herzen und eure Gedanken bewahren in Christus Jesus (Phil. 4,7),
unserem Herrn!

Pimen,

Patriarch von Moskau und von ganz Russland.»

Pipstliches Sekretariat fiir die Einheit der Christen, Rom

Mgr. Erich Salzmann, Vertreter von Jan Kardinal Willebrands,
Priasident des Vatikanischen Sekretariates fiir die Einheit der Christen
in Rom:

«Es ist mir eine besondere Ehre und Freude, als Vertreter des
Sekretariates fiir die Einheit der Christen, dem X XI. Internationalen
Altkatholikenkongress in Luzern die Glick- und Segenswiinsche un-
seres Priasidenten, des Herrn Kardinals Johannes Willebrands, iiber-
bringen zu diirfen.

Dieser Kongress steht unter dem Thema ,Leben‘. Wenn ich die-
ses Wort in Threm Programm lese, dann kommt mir sogleich das Wort
des Prologs zum Johannes-Evangelium in den Sinn, wo es vom Wort
Gottes heisst: ,In Ihm war das Leben, und das Leben war das Licht
der Menschen‘ (Joh.1,4). Diese Worte driicken sofort aus, was das
Leben fiir uns Christen bedeutet, und auch unsere Verantwortung,
dieses Leben der Welt zu vermitteln. Von da her fallt auch Licht auf
unsere Aufgabe: in Gemeinschaft, in Einheit zu leben.

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil haben wir, Romisch-
Katholiken und Altkatholiken, manche Schritte aufeinander zu ge-
tan, wir sind uns ndhergekommen : Auf allen Ebenen mehren sich ge-
genseitige Kontaktnahmen, ein neues Verstehen hat sich angebahnt,
und der Wille zur Zusammenarbeit ist erstarkt. Nach einer langen
Periode des Schweigens hat so zwischen unseren beiden Kirchen ein
hoffnungsvolles Gesprach begonnen :

In verschiedenen Lindern, insbesondere in den Niederlanden,
der Schweiz und Deutschland, sind offizielle Gesprachskommissionen
der altkatholischen und roémisch-katholischen Kirche gebildet wor-
den. Thre Aufgabe ist es, Wege zur gegenseitigen Hilfe, Zusammenar-
beit und einem gemeinsamen Zeugnis fiir den einen Herrn zu finden
und so zur Wiederherstellung der sichtbaren Einheit beizutragen.



— 82 —

Nach dem bisherigen Ergebnis der Gespriachsfiihrung erkennen un-
sere beiden Kirchen in Dankbarkeit ihre weitgehende Gemeinschaft
im Bekenntnis und im Verstandnis des iiberlieferten katholischen
Glaubens.

Wenn Kirchen, eingedenk des Gebetes Christi fiir die Einheit
und im Gehorsam gegen sein Gebot, miteinander ins Gesprach kom-
men, so ist das Zeichen und Ausdruck eines neuen Wehens des Geistes
Christi in ihnen und so des neuen Lebens. Denn trotz der grossen
Schwierigkeiten, die noch bestehen, wird das echte Gesprach die Kir-
chen, tber alle dngstlichen Vorbehalte und Absicherungen hinweg,
durch die Gnade Gottes zu einem tieferen Verstandnis fiireinander
und einem neuen Leben miteinander fithren. Es wird sie letztlich
dazufiihren, ihr gemeinsames Ziel, das Leben in der wahren Einheit,
in der Einheit Christi und seiner Kirche, wiederzufinden.

Gebe Gott, dass das einmal auch von dem Gesprach zwischen un-
seren beiden Kirchen gesagt werden kann!

In diesem Sinn wiinsche ich dem XXT.Internationalen Altka-
tholikenkongress gutes Gelingen und allen Teilnehmern briiderliche
Starkung und den Segen Gottes.»

Okumenischer Rat der Kirchen in Genf

Dr. Konstantinos G. Patelos, Sekretir der Kommission fiir Glaube und
Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen,
Vertreter des Generalsekretéirs Dr. Philip Potter:

«Avant de donner lecture & mon allocution, permettez-moi de
commencer avec une citation. L’archevéque de Chypre et président
de la République chypriote parlant du coup d’Etat perpétré contre
lui déclara: «..Je n’ai pas assisté & mes funérailles», ajouta-t-il en
riant, «mais j'ai eu le rare privilége de lire les nombreux articles
nécrologiques qui m’ont été consacrés dans la presse internationale.
Pour la premiére fois j'ai ressenti 'extréme bonheur d’étre bien
vivant...» (Le Monde, 18.9.1974).

Etre bien vivant. Ce n’est pas un fait du hazard que la XXTe
session du Congres international des Vieux-Catholiques s’occupe
d’'un sujet si bralant comme celui de vivre. Vivre spécialement dans
une époque ou apparaissent dans le monde occidental les premieres
impasses d'un long chemin qui commenca avec la Renaissance et
I'époque d’Illumination. Vivre dans une période ou le rythme du



— 83 —

cycle de la croissance économique commence & osciller, avec toutes
les conséquences que nous préssentons et pour lesquelles nous
avons peur...

Vivre dans une période ou il faut se mettre avec tout l'effort
humain pour créer les conditions indispensables du «temps vécu» si
nécessaire pour ’homme d’aujourd’hui... En quelques mots il va
falloir réapprendre, lentement, les difficultés et les dangers de
I’existence pour y pouvoir faire face.

Ce sont ces difficultés de l'existence qu'on découvre aujour-
d’hui, apreés une longue période de la confiance illimitée & la crois-
sance économique. Nous avions cru que c’est elle qui est la solution
complete & tous les problémes humains. Ces difficultés et ces dan-
gers ont amené les scientifiques et les théologiens qui se sont ren-
contrés récemment & Bucarest sous les auspices d’«Eglise et Société»
du Conseil (Ecuménique des Eglises d’insister sur le besoin de com-
mencer a préparer lentement une éthique d’austérité. En d’autres
termes interpréter la vieille notion chrétienne d’ascétisme. Mettre
l’accent sur ’étre et pas sur lavorr, car le but ce n’est plus accumu-
lation des biens mais la vie personnelle, la joie de vivre. Cet effort
personnel pour se libérer de tous ces idoles modernes — qui sont
I'ceuvre de nos mains — doit aller de pair avec le combat pour la
justice, la sollicitude pour le frére demuni de tous... Et quand je dis
«frére», je pense & tous les pays du Tiers monde.

Les mémes difficultés, les mémes dangers sont & I'origine d’un
colloque internaticnal qui se réunit maintenant & Paris sous le titre
Biologie et devenir de ’homme. 11 vise de jeter les bases d’un mouve-
ment universel de la responsabilité scientifique qui en permanence
enregistrerait en toute objectivité les progrés de la connaissance
dans ses nécessaires relations avec les pouvoirs, I'éthique et la cons-
cience d’une morale de la planéte.

On comprend aisément que devant ’Eglise du Christ, devant
nous s’ouvre un champ immense d’action. L’Esprit du Seigneur
nous demande plus que jamais d’aider la personne humaine,
I'image de Dieu sur terre & se libérer avec son aide de tous ces id6-
les qui risquent de tuer la vie, de retrouver la joie d’étre bien
vivant... comment ?, ¢’est la qui se porte votre réflexion durant le
congres.

Pour cette raison c¢’est un honneur particulier et une joie spé-
ciale pour moi d’étre présent parmi vous comme délégué personnel
du Rév. Dr Ph. Potter, secrétaire général du Conseil (Ecumique des



eee B s

Eglises. Le Dr Potter m’a chargé de vous transmettre ses veeux fra-
ternelles pour la réussite de vos travaux et il vous assure de ses
prieres pour que I'Hsprit-Saint qui paracheve la Révélation et
renouvelle I’Eglise nous conduit 1a ot Lui veut.»

Gliickwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

a) Aus altkatholischen Kirchen:

em. Erzbischof Dr. A. Rinkel, Utrecht

Bischof Dr. A. Podolak, Altkatholische Kirche in der CSSR, Prag
Synodalrat der Altkatholischen Kirche in Kroatien (Jugoslawien)
Gemeindeverband der Altkatholischen Kirche in der DDR
Bischofe der Altkatholischen Kirche der Mariawiten in Polen

b) Aus anglikanischen Kirchen:

Most Rev. Frank Woods, Erzbischof von Melbourne und Primas der Kirche
von England in Australien

Rt.Rev. John Satterthwaite, Bischof von Fulham und Gibraltar
Rev.Dr.Karl H. Lutge, New York, USA

Rev. Athol J. Broadfield, Ulverstone (Tasmania), Australien

¢) Awus orthodoxen Kirchen:

Metropolit Irendus, Koprisident der Orthodox-altkatholischen Dialogkom-
mission, Bonn (BRD)

Orthodoxe Kirche in Bulgarien

Orthodoxe Kirche in der Tschechoslowakei



85 —

Teilnehmer-Verzeichnis

Schweiz

Abry Pierre, Luzern

Ackermann Philipp, Riehen

Prof. Dr. Aldenhoven Herwig, Glimli-
gen

Aldenhoven-Gauthier Claire, Giimli-

en

Allemann Frieda, Zirich

Allemann-Marti Heidi, Olten

Dr. Allemann Werner, Luzern

Prof. Dr. Amiet Peter, Magden

Pfr. Bauer Charles, Le Locle

Bertrand Marcelle, Petit-Lancy

Prof. Dr. Bindschedler-Robert Deni-
se, Bern

Boéhm-Vogt Kathi, Liestal

Prof. Dr. Conzemius Victor, Luzern

Cuoni E., Luzern

Danielsen Mina, Basel

Ducrey Yvonne, Schénenwerd

Emilianos, Metropolit, Genf

Federer Peter, Luzern

Prof.Dr. Frei Walter, Basel

Frei-Cantieni Silvia, Basel

Frei-Moos Hans, Luzern

Frei-Stadelmann Hans, Luzern

Pfr.Dr.Frei-Heinz Hans, Bern

Frei-Heinz Ursula, Bern

Frey Leonie, Schénenwerd

Bischof lic. theol. Gauthier Léon,
Bern

Gauthier-Herzog Erna, Bern

Gerny-Kiry Josef, Olten

Gerny-Kiry Frau, Olten

Dr. Gilg-Ludwig Bernhard, Rifferswil

Dr. Gilg-Ludwig Frau, Rifferswil

a.Pfr. Dr. Gilg-Schenker Otto, Meg-

en

Giflgg- Schenker Maria, Meggen

Pfr.Dr. Gloor Fritz, Luzern

Gschwind-Kolarik Evelyne, Reinach

Gschwind-Kundert Margrit, Reinach

Haas Martha, Schonenwerd

Pfr. Hagmann Peter, Allschwil

Hagmann-Halbeisen Annegret, All-
schwil

Halbeisen Elli, Laufen

Herzog Eugen, Bern

Pfr. Hohler Peter, St. Gallen

Huber Max, Liestal

Hiibscher-Herzog Norina, Luzern

Higin Ruth, Basel

Imhof Clara, Dornach

Jeker Erika, Grenchen

Jungo Viktor E., Bern

Kamber-Gehrig Oskar, Hinibach

Kaufmann-Herzog Anna, Bern

Kaufmann Lina, Cham

Kistenfeger Karl, Ziirich

Kolarik Beatrice, Muttenz

Konrad Armin O., Hausen a. A.

Konrad-Wollmann Frieda, Hausen
a.A.

Pfr. Konrad-Riette Gottfried, Lu-
zern

Konrad-Riette Margrit, Luzern

Kull-Schlappner Rosmarie, Deren-
dingen

Bischof em. Dr. Kiiry Urs, Basel

Kiiry-Vogt Emmy, Basel

Kiiry Trudy, Bern

Kurzmeyer Werner, Luzern

Lauber Gisela, Luzern

Lauber-Sautter Heinrich, Luzern

Lauber-Sautter Else, Luzern

Pfr. Lauber Roland, Trimbach

Lauber-Kampf Katharina, Trimbach

Leemann Emmy, Solothurn

Leuppi Joseph, Meyrin

Leuppi Mme, Meyrin

Lott-Weber Sophie, Seuzach

Luchsinger Mathias, Luzern

Liuénd L. Frau, Luzern

Matter-Herzog Ruth, Grenchen

Moll-Gerny Werner, Luzern

Moll-Gerny Irma, Luzern

Merz-Speck Luise, Luzern

Moll-Frey Rudolf, Dulliken

Moll-Frey Rosmarie, Dulliken

Pfr. Moll Arnold, Ziirich

Moll-Kappeler Anna, Zirich

Dr. Mugglin Carl, Luzern

Miller-Kist Gustav A., Rheinfelden

Dr.med. Munzinger Werner, Emmen-
briicke

Munzinger Alice, Emmenbriicke

Pfr. Murbach Franz, Grand-Lancy

Vikar Nakoi Alexander, Bern

Obrist Oskar, Magden

Okopnik-Fleury Marie, Grenchen

Oswald Beatrice, Luzern

Oswald Elsi, Luzern

Dr. Patelos K., Genf

Peter Anna, Luzern

Pfr. Reinhart Klaus, Laufen

Reinhart Ruth, Laufen

a. Pfr. Richterich Paul, Biel

Riette Alice, Ziirich

Riette-Sutter Franz, Bern

Riette-Sutter Elise, Bern

Rélli-Leuppi Helene, Luzern



Prof.em. Dr. Riithy Albert E., Bern
Riithy-Vogt Edith, Bern

Sacher Heidi, Rheinfelden
Schifer Grety, Luzern
Schnyder-Mockli Margrit, Luzern
Schuler Emmi, Ziirich

Dr. Sibold Arnold, Luzern

Sibold F. Frau, Luzern

Pfr. Soder Fredy, Petit-Lancy
Prof. Dr. Stalder Kurt, Bern
Thomet René, Ziirich

Thomet Martha, Ziirich

Pfr. Todorovic Drasko, Zurich
Prof. Dr. Tschudi H.P., Basel

86 —

Pfr. Vogt Hansjorg, Schaffhausen

Vogt-Studer, Heidi, Schaffhausen

Pfr. Vogt Peter, Grenchen

Pfr. von Arx Urs, Hellikon

Bischof Dr. Vonderach Johannes,
Chur

Weyermann-Schuch Heidi, Trimbach

Wielachowski Eugenius, Ziirich

Wijker Teunis, Bern

a.Pfr. Willimann Max, Feldmeilen

Willimann Elsi, Feldmeilen

Wirz-Weiss Robert, Luzern

Pfr. Zurcher Burkart, Luzern

Holland

Bachmann Regula, Utrecht
Blom-Boyen Simone, Amersfoort
Boyen Huberte, Voorburg
De Graaf Hubertus W., Rotterdam
De Jonge J.A.C., ’s-Gravenhage
De Jonge M. C., Hilversum
Pfr. van Ditmarsch J.N., Hilversum
van Ditmarsch H.J. W., Hilversum
Pfr. Horstman Teunis, Egmond aan
Zee
Jansen Eveline, Utrecht
Dr.Kok-Govaert Herr, Rotterdam
Kok-Govaert Grete, Rotterdam
Erzbischof Kok Marinus, Utrecht
Kok-Smits C.M. W,, Utrecht
Korff Tijphe, Arnhem
Korff-Schouten Anna, Arnhem
Prof. Dr.Maan J.P., Arnhem
Maan-Federer Frieda, Arnhem
Mulder-Vis Maartje, Vleuten
Mulder Martine, Vleuten
Dr.Mulder R., Vleuten

Mulder Robert, Vleuten

Ouwens Koenraad, De Bilt

Pfr. Smit Frederik, Rotterdam

Smit-Maan S. C., Rotterdam

Theune Sophia F.A., ’s-Gravenhage

Prof. Staples Peter, Holland

Pfr. Tol Cornelis, Haarlem

Tol-Nijenhuis C.E., Haarlem

Prof. Dr.van den Berg J. H., Utrecht

van der Steen Jan, Utrecht

Bischof van Kleef Gerhardus, Zaan-
dam

van Vliet-Helfert Marguerite, Hilver-
sum

Verhey Berend Willem, Nieuw
Loosdrecht

Verhey-Cooper Helena M. E., Nieuw
Loosdrecht

Visser Henristte, Arnhem

Wammes Gerrit Johannes, Utrecht

v.d. Westen-Nicolaij Maria M.,
’s-Gravenhage

Deutschland/B RD

Baumgartner Tirika, Freiburg
Bodenstein Alice, Karlsruhe
Bischof Brinkhues Josef, Bonn
Dr. Brinkhues Ilse, Bonn
Dener Werner, Eschborn/Taunus
Pfr. Elbert Philinp, Heidelberg
Elbert Frau, Heidelberg

Erb Anna, Karlsruhe

Erb Frau, Reichenbach
Fekeler Kdthe, Koln

Fischer Volker, Frankfurt
Fligel Siegfried, Essen

Franzel Elisabeth, Karlsruhe
Geisel Eckhard, Leuheim

Pfr. Girke Josef, Offenbach
Girke Frau, Offenbach

Hehn Lothar, Hiltrup

Hehn Eva, Hilirup

Herdt Ottilie, Heidelberg

Dr. Jakupeic Franjo, Dortmund/
Zagreb

Klein Viktor, Murnau

Klein Hildegard, Murnau

Vikar Kniese Dieter, Frankfurt

Koschyk Alex, Eschbach

Koschyk Helene, Eschbach

Pfr. Kraft Sigisbert, Karlsruhe

Pfr. Kranz Bernhard, Niederhausen

Kranz Frau, Niederhausen

Mazchrzak Katharina, Bottrop

Michelis Ruth, Freiburg

Buchwald Frau, Freiburg

Dr. Muller Willibert, Freiburg

Pfr. Nickel Edgar, Freiburg



Nickel Katharina, Freiburg
Nickel Rainer, Freiburg

Nickel Thomas Michael, Freiburg
Pfr. Dr. Olejko Niklaus, Landau
Olejko Barbara, Landau
Otterbein Mally, Frankfurt
Otterbein Anny, Sprendlingen
Prof. Dr. Oeyen Christian, Siegburg
Paschke Maria, Bottrop

Pfr. Perquy Willi, Saarbriicken
Pettengill Peter L., Frankfurt
Pettengill Frau, Frankfurt

Pollak Franziska, Bottrop

Vikar Retzlaff Georg R., Konstanz
Retzlaff Ute, Konstanz

Richartz Kithe, Koln-Nippes
Ronecker Berta, Reichenbach
Rosch Auguste, Freiburg
Rosch Hans J., Freiburg
Schwester Ruth, Mannheim
Pfr. Schmid Bernhard, Sdckingen
Schoffel Heinz, Essen

Schoéffel Erika, Essen

Pfr. Schoke Benno, Aachen

Sr. Schon Meta, Dettighofen
Spieler-Winter Judith, Passau
Ullmann Frau, Freiburg
Voegele Antonie, Nordhofen
Weiss Ida, Karlsruhe

Deutschland/DD R

Erzbischof Metropolit Philaret,
Berlin

Anschpugow Wjatscheslaw, Dolmet-
scher, Berlin

Osterreich

Augustin Frau, Klagenfurt

Brenner Ludmilla, Wien

Brenner Leopold, Wien

Brodnig Anna, Klagenfurt

Buchner Irma, Salzburg

Pfr.Dr.Dolezal Giinther, Klagen-
furt

Dolezal Marie, Klagenfurt

Sr. Fiedler Cogard, Wien

Hofbauer Karin, Wien

Bischof Majewski Tadeusz R.,
Warszawa

Primas-Bischof Pekkala Julian,
Warszawa

Hofmann Emma, Salzburg
Pfr.Dr.Kreuzeder. Wien

Dr. Kreuzeder Elfriede, Wien
Bischof Paulitschke Ludwig, Linz
Paulitschke Frau, Linz

Pischel Franz, Graz

Pfr. Spuller Kurt, Graz
Weingraber Luise, Graz

Dr. Zankl Wilhelmine, Wien

Polen

Dekan Szotmiller Jerzy, Katowice
Pfr. Wysoczanski Wiktor,
Warszawa

Frankreich

Barillot Marguerite, Paris
Abbé Bekkens André Henri, Paris
Bekkens Mme, Paris

Matthieu Germaine, Paris
Matthieu Therese, Paris

Ttalien

Padre Caroppo Luigi, Scandiano

Caroppo Olimpia, Scandiano

Caroppo Marie-Antonietta,
Minervino

Caroppo Rita, Minervino

Rev. Murfet Edward D., Roma

Perelli Anna, Milano

Perelli Patrizia, Milano

Perelli Ricardo, Milano

Mgr. Salzmann Erich, Roma

Spallanzani Ivana, Arceto/
Scandiano



— 88 —

England
Rev. Beckwith Roger T., Oxford Prof. Dr. Haliburten J., Oxford
Rev. Brandreth H.R.T., London Bishop designate Kemp Eric, Chich-
Rev. Burley John A., Little ester
Braxted/Essex Rev. Mountney Hugh F., Hereford
Cross Marie, Elveden/Hampshire Rt. Rev. Trillo J., Chelmsford
Rev. Greenacre G., Paris Wicks Eileen, Elveden/Hampshire

Veretnigte Staaten

Rev. Gasquoin Earl P., Chicago Rt. Rev. Rysz A.M., Scranton
Rt. Rev. Reed David B., Louis- Rev. Vicchio Alfred, Chicago
ville/Kentucky
Griechenland

Prof. Dr. Kalogirou Johannes, Thes- Kalogirou Frau, Thessaloniki
saloniki

Rumdnien

Metropolit Justin Moisescu, Jassy Prof. Dr, Todoran Isidor, Sibiu

Tansania/Afrika

Bruder Barnabas, Dar-es-Salam



	Bericht über den XXI. Internationalen Altkatholikenkongress 18. bis 23. September 1974 in Luzern (Schweiz)

