
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 65 (1975)

Heft: 1

Artikel: Bericht über den XXI. Internationalen Altkatholikenkongress 18. bis 23.
September 1974 in Luzern (Schweiz)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über den XXI. Internationalen
Altkatholikenkongress 18. bis 23. September 1974

in Luzern (Schweiz)

Tagungs -Programm

Mittwoch, 18. September

ab 20.00 Uhr Freie Zusammenkunft der eingetroffenen Kongress¬
teilnehmer im Restaurant Kunst- und Kongresshaus

Donnerstag, 19. September

8.30 Uhr Eröffnungs-Gottesdienst in der Christuskirche
Zelebrant : Bischof L. Gauthier (Bern)
Predigt: Bischof J.Brinkhues (Bonn)
Mitwirkung des christkatholischen Kirchenchors

10.45 Uhr 1. Kongress-Sitzung (Nordsaal des Kunst- und Kon¬

gresshauses)
a) Begrüssung und Eröffnung durch den Präsidenten

des ständigen Kongressausschusses (Mr. J.A.C.
de Jonge, Den Haag)

b) Ansprache von Herrn a. Bundesrat Prof. Dr.
H.P.Tschudi (Bern)

c) Wahlen: 1.Kongress-Präsident
2. Kongress-Büro

d) Bericht des Sekretärs des ständigen Kongressaus¬
schusses (Pfr. Dr.H.A.Frei, Bern)

Erster Vortrag zum Kongress-Thema:
«Menschliches Leben - dreifach betrachtet»
(Referent: Prof. Dr. J.H.van den Berg, Leiden/Holland)

12.30 Uhr Mittagspause

14.30 Uhr Besammlung aller Kongressteilnehmer vor dem
Kunst- und Kongresshaus. Fahrt mit Spezialbussen
ins Schädrüti-Schulhaus



— 2 —

Gruppengespräche zu den 6 Sektionen:
1. Was erwarten wir vom Leben
2. Lebensqualität
3. Erlebtes Christentum (Was heisst Christsein
4. Lebt die christliche Gemeinde - fördert oder hin¬

dert sie das Leben
5. Geistliches Leben
6. Gemeinsames Leben

17.15 Uhr Rückfahrt

19.30 Uhr Aperitif im Foyer des Kunst- und Kongresshauses,
anschliessend offizielles Bankett (Kleiner Saal)

Freitag, 20. September

7.30 Uhr Anglikanischer Abendmahlsgottesdienst - Holy Com¬

munion
(Zelebrant: Rt. Rev. J.Trillo, Bischof von Chelmsford)

in der Christuskirche

9.30 Uhr 2. Kongress-Sitzung
Zweiter Vortrag zum Kongress-Thema :
«Vom Sinn des Lebens» (Referent: Prof.Dr.W.Frei,
Basel)

10.30 Uhr Kurze Pause

11.00 Uhr Dritter Vortrag zum Kongress-Thema:
«Leben in Gemeinschaft» (Referent: Prof. Dr. W.
Küppers, Bonn)

12.00 Uhr Mittagspause

13.30 Uhr Besammlung aller Kongressteilnehmer vor dem
Kunst- und Kongresshaus. Fahrt mit Spezialbussen
ins Schädrüti-Schulhaus

Gruppengespräche (wie Donnerstag!)
15.45 Uhr Besichtigung des Verkehrshauses der Schweiz mit Vor¬

führung im Planetarium

19.30 Uhr Christkatholische Vesper (Christuskirche), anschlies¬
send liturgische Probe für die am Sonntag mitwirkenden

Geistlichen



— 3 —

20.00 Uhr Zusammenkunft aller für die altkatholische Missions¬

hilfe Verantwortlichen (Kleiner Saal der Lukaskirche)

Samstag, 21. September

8.30 Uhr Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer
der altkatholischen Kirchen (Christuskirche)
(Zelebrant: Bischof J. Brinkhues, Bonn)

10.00 Uhr 3. Kongress-Sitzung
a) Wahl des ständigen Ausschusses

b) Bestimmung des nächsten Kongresslandes
c) Berichterstattung der Gesprächsgruppen

12.15 Uhr Mittagspause

14.30 Uhr Besammlung aller Kongressteilnehmer vor dem
bis 18.30 Uhr Kunst- und Kongresshaus zur Seerundfahrt (bis

Brunnen-Rütli) als Gäste der Kirchgemeinde Luzern

20.00 Uhr Jugendgottesdienst (Christuskirche)
zum Kongress-Thema «Leben» (vorbereitet von der

Jugendgruppe St. Gallen)

20.45 Uhr Zusammenkunft der altkatholischen Vereinigungen
(liturg. Kommissionen, Presse, Bruderschaften,
Willibrord-Vereinigung, Schwestern und Fürsorgerinnen)
nach besonderer Ankündigung

Sonntag, 22. September

10.00 Uhr Festgottesdienst in der evangelisch-reformierten Lukas-
Kirche
Zelebrant: Erzbischof M.Kok (Utrecht)
Predigt : Bischof L. Gauthier (Bern)
Mitwirkung der christkatholischen Kirchenchöre von
Luzern und Ölten, dirigiert von Frau I. Frei-Moos

15.00 Uhr Öffentliche Schlusskundgebung
Es sprechen : Landesbischof Dr. G.Heintze (Braun¬

schweig)
Bischof G.A.van Kleef (Haarlem)
Pfarrer Dr.H.A.Frei (Bern)

Schlusswort des Kongress-Präsidenten



20.00 Uhr Abendmusik in der Christuskirche (gemäss speziellem
Programm)

Montag, 23. September

Fakultativer Ausflug mit Autocar. Route: Luzern-Engelberg-
Stans-Allweg-Sarnen-Giswil-Mörlialp (christkatholisches Jugendhaus.

Verpflegungsmöglichkeiten geboten)-Giswil-Sachseln-Alp-
nachstad-Luzern

Ehe der Kongress beginnen konnte...

All das, worüber hier berichtet werden darf, wäre undenkbar,
wenn nicht rechtzeitig und mit grosser Umsicht die nötigen Vorarbeiten

an die Hand genommen worden wären. Diese begannen mit einem
«brain-storming» auf den beiden internationalen altkatholischen
Theologentagungen in Wijk aan Zee (Holland) 1972 und in
Morschach (Schweiz) 1973, wobei als Generalthema ebenso umfassend
wie aktuell sich schliesslich der Begriff «Leben» herauskristallisierte.
Gleichzeitig wurde der Fächer der sechs Diskussionsthemen für die
Gruppengespräche konzipiert. Dabei meldeten sich auch schon aus
den verschiedenen altkatholischen Kirchen einsatzwillige
Gruppenleiter.

Parallel zu diesen geistigen Vorbereitungen liefen in der
gastgebenden christkatholischen Kirchgemeinde der Kongressstadt Luzern
zu Beginn des Jahres 1973 die Vorarbeiten der Organisation an,
welche mit der Konstituierung des Ortsausschusses begannen :

Präsident : Kurzmeyer Werner, alt Nationalrat und Regierungsrat
Sekretariat : Abry Pierre, Bauführer, und Frau L.Lüönd, Sekretärin
Finanzen: Lauber Heinrich, pens. Bürochef SUVAL
Presse : Frei-Moos Hans, Rektor der Gewerbeschule
Gottesdienste : Konrad Gottfried, Pfarrer
Empfang; Hübscher-Herzog Norina
Beherbergung und Verkehr: Dr.Allemann W.

Beisitzer: Dr.med. Munzinger Werner, Kantonsarzt
Dr.phil.Sibold Arnold, Seminarlehrer

Als Delegierte des Ortsausschusses in den Ständigen Kongressausschuss

wurden Präsident W. Kurzmeyer und Pfr.G. Konrad
bestimmt. Im Frühjahr 1974 konnten sich Mr. J.A.C, de Jonge (Den
Haag) und Pfr.Dr.H.A.Frei (Bern) als Präsident bzw. Sekretär



des Ständigen Ausschusses in Luzern vom guten Stand der
Vorbereitungen überzeugen und mit den für die Durchführung
Verantwortlichen alle nötigen Details des Kongressverlaufs absprechen.

Erfreulich war auch die Initiative der christkatholischen
Jugend der Schweiz, welche die Jugend in der eigenen und in den
ausländischen Schwesterkirchen zu einem Zeichnungs- und Collagen-
Wettbewerb über das Thema «Leben» für Unterrichtsschüler und

Jugendliche aufrief. Die eingegangenen Arbeiten, die viel Phantasie
und Begeisterung verrieten, bildeten dann für die ganze Dauer des

Kongresses eine beeindruckende und anregende Ausstellung im
Foyer des Kongressgebäudes.

Ebenfalls im Zuge der Vorbereitungen wurde auf dem Wege
einer Umfrage Material zur Schaffung von kleinen Handreichungen
für die Gruppengespräche beschafft, welches schliesslich von cand.
theol. Viktor E. Jungo (Bern) inhaltlich verarbeitet und auch
graphisch ansprechend gestaltet wurde.

Um die für Gruppengespräche auf jedem Kongress jeweils nur
knapp bemessene Zeit möglichst fruchtbar nutzen zu können, wurden

die Gesprächsleiter - Frau Dr. E. Kreuzeder und Pfr. Dr. E.
Kreuzeder (Österreich), Prof.Dr.P.J.Maan (Holland), Pfr.E.Nik¬
kei (Deutschland), Padre L.Caroppo (Italien), 0. Kamber,
Pfr. R. Lauber, Pfr. F. Murbach, Pfr. F. Soder, Pfr. H.Vogt (alle
Schweiz) - vor Kongressbeginn im römisch-katholischen Priesterseminar

St. Beat (Luzern) während zweier Tage nicht nur mit der
Thematik des Kongresses eingehend vertraut gemacht, sondern
auch in die Grundlagen der Gruppendynamik und Gesprächsleitung

eingeführt. Rückblickend darf gesagt werden, dass der gute
Gesprächsverlauf in allen Gruppen diese zusätzliche Bemühung als
fruchtbar erwies.

Aber auch hinsichtlich Publizität trafen die Verantwortlichen
rechtzeitig die nötigen Vorkehren. »4usser den frühzeitig ergangenen

Informationen an Fernsehen und Radio fand am Vortag der
Kongresseröffnung Mittwoch, 18. September, um 10.45 Uhr eine

von Vertretern der weltlichen und kirchlichen Presse überraschend
zahlreich besuchte Pressekonferenz statt, die von Urs Marti (Bern/
Solothurn) geleitet wurde. In deren Verlauf orientierten
Pfr.Dr.H.A.Frei als Sekretär des Ständigen Kongressausschusses
über den bevorstehenden Kongress und seine Arbeit und Bischof
lie.théol. L.Gauthier über grundsätzliche Aspekte der Christkatho-
lischen Kirche der Schweiz und der altkatholischen Kirchen der



Welt. In der anschliessenden Diskussion ergriff u. a. auch der Erzbischof

von Utrecht, Mgr.M.Kok, das Wort.
Am Vorabend der Eröffnung fanden sich fast alle der bereits

zum Kongress in Luzern eingetroffenen Teilnehmer zu ungezwungenem

Zusammensein, während der Ständige Kongressausschuss
zusammen mit den Verantwortlichen der örtlichen Organisation im
Beisein von Bischof Gauthier und Synodalratspräsident Dr. B.Gilg
den geplanten Programmablauf in allen Einzelheiten festlegte.

Erster Kongresstag, Donnerstag, 19. September

Um 8.30 Uhr empfing die erst kürzlich stilvoll restaurierte
Christuskirche die rund 250 Teilnehmer zählende Kongressgemeinde

zum Eröffnungsgottesdienst. Bischof L.Gauthier, assistiert
vom Ortsgeistlichen Pfr.G.Konrad und vom bischöflichen Vikar
Pfr.F .Ackermann, zelebrierte die Liturgie zur Anrufung des

Hl. Geistes. Bischof J. Brinkhues hielt die Predigt, in welcher er auf
das Kongressthema «Leben» Bezug nahm und dieses als Kernpunkt
der Frohbotschaft von Jesus Christus, aber auch als Zentrum
altkatholischen Kircheseins bezeichnete. Seine Aufforderung: «Luzern
soll fröhlicher werden, weil wir hier sind», ging mit allen, die sie

hörten, in die vor ihnen liegenden Kongresstage.
Alle Sitzungen des Kongresses fanden im geräumigen Kunst-

und Kongresshaus Luzern statt, wo Mr. J.A.C. de Jonge (Den
Haag) als Vorsitzender des Ständigen Kongressausschusses um
10.50 Uhr alle Anwesenden willkommen hiess zur

1. Kongress-Sitzung

und dieselbe mit folgender Ansprache eröffnete :

«Meine Damen und Herren,
es gehört mit zu den Aufgaben des Präsidenten des ständigen

Kongressausschusses, diesen Internationalen Altkatholikenkongress

zu eröffnen. Auf Einladung der Christkatholischen Kirche der
Schweiz sind wir hier in Luzern zusammengekommen zur Abhaltung

des XXI. Kongresses.
Auch dieser Kongress ist - wie alle 20 früheren Kongresse, und

es ist gut, daran zu erinnern - eine freie Vereinigung ohne kirchen-



amtlichen Charakter. Seine »\ufgabe ist nicht, dogmatische Fragen
zu entscheiden oder sich in die besonderen Verhältnisse der einzelnen

Landeskirchen einzumischen. Der Zweck ist einerseits, die freie
Zusammenarbeit der altkatholischen Kirchen untereinander zu
ermöglichen und andererseits der Forderung ihrer gemeinsamen
Beziehungen zu den anderen Kirchen zu dienen. Und eben dieser
Dienst hat sich als einflussreich und segensreich für unsere
Kirchengemeinschaft bewährt. Aber wir können und dürfen nicht
dabei stehenbleiben. Dieser Dienst ist auch der Welt zu leisten.
Und mit dieser Behauptung, mit dieser These, dass die Kirche in
der Welt die Aufgabe hat, das Mysterium Christi zur Versöhnung
zu sein, als Christen diese Aufgabe heute mit zu erfüllen mitten im
Leben des Alltags, mit dieser Behauptung sind wir in einem Klima,
das wesentlich verschieden ist vom Klima des zweiten Internationalen

Altkatholikenkongresses, der 1892 hier in Luzern stattfand.
Dieser zweite Kongress war bestrebt, die gemeinsamen Prinzipien
altkatholischer Kirchlichkeit theologisch herauszuarbeiten. Eben
auf dem Luzerner Kongress von 1892 ist das geschehen. Auf ihm
wurden eine Reihe von richtunggebenden Thesen über die Sendung
des Altkatholizismus, über die Unterscheidung zwischen Dogma
und theologischer Meinung, die Bedeutung des national-kirchlichen
Prinzips angenommen. Aber der Kriegslärm um die Wahrheit ist in
den Kirchen schon lange verhallt. Weit mehr kämpft auch der

Gläubige jetzt mit der Frage, wie er das Leben noch als eine Gnade
Gottes erfahren kann. Deshalb ist es im Jahre unseres Herrn Jesu
Christi 1974 nicht zu verwundern, dass eben dieser Luzerner Laien-
kongress zum Thema hat : Leben. Der Laie lebt doch in der Kirche
und in der Welt. In der Kirche lebt er seit Jahren so im Rausch der
Ökumene, dass die Frage nach der Identität der eigenen Kirche
eine beklemmende Realität bekommen hat. Jahrhundertelang
beschäftigte auch der Laie sich intensiv mit der Problematik über die
wahre Kirche. Jahrzehntelang kämpft er jetzt mit der Frage nach
den Unterschieden der Kirchen. Wozu und warum noch altkatholisch

Zugleich weiss der Laie, dass er ein mündiger Bürger seines

Landes ist und dass der Laie heutzutage auch ein mündiges
Mitglied des Volkes Gottes ist, das heisst: Mündigkeit in der Kirche.
Aber in sehr vielen Kirchen ist ein grosser Unterschied zwischen
den formellen, institutionellen Strukturen der Kirche und des Staates.

Den Strukturen der Kirche und des Staates fehlt die Parallelität

der Struktur, wie diese eigentlich in allen Zeiten dagewesen ist.



Dieser Mangel an Parallelität erschwert das Leben der Laien in der
Kirche.

So habe ich zwei brennende Fragen vorgelegt im Leben der
heutigen Kirche: die Frage ihrer eigenen Identität und die Frage
ihrer Parallelität mit den weltlichen Strukturen. Gestatten Sie mir zu
versuchen, eine Antwort aufdiese Fragen anzudeuten. Wenn ich rede
über die Parallelität der kirchlichen Strukturen mit den weltlichen,
so rede ich nicht über Identität zwischen kirchlichen und weltlichen
Strukturen. Ich meine aber, dass die kirchliche Struktur derart sein

soll, dass der Laie in der Kirche dieselbe Mündigkeit ausüben kann,
wie sie im Staat verbürgt ist. Nur eine solche Lage kann die heillose
Spannung zwischen Kirche und Welt im Leben der Laien aufheben.

Den Kirchen stellt sich die Aufgabe, sich darauf zu besinnen
und wenn nötig die Strukturen zu erneuern, dabei immer ins Auge
fassend die Ausgangspunkte der katholischen und apostolischen
Kirche.

Die Frage der eigenen kirchlichen Identität ist viel schwieriger
zu beantworten. Die Pluriformität der katholischen Kirche ist den
Altkatholiken von jeher ganz vertraut : orthodox und anglikanisch,
römisch und monophysitisch ; mit vielen haben wir völlige oder
teilweise sakramentale Gemeinschaft. Warum dennoch altkatholisch
Nur um der Wahrheitsfrage willen Nur wegen Papsttum und Zölibat

und Mariendogmen Oder finden wir die Identität unserer
Kirchen vielmehr in der von Gott gewollten Spannung zwischen Freiheit

und Gebundenheit im Leben mit unserem Herrn Jesus Christus

in seinem mystisch sakramentalen .Liebesmahl, dem Herzen
der katholischen Kirche Im Rausch der Ökumene ist die Besinnung

auf die eigene Identität der altkatholischen Kirche eine Frage
des Lebens. Dies ist Gegenstand des Gespräches mit unseren
Mitmenschen. Lasset uns den Herrn bitten, dass Er alle Teilnehmer an
diesem Kongress erfüllen will mit dem Heiligen Geist, damit seine
Antwort uns gegeben wird.

Es freut uns, dass so viele einige Tage mit uns und miteinander

zusammen sein wollen zur Vertiefung über das Leben in
Gemeinschaft in Kirche und Welt, über das Leben in der Zukunft,
über die Verantwortlichkeit für das Leben der Mitmenschen auf
der ganzen Erde als Aufgabe Gottes.»

Hierauf begrüsste er zunächst in englischer Sprache die
anwesenden Vertreter der mit den altkatholischen Kirchen der Utrech-



— 9 —

ter Union in Interkommunion stehenden anglikanischen Kirchen,
insbesondere Rt. Rev. J. Trillo, Chelmsford, Repräsentant des
Erzbischofs von Canterbury, Rev.D.Murfet, Rom, Repräsentant des

Bischofs von Fulham, sowie Very Rev. E. Kemp, Episcopus designa-
tus für Chichester als Vertreter der Kirche von England; sodann
Rt.Rev.D.B.Reed, Bischof von Kentucky (USA) und Vorsitzender
der «Commission of the Episcopal Church on Ecumenical
Relations», als Repräsentant der Amerikanisch-Bischöflichen Kirche.

Den auf französisch gehaltenen Willkommgruss richtete Mr.de
Jonge an die Vertreter der orthodoxen Kirchen : Metropolit Emi-
lianos (Genf) als Repräsentanten des Ökumenischen Patriarchen
von Konstantinopel, Erzbischof und Metropolit Philaret (Berlin) als
Vertreter des Patriarchen von Moskau, Pfarrer D. Todorovic

(Zürich), Vertreter der Serbisch-orthodoxen Kirche, Prof.Dr.I.To-
doran (Sibiu), Vertreter der Rumänisch-orthodoxen Kirche und
Prof.Dr.J.Kalogirou (Thessaloniki), Vertreter der
Griechischorthodoxen Kirche.

In deutscher Sprache fortfahrend, begrüsste er als Vertreter
der römisch-katholischen Kirche Mgr. E. Salzmann vom Vatikanischen

Sekretariat für die Einheit in Rom und Bischof Dr.J. Von-
derach, Repräsentant der Römisch-katholischen Bischofskonferenz
der Schweiz; als Vertreter des Evangelischen Kirchenbundes der
Schweiz Pasteur Ch. Bauer (Le Locle) ; als Delegierten des Ökumenischen

Rates der Kirchen Dr. Konstantin Patelos (Genf) ; die beiden
Abgesandten der zu gleicher Zeit im benachbarten Engelberg
tagenden Konferenz Europäischer Kirchen, Dr. Egbert Emmen als

Ehrenpräsidenten dieser ökumenischen Regionalkonferenz und
Metropolit Justin von Jassy (Rumänien); die Vertreter der beiden
andern Konfessionen in Luzern, Pfarrer B.Zürcher (röm.-kath.)
und Pfarrer Dr.F.Gloor (ev.-ref.). Schliesslich entbot der Vorsitzende

einen herzlichen Gruss auch den Vertretern der politischen
Behörden, vorab dem Vertreter des Schweizerischen Bundesrates,
alt Bundesrat Prof. Dr.H.P.Tschudi (Bern), dem Schultheiss des

Standes Luzern, Dr.C.Mugglin, Stadtrat M. Luchsinger und
Bürgerratspräsident E.Cuoni. Mit dem Gebet «Gedenke, o Herr, Deiner

Kirche, erlöse sie von allem Übel und vollende sie in Deiner
Liebe» erklärte Mr. J.A.C.de Jonge den XXI.Internationalen
Altkatholikenkongress als eröffnet.

Hierauf erteilte er das Wort an Prof.Dr.H.P. Tschudi, der als

ehemaliges Mitglied der schweizerischen Landesregierung den



10

Gruss und die Wünsche des Bundesrates und des ganzen
Schweizervolkes überbrachte :

«Der Bundesrat hat mir den ehrenvollen Auftrag erteilt, die Teilnehmer
am XXI. Internationalen i»ltkatholikenkongress zu begrüssen und herzliche
Wünsche für den Erfolg dor Kongressarbeiten zu überbringen. Ich heisse vor
allem unsere ausländischen Gäste willkommen und gebe der Hoffnung
Ausdruck, dass sie einige angenehme Tage am herrlichen Vierwaldstättersee
verbringen werden. Es ist mir ein Anliegen, der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, insbesondere auch dem Luzerner Organisationskomitee unter der
Leitung vonHerrn Nationalrat Kurzmeyer, den verbindlichen Dank für die
Durchführung dieses viel versprechenden Kongresses in der Schweiz
auszusprechen. Die Ergebnisse der Beratungen und die menschlichen Kontakte werden

reiche Belohnung für ihre Anstrengungen bilden.
Sehr gerne habe ich dem Wunsche des Bundesrates entsprochen, ihn an

der heutigen Eröffnungssitzung zu vertreten. Im Dezember 1972 durfte ich im
»<-uftrag der Landesregierung an der Hundertjahrfeier der Christkatholischen
Kirche der Schweiz teilnehmen. Ich habe dieses eindrückliche, würdige, von
echter ökumenischer Gesinnung erfüllte Jubiläum in bester Erinnerung.
Darum freue ich mich darüber, erneut einer wichtigen Veranstaltung der
christkatholischen Kirche beiwohnen zu können.

Aus welchem Grund leistet die Landesregierung der Einladung an einen
kirchlichen Anlass Folge Warum lässt sie sich am Kongress einer Kirche
vertreten, der weniger als 1 % der schweizerischen Bevölkerung angehört
Die zweite Frage kann leicht beantwortet werden. Ein Axiom der schweizerischen

Politik verlangt, dass Minderheiten nicht weniger geachtet werden
als grosse Gruppen. Unser Demokratieverständnis hat nicht allein zum Inhalt,
dass die Mehrheit entscheidet, sondern auch dass die Argumente der Minderheit

Berücksichtigung verdienen und dass deren Interessen möglichst weitgehend

Rechnung getragen werden soll. Genau betrachtet, setzt sich die Schweiz
nur aus Minderheiten zusammen. Keinem Kanton, keiner Region kommt ein
Übergewicht zu. Von den vier Landessprachen Deutsch, Französisch, Italienisch

und Romanisch ist zwar die deutsche Sprache am stärksten vertreten.
Doch kann die deutsche Schweiz nicht als Einheit betrachtet werden, denn die
Deutschschweizer sprechen recht unterschiedliche alemannische Dialekte.
Keine Konfession verfügt in unserem Land über eine deutliche Mehrheit.
Keine politische Partei erreicht einenWähleranteil, der einen Viertel der Bürger
und Bürgerinnen übersteigt. Unser Verständnis für die Minderheiten rührt
zweifellos auch daher, dass der schweizerische Kleinstaat nur wenige Promüle
der Weltbevölkerung umfasst, also eine sehr kleine Minderheit. Die Christkatholische

Kirche der Schweiz bietet einen vorzüglichen Beweis dafür, dass
Minderheiten wesentliche Beiträge zum Gemeinschaftsleben leisten können.
Einflussreiche Persönlichkeiten unseres öffentlichen Lebens smd von christkatholischem

Gedankengut geprägt ; sie haben eine Ausstrahlung dieser Auffassungen

weit über die Schranken der Mitglieder ihrer Kirche erreicht. Hervorgehoben
zu werden verdient auch die für eine kleine Gemeinschaft bedeutende

Leistung der Führung einer Christkatholischen Fakultät an der Universität Bern.
Zwischen dem schweizerischen Bundesstaat und den Küchen bestehen

keine institutionellen Bindungen. Dagegen gewährleistet unsere Bundesverfassung

die Glaubens- und Gewissensfreiheit und gibt damit den Kirchen
umfassenden Schutz für ein ungehindertes religiöses Wirken. Seit der denkwürdigen

Abstimmung über die »-.ufhebung des Jesuiten- imd Klosterverbots der
Bundesverfassung, die im Mai des letzten Jahres durchgeführt wurde, stehen



— li¬
nux noch zwei Verfassungsbestimmungen in Kraft, die von den Kirchen als
Einschränkungen empfunden werden : das Erfordernis der staatlichen
Genehmigung für die Errichtung von Bistümern und das Verbot der Wahl von
Geistlichen in den Nationalrat. Parlament und Bundesrat sind sich darüber einig,
dass die letzten Relikte der Auseinandersetzungen zwischen Kirche und Staat
im 19. Jahrhundert bei nächster Gelegenheit beseitigt werden sollen. Diese
Bestimmungen sind von derart untergeordneter Bedeutung, dass erklärt werden
darf, es herrsche das Prinzip der freien Kirche im freien Staat. Die Arbeitsgruppe

unter dem Vorsitz von alt Bundesrat Wahlen, die einen eingehenden
Bericht zum Problem der Totalrevision der Bundesverfassung erstattet hat,
befasst sich auch mit dem Verhältnis zwischen Staat und Kirche. Sie kommt
zum Ergebnis, dass keine grundlegenden Änderungen der jetzigen Regelung zu
treffen seien und dass weiterhin unter Vorbehalt der Glaubens- und Gewissensfreiheit

die Kantone zuständig bleiben sollen, das Kirchenwesen zu ordnen,
soweit dies überhaupt dem Staat zufällt.

Im Vergleich zu früheren Epochen haben die Kirchen Abstand gewonnen
und damit auch die Freiheit zur Wahrnehmung ihrer eigenen Auffassungen
dem Staat gegenüber. Dennoch sind in unserem säkularen Staat die Küchen
nicht zu gesellschaftlichen Gruppierungen unter anderen geworden. Es gehört
wohl zu den Kennzeichen der heutigen Ordnung, dass Staat und Kirchen sich
nicht als gegensätzliche Mächte gegenüberstehen, sondern unter Wahrung
ihrer Unabhängigkeit in zahlreichen Bereichen zusammenarbeiten. Als
Ausdruck des Wülens zu gemeinsamen Anstrengungen bei der Lösung der grossen
gesellschaftlichen Probleme unserer Zeit werte ich auch Ihre Einladung an den
Bundesrat zur Teünahme an der heutigen Veranstaltung. Mein herzlicher
Dank gilt darum nicht nur dieser Aufmerksamkeit den staatlichen Behörden
gegenüber, sondern noch vermehrt Ihrer Bereitschaft, gemeinsam mit dem
Staat die bestmöglichen Antworten auf die schwierigen Probleme unserer Zeit
zu suchen. So scheint mir, dass Aufgaben wie die Überwindung der Gewalttätigkeit,

die sich in der ganzen Welt stark ausgebreitet hat, die Verbesserung der
Lebensbedingungen in den unterentwickelten Ländern, eine möglichst weitgehende

soziale Gerechtigkeit im eigenen Land Kirchen und Staat zusammenführen.

In stärkstem Masse hat sich auch der Staat mit dem Thema Ihres
Kongresses, mit den bedrängenden Fragen nach dem Leben, dem sinnvollen Leben
auseinanderzusetzen. Der Staat intensiviert seine Massnahmen zum Schutze
des Lebens. Durch den Ausbau der Gesundheitsdienste und durch die Förderung

der medizinischen Wissenschaften wird die Lebensdauer verlängert. Der
Schutz des Menschen und seiner natürlichen Umwelt geniesst unter den
Staatsaufgaben hohe Priorität. Sorgen wir uns auch genügend darum, dass alle
diese Vorkehrungen sich segensreich auswirken

Dank der Fortschritte der Naturwissenschaften imd der Medizin ist es
dem Menschen gelungen, tief in das Geheimnis des Lebens einzudringen. Dies
verschaffte ihm auch einen bis vor kurzem kaum für möglich gehaltenen
Zuwachs an Macht, die den einzelnen, besonders aber die Wissenschafter sowie die
für das politische Geschehen im nationalen wie weltweiten Rahmen
Verantwortlichen immer wieder vor schwerwiegende Entscheide stellt. Fragen nach
dem Beginn und dem Ende des menschlichen Lebens haben für uns keineswegs
mehr nur eine theoretische Bedeutung. Wü müssen in der Politik, in der
Rechtsetzung, in der ärztlichen Betreuung eine Antwort aufsie finden, eine Antwort,
die uns allen schwerfällt, die uns zuweilen bedrückt und in tiefe Zweifel stürzt,
weil wir wissen, welche Verantwortung wir dabei aufuns nehmen müssen. Viele
Menschen sind deshalb dankbar, dass Theologen aller christlichen Kirchen



— 12 —

immer wieder das Gespräch über diese grundlegenden Fragen unseres menschlichen

Daseins mit Vertretern der Natur- und Humanwissenschaften, aber
auch mit einer breiten Öffentlichkeit suchen und pflegen. WTenn es auch
zutrifft, dass die Verlautbarungen der Kirchen zu diesen Problemen für den Gläubigen

eine andere Bedeutung haben als für den Unbeteiligten, so besteht doch
über alle weltanschaulichen Grenzen hinweg die Gewissheit, dass dieses
gemeinsame Suchen wesentlich zur Vertiefung und Klärung dringender Fragen
beiträgt. Das Wort der Kirchen wirkt, dergestalt weit über ihren Raum hinaus
und wird auch dort seine Wirkung haben, wo ihre Botschaft vielleicht nicht
verstanden wird. Das Wissen der Theologie um die Relativität der menschlichen

Welt und die dadurch vermittelte Erkenntnis der dem Menschen gesetzten

Grenzen eröffnet uns nicht nur ein umfassenderes Verständnis des Lebens.
Sie bewahren uns auch vor einer Entwicklung, deren Folgen unabsehbar sind
und mit der unverzichtbaren Würde des Menschen nicht vereinbar wäre.

Die Frage nach dem Sinn des Lebens stellt sich uns aber nicht nur auf dieser

Ebene. Leben ist für den gläubigen Christen immer auch Leben in der
Gemeinschaft. In der gelebten Solidarität und Brüderlichkeit im engeren Rahmen

der Familie, der Freundschaft und im weiteren der staatlichen und
überstaatlichen Gemeinschaft erfährt er das, was seinem Leben Halt verleiht. Sie
begründen in ihm die Hoffnung und die Sehnsucht auf eine Überwindung des
Leidens, der Engnisse und Zwänge, die sein Leben verkümmern lassen oder gar
zu zerstören drohen. Darin erweist sich auch die Bedeutung des christlichen
Glaubens für unsere Zeit, dass er Partei ergreift für das Leben, indem er den
Ängsten und Zweifeln die christliche Hoffnung entgegensetzt. Diesem Ziel
dient letztlich auch dieser Kongress, der das Leben in all seinen verschiedenen
Dimensionen zum Gegenstand hat.

Die besondere Bedeutung des Themas wird Ihren Beratungen Beachtung
verschaffen vor allem im Rahmen Ihrer Gemeinschaft, aber auch weit über den
Kreis der Glieder der christkatholischon Kirche hinaus.»

Mit starkem »Applaus verdankte die Kongressgemeinde diese

»Ausführungen.
Nun erfolgte die Wahl der Leitung des Kongresses. Anf Antrag

des Ständigen Kongressausschusses wurden einmütig gewählt :

Präsident : Synodalratspräsident Dr. Bernhard Gilg, Rifferswil/
Schweiz
1. Vizepräsident : Prof. Dr. P.J. Maan, »Arnhem/Holland
2.Vizepräsidentin: Frau Ruth Michelis, Freiburg/Deutschland
Sekretär und 1. Stimmenzähler: Pfr. Dr. G. Dolezal, Klagenfurt/'
Österreich
2.Stimmenzähler: Pfr.W.Wysoczanski, Warschau/Polen

Persönlich und im Namen der Mitgewählten dankte Dr. B.Gilg
für die ihm zukommende Ehre. Hierauf erteilte er das Wort
Pfr.Dr.H.A.Frei, der einige erläuternde Hinweise gab zu dem
allen Teilnehmern bereits schriftlich ausgehändigten



— 13 —

Bericht des Sekretärs des Ständigen Kongressausschusses

1892-1974

Der IL Internationale Altkatholikenkongress, der vor 82 Jahren ebenfalls

in Luzern tagte (13. bis 15. September 1892), erliess damals eine Erklärung,

die es verdient, den Teilnehmern des heutigen Kongresses in Erinnerung

gerufen zu werden, weil sie im Grundsätzlichen von ihrer Gültigkeit
nichts eingebüsst hat :

«Der Kongress hat nicht das Recht und die »Aufgabe, dogmatische Fragen

zu entscheiden und sich in die besonderen Verhältnisse der einzelnen
Küchen einzumischen. Als dem Zweck des Kongresses angemessen erscheinen

dagegen folgende grundsätzliche Erklärungen, die den Standpunkt der
altkatholischen Kirche bezeichnen und zugleich geeignet sind, eine
Übereinstimmung mit andern Kirchen zu fördern und gegenüber dem einheitlichen
Vorgehen der römischen Kirche ein geschlossenes Zusammenstehen der
romfreien kirchlichen Gemeinschaften zu ermöglichen.

1. Der Altkatholizismus (die katholische Reformbewegung) ist kein
blosser Protest gegen die neuen Dogmen des Vatikans und speziell gegen die
päpstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die Rückkehr zu dem wahren
Katholizismus der alten, einen und ungeteilten Kirche, hinweg über die
Verderbnisse des papistisch-jesuitischen Kirchentums, und ein Mahnruf an alle
christlichen Gemeinschaften zur Einigung auf altchristlichem Grunde. Die
Delegiertenversammlung stellt an die hochw. Bischöfe Deutschlands, der
Schweiz und Hollands das Ersuchen, in ihrer amtlichen Eigenschaft mit den
kirchlichen Autoritäten der übrigen uns befreundeten Kirchen in eine
Verhandlung über Wiedervereinigung einzutreten.

2. Verbindlich für den Christen ist die Lehre Christi, nicht theologische
oder sog. fromme Meinungen. Als Lehre Christi aber, also als christliches
Dogma, nehmen wir an, was als solches durch die allgemeine, beständige
und einstimmige Überlieferung der christlichen Einzelkirchen anerkannt
worden ist, in Übereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen
Bischöfe von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert Utrecht, den
24. September 1889.

3. Gestützt auf die alte Praxis der christlichen Nationalkirchen, welche
bei vollkommener Anerkennung der allgemeinen Ordnungen der Gesamtkirche

ihre Selbstbestimmung und ihre Besonderheiten wahrten, gemäss ihren
eigentümlichen Bildungsverhältnissen, Bedürfnissen und Traditionen, gibt
der Kongress dem Grundsatz Ausdruck: Es ist ein unveräusserliches Recht
der christlichen Einzelkirchen des Orients wie des Okzidents, ungehemmt
durch fremden Einfluss über das religiöse Denken und Leben zu walten und
in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte, Bildung und Tradition Rechnung

zu tragen.
6. Wünschenswert ist die Gründung einer internationalen theologischen

Fakultät sowie einer internationalen theologischen Zeitschrift.
8. Ganz besonders fordert der Kongress auf zur regelmässigen

Teilnahme am sonn- und festtäglichen Gottesdienst und am Gemeindegesang
beim Gottesdienst.

Er drückt den Wunsch aus, dass die altkatholischen Kirchen darnach
trachten möchten, ihre offiziellen Gebetbücher möglichst einheitlich zu
gestalten.



— 14 —

Er würde es auch mit grosser Freude begrüssen, wenn Angehörige
verschiedener christlicher Gemeinschaften sich brüderlich vereinigten zu Zwek-
ken der Erbauung, der Wohltätigkeit, der gegenseitigen Unterstützung und
Förderung guter Werke ohne konfessionellen Charakter.

9. Der Kongress ruft in Erinnerung, dass die Altkatholiken ihrerseits es
niemals an Duldsamkeit und brüderlichem Entgegenkommen fehlen lassen
wollen und dass sie daher von Anfang an den Simultangebrauch ihrer
Kirchen und Kapellen angeboten haben und in aller »Aufrichtigkeit noch heute
anbieten - unter der einzigen Bedingung einer ebenso aufrichtigen Gegenseitigkeit.

Er legt auf diesen Punkt um so grösseres Gewicht, je mehr er davon
überzeugt ist, dass die Benutzung der gleichen Kirchen durch Angehörige
verschiedener Gemeinschaften ein Zeichen gegenseitiger »Achtung und Liebe
wäre und sehr viel dazu beitragen würde, den religiösen Frieden zu befesti
gen und die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu schützen.»

1970-1974

«Kirche in Freiheit und Bindung» lautete das Generalthema des letzten
Kongresses Bonn 1970. Im Rückblick auf 100 Jahre altkatholische Bewegung

sollte dessen geistige »Arbeit nicht nur der Selbstbesinnung auf Vergangenes

gelten. Man erwartete neue Impulse für die Zukunft. Denn der Ruf
nach Erneuerung wurde auch in den altkatholischen Kirchen erhoben.

Am sichtbarsten wurde diese Erneuerung im liturgischen Bereich. So ist
in Holland, Deutsehland und der Schweiz die Liturgierevision bereits
abgeschlossen oder doch in vollem Gang.

Aber auch das übrige kirchliche Leben bedarf der Erneuerung. Hat
Bonn in dieser Hinsicht «gezündet» Man erinnere sich: es wurden damals
Texte vom Kongress verabschiedet, die als Denkanstoss, Arbeitsgrundlage
und Wegweisung für Weiterarbeit in den verschiedenen altkatholischen
Kirchen gedacht waren. Was ist daraus geworden

In der Schweiz bildete sich nach mühsamen Anfängen erst vor einem
Jahr die «Christkatholische Arbeitsgruppe für kirchliche Erneuerung».
Geistliche und Laien sind nun gemeinsam am Werk, im Sinne der Gruppendynamik

Zellen der mitmenschlichen Begegnung bilden und auf diese Weise
die Erneuerung des Lebens der christlichen Gemeinde in Gang bringen zu
helfen. Hoffen wir, dass diesem mutigen Versuch nicht nur Segen, sondern
auch Nachahmung in anderen Schwesterküchen beschieden sei.

In diesem Zusammenhang seien Worte weitergegeben, die ein kritischer
Kongressteilnehmer von 1970 im Hinblick auf den diesjährigen Kongress
kürzlich äusserte:

« In Bonn wurde eine Menge Empfehlungen angenommen, dringende Bitten

ausgesproclien. Was geschah weiter damit? Was wurde aufgenommen,
weitergetragen, verwirklicht? Nimmt der jetzige Kongress auch diese Fragen nicht
auf, so nimmt er sich selber nicht ernst, hebt sich auf und gibt zu, dass er für die
Kirche ohne Bedeutung ist.»

Diese mahnenden Worte seien auch künftigen Kongressen ins Stammbuch

geschrieben
Wie wüd es nach Luzern sein? Schon das Thema des Kongresses 1974

macht es klar: die Erneuerung muss beim einzelnen beginnen! Dieser Kongress

mit seinem Thema «Leben» wüd genau soviel erneuernde und aufbauende

Wükung in die beteiligten Küchen hinein haben, als jeder Teilnehmer
ausstrahlt und weitergibt.



15

Internationale Kirchliche Zeitschrift

Unsere theologische altkatholische Quartalsschrift wurde vom Luzerner

Kongress 1892 angeregt und ins Leben gerufen. Sie hat sich seither in
ununterbrochener Folge trotz mannigfacher Schwierigkeiten halten können.
Und diese Schwierigkeiten sind nicht gering. Die «Kostenexplosion» im
Druckereigewerbe hat sie nicht verschont :

1959 kosteten 4 Hefte 1 Jahrgang) Fr. 7500.-, Ertrag aus Abonnementen
Fr. 5300.-;

1965 betrugen die Druckkosten Fr. 13000.-, die Abonnementseinnahmen
Fr. 6300.-,

1969 standen den Fr. 16000.- Druckkosten Abonnementseinnahmen von
Fr.6900- gegenüber, und

1973 Druckkosten Fr. 23750.-, Einnahmen aus Abonnements Fr. 7550.-.

Diese Entwicklung mahnt zum Aufsehen und stellt die Frage, wie es
noch weitergehen wird. Dass bis Ende 1973 kein effektives Defizit entstand,
haben wü den zahlreichen Gönnern zu verdanken, die Jahr um Jahr unsere
IKZ mit freiwilligen Beiträgen finanziell unterstützen. Trotz des vielen
guten Wülens werden wü einmal an eine Grenze stossen. Dennoch auch hier
die dringende Bitte : Helft beherzt weiter

Sowohl in der Redaktion als auch in der Geschäftsführung der IKZ smd
Änderungen eingetreten :

Auf Ende 1972 legte Herr Bischof emer. Dr.Urs Küry, der die Redaktion

seit 1956 geführt hatte, dieselbe nieder. Im Mai 1973 wurde sie von Pfr.
Dr. Hans A.Frei, einem der bisherigen regelmässigen Mitarbeiter, übernommen.

Zugleich löste Prof. Dr.P. J.Maan, Arnhem, den bisherigen Mitherausgeber

Bischof P. J. Jans ab.
Ferner wünschte der bisherige Geschäftsführer, Pfr. A. Jobin (Rheinfelden),

entlastet zu werden. Seine Aufgabe übernahm anfangs 1974 Pfr.
H.Vogt (Schaffhausen).

Allen Scheidenden sei nachträglich auch hier herzlich gedankt

Internationale Theologische Studienwochen

Seit dem Bonner Kongress fand jedes Jahr eine altkatholische
Theologenwoche statt :

1971 In St. Pötten (Österreich) zum Thema «Das kirchliche Amt» (Amtsver¬
ständnis - Ordination - Unfehlbarkeit) ;

1972 in Wijk aan Zee (Holland) mit einem erstmaligen zweitägigen gruppen¬
dynamischen Versuch zum Thema «Das Funktionieren des Seelsorgers
mit anderen und für andere» unter Leitung zweier Mitarbeiter des
(röm.-kath.) Pastoral-Zentrums Haarlem. Zudem kamen Probleme der
heutigen Verkündigung der Küche und die Krise des Pfarramtes zur
Sprache ;

1973 «Mattli», Morschach (Schweiz) hatte als Hauptthema «Das Gebet».
In Gruppen wurde sodann die Thematik für den Kongress 1974
erarbeitet und «erprobt».

In wachsender Zahl nahmen an diesen Tagungen auch Pfarr/rawen. teil,
so dass die Frage erhoben wurde, ob man noch von TÄeofogrentagungen reden
dürfe. Es wurde jedoch beschlossen, bei der bisherigen Bezeichnung zu bleiben,

gleichzeitig aber Tagung und Thematik offenzuhalten.



— 16 —

Besonders wertvoll erwiesen sich auf jeder Tagung die jeweiligen
Informationen über aktuelle Vorgänge innerhalb der Utrechter Union, über den
Dialog mit der römisch-katholischen Kirche, die Beziehungen zur anglikanischen

und zu den orthodoxen Kirchen sowie über die jüngsten Entwicklungen
im Weltkirchenrat.
Bereits steht fest, dass 1975 die nächste Studienwoche in Deutschland

stattfinden und von den dortigen Amtsbrüdern organisiert wüd.

Ständiger Kongressausschuss

Diesem gehörten auch während der vergangenen Berichtsperiode die
bisherigen Mitglieder an:

Mr. J.A.C, de Jonge (Den Haag) als Präsident,
Prof.Dr. W.Küppers (Bonn) als Vizepräsident und
Pfr. Dr.H.»4.Frei (Bern) als Sekretär.

Unabhängig voneinander haben alle bisherigen »Amtsträger den
Wunsch, nun von ihrem Auftrag entlastet zu werden. Am längsten diente im
Ausschuss der Vizepräsident, der 1953 vom Kongress in München gewählt
wurde. 1957 bestimmte der Rheinfelder Kongress den jetzigen Sekretär, und
in Wien 1965 erhielt der Ausschuss seinen bisherigen Präsidenten.

Es wird die Aufgabe der Schluss-Sitzung vom kommenden Samstag
sein, die neue Zusammensetzung des Ständigen Kongressausschusses, für
den wohlerwogene offizielle Vorschläge vorliegen, zu bestimmen.

Es sei dem Sekretär gestattet, für seinen Teil den beiden scheidenden
Mitarbeitern für die stets erfreuliche Zusammenarbeit herzlich zu danken.

Möge das Thema des diesjährigen Kongresses «Leben» als Auftrag und
Verheissung verstanden werden auch für die weitere Kongress-Arbeit

Bern, im September 1974

Für den Ständigen Ausschuss
der Internationalen Altkatholikenkongresse :

Pfr.Dr.H.A.Frei
Sekretär

Der Kongresspräsident konnte sodann mehrere offizielle Gäste

zur Überbringung von Grussbotschaften ans Rednerpult bitten. Es

sprachen der Reihe nach:
Rt. Rev. John Trillo, Lordbischof von Chelmsford, als persönlicher

Vertreter von Erzbischof Dr. Michael Ramsey von Canterbury

(den Text findet der Leser im Anhang S. 78).
Rt. Rev. David B.Reed (Kentucky, USA) bedauerte, der

deutschen Sprache nicht mächtig zu sein, hoffe aber, dass diese Tage in
Luzern ihm einige Fortschritte bringen werden. Er habe die Ehre,
die Grüsse seiner Bischöflichen Kirche in den Vereinigten Staaten
und ihres präsidierenden Bischofs zu überbringen. Er versichere
den Kongress auch seines persönlichen Interesses und übermittle zu
dessen fruchtbarem Verlauf die besten Wünsche.



— 17 —

Metropolit Emilianos (Genf) verlas hierauf die in französischer
Sprache abgefasste Botschaft des Ökumenischen Patriarchen
Demetrios I. von Konstantinopel (Anhang S.79).

Erzbischof und Metropolit Philaret (Berlin) überbrachte als
Exarch des Moskauer Patriarchats in Mitteleuropa die Grüsse und
Wünsche der Russisch-Orthodoxen Kirche und ihres Patriarchen
Pimen (Anhang S.79 ff.).

Metropolit Justin (Jassy) wandte sich im Auftrage der Konferenz

Europäischer Kirchen, die zur selben Zeit ebenfalls in der
Innerschweiz (Engelberg) ihre Tagung abhält, in französischer Sprache

an die Kongressversammlung und wünschte der Tagung einen

gesegneten Verlauf.
Bischof Dr. Johannes Vonderach (Chur) sprach namens der

Römisch-kathoüschen Bischofskonferenz der Schweiz, deren
Grüsse er dem Kongress und speziell der christkatholischen Kirche
überbrachte. Er wies darauf hin, dass die drei Landeskirchen schon
wiederholt in gemeinsamen Erklärungen zu öffentlichen schweizerischen

Fragen Stellung genommen haben. - Gleichzeitig grüsste er
den Kongress auch im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft christlicher
Kirchen der Schweiz, an deren Gründung die christkatholische Kirche

massgeblich beteiligt gewesen sei. Der Redner betonte, das

Kongress-Thema «Leben» sei für alle Christen von höchster
Dringlichkeit und Aktualität. Er sprach den Wunsch aus, das im
vorausgegangenen Gottesdienst vernommene Predigtwort möchte sich
erfüllen dürfen, und. schloss mit dem Wort des hl. Nikiaus von der
Flüe : « Gott ist der Friede, denn der Friede ist alleweg in Gott. »

»Alle diese in vorbildlicher Kürze gehaltenen Grussworte wurden

von der Kongressgemeinde mit starkem Beifall verdankt. Auch
der Vorsitzende widmete jedem der Sprecher passende Worte der
Erkenntlichkeit für das Gesagte. Hierauf erteilte Dr. B.Gilg das

Wort dem ersten Hauptreferenten, Prof .Dr. J .H.van den Berg
(Leiden-Utrecht), zu dessen Vortrag

«Menschliches Leben - dreifach betrachtet.»

Da der Referent gewohnt ist, völlig frei zu reden und
angesichts der fortgeschrittenen Zeit zudem die Notwendigkeit
empfand, seine Gedanken und Überlegungen in geraffter Form
darzubieten, wird der nachfolgende Wortlaut den Teilnehmern partien-



— 18 —

weise unvertraut sein. Aber um so eindrücklicher wird ihnen das,
was sie beim Hören der Ausführungen von Prof. van den Berg
zusehends mehr in den Bann zog, wenn sie es hier in seinem
grundlegenden Zusammenhang jetzt nachlesen können, wieder in Erinnerung

gerufen :

Wo weilt die Seele

Wilhelm Busch, dessen Name Ihnen nicht unbekannt ist, war
davon überzeugt, dass die Seele eines Menschen mit Zahnschmerzen

in der Höhle des Backenzahns weilt: «Einsam in der engen
Höhle / der Backenzähne weilt die Seele.» Diese Ortsbestimmung
halte ich für angemessen. Allerdings hörte ich während der
medizinischen Ausbildung nie davon, und ich muss Ihnen auch sagen,
dass man dieser Ortsbestimmung in der medizinischen Literatur
nicht begegnet. Wenn ich aber daran denke, wie der
Zahnwehleider-alten-Stils (heutzutage sieht man es so nicht mehr) aussah,
indem er mit beiden Händen die Seele umklammerte: nirgends war
der Arme mehr zu finden als am Ort seines schlimmen Leidens.

Ich vermute, dass die Seele ziemlich vieler Fussballspieler
heutzutage in ihrem Knie weilt, jedenfalls in dem Augenblick, da sie

liegenbleiben und dann ein wenig theatralisch vom Feld getragen
werden. Übrigens hat es offiziell einmal eine Ortsbestimmung der
Seele im Knie gegeben, und zwar bei den Griechen. Man hatte
darüber noch nicht solch exakte Vorstellungen. Vermutlich fand man
es auch nicht so ausserordentlich wichtig, wo die Seele, die Person
des Leibes, weile. Aber, wenn sie denn irgendwo weilen sollte, dann
könnte es sehr wohl im Knie sein, denn das Knie ist für den gehenden

Menschen eine sehr verletzbare Stelle. Im Leben des Gehenden

ist das Knie so lebenswichtig, dass man annehmen darf, dass die
Seele, wenn sie irgendwo weilt, im Knie weilen wird. Das spricht uns
jetzt nur noch wenig an, denn wir sitzen im Auto, im Flugzeug.
Verletzungen des Knies treten, ausgenommen auf dem Fussball-
feld, nicht mehr so häufig auf, und sollten sie auftreten, dann gibt
es meistens schon einen Arzt, der dem Übel abhilft. So lebenswichtig

ist das Knie nicht mehr.
Es hat auch eine Zeit gegeben, da man glaubte, die Seele weile

im Herzen. Diese Auffassung hegt noch so nahe, dass Sie diese

wahrscheinlich sofort nachvollziehen können, denn dort, im Herzen,

fühlen wir uns ziemlich oft. Ich habe den Eindruck, dass wir
uns in unserer Zeit mehr im Herzen fühlen als die Menschen des



— 19 —

vergangenen Jahrhunderts. Aber auch die Ortsbestimmung im
Herzen finden Sie nicht in den Lehrbüchern, weder in der anatomischen

noch in der physiologischen und sogar nicht einmal in der
psychologischen Literatur.

Descartes

Seit Descartes wissen wir, dass die Ortsbestimmung der Seele

im Herzen nicht richtig ist. Descartes meinte : «Wir lassen uns
irreführen, wenn wir glauben, dass die Seele, die Person selbst, im Herzen

zu finden sei.» Nein, wir fühlen uns dort «par l'entremise d'un
petit nerf». Von einem kleinen Nerv werden wir irregeführt. Der
kleine Nerv geht vom Herzen zum Gehirn. Dort im Gehirn kommt
der Reiz an, durch den wir denken, dass mit dem Herzen etwas los
sei. Wir haben auch keine Schmerzen im Knie oder in der Fusssohle,
sagt Descartes. Auch von diesen Stellen geht ein «petit nerf», der
die Gefühls- und Schmerzeindrücke zum Gehirn transportiert, und
dort weilen wir. Dort nehmen wir wahr - und dort werden wir
irregeführt. Denn der Reiz, der dort ankommt, rührt so überzeugend
vom Knie oder vom Herzen her, dass wir glauben, im Knie oder im
Herzen Schmerzen zu erfahren.

So glauben wir überall im Leib eigenen, persönlichen Besitz
beanspruchen zu dürfen, während wir doch nur im Gehirn weilen,
und dazu noch nicht einmal überall im Gehirn, sondern nur an
einem kleinen Ort. Sie wissen, dass nach Descartes dieser Ort die

gianduia pinealis ist. Dort hat uns Descartes sozusagen hingestellt,
und eigentlich sitzen wir immer noch in jenem, inzwischen schon
verwohnten Körperchen mitten im Gehirn.

Oben auf das Dach der dritten Hirnkammer hat Descartes uns
hingestellt. Er hatte dafür einen speziellen Grund. Er sagte: «Jenes

Organ ist einzigartig, und wir besitzen eben nur eine, ungeteilte Seele ;

wir sind eine einfache, ungeteilte Person. » Freud, der glaubte, dass

wir aus zwei Teilen (bewusst und unbewusst) bestehen, trat erst später

auf. Für Descartes bildete der Mensch eine Einheit, und deshalb
wählte er ein einmalig vorkommendes Organ aus. Er hätte ebensogut
die Nase wählen können. Diese kann man wenigstens reiben, zum
Beispiel wenn man in Gedanken versunken ist. Es wäre immerhin ein
Vorteil, wenn die Seele an einem Ort weilt, wo man sie mit den

Fingern erreichen kann. Bei der gianduia pinealis ist so etwas nicht
möglich.

Als einzigartiges Organ hätte Descartes auch die Geschlechtsor-



— 20 —

gane wählen können mit dem Vorteil, dass Mann und Frau dann auch
in der Seele ungleich wären. Descartes wählte aber die gianduia pinealis,

weil er glaubte, alle Nerven führten an diesen Ort, was von Nase
oder Knie oder irgendeinem anderen Körperteil kaum anzunehmen
wäre. Er glaubte, alle Nerven führten zur gianduia pinealis. Es war
falsch, was aber Descartes nicht wissen konnte. Einzigartig und überdies

schön zentral inmitten des Gehirns gelegen - es war ein einigermassen

mittelalterlicher Gedanke, dass mitten in der Kugel, in der
fast vollkommenen Kugel, die unser Kopf bildet, die Essenz unseres
Lebens zu finden wäre.

Das «Paradigma» des Descartes

Trotzdem wurde die Denkweise von Descartes uns zum Glauben,
zur «basical idea» der medizinischen Wissenschaft, der ganzen Lehre
vom Körper und der Lehre von den Krankheiten dieses Körpers. Wir
weilen nirgends im Leibe. WTir sind vielleicht in der gianduia pinealis
oder in der Flüssigkeit des Rückenmarks oder in der Gehirnflüssigkeit

oder in einer anderen Substanz des Gehirns zu finden. Es bleibt
eine unsichere Sache. Aber lasst uns aufkeinen Fall denken, wir seien

irgendwo im Leib, es sei denn an einer unbedeutenden Stelle. Überall
wo es bedeutend ist, weilen wir sicher nicht. Wo man neben der Struktur

eines Organs auch noch seine Funktion hat feststellen können,
sind wir als Person sicher nicht zu finden. Man kann diesen Satz auch
umdrehen : weil Descartes und seine Zeitgenossen unsere persönliche
Existenz aus den verschiedenen Organen weggenommen haben,
wurde es möglich, eine Anatomie und eine Physiologie zu entwickeln.
Denn dort, wo die Person weilt, kann weder Anatomie noch Physiologie

bestehen. Aber wo die Person entfernt ist, dort kann man Anatomie

und Physiologie unterscheiden, dort kann man mit dem Messer

hinkommen, dort kann man analysieren und Funktionen bestimmen.
Mit einem modernen Wort (von Kuhn) : Das Schema des Descartes ist
das «paradigm», das «Paradigma» der medizinischen Wissenschaft.
Das heisst : wir haben gelernt, nach jenemMuster zu denken. Es wurde
zu unserer primären Denkweise, zur Grundlage von allem, was der
Arzt seit Descartes dachte und tat.

Harvey

Descartes lebte in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. In der
gleichen Zeit entdeckte William Harvey den Blutkreislauf, womit
unzertrennlich die Erkenntnis verbunden war, das Herz müsse eine



— 21 —

Pumpe sein. Noch bevor Descartes die Ansichten Harveys hatte zur
Kenntnis nehmen können, hatte er die Theorie Harveys, dessen

Name er dann noch nicht einmal richtig schreiben konnte, schon

angenommen. Diese entsprach genau seiner Theorie, dass wir im Herzen
nicht zu finden seien. Der Leib ist den Naturwissenschaften freigegeben.

Man kann denselben frei untersuchen. Man wird darin der Person
des Leibes nie begegnen. Dann kann man zum Beispiel feststellen, das

Herz sei eine Pumpe, denn in dem Herzen ist niemand zu finden. Das
Herz ist eine «tote» Pumpe, nur eine pochende Maschine.

In das Paradigma des Descartes passt eine solche Entdeckung,
und ich will Sie einladen anzunehmen, dass diese Entdeckung nur
möglich war auf Grund jenes Paradigmas, jener Grundlage des

medizinischen, des anatomisch-physiologischen Denkens. Erst wenn man
imstande ist zu glauben, die Seele, die Person selbst, weile an einer
unbedeutenden Stelle im Leibe, erst dann ist es möglich festzustellen, das

Herz sei eine Pumpe und das Blut ströme als tote Materie, oder besser,
als grundsätzlich nichtpersönliche Materie durch den Leib herum.

Harvey sagte auch : «Man kann das Herz pochen hören. » Das war
in jenen Tagen buchstäblich unerhört. In der ganzen medizinischen
Wissenschaft bis zu Harveys Tagen, einschliesslich der klassischen
medizinischen Wissenschaft, die doch wohl etwas bedeutete, ist kein
Wort über hörbaren Herzschlag zu finden. Harvey stellte als erster
fest, man könne das Herz pochen hören. «Sie müssen dort in London
gute Ohren haben», sagte Parisanus in Venedig, «denn wir hören
nichts, und wir werden erst hören, wenn Harvey uns sein Ohr ieiht. »

Mit diesen Worten steht es in der Kampfschrift, die Parisanus gegen
Harvey schrieb, und ich hoffe, dass Sie mit mir mitdenken können,
wenn ich sage, Parisanus habe seine WTorte mit Recht gesprochen.
Erst wenn wir Ohren haben nach der Denkungsart des Descartes, erst
dann können wir hören, dass dort eine Pumpe arbeitet. Haben wir
diese Denkweise (dass nämlich die Person des Leibes an einem
unbedeutenden Ort weilt) nicht, dann werden wir den Herzschlag nicht
hören. So weit geht eine Idee. Selbstverständlich sind wir in unserer
Zeit in unserem Denken ebenfalls Opfer von Vorurteilen.

Auch wir haben unsere Philosophien im Hintergrund. Wir haben
auch Paradigmen, wenngleich sie uns nicht klar vor Augen stehen.
Auch wir hören bestimmte Sachen und andere dagegen nicht. Wir
sind, möchte ich sagen, genau so einseitig wie damals Parisanus in
Venedig. W7ir sind es nur in anderer Weise. In der Wissenschaft gibt es

sicher Vorausgang, es gibt aber hauptsächlich Veränderungen der



— 22 —

Denkweise. Jedesmal wird die Wirklichkeit mit einer neuen Denkweise

anders durchdrungen.
In die Denkweise eines Descartes passte ausserordentlich viel :

dahinein passte William Harvey, aber auch Pasteur, Koch, Semmelweis,

da hinein passte so viel, dass der Medikus des 20. Jahrhunderts
davon überzeugt war, alles passe hinein. Aber Sie wissen, dass wir in
unseren Erwartungen getäuscht wurden, denn auch sehr viel passte
nicht hinein. Es ist zum Beispiel sehr wahrscheinlich, dass der Frau,
die mit Rückenschmerzen zu einem Arzt mit der Denkweise von
Descartes) geht, von diesem nicht geholfen werden kann. Ihre
Rückenschmerzen passen nicht in sein Schema.

Es scheint mir sehr wahrscheinlich, dass die Zuhörer, denen ich

jetzt gegenüberstehe, oft Störungen begegnen, die nicht in die Denkweise

passen, die dem Arzt in seiner medizinischen Ausbildung
gelehrt wurde. Während der Ausbildung haben sich die Dozenten - in
gutem Glauben allerdings - angestrengt, vor alleni die Denkweise
eines Descartes nicht zu sprengen. Folglich sprach man nie über die
Person des Kranken oder über die persönlichen Angelegenheiten des

Kranken oder über die Bedeutung, die das Kranksein für den Patienten

oder für seine Familie haben könnte. Das Wort « sterben » habe ich
während der ganzen Ausbildung nicht gehört, geschweige denn, dass

ein Dozent mir erzählt hätte, was Sterben bedeuten könne, während
doch jeder »4rzt mit sterbenden Patienten zu tun hat. Nicht jeder
Patient leidet an Typhus oder an Masern, wohl aber stirbt schliesslich

jeder Patient. Und über das allgemeine Leiden, das Sterben, über den

Tod, der uns von der Geburt an begleitet, habe ich während meines

ganzen Studiums nie ein Wort gehört. Die Person des Kranken wurde
(und wird noch) weggedacht. Ich hatte den Eindruck, dass meine
verehrten Lehrer sich anstrengten, um nicht aus ihrer Denkweise
herauszufallen. Denn dann würde so viel dahinfallen.

Das Paradigma des Jean-Paul Sartre

Inzwischen ist aber viel gefallen. Und wir sind versehen mit einer

neuen Denkweise, einem neuen Paradigma, das ich Ihnen heute
darstellen möchte. Ich tue es anhand eines Beispiels des bekannten
französischen Philosophen Jean-Paul Sartre.

Er hat einen wunderbaren Abschnitt über den Blick geschrieben.
Im Abschnitt des «L'Etre et le Néant» über den menschlichen Blick,
«Le regard», finden Sie das andere Paradigma. Sartre erklärt es mit



— 23 —

einem Beispiel. Ich werde Ihnen sein Beispiel mit eigenen Worten und
mit eigenen Nebenbeispielen darstellen.

Der Mann in einem Zimmer

In einem Zimmer sitzt ein Mann aufeinem Stuhl. Er ist in Lektüre

vertieft, «absorbiert» oder «fasziniert» von dem, was er liest. Der
Mann liest zum Beispiel über Israel. Wo ist er dann Er ist «absorbiert»,

man nehme das Wort buchstäblich. Der Mann ist in Israel -
natürlich in einer besonderen Weise. Er ist nicht leiblich dort, und er
ist vielleicht auch nicht vollständig dort. Er wird wohl auch ein wenig
an die Zeitung gebunden sein, an den Buchstaben und an die Bedeutung

jener Buchstaben. Vielleicht dringen auch noch Eindrücke von
den Anzeigen in der Zeitung zu ihm durch. Wenn wir die Zeitung
lesen, kommen viele Reize auf uns zu, wenngleich wir sie nicht alle
aufnehmen. Man kann eine Zeitung lesen, ohne nur eine Anzeige zu
sehen, während die Reize derselben uns doch erreicht haben müssen.
Der Mann liest über Israel und ist davon absorbiert. Es ist ein fesselnder

Artikel, und dann ist er dort in dem, was Israel heisst, wenngleich
er nicht leibhaftig dort ist. Der Mann ist so sehr dort, dass er vergisst,
wie langweilig es ist, so lange ein Bein über das andere geschlagen zu
halten. Das kann uns allen passieren. Wenn uns etwas fasziniert,
vergessen wir den Leib ; wir übergehen den Leib bei der Sache, die uns
fesselt, und können denselben in einer sehr unbequemen Lage halten.
Der Mann ist so sehr absorbiert, dass er auch absolut nicht hört, was
neben ihm, in einem anderen Zimmer, geschieht. Für uns ist nicht
wichtig, was dort geschieht. Es gibt Stimmen, Geräusche. Der Mann
aber hört nichts davon. Wir kennen es alle, dass es Laute gibt, Reize,
die wir dennoch nicht wahrnehmen. Physiologisch ist es eigentlich
nicht gut möglich, Reize zu empfangen und sie dennoch nicht
wahrzunehmen. Unser Mann bekommt vielleicht wenig Reize, die er
aufnimmt, und viele, die er nicht aufnimmt. Es kann geschehen, dass

während eines Gesprächs Verkehrslärm um uns herum ist. Wenn wir
von dem Gespräch eine Tonbandaufnahme machen, können wir später,

wenn wir die Wiedergabe dieser Aufnahme hören, staunen über
den grossen Lärm, den wir während des Gesprächs eigentlich nicht
gehört haben. So ungefähr geht es dem Manne, der in seine Lektüre über
Israel vertieft ist. Er hört die Reize nicht. Aber jetzt wird es noch
lärmiger, und er beginnt etwas zu hören. In welcher Weise beginnt er zu
hören Wie wird das Hören zuerst offenbar Zunächst wird das

Hören offenbar als «gestörte Lektüre». Er hört, dass etwas los ist mit



— 24 —

dem Aspekt der Buchstaben in der Zeitung, und mit der Wxeise, wie er
ja oder nein durch die Lektüre in Israel sein kann. Dasjenige, was er
realisiert, das Sein-am-Ort-wo-die-Lektüre-spielt, wird von dem
Lärm gestört. Dadurch merkt er, dass es neben ihm lärmig ist. Sein

Hören war Sehen. Sein Hören-dort war Sehen-hier.

Der gleiche Mann am gleichen Ort, in einem anderen Zimmer

Ich hoffe, dass ich Ihnen dies erklärt habe, denn ich möchte
einige landläufige Auffassungen bei Ihnen niederreissen, wo dies nicht
schon lange geschehen ist. Die bekannte Notverteilung von Augen,
Ohren und anderen wahrnehmenden Organen und die Reize dazu taugen

für die Physiologie, aber nicht fürs tägliche Leben. Im täglichen
Leben werden die Funktionen des Leibes durcheinander geschoben,
so dass das Auge bieten kann, was die Beine angeht, und die Beine
bieten, was das Auge betrifft.

Schliesslich macht die widerspenstige Zeitung dem lesenden
Manne doch klar, dass im anderen Zimmer etwas los ist. Er legt die

Zeitung nieder, steht auf, geht zur Türe, bückt sich und schaut durchs
Schlüsselloch. Was er im anderen Zimmer sieht, ist noch fesselnder,
als die Zeitung schon war. Was es genau ist, spielt keine Rolle. Wichtig

ist die Frage : Wo ist der Mann, wenn er sich fesseln lässt, dort im
anderen Zimmer Am Ort, wo er steht, oder am Ort, wo er sich
verwirklicht Natürlich ist der Mann dort, wo er sich verwirklicht,
das Weitere übergeht er. Er übergeht seinen Leib. Er übergeht alle

Sinnesorgane und alle Leiden, die ihn vielleicht quälen, indem er
sich verwirklicht in dem anderen Zimmer. Er ist dort im anderen
Zimmer.

Wenn Sie hiermit übereinstimmen, sind Sie wahrer Existentialist.

Das Wort Existenz bedeutet «Anderswo-sein». Der Existentialismus,

anfangend bei Karl Jaspers, Brentano und Husserl, hat
unsere Ideologie verwirrt. Nach diesem Denken ist der Mensch am
ehesten dort zu finden, wo er nicht steht. Wenn ich Ihnen das sage,
bin ich auch nicht hier, wo ich jetzt stehe - ja schon, natürlich
indem ich realisiere, dass ich hier stehe. Eben war ich Minuten lang
bei dem Manne, der in Israel war, und vielleicht war ich selber wohl
auch einen Augenblick in Israel. Es ist oft schwer zu sagen, avo man

genau ist, sicher ist aber, dass ich nicht war, wo ich jetzt stehe.
Meine Stimme klingt an Ihr Ohr und nicht bei mir. Wenn eine

Mutter nach ihrem Kinde schreit, das am Ufer eines Teiches in Ge-



— 25 —

fahr ist, dann ist ihr Schreien bei dem Kind und nicht bei ihrem
Munde. Klar, wenn man die Stimme in Dezibeln misst, dann ist die
Stimme viel mehr beim Munde der Mutter als bei den Ohren des

Kindes. Aber mit Dezibeln geraten wir wieder in die Denkweise von
Descartes. Die Stimme der Mutter ist beim Kind. Und wo waren
Sie vorhin Sie waren auch am Ufer des Teiches bei jenem Kinde -
durch meine Worte. Es ist eine komplizierte Sache, aber ich
versichere Ihnen, dass Sie nicht waren, wo Sie jetzt sitzen.

Unser Mann befindet sich im Zimmer jenseits der Türe mit
dem Schlüsselloch. Es ist schwer zu sagen, wie er sich dort verwirklicht.

Er verwirklicht sich dort zunächst als Auge. Denn dass wir
Augen haben, bedeutet vor allem, dass es eine Welt von Licht und
Farbe gibt, es bedeutet nicht an erster Stelle, dass wir im Gesicht
zwei Kugeln herumtragen. Letzteres gehört zur Anatomie und zur
Physiologie. Im täglichen Leben bedeutet «Augen haben»: eine
sichtbare Welt haben, in Sichtbarkeiten leben. Das Auge und auch
das Ohr unseres Mannes liegen im Zimmer drüben, und vielleicht
liegt dort sogar sein ganzer Leib. Wenn wir voraussetzen, dass im
Zimmer nebenan sexuell Interessantes geschieht, verwirklicht der
Mann sich in jenem Zimmer vielleicht hauptsächlich als Penis.

Autofahren

Noch ein Beispiel. Sie sitzen in einem Auto und fahren. Sie fahren

sehr schnell. Von wo aus werden Sie beim Fahren gelenkt Von
Ihrem Gehirn aus oder von der Strasse aus Nun, vom Gehirn aus,
insofern Sie die Anatomie und die Physiologie in Ehren halten. Wenn
Sie aber realisieren, was geschieht, wenn Sie in Ihrem Auto fahren,
dann werden Ihre Bewegungen von der Strasse aus gelenkt. All
dasjenige, was vor Ihnen geschieht, das ist, wo Sie sich verwirklichen.

Sie übergehen Ihr Auto, Ihre Beine, Ihre Hände, Sie
übergehen alles und verwirklichen sich fortwährend als Strasse, und
von dieser Strasse werden Sie gelenkt. Bevor Sie es wissen, hat Ihr
Fuss am Fusshebel gesehen, was auf der Strasse geschieht.
Merkwürdig gesagt: das neurologische Zentrum Ihres Körpers liegt auf
der Strasse.

Psychologie

Unser Mann verwirklicht sich im anderen Zimmer. Was ist die

Psychologie des Mannes, der gebückt vor dem Schlüsselloch steht
Die Psychologie dieses Mannes ist : das andere Zimmer. Kann man



— 26 —

denn seine Psychologie sichtbar machen, indem man von diesem
Zimmer eine Photo macht Nein, sicher nicht. Es gibt unzählige
Sachen im Zimmer, die der Mann nicht realisiert. Es hängt zum
Beispiel ein schönes Gemälde an der Wand, er aber wird es nicht
sehen. Er wird den Bodenbelag nicht sehen. Er wird auch später
nicht wissen, was für ein Teppich am Boden lag. Aber was im Zimmer

vor sich geht, das sieht er, in seiner Weise natürlich, das heisst,
vollgegossen mit Bedeutungen, Deutungen aus seinem Leben. Die
Psychologie des Mannes, der gebückt vor dem Schlüsselloch steht,
ist die Psychologie jenes anderen Zimmers.

Der Leib als Existenz

Die erste Psychologie des Menschen ist die Psychologie des

«ex», des «ex» von «ausserhalb», des «ex» von Existenz. Aber auch
die erste Anatomie und die erste Physiologie sind Attribute des

«ex». Unser leibliches Dasein ist erstens das Dasein einer Welt. Wir
übergehen uns selbst und unsere Organe ständig, um uns in der
Aussenwelt zu verwirklichen. Es ist vielleicht etwas schwierig, dass

wir die Anatomie und die Physiologie jenes Mannes im anderen
Zimmer suchen müssen, zuallererst wenigstens. Wir können sogar
krank sein in einem anderen Zimmer. Ich glaube, dass viele
Menschen krank sind, dort in «dem anderen Zimmer», in dem Fabrikraum,

in dem Erholungsheim oder in dem Touristenzentrum. Unsere

Krankheit ist zuallererst eine Sache des Exterieurs.
Wir verwirklichen uns dauernd in dem Exterieur. Wir

übergehen uns selbst dauernd. Und dort, in dem Exterieur, können sich
Konflikte ergeben, dort kann eine Krankheit entstehen.

Der Zuschauer im dritten Raum

Wir nehmen an, dass es neben den zwei Zimmern noch ein
drittes Zimmer gibt, und in dem dritten Zimmer sitzen wir, Sie und
ich. Wir können in das Zimmer sehen, wo der Mann gebückt vor
dem Schlüsselloch steht. Wir sind von ihm getrennt mittels eines

«half-way screen», das heisst: der Mann glaubt, da stehe ein grosser
Spiegel; wir aber sind besser belehrt, denn wir können hindurch
sehen und den Mann beobachten.

Für uns liegt die Sache anders! Dieser Mann kann sich
übergehen und sich im anderen Zimmer verwirklichen, leiblich, anatomisch,

physiologisch und psychologisch, soziologisch oder wie man
es nennen will. Für uns aber gibt es dort nur einen gebückten Men-



— 27 —

sehen, der ein Schauspiel sieht, das wir nicht kennen, von dem wir
aber sagen können, es müsse sehr interessant sein, da niemand so

lange gebückt bleiben kann, es sei denn, er lasse sich sehr fesseln
und vergesse sich selbst gewaltig.

Wir im dritten Zimmer sind im Ganzen Aussenseiter. Wir
unterscheiden Person und Exterieur. Sogar unterscheiden wir einen
Leib und eine Person. Wir sagen zum Beispiel: «Der Mensch hat
einen schlechten Charakter, sonst schaute er nicht durchs
Schlüsselloch.» Vielleicht unterscheiden wir noch mehr. Vielleicht sagen
wir, der Mensch sei gespannt. Er zittere ein wenig dort vor dem
Schlüsselloch: «Sieh, wie der gespannt ist.» Er habe vielleicht
vermehrten Blutdruck; in Gedanken messen wir schon seinen
Blutdruck. So können wir alles mögliche messen und um diesen Mann
eine ganze Psychologie aufbauen, wenn wir wenigstens erfinderisch
sind ; vielleicht ist die Psychologie nicht einmal unrichtig.

Wir Aussenseiter unterscheiden : ein Exterieur, einen Leib und
eine Seele. Das heisst: das Paradigma des Descartes kam «aus dem
dritten Zimmer», in dem sich Menschen befinden, die keinen Anteil
haben. Der Nichtteilnehmer, der unbeteiligte Zuschauer unterscheidet

Exterieur, Leib und Seele.

Die nichtbeteiligte medizinische Wissenschaft

Die medizinische Wissenschaft war bis vor kurzem ausschliesslich

eine Wissenschaft derjenigen, die entfernt, durch einen «halfway

screen», die Sache beobachteten. Die Wissenschafter sahen:
ein Exterieur (das als unwichtig betrachtet wurde), einen Leib (der
schon, ja, sogar als sehr wichtig betrachtet wurde) und auch noch
eine Person (die wieder als unwichtig betrachtet wurde). Jetzt werden

wir aber konfrontiert mit einer anderen medizinischen Wissenschaft.

Ich habe Sie doch gebeten, zu glauben - was ich selbst
leidenschaftlich tue -, dass Anatomie, Physiologie, Pathologie und
Psychologie Angelegenheiten des «ex» sind.

Etwas über eine junge Dame von 16 Jahren

Stellen Sie sich vor, dass eine junge Dame von 16 Jahren einen
Abend ausgehen und sich zum erstenmal etwas aufgeputzt zeigen
will. Heimlich - denn ihre Eltern dürfen davon nichts wissen - hat
sie Wangenrot und andere zarte Farben gekauft, und in ihrem Zimmer

macht sie sich schön. In ihrem Zimmer pflegt sie den Leib des

anatomischen Lehrbuches - könnte man sagen. Dann verlässt sie



— 28 —

ihr Zimmer, verabschiedet sich eilig von ihren Eltern. «Ade, Vater,
ade, Mutter!», flüchtig durch die Türspalte. Wenn sie das sagt, hat
sie dann auch Wangenrot auf den Wangen, oder ist die künstliche
Farbe zeitweilig verschwunden Wenn sie sich verabschiedet, ist
alles einen Augenblick weg. Wenn sie die Türe geschlossen hat, ist
alles wieder am Ort. Sie betritt die Strasse, und dann ist es erst
recht und fest am Ort. Aber wo ist dann dieser Ort Auf der

Strasse, in diesem Fall, denn die Strasse sieht anders aus, wenn
man als junge Dame die Strasse mit «painted lips and painted
eyes» betritt, als ohne all das.

Wenn Sie sich das nicht vorstellen können oder es einfach
nicht glauben, dann lade ich Sie ein, Ihre Kleider auszuziehen und
auf die Strasse zu gehen. Sie werden sehen, wie Ihre Nacktheit um
Sie herum auf der Strasse hegt. Die Beschaffenheit unseres Leibes
ist ständig zugegen durch die Sachen um uns herum. Wir können
keine andere Krawatte umbinden, ohne dass sich die Strasse um
uns herum ändert.

So geht es der jungen Dame auch. Durch ihr Make-up
bekommt die Strasse einen irgendwie anderen Anblick. Die Strasse ist
jetzt zum Jagdgebiet geworden. Da geht sie denn und kommt an
einer Gruppe von vier oder fünf halbwüchsigen Jünglingen vorbei.
Sie geht weiter und hört durch die scharrenden Füsse und den

Klang der Stimmen, dass ihr nachgeschaut wird. Oder sieht sie es

vielleicht auch Ja, sie sieht es gleichfalls (wenn sie auch nicht
zurückschaut), sie nimmt visuell wahr (sei es nicht mit gerichteten
»Augen), dass die Jünglinge sich umdrehen und ihr nachschauen.
Wie geht sie weiter Ich nehme an, dass sie auf diesem Jagdgebiet
noch ziemlich unerfahren ist. Dann geht sie unfrei weiter, demi sie

wird von fünf Augenpaaren gebunden, und dann geht man als sehr

Jugendliche unfrei, in Miniröcklein, mit hohen »Absätzen und mit
«painted lips and painted eyes».

Die dritte Form des Leibes

Und so gelangen wir zur dritten »Auffassung der Anatomie,
Physiologie und so weiter, und auch der Krankheitslehre. Ein
Mensch kann krank sein wegen der übermässigen Anwesenheit vom
Auge eines Fremden auf seinem Leib. Ich denke hier zunächst an
Neurotiker. Sie kommen fast alle in mein Zimmer als Menschen
«unter dem bösen Blick», Menschen, die sich ständig angeschaut
fühlen. Aber Sie kennen das Gefühl selber natürlich auch, dass ein



— 29 —

kühler Blick auf Sie gerichtet ist. Eigentlich leben Sie doch den

ganzen Tag unter den Blicken anderer, die dann aber nicht ständig
so negativ zu sein brauchen, sondern auch positiv sein können.

Stellen Sie sich vor, dass nicht wir im dritten Zimmer sitzen,
sondern dass sich ein Mann in jenem Zimmer befindet. Und dieser
Mann ist der Freund des Mannes, der durchs Schlüsselloch schaut,
mit welchem letzterer überdies oft durch Schlüssellöcher geschaut
hat. Wenn der Mann durch die Türe Zimmer eins betritt, wird der
erste Mann sagen: «Oh, bist du es, du machst mich furchtbar
erschrecken! Schau mal her, was es hier zu sehen gibt!» Dann ist unser

Mann sogar noch mehr in jenem zweiten Zimmer. Er ist dann
noch mehr imstande, seinen Leib zu verlassen. Er ist nicht nur mit
zwei Augen im zweiten Zimmer, sondern mit vier. Er schaut durch
vier Augen in das Zimmer, wenngleich er der Physik nach nur mit
einem Auge durchs Schlüsselloch schaut. Mit wie vielen Augen sind
Sie in Ihrem eigenen Haus Nicht mit zwei.

Drei «Formen» von Krankheit

Wie gesagt entsteht durch den Blick eines anderen ein drittes
Gebiet der Physiologie, Anatomie und so weiter. Das dritte Gebiet
entsteht, wenn wir uns angeschaut fühlen, und so fühlen wir uns
tagsüber fast ständig. Angeschaut werden kann positiv sein, es

kann negativ sein, mit allen Abstufungen dazwischen. Ich glaube,
dass viele Menschen sich täglich beim Arzt melden, weil das Auge
eines anderen eine zu hemmende, eine zu üble, eine zu erstarrende
Funktion hat.

Versetzen Sie sich in den Mann vor dem Schlüsselloch im
Moment, da er sich durch das Hüsteln von uns angesehen weiss. In
dem Augenblick, da er das Hüsteln hört, geschieht verschiedenes
auf und in seinem Rücken. Ich glaube sogar physiologisch. Muskeln
werden sich zusammenziehen, Blutgefässe sich verengen, eine Steifheit

wird entstehen, die auch physiologisch begründet ist.
So gibt es drei Formen des Leibes, drei Formen der Anatomie

sogar, drei Formen der Physiologie, drei Formen des menschlichen
Lebens. Ich bin wenig auf Einzelheiten eingegangen, aber Sie können

meiner Geschichte vieles beifügen. Es gibt auch drei Formen
der Krankheit. Man kann am Exterieur erkrankt sein, man kann
am Leib erkrankt sein, wie es uns aus den Lehrbüchern bekannt
ist, und man kann von und an dem Auge eines anderen erkrankt
sein.



— 30 —

Die Vielfältigkeit unseres Daseins

Was die letzte Form anbelangt, glaube ich noch etwas hinzufügen

zu müssen. Die zwischenmenschliche Beziehung von Mensch zu
Mensch, die in der Krankheitslehre so wichtig ist und die von der
offiziellen Heilkunde so sehr vernachlässigt wurde, darf hier in
Ihrer Mitte wohl betont werden. Deshalb gebe ich folgendes
Beispiel, das in das zuletzt besprochene Gebiet gehört und das die
Vielfältigkeit unseres Daseins hoffentlich noch besonders betonen
wird. Ich denke, dass viele Patienten krank sind wegen der Vielfältigkeit

ihrer Beziehungen zu anderen.

Das glücklich verheiratete Ehepaar

Ich nehme als Beispiel - H. S. Sullivan entlehnt - ein glücklich
verheiratetes Ehepaar. Der Mann ist Geschäftsmann, Fabrikdirektor,

schlau imd intelligent und so kompetent, dass die Fabrik
blüht. Der Mann widmet derselben all seine Aufmerksamkeit. Aber
doch nicht alle Aufmerksamkeit, denn er hat schon auch einige
Aufmerksamkeit für dasjenige, was seiner Frau wichtig erscheint.
Seine Frau hält zufällig vollkommen andere Sachen für wichtig als
die, welche der Direktor für wichtig ansieht.

Seine Frau ist künstlerisch veranlagt, sie spielt nicht übel Klavier,

sie liebt Gemälde, geht gerne in Museen ; sie hat ihren Mann in
diese Sachen eingeführt, als sich herausstellte, dass er auf diesem
Gebiet eine vollkommene Null war.

Wenn sie gemeinsam in die Ferien gehen, besuchen sie
bestimmt immer ein Museum, und dann erzählt sie ihm, was da
hängt, und so weiss er schon dieses und jenes. Er kann einen Dali
von einem Rubens unterscheiden. Hin und wieder finden bei ihnen
zu Hause Abendgesellschaften statt, «kulturelle Abende» genannt,
wo Bekannte eingeladen werden, die auch Interesse haben für Kultur,

Musik, Malerei und dergleichen. Dann wird ein kleiner Vortrag
gehalten, dem er in voller Zufriedenheit beiwohnt. In solchen

Augenblicken ist er zufrieden mit seinem Leben und stolz auf seine
Frau. Wenn der Vortrag vorüber ist, machen sie einen Rundgang
durch sein Haus. Dort hat er sein Zimmer, in dem einige schöne
Gemälde hängen. Die Gemälde hat er mit seinem sauer verdienten,
aber doch reichlichen Geld gekauft. Dann zeigt der Mann seine

kostbaren Gemälde, von denen er vor seiner Heirat nichts gewusst



— 31 —

hatte und über die er jetzt einiges mitzuteilen vermag. Ein glücklich

verheiratetes Ehepaar - das wird jeder bejahen.

Die Störung des Glücks

Eines Abends kommt der Mann nach Hause und findet Zeit für
einen Aperitif. Während die Frau ihm einschenkt, fragt sie : «Was hast
Du heute getan, ist nicht etwas Wichtiges passiert » Der Mann
antwortet: «Nein, es war ein gewöhnlicher Tag, es ist nichts Wichtiges
passiert, nur habe ich mit Herrn A. zu Mittag gegessen. » Darauf sagt
sie : «Wie oft siehst Du diesen Kerl noch » Herr A. ist ein Allround-
Geschäftsmann, der von Dali und Kultur nie etwas gewusst hat und
auch nie etwas wissen wird. Sie verachtet den Mann, und sie hat ihre
Verachtung in den Worten «Wie oft siehst du diesen Kerl noch »

mitklingen lassen. Was geschieht DerMannliestdieZeitung,derAperitif
steht neben ihm, und seine liebhabende Frau hat eine unfreundliche
Bemerkung gemacht. Im Augenblick, da er diese hörte, kneift er die

Zeitung ein wenig zusammen, sieht mit einem scharfen, aggressiven
Blick nach seiner Frau, wird kurz rot im Gesicht und bekommt ein

würgendes Gefühl in der Kehle. Das alles dauert nur eine Sekunde.
Darauf lässt er seine Hand entspannen, sein Gesicht wird bleich, das

würgende Gefühl in der Kehle verschwindet, und er sagt nichts. Nach
einer kurzen Pause und vielleicht einem Schlucken bemerkt er : «Hin
und wieder». Das «Hin und wieder» wird etwas heiser ausgesprochen.
«Wie oft siehst Du diesen Kerl noch » «Hin und wieder. » Nach einer
Viertelstunde gehen sie zu Tische. Er reckt sich aus und sagt : «Ah, wie
müde ich bin » und denkt : «Wie ist das möglich Den ganzen Tag war
ich so fit ». Bei Tische steht er fest, dass er keinen Appetit mehr hat,
und denkt: «Wie komisch, eben hatte ich Appetit und jetzt nicht
mehr ». Seine Frau fragt : « Du bist doch nicht krank », und er antwortet

: «Meine Kehle ist etwas rauh». Das stimmt auch, denn seit jener
Bemerkung ist er immer noch etwas heiser. «Wir gehen früh zu Bette »,

sagt sie zu ihm. Dann gehen sie zu Bett, sie versuchen den geschlechtlichen

Umgang, und er ist impotent. «Na » sagt seine Frau, « dann bist
Du doch sicher krank», und sie legen sich schlafen. Am folgenden Tag
ist alles wieder normal. Denn so sind wir. Wir können sehr viel einkassieren,

sogar von den am meisten Geliebten.
Jetzt nehme ich bei diesem Ehepaar an, dass dasselbe öfter

geschieht. Er ist öfter unter dem Blicke seiner Frau. Das Wort «Blick»
ist weit gemeint : dieser liebende, manchmal auch verachtende Blick
seiner Frau. Seine Frau äussert sich öfter in jener Art, und er reagiert



— 32 —

öfter in jener Weise. Sie können sich vorstehen, dass der Mann eines

Tages zum Hausarzt geht und sagt: «Herr Doktor, in den letzten
Monaten bin ich müde.» Es ist nicht ausserordentlich, dass jemand
unter ähnlichen Umständen dauernd müde wird, dauernd
verkrampft, dauernd schlaflos, dauernd unvermögend oder dauernd
Rückenschmerzen hat. Dies sind alles bekannte Klagen.

Der Hausarzt

Der Hausarzt untersucht unseren Direktor und findet nichts!
Der Hausarzt fragt ihn, wie es in seinem Leben gehe. «Alles geht sehr

gut.» Auch im Geschäft gehe alles ausgezeichnet, keine Schwierigkeiten,

keine Streiks, guter Verdienst. Auch zu Hause gehe es sehr gut,
eine gute Frau, liebe Kinder, ein schönes Haus ; nichts los. Spricht der
Mann die Wahrheit Ja, er spricht die Wahrheit. Aber der Mann geht
immer wieder zum Hausarzt, wegen Rückenschmerzen, wegen
Müdigkeit, vielleicht wegen ein wenig Hypertension. Der Hausarzt ist
nicht mehr sicher und schickt den Direktor zum Internisten.

Der Internist

Der Spezialist untersucht den Direktor und findet nichts. Das

geht so eine Weile, und dann sagt der Internist: «Ich will Sie einige
Zeit hospitalisieren, denn ich halte eine vollständige Untersuchung
für notwendig. » Was findet er Nichts Was sagt dann der Internist
Bis vor kurzem würde er gesagt haben: «Eigentlich fehlt Ihnen
nichts, nehmen Sie diese Tablette, es bessert von selber.» Aber der
moderne Internist sagt : « Gehen Sie einmal zum Psychiater. »

Der Psychiater

Was tut der Psychiater Der Psychiater tut es ganz anders, er
sieht nicht so sehr den anatomischen, physiologischen Leib des

Patienten an. Er nimmt an, dass der Hausarzt und der Internist diesen

genügend nachgesehen haben. Er nimmt an, dass mit dem

paradigmatischen Leib des Descartes nichts los ist. Wie findet der Psychiater

heraus, wo der Hase im Pfeffer liegt Der Psychiater erhält die
gleichen Antworten wie der Hausarzt. Vielleicht sagt dann der Psychiater

: «Ich möchte, dass Sie auf Ihre Träume achten», und vielleicht
findet er dann einen Traum, in dem sich die Aggression des Mannes

gegen seine Frau offenbart. Dann ist der Psychiater zufrieden.
Worum es im Zimmer des Psychiaters, des Psychotherapeuten

im allgemeinen geht, ist die Zwiefältigkeit oder die Vielfältigkeit des



— 33 —

Lebens festzustellen und zu entdecken, ob aus dieser Vielfältigkeit
heraus, aus diesem Zusammenleben des Direktors und seiner Gattin,
das körperliche Leiden, die Krankheit zu verstehen ist. Der
Psychotherapeut versucht den Patienten aus dem Paradigma der
zwischenmenschlichen Beziehungen zu verstehen.

Die Vielfältigkeit von dem, was «Krankheit» heisst

Hiermit gelange ich an das Ende meines Referates. Was ich habe

tun wollen, tat ich zum Teil unnötig. Ich glaube nicht, dass Sie aUe

noch ausschliesslich schwören bei der Denkweise von Descartes. Aber
dennoch ist es so, dass diese Denkweise uns ständig begleitet, wir
kommen von derselben nicht richtig los. Eigentlich glauben wir trotz
allem an die Anatomie und die Physiologie des Lehrbuches. Und zu
ihnen zähle ich mich auch. Die jahrhundertalte Tradition ist derart
stark, dass sie sich behauptet, wenngleich sie eigentlich überholt ist
und als deutlich einseitig entlarvt worden ist.

Ich habe Ihnen heute zeigen wollen, dass es eine Einseitigkeit ist,
nur zu glauben an dasjenige Paradigma, das der Anatomie und der
Physiologie zugrunde liegt und das auch die Psychologie des « Subjekten»

trägt. Wir verwirklichen uns zuallererst als Exterieur, als Welt,
als Zimmer, als Landschaft, als Strasse. Dort verwirklichen wir
unsere ursprüngliche «Anatomie», dort auch entstehen zahlreiche

Störungen und Krankheiten. Ein Mensch kann erkranken an seinem
Studierzimmer, an seinem Wohnzimmer, an seinem Garten oder an dem
Garten des Nachbarn; an dessen Fernsehgerät. Des weiteren kann
man erkranken am Gebiet der zwischenmenschlichen Beziehungen ;

wahrscheinlich ist das Gebiet noch viel grösser, denn im Garten des

Nachbarn gibt es den Nachbarn selber, und im Wohnzimmer, in dem

man krank ist, die eigene Gattin oder die Tochter oder den
verwünschten Schwiegersohn.

So werden zwei Gebiete den üblichen Gebieten, die der Arzt
kennt, hinzugefügt. Im zweiten hinzugefügten Gebiet, demjenigen
der zwischenmenschlichen Beziehungen, liegt die Vielfältigkeit unseres

Daseins, in dem wir mit mehr als einer Zunge sprechen, während
wir doch immer die Wahrheit zum Ausdruck bringen.

Nach meiner Überzeugung verhält es sich so mit unserem
Dasein. Wenigstens heutzutage verhält es sich mit unserem Dasein
so. Denn, obzwar ich hoffe, Sie heute dazu bewegt zu haben, nach
einem anderen Paradigma zu denken, will ich es doch für sicher hai-



— 34 —

ten, dass wir mit der Zeit eingeladen werden, nach wieder einem anderen

Denkschema zu denken.
Charakteristisch für unser Dasein ist, dass es sich ändert, dass es

immer neue Daseinsmöglichkeiten öffnet und dass man in diesen

neuen Daseinsmöglichkeiten auf stets neue Weise krank sein kann.
Charakteristisch für unsere Zeit ist, dass wir diesen Tatbestand
erstmals erkennen. Dieser neuen Erkenntnis zufolge sitzen Sie, meine
Damen und Herren, jetzt hier. Ich hoffe, dass Sie mit den zwei
hinzugefügten Bereichen der Leiblichkeit und Krankheit - welche beide
gerade Gebiete Ihrer Arbeit sind - etwas mehr vertraut wurden. Ihnen
fäUt nun die Aufgabe zu, aus Betrachtungen, wie sie heute von mir
angestellt worden sind, konkrete Arbeit zu machen

Spontaner anhaltender Applaus verdankte die Ausführungen,
welche die Teilnehmer von Anfang bis Schluss im Bann zu halten
vermochten.

Nachdem der Sekretär des Ständigen Kongressausschusses die

nötigen Informationen zu der am Nachmittag stattfindenden ersten
Gesprächsrunde der Diskussionsgruppen gegeben hatte, erklärte
Dr. B.Gilg die erste Kongress-Sitzung als beendet.

Die offiziellen Gäste waren zusammen mit dem Altkatholischen

Episkopat, den Mitghedern des Ständigen Kongressausschusses

und der lokalen Organisation, den Referenten sowie den
Vertretern des Kirchenrates beim Mittagessen Gäste der
christkatholischen Kirchgemeinde Luzern.

Punkt halb 3 Uhr fuhren Sonderbusse die Teilnehmer zu dem
etwas ausserhalb der Stadt gelegenen modernen Schulhaus «Schäd-

rüti», wo sich nach kurzer Zeit die acht deutschsprechenden
Gesprächsgruppen - die Gruppen zu den Themen 4 und 6 mussten
infolge besonders starken Interesses doppelt geführt werden - mit
ihren Gesprächsleitern und den aus ihrer Mitte bestimmten
Protokollführern in den zugewiesenen Räumen an ihre Arbeit machten.
Die französischsprechenden Kongressbesucher beschäftigten »sich

unter Leitung von Pfr.F. Murbach (Genf) im benachbarten
römisch-katholischen Kirchgemeindehaus nach eigenem Gutdünken

mit der Thematik des Kongresses, während Padre L.Garoppo
(Scandiano) mit seiner italienischen Gruppe im christkatholischen
Gemeindesaal ebenfahs lebhaft diskutierte. Die englischsprechenden

Gäste trafen sich mit einigen altkatholischen Theologen zu
einem Dialog, der hauptsächlich die gegenseitigen Beziehungen und
damit zusammenhängende Probleme betraf.



— 35 —

Diese Diskussionsgruppen beschäftigten sich mit den folgenden

Gruppenthemen:

Gruppe 1: Was erwarten wir vom Leben? (Leitung Pfr.Dr.E'.
Kreuzeder, Wien);
Gruppe 2: Lebensqualität (Frau Dr.E.Kreuzeder, Wien);
Gruppe 3 : Erlebtes Christentum Was heisst Christ sein (Prof.
Dr.P.J.Maan, Arnhem);
Gruppe 4a/4b: Lebt die christliche Gemeinde - fördert oder
hindert sie das Leben? (Oskar Kamber, Thun) / (Pfr.E.Nickel, Freiburg

i.Br.);
Gruppe 5: Geistliches Leben (Pfr.F. Soder, Petit Lancy);
Gruppe 6a/6b: Gemeinsames Leben (Pfr.H.Vogt, Schaffhausen) /
(Pfr. R. Lauber, Trimbach).

Nach Abschluss dieser ersten Gesprächsrunde trafen sich
Gesprächsleiter und Schriftführer mit dem Sekretär des Ständigen
Kongressausschusses zu einem ersten Gedankenaustausch über die

gemachten Erfahrungen und den Verlauf der Diskussion in den
einzelnen Gruppen. Dabei ergaben sich auch die Ansatzpunkte für die

Weiterführung des Gesprächs am nächsten Tag.
Um 19.30 Uhr fanden sich die Teilnehmer im Foyer des

Kunst- und Kongresshauses zum Aperitif und zum anschliessenden
offiziellen Bankett ein. In dessen Verlauf hiess der Kongresspräsident

Dr.B.Gilg die festliche Tischgemeinschaft herzlich willkommen.

Als einem Bauingenieur bereitete es ihm keine Mühe, unsere
Kongresse mit einem Pumpwerk zu vergleichen, das zwar weit
weniger spektakulär als antike Aquädukte die Wasserversorgung
einer Region sicherstellt, aber doch lebensnotwendig ist. - Der
Schultheiss des Standes Luzern, Regierungsrat Dr. C. Mugglin, entbot

dem Kongress die Grüsse von Kanton, Stadt und Bürgergemeinde

Luzern. Er erinnerte an die leidenschaftlichen Auseinandersetzungen,

die noch in voUem Gange waren, als 1892 dieser Kongress

erstmals in Luzern tagte. Zwar gebe es auch heute immer
noch die Konservativen und die Liberalen, auch das konfessionelle
Kräfteverhältnis habe nur geringe Verschiebungen erfahren, aber
das geistige Klima sei anders geworden. Der Redner zitierte den
ebenfalls im Saale anwesenden römisch-katholischen Theologen
Prof .Dr. Victor Conzemius (Luzern), der in «Stimmen der Zeit» zum
100jährigen Bestehen der christkatholischen Kirche u.a. schrieb:
«Mit Überraschung stellt der römische Katholik heute fest, dass die



— 36 —

Stossrichtung dieser Reformansätze in den letzten zehn Jahren in
seiner Grosskriche rezipiert wurde. Doch eigentlich nicht nur die
Stossrichtung, sondern eine Reihe konkreter Reformen, die die
Altkatholiken vor hundert Jahren einführten, haben sich in der
römisch-katholischen Kirche im Zug des Zweiten Vatikanums
durchgesetzt. Dazu gehören : die Muttersprache in der Liturgie, der
Gemeindecharakter der Messe, die Wiederbelebung der synodalen
Strukturen, die »Aktivierung der kirchlichen Verantwortlichkeit des

Laien, die bischöfliche Kollegialität, die Öffnung auf die anderen
Kirchen. Andere Reformen, wie z.B. die Entflechtung von
Priestertum und Zölibat, stehen der römisch-katholischen Kirche noch
bevor.» Im weiteren erinnerte der Sprecher an den bedeutsamen
konservativen luzernischen Staatsmann Anton Philipp von Segesser,

dessen Ideen seiner Zeit weit voraus waren und deshalb nicht
die ihnen zukommende Beachtung fanden. Luzern sei aber auch
stolz darauf, dass der erste christkatholische Bischof der Schweiz,
Dr. Eduard Herzog, ein Luzerner gewesen sei, wie auch der
Christkatholizismus integrierender Bestandteil luzernischer Geistesgeschichte

bleibe. Anschliessend streifte Dr.Mugglin die vielfältigen
ökumenischen Beziehungen des »Altkatholizismus und gab dem
Wunsche Ausdruck, dass auch dieser NXI. Internationale
Altkatholikenkongress denselben Geist christlicher Brüderlichkeit
ausstrahlen möge.

Als Primas der altkatholischen Kirchen dankte Erzbischof
Marinus Kok (Utrecht) der schweizerischen Schwesterkirche und
insbesondere der Kirchgemeinde Luzern für die umsichtige
Vorbereitung und Organisation dieses Kongresses. Wenn in den vergangenen

Jahren immer wieder die Frage gestellt wurde, ob diese

Kongresse noch sinnvoll seien, so sei wohl zu prüfen, ob sie künftig
nicht auch in anderen Formen durchführbar seien. »Aber als Orte
der Begegnung müssen sie uns unbedingt erhalten bleiben

Im Verlauf des »Abends trug der Jodlerklub «Pilatus» Luzern
eine Reihe bodenständiger Jodellieder vor und erntete damit bei
allen Teilnehmern begeisterten Beifall.



— 37 —

Zweiter Kongresstag, Freitag, 20. September

Obwohl der anglikanische Gottesdienst bereits auf 7.30 Uhr
angesetzt war, feierte eine überaus zahlreiche Gemeinde mit und
bekräftigte so aufs neue, dass die Abendmahlsgemeinschaft zwischen
Altkatholiken und Anglikanern eine lebendige Wirklichkeit ist.
Zelebrant dieser Holy Communion war der Lordbischof von
Chelmsford, Rt. Rev. John Trillo, assistiert durch Rt. Rev. David
B.Reed (USA), Rev.D. Murfet (Rom) und Rev. H. Brandreth (London).

2. Kongress-Sitzung

Zu Beginn erteilte der Kongresspräsident Dr. B.Gilg wiederum
mehreren offiziellen Gästen das Wort, um im Namen ihrer Kirchen
oder Institution den Kongress zu grüssen.

Als erster sprach namens des Evangelischen Kirchenbundes
der Schweiz Pasteur Charles Bauer (Le Locle).

Rt, Rev. A.M. Rysz (Scranton, USA) überbrachte die Grüsse der

polnisch-nationalen Kirche, deren Primas Dr.Thaddäus F.Zielinski
und seiner übrigen Mitbischöfe. Er erinnerte an die in Utrecht
erfolgte Konsekration ihres ersten Primas Francis Hodur, welche für
die Existenz und das seitherige Wachstum seiner Kirche
lebenswichtig war. Gleichzeitig sprach er auch im Namen der beiden
anwesenden Mitbischöfe J.Pekkala und T. R.Majewski und deren
altkatholischen Kirche Polens und wünschte der Tagung Gottes
Segen.

Die Grussbotschaft des anglikanischen Bischofs von Fulham,
Rt. Rev. J. Satterthwaite, verlas Rev. David Murfet (Rom) (siehe
»Anhang S.78f.).

Im Auftrag des Vatikanischen Sekretariates für die Einheit
sprach hierauf Mgr. E. Salzmann (Rom) (siehe Anhang S.81 f.).

Schliesslich sprach der Vertreter des Ökumenischen Rates der

Kirchen, Dr. Konstantin Patelos (Genf), zur Versammlung (siehe

Anhang S.82ff.).
Mit einem Wort des Dankes für diese Grussbotschaften und

den darin zum »Ausdruck kommenden Geist der Verbundenheit mit
den altkatholischen Kirchen leitete Dr. B. Gilg über zum zweiten

Hauptreferat. Prof. Dr. W. Frei (Basel) sprach über das Thema



— 38 —

Vom Sinn des Lebens

Wenn die Kirche - und ich meine damit nicht bloss unser
konfessionelles Anliegen - wenn die Kirche heute an fiir sie wichtigen
Kundgebungen fordert, dass nach dem Sinn des Lebens gefragt
werde, muss sie diese Frage als eine notwendige erfahren haben.
Und dies leuchtet unserem Alltagsverstand so unmittelbar ein, dass

man sich weiter keine Gedanken macht, was an Argem geschehen
sein muss, dass eine solche Frage in kirchlichen Kreisen wieder zu
Dringlichkeit gelangt.

Hat denn nicht die traditionelle Dogmatik darauf schon längst
geantwortet Und tut die Kirche nicht auf weite Strecken so, dass
anzunehmen ist, sie rechne fortgesetzt mit dieser historischen
Antwort Sollte es indessen im vorliegenden Zusammenhang lediglich
um eine aktualisierende Nutzanwendung des Herkömmlichen
gehen, müsste nach sinnvollem Brauch ein Bischof die alte Antwort
feierlich erneuern. Lässt man dagegen fragen, so scheint zwar eine
gewisse Beunruhigung der Anlass ; aber ob man deren Grund auch
in gehöriger Tiefe anzugehen wagt, scheint eher fraglich.

Allein: wie könnte sich uns jemals ein Lebenssinn öffnen,
solange wir nur darauf aus sind, Gründe und Abgründe vor uns zu
verstecken Gesetzt, es sollte noch etwas am Glauben sein, dass im
Kreuz das Heil begegnet, mussten wir nicht die Not ertragen, um
vom Notwendenden unversehens getragen zu werden Machen wir
uns nichts vor! Obwohl es den Dogmatiker von altem Schrot und
Korn noch gibt und obwohl der Tross der Theologen, wenn auch
nach allen Seiten kompromissbereit, prinzipiell der Dogmatil, als
einem irgendwie Gesollten tributpflichtig bleibt, im Ganzen der
geschichtlichen Gegenwart verfängt sie nicht mehr. LTnd weil es ihr -
aus welcher Ursache auch immer - an dieser Verbindlichkeit
gebricht, vermag keine Repristinierung und keine Erneuerung zu
überzeugen, und alle auf sie aufbauenden kirchlichen Arbeiten
müssen im Unbefriedigenden enden. Sie stiften kein neues Leben,
sondern verleiden höchstens noch den Rest des alten. Man missverstehe

das nicht als böswillige Kritik - es sind Vorgänge, über die
sich eine echte Besorgnis nicht mehr hinwegzutäuschen vermag;
und ich nenne sie beim Namen, um allenfalls verständlich zu
machen, warum ich im folgenden Versuch weder von Dogmatik
oder Exegese noch vom gottesdienstlichen Tun ausgehe und damit
auf eine approbierte Antwort verzichte. Ein solcher Verzicht ver-



— 39 —

schmäht das Überlieferte nicht. Er möchte Ausschau halten nach
dessen neuer, verwandelter Ankunft.

1.

Um einen Sinn zu finden, ist es unumgänglich, dass wir uns
besinnen. Aber Besinnung ist nicht das, was uns die Reklame anbietet.

Wir sollen, heisst es, das Bewusstsein erweitern; mit Lotossitz
und Zwerchfellatmung oder mit Drogen, mittels biologischer
Karotten oder zeitgenössischer Kunst, im Überwinden von sexuellen

Hemmungen oder im Anziehen des warmen Unterleibchens des

Sozialen. Wer jedoch bei Bewusstsein ist, ist deswegen noch lange
nicht besonnen.

Besinnung vollzieht sich, wie uns die Sprache sagt, im Sinnen.
Und «sinnen» heisst ursprünglich - einen Weg gehen. Der Zuspruch
dieses Wortes spricht so sanft, dass wir ihn, lärmgewohnt, schon
überhört haben. Wir wollen keinen Weg gehen, sondern Ergebnisse
vorgesetzt bekommen. Wir hüten uns vor selbständigen Schritten
und lassen uns lieber carweise verfrachten nach einem Ziel, an dem
schon etwas sein muss, weil es schliesslich im Reiseführer mit drei
Sternen ausgezeichnet ist. In ahe dem zeigt sich: Unser Denken
und Tun bewegt sich nicht mehr auf dem Boden des Lebens,
sondern auf der Piste der Technik; ein gutfunktionierender
Kühlschrank geht uns unmittelbarer an als die Welträtsel. Kein Wunder,

wenn Derartiges wie ein Sinn aus unserem Blickkreis
zusehends schwindet.

Aber welchen Weg sollen wir, uns besinnend, einschlagen
Wenn wir nach dem Sinn des Lebens fragen, kann dieser Weg nur
der Lebensweg sein. Der Lebensweg ist freilich nicht einer für alle,
sondern für jeden der seine. Keiner kann dem andern das Gehen
dieses Weges abnehmen... Wir wissen das ahe, aber wir gestehen es

uns nur ungern ein; und darum stehen wir lieber zusammen auf
den Gemeinplätzen herum und beschwatzen, was «man sollte».
Und um sich an diesen bequemen Örtlichkeiten nicht nur vom
Gehen des Weges zu drücken, sondern sich auch noch abzuschirmen

gegen Wind und Wetter, führt man über den Ansammlungen der

Nichtigkeit einen ideologischen Überbau aus, in welchem eine
christlich oder kommunistisch, anthroposophisch oder sonst irgendwie

eingerichtete Klimaanlage für die ausgeghchene Zimmertemperatur

der Mittelmässigkeit sorgt. Aber dort ist der nicht, welcher



— 40 —

gesagt hat: «Ich bin der Weg.» - Flüchten wir also nicht in den
Überbau, sondern bleiben wir unterwegs.

Unterwegs-Sein ist aherclings etwas anderes, als einem Ziel
nachjagen. Wer nur das Ziel im Auge hat, kennt nur die eine Sorge:
ob er auf dem richtigen Weg sei. Aber weil er in solcher Sorge nicht
so sehr auf den Weg und eigentlich doch nur aufs Ziel achtet, wird
ihm schon jeder Kiesel zum Stein des Anstosses, und es kann nicht
fehlen, dass er diesen umfunktioniert zu seinem Eckstein.

Wer hingegen wahrhaft unterwegs ist, wird nicht von Angst
vorwärts getrieben und zu Fall gebracht. Er hat - auch in einer
raschlebigen Epoche - Zeit, und darum neigt er sich der Gegend, in
der er sich aufhält. Er erfährt, dass alles, was begegnet, seinem
Weg die Weisung des Laufes gibt, und darum hat er Verständnis
und Milde für den in anderer als seiner, ja für den in fremder
Gegend; und aus solcher Erfahrung weiss er zumal, was es heisst -
dass jeder Weg in eine Ferne führt, die sich als Geheimnis noch
dem Weitbhckenden entzieht.

Folgen wir auf unserem Weg der Weisung der Gegend, durch
die er führt, so fügen wir uns der Einsicht, dass solcher Weg nicht
von uns aus bestimmt und darum auch mit keiner ideologischen
Machenschaft manipulierbar ist. Er ist als Weg von der Gegend
gewährt. Die Gegend räumt ihm seinen Verlauf ein, und ihm folgend,
sind wir von ihm bestimmt. Dies zeigt sich namentlich darin, dass

jeder Weg und jede Wegstrecke je nur eine begrenzte Aussicht
freigibt, in der wir einen Teil der Gegend überblicken. Dieses
Freiwerden einer Aussicht hängt am allerwenigsten von uns selber ab.
Es ist Gabe des beschrittenen Weges und Gunst der Witterung.

Nun ist aber das, was sich unterwegs auf dem uns bestimmten
Wege zeigt, durchaus nichts Beliebiges. Es ist als das, was aus dem

Verborgenen hervorkommt und beim Weiterwandern auch wieder
in das Verborgene weggeht, es ist als dieses der Wanderung Eröffnete

eine jeweilige Einsicht in das, was ist. Eine solche Einsicht
gewährt einen Blick auf das, was das Wahre genannt wird. Weit
entfernt davon, dass dieses bloss die Richtigkeit einer privaten oder
öffentlichen Meinung oder eines Dogmas wäre, ist es jene Fülle des

Gegenwärtigen, das sich uns vorübergehend zu zeigen geruht. Es
ist Wahres - nicht die Wahrheit.

»An dieser Stelle des Weges unserer Besinnung, an dieser
Wegkreuzung, halten wir eine Weile inne, um uns etwas freier der
Aussicht hinzugeben. Wir vermögen dies um so gelassener, je klarer



— 41 —

uns ist, dass auch die weiteste Aussicht beschränkt bleibt. Und
nicht nur dies! Ganz abgesehen davon, dass wir das vor uns
liegende Wegstück erst kennenlernen, indem wir es gehen, verfügen
wir auch nicht über den zurückgelegten Weg. Wir haben wohl
»Andenken an dies und jenes, aber nicht anders als der Weg in die
Zukunft ist auch der Weg aus der Vergangenheit etwas, über das wir,
obwohl es einmal unser Eigenstes schien, so wenig vermögen, dass

wir oft genug Hörige dieser vermeintlich so überschaubaren
Wegstrecke bleiben. Schon jede solide Psychoanalyse muss dies immer
wieder zur Kenntnis nehmen. Was sich an Wahrem auf dem Wege
zeigen möchte, erreicht uns trotz seiner greifbaren Nähe oft genug
darum nicht, weil aus manchem unser Blickwinkel anders gewendet
oder gar so verengt ist, dass uns nicht einmal das eingehen kann,
was sich uns eröffnen möchte. Das alles muss uns hinsichtlich des

Wahren und der Wahrheit sehr demütig stimmen, und wir vermögen

daraus wohl ahnend zu verstehen, warum nur der, der von sich

selber sagen kann, dass er der Weg ist, auch zugleich sagen darf, er
sei als dieser Weg die Wahrheit.

Nur indem wir also unsere Grenzen kennen, ja diese Grenzen
in all unserem Tun anerkennen, indem wir uns auf unsern eigenen
Weg und auf den jeweiligen Ort dieses Weges bescheiden und so

Bescheid wissen, geht uns erfahrungsgemäss auch ein Sinn auf.
Wenn sinnen heisst: einen Weg gehen - so ist Sinn vermutlich
jenes Geschenk des Weges, in welchem wir innewerden, dass wir
auf einem gangbaren W"eg sind, der uns manches zugänglich macht,
vieles zeigt und uns in allem auch Wahres erfahren lässt.

»Allein, indem wir so miteinander an einer Art Wegkreuzung
verweilen, mögen gegen den unternommenen Gedankengang
Einwände wach geworden sein. Verlief der dargelegte Weg nicht zu
einsam Hat er sich nicht allzusehr entfernt von der Gemeinschaft

So gewichtig solche Bedenken scheinen mögen, sind sie hier
verfrüht. Wir versuchten uns auf den Sinn einzulassen, um uns
damit vorzubereiten für die Frage nach dem Leben Sinn aber, hat
sich gezeigt, ist nichts, was man gemeinhin z.B. vermittels einer
bestimmten Lehre beibringen kann, sondern etwas, das sich jedem
einzelnen für sich auf seinem Weg eröffnen muss. Sobald wir das in
gehöriger Tiefe erfahren, wird uns durchschaubar, warum sich in
einer Zeit, da sich jeder ängstigt, allein zu sein und er selber zu
werden, das Sinnhafte entzieht. Indessen scheint nicht schon dieser



— 42 —

Entzug an sich die Gefahr, sondern weit mehr der Abwehrbetrieb,
der dazu aufgeboten wird, den Entzug zu verstecken oder, wo man
sich nicht mehr über ihn hinwegzulügen vermag, zu verringern.
Statt auszuhalten in Not und Notwendigkeit des je eigenen Weges,
auf dem sich allein ein Sinn zeigen kann, macht man den Weg, den

Sinn, ja selbst das Leben klein, indem man es zum soziologischen,
zum biologischen, zum theologischen Problem herunterwürdigt;
und wer sich unter solchen Umständen noch auf sich selber und
seinen Weg zu besinnen wagt, ist dann ein kontaktarmer Neurotiker,
dem man mit Teamwork und Mannschaftsspiel therapeutisch unter
die Arme greifen und ihn nebenher mit etwas Fernsehen zerstreuen
muss, damit er auf andere Gedanken kommt. Und Leid und Kreuz
erscheinen unter den Schreibtischlampen dieser menschenfreundlichen

Emsigkeit bloss noch als Rechenfehler, den eine zureichendere

Statistik bald aufzeigen und damit auch schon beseitigen
wird. Und die Kirche ist fröhlich mit den Fröhlichen und
statistisch mit den Statistikern und übt das soziologische Spiegelfechten

mit ein und psalliert sogar die entsprechenden ideologischen
Schnulzen mit, vielleicht weil ihr Unbewusstes noch immer ein
Wissen darum hat, dass allerdings Ideologie gleich Ideologie ist und
es demnach aufs Ganze gar nicht so sehr darauf ankommt, welche

man just erwischt. Aber echte Gemeinschaft wird nie durch die

Zwangsjacken von Ideologien bewerkstelligt, auch nicht durch
christliche Ideologie, sondern sie entsteht unter denen, die selber in
Verantwortung unterwegs sind und darum die Freiheit haben, dem
andern seinen Weg zu lassen, im Vertrauen, dass auch ihm Einsicht
geschenkt werden kann.

Indessen mag dieser verfrühte Einwand der geringere gewesen
sein. Weit umfassender scheint ein anderer: Das ganze schöne

Bild vom Lebensweg ist eben nur ein Bild - zu schön, um wahr
zu sein - und vielleicht doch auch ein bisschen allzu abgelegen
von der Autobahn. Hätten wir das Gesagte als Bild
missverstanden, so hätten wir freilich den Zuspruch der Sprache
überhaupt nicht gehört, und dies geschieht sehr leicht in einer Zeit, da
einem vor Lärm und Gerede das Ohr bald stumpf werden möchte.
Die Sprache, die freilich noch mehr und anderes ist als ein soziologisch

gerade noch genehmigtes Kommunikationsmittel, hat uns
diesen Weg geführt, und wir sind ihrem Wort gefolgt, weil wir uns
gesagt sein Hessen: «Im Anfang war das Wort.» Indessen hegt ja
das Anliegen des Einwandes weniger an dem, was als Bild aller-



— 43 —

dings missverstanden wäre, als darin, dass das alles bloss «schön

gesagt» sei.

Nun ist es in der Tat eine recht auffallende Beobachtung, dass
erschreckend viele Menschen sehr wenig übrig haben für das Schöne
und dieses als das Produkt einer veralteten Romantik beiseite schieben.

Eingespannt in unsere engen Zwecke, stehen wir unter dem Diktat

des Nützlichen, und alles, was sich dem Nutzen und damit freilich
auch dem allgemeinen Vernutz entzieht, das lassen wir links liegen.
Aber ein kurzfristiger Zweck erreicht nie die Langmut des Sinnes, und
wo sich jenseits von Zweck und Mitteln, von Funktion und Rendite -
Sinnhaftes zeigt, wo Sinn erscheint, ist dieser Sinn scheinend, und das

heisst in der deutschen Sprache ursprünglich «schön». Wer vor lauter
Nutzen das Schöne meidet, darfsich nicht wundern, wenn ihm zuletzt
das Hässhche und Negative Bedürfnis wird. Und kein Einsichtiger
wird denn auch bestreiten, dass Hässliches genug im Leben
vorkommt. Es ist allezeit und überall viel anstrengungsloser zu haben als

das Schöne. Und darum bleibt es ein Gradmesser des Wesentlichen,
wie weit wir uns für eine Sache zu verschwenden vermögen, statt
bloss in den negativen Affekten eines kleinen gegenstrebigen Meinens
das armselige Genügen finden zu müssen, weil bekanntlich, wer viel
kritisiert, dies nur darum tut, weil er viel verdrängt.

2.

Treten wir nun von der Sinnfrage her an den Begriff des

Lebens heran, so zeigt sich uns dieser im vorhinein unter einem

ganz bestimmten Blickpunkt. Wir werden gut tun, diesen nicht zu
übersehen, sondern nach Möglichkeit zu verdeutlichen. «Das Leben
erleben!» - dies ist so sehr höchstes der Gefühle geworden, dass wir
völlig vergessen, wie dieser Taumel nur gerade innerhalb gewisser
Zonen des geographischen Koordinatensystems dermassen faszinierend

wirkt, dass alsbald Bigotte und Freidenker zusammen vor
Ergriffenheit zu heulen anfangen, sobald es «ums Leben geht». Wir
denken kaum daran, dass dieser allverpflichtende Rummel, der uns
anhält, unter allen Umständen und zu jeder Bedingung für jedes
bisschen Leben mit Pumpen und Spritzen und am Ende mit Raketen

und Bomben zu kämpfen, hinsichtlich seines Ursprungs
offensichtlich eine spezifisch europäische Zwangsvorstellung ist, ja
vielleicht sogar eine vorwiegend mitteleuropäische, und hier auch
wiederum erst eine seit der Aufklärung dermassen hysterische, wie wir



— 44 —

sie momentan kennen. Schon allein diese geographisch-historische
Sachlage lässt vermuten, dass wir es hierin mit einer Art
Reaktionsbildung auf ein anderes Phänomen zu tun haben, welches auch
seinerseits ursprünglich ein solches unserer Breitengrade war und
sich von hier aus im angegebenen Zeitraum zu einem planetarischen

entwickelt hat: ich meine die Technik.
Man pflegt die Technik immer noch naiv als ein Mittel in der

Hand des Menschen vorzustellen, als eine Art perfektioniertes
Werkzeug, mit dessen Fortschritt der Mensch bloss moralisch
Schritt zu halten brauchte, um das Paradies herbeizuführen. Und
die Küche lallt in ihrer Ohnmacht dazu: «Machet euch die Erde
Untertan. » Aber ein Werkzeug ist ein Ding, das der Mensch als
einzelner wie als Arbeitsverband aus der Hand zu legen stets das

Vermögen behält, ein Vermögen, an dem es ihm gegenüber der Technik
in einer ganz offensichtlichen Weise gebricht. Und der Irrtum der
instrumentalen Vorstellung der Technik zeigt sich auch darin, dass

man sich vermittels der technischen Produktion Reichtum
verspricht, wo doch der ganze Trend darauf hinausläuft, dass alles
immer billiger werden soU. Seit wann führt denn Verbilligung zu
Reichtum Seit wann ist Rationalisierung - und das heisst doch

Rationierung - ein Zeichen des Überflusses Was muss geschehen,
bis in den Köpfen zu dämmern beginnt, dass die Technik die
Organisation des Mangels ist Und was erst muss geschehen, bis wir aus

derartigen Einsichten, statt die Technik nur beherrschen und
bewältigen zu wollen, nach ihrem Wesen fragen, um zu ihr in ein
gelasseneres Verhältnis zu finden Schon jeder unbefangene Blick auf
jede beliebige technische Fabrikbelegschaft wird erstaunen
darüber, welch zwiespältige Ambiance ausgeht von der Kälte des

Chromstahls und der Hitze der allgemeinen Sexnalisierung der
»Arbeitsatmosphäre. Sich über den so gelagerten Alltag moralisch
zu entrüsten ist nicht mehr eine veraltete Prüderie, sondern eine

verantwortungslose Schlamperei, die an der Sache völlig vorbeiredet:

die Lebenshysterie ist eine wissenschaftlich-technisch
bedingte, und Linderung der Symptome, Verlangsamung ihres Tempos

und was dergleichen mehr ist kann darum nicht von dort her
erwartet werden, von wo aus sie bedingt sind, sondern einzig von
einem Ort jenseits dieses Tuns, von einem Ort der Stille und
Verschwiegenheit, der zwar dem Leben entrückt, mit dem Leben aufs

engste verbunden ist, und das so, dass er trotz dieser A'erbunden-
heit nicht entrafft werden kann in den blossen Verbrauch von Leben.



— 45 —

Und dieser Ort ist der Tod. Man darf das freilich auch unter
Theologen nicht laut sagen, sonst kommen sie gleich wieder
gehüpft und rufen : «Tod, wo ist dein Stachel Hölle, wo ist dein
Sieg » Und das Gefährliche daran ist, dass sie sogar noch recht
haben. Aber das Richtige ist nur ein vordergründiger Abkömmling
des Wahren, und darum gilt es den Gedanken des Lebens aus dessen

Vollendung im Tod anzugehen. Einem Zeitalter freilich, das wir
sogar in seinen Idolen aus Wissenschaft und Kunst nur daran
herumlaborieren sehen, das Handgreifliche zum Letzten hochzubalzen,
ist wenig Verständnis für diesen Zusammenhang zuzutrauen.

Denn was der Tod sei, ist uns verborgen. Wir wissen nur, dass

er sein wird ; und unfruchtbar genug, dass wir uns heute sogar dieses

geringe Wissen mit allem Aufwand wenigstens zeitweise und
vorübergehend in ein fades Nicht-dran-Denken zu verwandeln
suchen. Der Tod bleibt uns in seiner Verborgenheit unheimlich nah.
Aber wir meiden sein Geheimes und vergessen dabei, dass alles
wahrhaft Befreiende immer nur aus dem Geheimnis kommt.

Dass der Mensch der Sterbliche ist, heisst uns : das Leben nicht
ohne das Sterben zu betrachten, und weil denn der Tod seinen
Schatten aufs Leben wirft, bleibt auch das Leben, solange wir sind,
für jedes hiesige Verstehen dunkel. Statt dieses Dunkel mit der
Laterne irgendeiner Wissenschaft aufklären oder gar mit einem
Kirchenlicht erhellen zu wollen, übernähmen wir besser die
Aufgabe, uns dem Dunkeln, Verborgenen und Geheimen ehrerbietig zu
fugen, und dies allerdings nicht so. dass wir gelegentlich für die

ganz Eifrigen eine kleine Fussnote im Sinn des verborgenen Gottes
anbringen und dann wieder weiter im Text beschwatzen, was wir
immerhin alles und unter anderem auch noch von Gott wissen -
sondern so: dass in jedem wahrhaft Gewussten stets das Geheime
sanft und verschwiegen aufleuchten kann. Denn jenseits von biologisch

festgestelltem Zucken und jenseits von soziologisch gerecht
veranschlagter Betätigung auf Abruf ist das stille Aufleuchten des

Geheimen das eigentliche Leben. Nach dem Leben fragen bedeutet
uns demnach: dass wir zu bedenken hätten, was das Verborgene,
was das Geheime an ihm selber sei und wie wir seinem Anspruch zu
entsprechen vermöchten.

Das Verborgene ist etwas, das durch Bergung, das heisst durch
ein Retten, unbefugtem Zugriff entzogen ist. Als das so Gerettete
ist das Verborgene zugleich das Geborgene. Und dieses Geborgene
ist es, was der Sterbliche auf der Wanderung seines Lebensweges



— 46 —

immer wieder aufsucht als sein Heim. So aber wie sterblich das ist,
was zum Sterben gehört, ist heimlich das, was zum Heim gehört.
Von diesem Heimlichen weiss die Sprache, dass es einen seltsam
zwiespältigen Charakter hat. Einerseits ist es als das zum Heim
Gehörige das Vertraute und Nahe, das, worin wir uns auskennen und
worin wir, wie die Sprache sagt, zu Hause sind; andererseits ist
heimlich zugleich das Verborgene und Entzogene und in diesem
Sinne das Geheime. Das Erregende ist, wie die weitesten Gegensätze

ausgesagt werden im nämlichen Wrort. Was geht hier vor, und
was will sich uns darin kund tun

Wir alle wissen, dass das Nächstliegende allerdings so nahe

liegt, dass wir es immer übergehen und schon übergangen haben;
der Umgang mit ihm ist zu nichtssagender Verständlichkeit abge-
blasst, wir hantieren mit ihm gedankenlos, und selbst seine stille
Verlässlichkeit verwundert uns kaum bis plötzlich durch irgendein

Versehen oder Vergessen dieses Nächstliegende sich einmal
versagt und uns gedankenvoll aufhorchen hesse, sofern wir nicht
schon von unserem Missmut entrafft sind in ein Schimpfen, das

zwar nichts nützt, aber doch ein wenig gut tut. In diesem Moment
des Sichversagens nämlich ragt das Vertraute einen Augenblick in
seine ursprüngliche Sphäre des Geheimen ; und die Frage ist, ob wir
uns von diesem in unserem gewohnten Tun stören lassen - oder ob
wir nur auf einen raschen Ersatz aus sind, der uns das Unterbrochene

unverzüglich fortsetzen lässt. Wir wählen meistens das

Letzte und entscheiden damit, ohne es zu wissen und zu ahnen,
gegen die Fülle des Geheimnisses, der wir weiter nicht nachdenken
und die wir damit vertun. Wie aber soll uns, wenn wir nicht einmal
mehr in der Lage sind, das Geheimnis der Ferne alles Nahen dankbar

bei uns einzulassen - das Geheimnis um Leben und Tod, das

grosse Geheimnis um Gott fruchtbar bewegen Es plattet ab zum
intellektuellen Problem der Theologien und Philosophien, es wird
Diskussionsobjekt zeitkritischer Schwatzgruppen, es zerredet sich
im geistreichen Aperçu.

Haben wir uns schon darüber Gedanken gemacht, woher
unsere alltägliche Unlust rührt, das Vertraute als das Geheimnisvolle
zu erkennen Unsere Reaktion auf eine solche Frage wird immer
wieder dieselbe sein: WTo führte das hin, wenn man und so macht
uns denn auch gar nicht stutzig, wohin uns allerdings der handliche
und gedankenlose Umgang mit allem und jedem schon längst
geführt hat



— 47 —

Halten wir aber bei der abgebrochenen Frage aus - wir mussten

stiller werden, und wo anders vermöchten wir etwas vom
Geheimnis zu erfahren, wenn nicht in der Stille Aber Stille und
Geheimnis schrecken uns, weil in ihnen stets als das Unheimhche im
Heimlichen ein Hauch des Todes weht. Wer allerdings von diesem
Hauch nicht berührt ist, verbringt seine Tage wie ein Geschwätz,
und in seinem seichten Geplätscher ist nicht Raum für das, was
den Menschen erst zum Menschen macht : den Schmerz zu erfahren
als Leid und im Leid jenen gewussten Boten des Todes, der zum
Sterblichen bestimmt und uns eben damit nicht verenden lässt wde

Tiere. Wie soll leben können, wer sich dem nicht fügen mag
Wir fragen nach dem Geheimnis - und werden wieder auf die

Nähe des Todes verwiesen. Sollte dies ein unmissverständlicher
Hinweis darauf sein, dass wir vom Geheimnis immer nur so viel zu
verstehen vermögen, als wir den Gedanken des Todes ausstehen
Und soUte das Vermögen, etwas vom Geheimnis ahnbar zu
machen, bedingt sein von jenem nie ermessbaren Wegstück, das

uns auf dem Unterwegs zu unserer eigenen Sterblichkeit bisher
zurückzulegen vergönnt war - Dann wäre freilich alles geheimnislose
Daherreden von Leben und Tod, von Welt und von Gott ein
untrügliches Anzeichen daraufhin, dass, wer so daherredet, sich
bereits auf der Flucht vor seiner Sterblichkeit befindet und auf
solcher Flucht zum Verständnis des Lebens nichts weiter beizutragen
vermag als jenes flüchtige Verfängliche, das man eine Weile interessant

findet, um alsbald die Erfahrung zu machen, dass es in jedem
ernsten Augenbhck trostlos von uns abblättert.

Die Fähigkeit zu einem wahrhaft vermögenden Wort in Richtung

auf einen Sinn des Lebens liesse sich in diesem Falle weder auf
einem Zugang, und das heisst ganz wörtlich: mit der Methode der

Theologie oder der Philosophie, noch irgendeiner Wissenschaft
erschleichen - sie wäre die Gabe des Geheimnisses selbst, das sich
einem Sterblichen künden möchte.

Aus diesem Grund kann denn auch ein solches Wort von keiner

Kommission auf einen bestimmten Anlass hin bestellt und von
den aufgeforderten Rednern mit Ernst und Fleiss und Einsatz
erzwungen werden. Der bescheidene Beitrag ist ein Wink auf die
Freiheit des sich je schenkenden Geheimnisses.

Aber wird damit nicht alles preisgegeben an die Willkür
Ganz im Gegenteil Willkür ist es, die uns immer wieder nachhaltig
bedrängende Einsicht in das Geheimnis darniederzuhalten, um de-



— 48 —

sto ungestörter dem verfügbaren Wissenskram nachzulaufen. Und
eine ausgemachte Narrheit ist es, diesen Zustand noch gar damit
rechtfertigen zu wollen, dass man verkündigt: Selbst Gott hat sich
offenbart, also halten wir uns doch, weil wir das Verborgene nicht
wissen können, an das Geoffenbarte. Der elende Kult des Lebens,
soweit es eben verfügbar ist, bleibt in seiner Gottvergessenheit
nichts anderes als die letzte Folge davon, dass die Theologie, je nach
den tiefschürfenden Abhandlungen einzelner Fachvertreter, Gott
bald zu ihrem Postboten und bald zu ihrem Schuster gemacht hat.

Dem allem gegenüber wäre es ein schlichtes Entsprechen zum
göttlichen Anspruch, schweigend hinauszuhorchen in die flüsternde
Stille des Dunkels und dadurch im Herzen einfach und weit zu werden.

»Allein, wir können diese Preisgabe an das Geheimnis nicht
nennen, ohne dass zugleich die Frage wach wird, inwiefern und wie
denn aus dem Geheimnis das Befreiende kommen soll, zumal
natürlich dem sogenannten gesunden Menschenverstand eine
derartige Preisgabe kaum etwas anderes bedeuten kann als das kleinlaute

Eingeständnis des Scheiterns, von dem der Menschenverstand
schon allein deshalb nichts hören will, weil er eben unheilbar
gesund ist.

Die Preisgabe an das Geheimnis ist indessen ein Verzicht. Als
echter Verzicht ist er nicht ein schlaffes Abstehen von dem, was
man zu erreichen nicht fähig ist, sondern der kühne Entschluss,
durch das Verzichten einem ursprünglichen Sich-Versagen des

Begehrten fügsam zu sein. Ein solcher Verzicht lässt nicht von dem,
was er begehrt, wohl aber lässt er, was er begehrt, in dem sein, was
des Begehrten Eigenstes ist, in seinem Geheimnis. In solchem Sein-
Lassen kommt das Begehren zur Ruhe, sofern es darin eingelassen
ist ins Fragelose des Geheimnisses, in das Gestillte seiner Averseli

wiegenheit.
Und dieses Eingelassensein ins Fragelose des Geheimnisses ist

die Freiheit. Die so verstandene Freiheit ist weder bloss eine Befreiung

vom Zwang des Wissen-Wollens noch lediglich eine Bereitschaft
zum Glauben-Können. Sie liegt vielmehr der stets beredeten doppelten

Freiheit als Freiheit von etwas und Freiheit zu etwas so zugrunde,
dass sie diese Doppelung erst ermöglicht. Spuren dieses gründenden
Freiheitsgedankens haben sich denn auch in der Sprache in unscheinbarer

Weise erhalten.
Für den Innerschweizer, als der ich hier in meiner lieben A'ater-

stadt Luzern zu Ihnen zu sprechen eingeladen wurde, für den Inner-



— 49 —

schweizer ist «e frîne Mönsch» zuerst ein lieber Mensch und aus diesem
Lieben heraus sodann ein freier Mensch. Die befreiende Preisgabe an
das Geheimnis, der freie Verzicht gegenüber dem Sich-Versagen des

ursprünglich Verborgenen wäre demnach in seiner innersten und
innigsten Bewegung ein Lieben.

Lieben bedeutet: das Geliebte oder den Geliebten in seinem

Eigensten gut heissen und damit zur wahren Güte befreien. Und weil
denn das Eigenste eines jeglichen, sei es Mensch oder Tier, Gewächs
oder Gemachte, dem es Liebenden verborgen bleibt und als so

Verborgenes ihm ein Zeichen zu geben vermag nur aus jener Güte, die der
Liebende selber ihm in Liebe gewährt, darum ist die Fügsamkeit in
das Verborgene als ein Gut-Heissen des Verborgenen zugleich die tiefste

und die höchste Liebe.
Sie ist die tiefste Liebe, insofern sie sich herablässt zum verborgenen

Grunde alles dessen, was ist, und in Demut schweigend verehrt,
was sie nicht wissen darf - und sie ist die höchste Liebe, insofern sie

sich im Gut-Heissen aufschwingt zum Lobe dessen, was auch ein
liebendes Verstehen noch bei weitem übersteigt. Dieses alles Übersteigende

aber sind die höchsten heiligen Namen - hochgelobt seien sie

von nun an bis in Ewikgeit.
Auch nach diesem Vortrag liess der Beifall der Zuhörerinnen und

Zuhörer erkennen, dass die Ausführungen auf Interesse gestossen
waren und als Bereicherung empfunden wurden. In diesem Sinne

sprach der Vorsitzende dem Referenten den herzlichen Dank aus.
Nach einer halbstündigen Pause gab der Sekretär des Ständigen

Kongressausschusses einige administrative Mitteilungen bekannt.
Insbesondere wies er die Teilnehmer auf die im Erdgeschoss von der
Christkatholischen Jugend der Schweiz veranstaltete Ausstellung
von Zeichnungen und Collagen zum Thema «Leben» hin, angefertigt
von Unterrichtskindern aus der Schweiz und aus Österreich sowie von
mehreren Jugendgruppen der Schweiz, und bat alle, sich an dem
damit verbundenen Wettbewerb zu beteiligen, um die am zutreffendsten

empfundenen Arbeiten nach Abschluss des Kongresses mit kleinen

Preisen auszeichnen zu können. Ganz besonders dankte
Pfr. Dr. H. Frei den Initianten dieser « Jugend-Aktion», allen Teilnehmern,

speziell dem Koordinator Philipp Ackermann, Riehen

(Schweiz), und seinen Helferinnen und Helfern, für den ausgezeichneten

Beitrag, der wesentlich zur gedanklichen Einstimmung der
Kongressbesucher beizutragen vermöge. Der spontane Applaus der
Versammlung bekräftigte dies.



— 50 —

Nun leitete der Vorsitzende zum dritten Hauptreferat über,
dessen Verfasser, Prof .Dr. W.Küppers (Bonn), leider am Erscheinen

verhindert war. Da der Vortrag im vollen Wortlaut vervielfältigt

vorlag und nach der Sitzung allen Teilnehmern ausgehändigt
wurde, konnte der stellvertretende Vortragende, Pfarrer Benno
Schöke (Aachen), sich gestatten, den Vortrag in leicht gekürzter
Fassung den Anwesenden vorzulesen :

«Leben in Gemeinschaft»

«Leben in Gemeinschaft» - ein gewichtiges Thema, einleuchtend

gewiss ganz allgemein in unserer Zeit, wenn auch vielleicht
nicht ganz so unmittelbar im Rahmen eines internationalen
Altkatholikenkongresses. Tatsächlich waren diese ja bisher vor allem auf
kirchliche Selbstbesinnung und Selbstdarstellung ausgerichtet. Mit
gutem Grund sucht dieser Kongress die grundsätzliche Wendung
zu einem Neubeginn mit seiner Hinwendung zur Frage des Lebens
schlechthin. Aber das ist es ja nun: Das Thema ist faszinierend,
doch zugleich uferlos, wenn es nicht eingegrenzt werden kann und
klare Begriffsbestimmungen das Zerfliessen in einem Meer von
Gedankenansätzen, Empfindungen und Fragen verhindern! Die
Aufgabe wird speziell für den dritten in der Reihe der Vortragenden
nicht leichter, wenn es, leider, gegen die gute Absicht zu keinem
vorgängigen Gedankenaustausch der drei Referenten gekommen
ist. Doch halten wir uns nicht bei einer Einleitung auf, die nichts
einbringt.

Springen wir hinein in die Frage selbst :

Wie auch immer «Leben» verstanden werden mag, ganz gewiss
ist es von « Gemeinschaft» nie wirklich zu trennen : Das gilt für alles

uns bekannte Leben, das sogenannte organische, pflanzen- und
tierhafte, erst recht aber für das menschliche. Beschränken wir uns auf
das Letztgenannte, so ist auch hier ganz klar, dass es von einem
unübersehbaren Gemeinschaftsvorgang in seiner Entwicklung und
Geschichte getragen und bis in die Gegenwart hinein bestimmt ist ;

dass es sich in jedem einzelnen und für jeden einzelnen immer nur
in Gemeinschaft behaupten und fortsetzen, entwickeln und erfüllen
kann und dass es ebenso in ah seinem Drängen und Strömen stets
auf Gemeinsamkeit ausgerichtet bleibt. Und gerade das innere, per-



— 51 —

sönliche und bewusste Leben des einzelnen ist ja gerade nicht
einfach einsames Selbsterleben, sondern vom ersten Anlachen der
Mutter bis zum letzten Atem des Sterbenden bestimmt vom anderen

Menschen, und wenn es auch nur einer - der Nächste wäre!
Grösse, Glück, Reichtum, Schönheit und Freude des Lebens liegen
darin, aber auch seine Gefährdung und Not, seine Verletzlichkeit
und die Möglichkeit seines Versagens und seiner Vereinsamung
Doch alle Worte fassen das Leben selbst nicht. Sie versuchen, es

einzufangen, und was sie dann vorzeigen, ist kaum mehr als ein
toter Schmetterling. Das Leben ist schön und schrecklich in seinem

«Elan», seinem Drang und seinem Ausgreifen ins immer Neue und
Unbekannte, es ist traumhaft und kurz, von Gefahren umlauert,
wie oft irrlichternd im Dunkeln, und der Tod bleibt sein Begleiter
und unweigerliches Ende. Unübersehbar sind die weltanschaulichen
und wissenschaftlichen Versuche des Menschen, sich über dieses

Leben Klarheit zu verschaffen, besonders über die Grundfragen des

Daseins : Ist alles Bewusstsein vielleicht wirklich nur ein vorübergehendes

Aufleuchten Und ist das Universum, in das dieses
Aufleuchten einbezogen bleibt, wirklich mehr als im letzten Grund
diesem vorübergehenden «Leben» und der damit gegebenen «Gemeinschaft

in diesem Leben» gegenüber etwas Unbestimmbares und
Gleichgültiges, mag es so oder so das Dasein und seine Gesetzmässigkeiten

setzende und bestimmende Kraft besitzen Gewiss : Es

gibt genug Antwortversuche religiöser, philosophisch-rationaler
und wissenschaftlicher Art; doch kommen sie weiter als bis zu jener
Grenze, an der allein der Glaube einen Weg findet Und ganz
gewiss vermag eine von Vernunftgründen begleitete Glaubensentscheidung

für den Gedanken des Geschaffenseins des Universums
aus und durch Gedanke, Wille und liebende Selbsthingabe des

überweltlichen, ewigen Wesens, das wir Gott nennen, beruhigende
Zuversicht und ein freudiges Leben zu begründen und zu tragen.
Doch genügt auch solche allgemeine Glaubensbegründung gewiss
nicht, um jenes Fazit negativer Art wirklich auszuschalten, das

etwa ein Thornton Wilder am Schluss seines bekannten Stückes
«Unsere kleine Stadt» der Gefährtin der toten Emely, die von
einem Ausflug ins Leben zurückkehrt, in den Mund legt: «Jetzt
weisst du Bescheid. So war das Leben. Man bewegt sich in einer
Wolke von Unwissenheit, vergeudet seine Zeit, als hätte man eine

Million Jahre zu leben, ist dauernd einer oder der anderen Leidenschaft

ausgesetzt. Jetzt weisst du Bescheid, so sieht das glückliche



— 52 —

Dasein aus, in das du zurückkehren wolltest: Unwissenheit und
Blindheit.» Keine rationale Apologetik vermag über derartige, so
oder so aufbrechende existenzielle Fragen hinwegzuhelfen. Und solche

Fragen brauchen doch wahrlich nicht weither geholt zu werden.

Fallen sie nicht gerade dann besonders übermächtig auf uns,
wenn wir von «Leben in Gemeinschaft» zu sprechen beginnen Gilt
nicht das alte «homo homini lupus» (Mensch dem Mitmenschen ein
Wolf) gerade hier Und dies ist ja nur wirklich kollektiv, eben
«gemeinschaftlich», nicht weniger der Fall als vom einzelnen her. Ist
nicht gerade daran in unserem Jahrhundert der Rest von Fort-
schrittsgläubigkeit erstarrt in der Kälte des Grauens und
verdampft in der Glut der Feuerbrände von Krieg, Unterdrückung,
Ausbeutung, Verfolgung Und ist nicht gerade dadurch die
ängstlich auf Sicherung und ruhigen Genuss bedachte
Konsumgesellschaft der immer noch frohbeschwingt und glänzend sich
darstellenden «modernen Welt» in ihrer egoistischen Unmenschlichkeit

erst recht erschreckend Nein - Leben in Gemeinschaft
ist kein Thema, das man in fröhlicher Behaglichkeit abhandeln
könnte. Würde aber, um sachlich zu bleiben, die Sinn- und Wertfrage

dem Leben und gerade dem Leben in Gemeinschaft gegenüber

ausgeschaltet, so bliebe schliesslich nur noch übrig, im
wogenden Meer alle Strömungen und alle Windstillen für sich gelten

und bestehen zu lassen, um jenseits von Gut und Böse jedem
Ausdruck des Lebens sein eigenes So-Sein und seine vergängliche
Unmittelbarkeit zu belassen und zuzubilligen.

So aber war unser Kongress-Thema gewiss nicht gemeint, so

neutral es formuliert wurde. Und so wollen wir auch nicht fortfahren.

Und als Christen müssen wir es auch nicht, ja dürfen es letzten
Endes nicht! Als Christen dürfen wir vielmehr unter Leben und
Gemeinschaft gerade das verstehen, was diese allgemein menschlichen

Wirklichkeiten mit all ihrer ungelösten Problematik dann
sind und vor ahem, was sie dann werden können, wenn sie von
Gott her gelebt, in Christus erlebt und durch die Gnadenwirkung
des Heiligen Geistes gestaltet, in gewissem Sinn umgestaltet und
neugestaltet werden! Wie gross in seiner herben Klarheit erklingt
doch in den Psalmen Israels das Lob Gottes für das Leben als
Wunder seiner Schöpfung in ihrer Unbegreiflichkeit, zumal wenn
dieses Leben im Menschen das Wort Gottes zum Licht auf dem
Weg werden lässt und auf diesem Weg dem geoffenbarten Gesetz
Gottes folgt und im Herzen ihm nachsinnt. Unerschöpflich ist diese



— 53 —

Psalmensprache: Anfangend mit dem ersten Psalm, Vers 2 und 3:
«WTer Lust hat zum Gesetz des Herrn, der ist wie ein Baum
gepflanzt an den Wasserbächen, der seine Frucht bringt zu seiner Zeit
und seine Blätter verwelken nicht und was er macht gerät wohl»;
über Psalm 36, Vers 6ff. : «Herr, deine Güte reicht so weit die Wolken

gehen. Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes und
dein Recht wie eine grosse Tiefe... Wie teuer ist deine Güte, Gott,
dass Menschenkinder unter dem Schatten deiner Flügel Zuflucht
haben. Sie werden trunken von den reichen Gütern deines Hauses
und du tränkest sie mit Wonne als mit einem Strom. Denn bei dir
ist die Quelle des Lebens und in deinem Lichte sehen wir das

Licht»; bis zum grossen Ausklang in der letzten Psalmengruppe
(144-150) 145, Vers 15f. und 21 : «Aller Augen warten auf dich, und
du gibst ihnen Speise zu seiner Zeit. Du tust deine Hand auf und
erfüllest alles, was lebt, mit Wohlgefallen... Mein Mund soll dem
Herrn Lob sagen und alles Fleisch loben seinen heiligen Namen
immer und ewiglich.» Und wie gross setzt sich dies alles fort in
neuer Kraft und Tiefe in einer Vielzahl neutestamentlicher Worte
In der Begegnung mit Jesus erleben, so «unbegreiflich» dieser

Vorgang für uns bleibt, immer wieder ungezählte Menschen, beginnend
mit den ersten Jüngern bis heute, das Leben in seinem ganzen
Ernst als Gottes Gabe und unsere Aufgabe, als Schuldigwerden vor
Gott, als im Opfer seines Sohnes geschenkte Vergebung und als

Erfüllung in ehrlicher Arbeit und in der Liebe als allen Gesetzes

Ende: Joh.8,12, «Ich bin das Licht der Welt, wer mir nachfolge,
der wird nicht wandeln in der Finsternis, sondern wird das Licht
des Lebens haben»; Mt.6,17: «Wer sein Leben erhalten will, der
wird's verlieren. WTer aber sein Leben verliert um meinetwillen, der
wird es finden. » Und was ist die grosse Christuscrfahrung des Paulus,

der ja doch schon als Jude sein Leben ganz unter Gottes Willen

stellte, anders als gerade dieses vertiefte Erfahren des Lebens:
Gal. 2,19f, «Ich bin aber durch das Gesetz dem Gesetz gestorben,
auf dass ich Gott lebe... Ich lebe, aber doch nun nicht ich, sondern
Christus lebt in mir. Denn was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe
ich in dem Glauben des Sohnes Gottes, der mich geliebt hat und sich
selbst für mich dargegeben hat», und schliesslich Joh. 6,38: «Herr,
wohin sollen wir gehen, du hast Worte des ewigen Lebens » All
dies aber wäre ja nun doch irgendwie Vergangenheit für uns, wenn
es nicht nach Jesu Worten selbst über seinen Tod hinaus wirksam
und in der Kraft seiner Auferstehung durch den Heiligen Geist



— 54 —

immer neu gegenwärtig wäre. So betet ja dann der Bischof in der
Liturgie der Firmung: «0 Gott, der du deinen Aposteln den
Heiligen Geist gegeben hast, verleihe, dass in die Herzen derjenigen,
deren Stirn wir mit heiligem Chrisam gesalbt haben, eben derselbe
Geist herabkomme, gnädig in ihnen wohne und sie dadurch zu
einem Tempel seiner Herrlichkeit mache, der du mit dem Sohne
und dem Heiligen Geiste lebst und regierst, Gott von Ewigkeit zu
Ewigkeit. »Amen! Siehe, so wird gesegnet werden jeder Mensch, der
den Herrn fürchtet.» Und dieses Leben ist unlöslich verbunden, ja
viel mehr, es stellt sich recht eigentlich dar in der überindividuellen
Gemeinschaft der Gotteskinder: aus Gott, in Christus, durch den

Heiligen Geist. Davon heisst es Gal. 4,2-6: «Yertraget einander in
der Liebe und seid fleissig zu halten die Einigkeit im Geist durch
das Band des Friedens : ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen

seid auf einerlei Hoffnung eurer Berufung, ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, ein Gott und Vater unser aller, der da ist über euch
allen und durch euch alle und in euch allen.»

So fremd, wenn auch erhaben und «schön» oder «überirdisch»
dies uns in unserem fragwürdigen und meist so trüben »Alltagserleben

klingen mag, es ist die Botschaft, in deren Licht wir hier allein
von «Leben in Gemeinschaft» sprechen können und wollen!

Ist nun aber «Leben» schlechthin, unabhängig vom Glauben,
Inbegriff des Menschseins unter ständig sich wandelnden Formen der
Gesellschaft von den fernsten Urzeiten her bis in das beginnende
Atomzeitalter, naturhaft eingebettet in und rätselhaft bezogen auf
das Gesamtleben auf der Erde und im Universum, geschichtlich sich
in immer neuen Widersprüchen, »Aufbrüchen und Katastrophen
entfaltend und erhaltend mit seinen Höhen und Tiefen, Freuden und
Schrecken, Siegen, Hoffnungen, Enttäuschungen, »Ängsten und
Schtildverstrickungen bis in den Tod, so erhebt sich die Frage, was

nun m Tat und Wahrheit und für uns zugänglich diese Lebenswirklichkeit

mit dem Leben im Licht des Glaubens verbindet.
Hier gibt es nur eine Antwort, bei der das beunruhigte Fragen

einen Haltepunkt findet : das Kreuz von Golgatha
Wie immer man das Unfassliche der Verbindung dieses menschlichen

Unterganges mit dem WTeg des Gottmenschen und der
Osterbotschaft von seiner Auferweckung von den Toten fassen mag, hier
wird das allgemeine menschliche Leben mit dem neuen Leben aus
Gott verbunden zu einer neuen Weise von «Leben in Gemeinschaft»
Röm. 6,3-4,11-12 : «Wisset ihr nicht, dass alle, die wir in Jesus Chri-



— 55 —

stus getauft sind, die sind in seinen Tod getauft So sind wir ja mit
ihm begraben durch die Taufe in den Tod, auf dass wir gleich wie Christus

ist auferweckt von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters,
also sollen auch wir in einem neuen Leben wandeln... ; denn was er
gestorben ist, das ist er der Sünde gestorben zu einem Mal, was er aber
lebt, das lebt er Gott. Also auch ihr, haltet euch dafür, dass ihr der
Sünde gestorben seid und lebet in Gott in Jesus Christus, unserem
Herrn. » Und das gleiche gilt auch in bezug auf die Unterscheidung
ohne Trennung zwischen christhcher, d.h. durch den Heiligen Geist
bewirkter, heilshafter Verbundenheit von Menschen untereinander
und der allgemeinen menschlichen Gesellschaft in ah ihren sich
entwickelnden und einander ablösenden, sich ergänzenden oder bekämpfenden

Gestalten, mit denen sich Anthropologie und Soziologie
sinnvoller- und nutzbringenderweise in ihrer Art beschäftigen : Familie
und einzelner, Sippe, Stamm, Gruppe, Volk, Nation, Staat, Partei,
Berufs-, Arbeits- und Interessengemeinschaft, Stand und Klasse,
Rasse, Majorität und Minorität, Religionsgemeinschaft und Sekte.
Das Erstaunliche dabei ist jedoch, dass überall, wo sozusagen der
«christliche Virus» als eigenes und neues Momentum eindringt, diese
eine als geschichtlicher Vorgang feststellbare Qualifikation
(Wertbestimmung) und Orientierung (Ausrichtung) erfahren. Doch bei der
Ambivalenz (Doppeldeutigkeit) aller geschichtlichen Vorgänge kann
dies keine eindeutig gesicherte Feststellung sein, und heute steht ja
weithin die schärfste Kritik der geschichtlichen Wirkung des

Christentums, besonders auch im sozialen Boreich, im Vordergrund des

Interesses. Darauf kann hier nicht weiter eingegangen werden.
Dagegen wird hier das schon angesprochene «Erleben» im Leben wichtig
und im Zusammenhang damit wiederum die Bedeutung des Zeichens
der Symbole und des Sakramentes! Änderung, Erneuerung, «neues
Leben» wird ja viel eher und viel eindeutiger «erlebt», mit Zeichen
verbunden erfahren, bekannt und gestaltet, als dass es als solch

«neues» Leben erkannt und verstanden oder «festgestellt» und
«festgehalten» würde. Hier handelt es sich um das, was Maurice Blondel,
der grosse französische «Lebensphilosoph», wenn man ihn so einordnen

darf, unter der «action», dem Tätig- Lebendig-Werden der
menschlichen Person auf Wahrheit und Heil hin, verstanden wissen
wollte.

Diese christusbezogene Tat-Wirklichkeit (action) neuer
Lebensgemeinschaft gab in der frühen Christenheit dem lateinischen Wort
«Communio» und dem noch tieferen und umfassenderen griechischen



— 56 —

Begriff der «Koinonia» als Zeichenwort für die Gemeinschaft um den

Altar seinen unerschöpflich reichen Sinngehalt. Die beiden Fremdworte

sind deshalb bis heute im Vollsinn unübersetzbar. Vor allem ist
dabei davon auszugehen, dass die so bezeichnete gottesdienstlich-
liturgisch-hierarchische Gemeinschaft in gar keiner Weise sich in der

begrenzten Sichtbarkeit liturgischer Vollzüge und hierarchischer
Formen und Sozialstrukturen festhalten oder auch nur von daher
wirklich bestimmen lässt Eher könnte man sagen, solche Communio-
Koinonia-Gemeinschaft sei die aus dem Glauben gelebte Teilnahme,
ja Teilhabe und Teilgabe am anderen und an den anderen, wie diese

sich rein im Sakrament des Altares darsteht und in ihrer einmaligen
Wirklichkeit gegenwärtig wird : bis zum vollen Eintreten in der
Hingabe und im Eintreten für den anderen, dort wo es für ihn nötig und
rettend-hilfreich ist - in der Stellvertretung, in der unbedingten
Annahme des Bruders. Und deshalb könnte das Neue in dieser vom
Opfer Christi her bestimmten und gelebten Gemeinschaft auch heissen

: «Volle Gemeinschaft im Erleben wahren Lebens» oder in gewissem

Sinne auch «Heil als Gemeinschaft» (vgl. Erhard Griese, Ökumenische

Rundschau 23 [1974], S. 345-350). Für die Unterscheidung
ohne Trennung dieser neuen Gemeinschaft des Heiles vom allgemeinen

Lebenskontext war in der frühen Christenheit das allen verständliche

Bild des seegängigen Schiffes im Gebrauch : Das Leben dieser

Heilsgemeinde dient nicht sich selbst, geht aber weder in seinem Vollzug

noch in seiner Zielsetzung im alten Kontext auf. Vielmehr löst es

sich vom sicheren Hafen und nimmt das Wagnis der grossen Fahrt auf
das ferne Ziel hin auf. Das bleibt gewiss gültig, wir würden es jedoch
gerne ergänzt sehen durch alles das, was in dieser Gemeinschaft mit
den grossen Zeichen des Verhaltens des «barmherzigen Samariters»
und der «Fusswaschung» Jesu an seinen Jüngern angesprochen
bleibt! Doch bleibt beides wichtig. Der «Schalom»-Bereich der
bibhschen Gottesvolk-Gemeinschaft im alten wie im neuen Israel
bedeutet Frieden und Gerechtigkeit stets zugleich in gegenwärtiger und
zukünftiger Wirklichkeit, als Forderung, »Angebot und Gnadengabe,
und dies für aUe Lebensbereiche. Und selbstverständlich müsste hier
ins einzelne und Praktische gegangen werden, was jedoch Aufgabe
der Gesprächsgruppen bleiben soll.

WTas wir noch zum Abschluss tun wollen, ist das Ansprechen der
grundsätzlichen Frage nach der Kirche als Gemeinschaft und damit
auch der alt-katholischen Kirche in ihrer klassischen Berufung auf die
Gemeinschaft der Alten Kirche.



— 57 —

Das Erregende an der Frage nach der Kirche als Gemeinschaft
ist, dass in ihr als einer Institution von menschheitsgeschichtlichem
Format sich das Geheimnis des Christus wiederholt, von dem es im
Prolog des Johannesevangeliums lapidar heisst: «Das Wort ward
Fleisch und wohnte unter uns» (Joh. 1,14). Damit ist die Kirche als

Leib Christi, dessen Seele der Heilige Geist ist, zwar in letzter Instanz
überweltlich, zugleich aber in der uns angehenden Wirkhchkeit ihres

geschichtlichen Daseins und Soseins ein Stück der allgemeinen
LebensWirklichkeit. Hier aber wird für uns die in ihr zu Tage tretende,
geforderte und belebte Art von Gemeinschaft wichtig : Und in dieser
unterscheidet sie sich deutlich, zum mindesten im Selbstverständnis
ihres Wesens und in ihrem Anspruch gegenüber der «Welt », von anderen,

vergleichbaren Gemeinschaften. Wie keine andere beruht sie auf
einer Anerkennung von Gleichheit und Einheit aller Glieder, die
gerade aus dieser Anerkennung heraus den Eigenwert und die
Selbstentfaltung des einzelnen Gliedes fordert und fördert. Gewiss lebt jede
Gemeinschaft mehr oder weniger vom Gelingen des Ausgleichs
zwischen Einzel- und Gesamtinteresse. Dies geschieht jedoch in der Kirche

aus einem unvergleichlich tieferen, doppeltem Grunde heraus :

Die Kirche nämlich verwirklicht sich : Einerseits im Ansprechen der
Person des einzelnen, durch Verkündigung des göttlichen Wortes,
das diesen im Gewissen trifft, vor die Entscheidung zum Glauben
stellt und in die Nachfolge Jesu ruft, wie durch die Anerkennung
dem einzelnen gewordener Gnadengaben (Charismata) und durch
die Spendung der Sakramente, die alle entscheidend die Person
treffen, wie sie auch nicht mechanisch, sondern von menschlichen
Personen «in persona Christi» (im Namen Christi als dem eigentlichen

Spender) ausgeteilt werden; andererseits in der Entfaltung
der Gemeinsamkeit durch Anerkennung der Gleichstellung aller
«Gotteskinder» vor Gott, in Christus als eine Bruderschaft und
durch den in ahen wirksamen Heihgen Geist als Zusammenfügung
«lebendiger Steine» (1. Petr. 2,5) zum Bau und im Bau des «Hauses
Gottes» im allgemeinen Priestertum der Gläubigen. Und dieser

Doppelcharakter macht das Leben aller in der Gemeinschaft vom
tiefsten Grunde her allseitig offen, lässt alle sich gegenseitig in
Liebe tragen und hilfreich sein, gerade indem Hoheit und Wert der
Person bewahrt werden. Hier umfasst offene Menschlichkeit alle
Gestalten und Bereiche des Lebens, nicht nur im engeren Bereich
der Kirche, nimmt sie auf in die neue Weise von Gemeinschaft und
wirkt auf die allgemeine Lebensgemeinschaft zurück, indem sie



— 58 —

diese durchdringend ändert und neu gestaltet vom je eigenen
Selbst her in der durch den Heihgen Geiste bewirkten und getragenen

«action» der Communio-Koinonia-Gemeinschaft! Und sofern
wir unverbrüchlich im Glauben die Kirche als die Una Sancta Gottes

in der Geschichte bekennen, bleibt das Bild einer solchen
Gemeinschaft oder eines solchen Lebens in Gemeinschaft ihr grosses,
verbürgtes «Soll», an dem keine Enttäuschung und keine Kritik
etwas abzustreichen vermögen.

Doch das ist, leider, nicht alles, was zur Frage der Kirche im
Zeichen von Leben in Gemeinschaft zu sagen ist : Menschliche
Ehrlichkeit und christliche Nüchternheit gebieten, zwischen «Soll» und
«Haben», zwischen Anspruch und Wirklichkeit im Alltag des

Lebens und Erlebens zu unterscheiden. Die Last des Unerfüllten,
zumal im Blick auf das anerkannte Soll, zwingt uns, heute
vielleicht noch mehr als je, zum Ziehen der «Bilanz des Christentums».
Zeigt nicht tatsächlich das nüchterne «Ist» einen erschreckenden

Fehlbetrag Wo sind Glaubenskraft und Brüderlichkeit Wo und
wie war oder ist die Christenheit Salz und Licht der Welt Wo sind
prophetisches Zeugnis und Hingabe in Opfer und Nachfolge bis in
den Tod Wie gross ist die Stelle, die Kompromiss, Anpassung,
Eigennutz und Selbstgefälligkeit einnehmen Vor ahem aber darf
das Bedenken des «Fehlbetrages» sich nicht durch Entschuldigung
mit dem Fehlverhalten einzelner praktisch unwirksam machen. Es

geht um das Leben in Gemeinschaft, und dieses gilt es kritisch zu
bedenken! Nicht als »Anklage, sondern als »Anstoss zur «action» im
Sinne Blondels: im Gebet, im liturgischen und sakramentalen
Leben, in jeder Art von Information und Kommunikation und
sozialer Diakonie Und sollte nicht gerade dies der eigentliche Sinn
der irgendwie den «guten Altkatholiken» doch überraschenden
Kongressfrage nach dem Leben sein Soll es nicht heissen : Nicht
immer wieder und immer weiter Selbstdarstellung in der Art von
Imagepflege oder gar Selbstbespiegelung in einer gewissen zähen
Treue fast trotzig nach aussen gewandt! Sollte die Parole nicht
vielmehr lauten: In nicht geringerer, aber sehr viel weniger
introvertierter Treue auf uns selbst und ahe, die sich daran beteiligen
wollen, gerichtete schonungslose Besinnung auf die in uns liegenden
Gründe des Defizits und die Möglichkeiten seiner Abtragung. Diese

aber können wir nur erwarten, wenn unsere Gemeinschaft in ihrem
Leben anders wird. Und dazu können wir nur gelangen, indem wir
zur Deckung des Defizites als neues Grundkapital jenes «Haben» in



— 59 —

Anspruch nehmen, das Gottes Gnade in Jesus Christus in die
Gemeinschaft der Kirche sozusagen als seinen Anteil eingebracht hat,
nicht damit wir ihn vergraben, vielleicht in Dogmen und Liturgien,
sondern damit wuchern im Leben der Gemeinschaft.

In Anwendung auf die altkatholische, auf unsere Kirche, könnte
dies zweierlei bedeuten :

Erstens: Immer noch sind wir, ohne es genügend zu bedenken,
zu sehr vom Vergleich mit den anderen Kirchen, besonders den

grossen und angesehenen, bestimmt. Unser Leben in Gemeinschaft
wird dadurch, ohne dass wir es wohen oder auch nur wahrhaben
wollen, gehemmt, dass wir unsere Massstäbe von solchen Vergleichen

her bestimmen lassen. Dadurch aber werden wü nicht, was zu
sein uns gegeben und aufgegeben ist

Zweitens: Sollte es, so wie äusserlich unser Weg als einer statt
grösser eher kleiner werdenden Gemeinschaft verlaufen ist, nicht
vielmehr als Aufgabe erkannt und angenommen werden, uns ganz
bewusst und mit aller Kraft von innen her - im Sinne unserer
Berufung auf die Alte Kirche - auszurichten auf ein urchristliches
Leben in Gemeinschaft, nach dem alle Not der Welt schreit Sollte
es uns dann nicht geschenkt werden können, die Not der Minorität
als Chance nützend zu einem vorbildlichen, vielleicht sogar für
andere bemerkenswerten, neuen Leben in Gemeinschaft durchzustos-
sen Es klingt utopisch und kann nur als Wagnis im Glauben
gesehen werden. Wenn es nun aber doch unser Weg wäre Warum
sollte dann nicht gelten, was im 1. Petrusbrief dein Wort von den

«lebendigen Steinen» folgt? «Siehe ich lege in Sion einen Grund-
und Eckstein, und wer an ihn glaubt, wüd nicht zu Schanden
werden... Ihr aber seid das erworbene Eigentum, auf dass ihr die

Vollkommenheiten dessen verkündigt, der euch aus der Finsternis
berufen hat zu seinem wundervollen Licht, die ihr vormals nicht
sein Volk wäret, jetzt aber Gottes Volk.»

Mit dem Dank sowohl an den abwesenden Verfasser als auch

an den Sprecher und der Aufforderung, am Nachmittag sich ebenso

vollzählig und pünktlich zur abschliessenden Gesprächsrunde der

Diskussionsgruppen einzufinden, schloss Dr. B.Gilg die zweite
Kongress-Sitzung.

Nachdem von 13.30 bis 15.45 Uhr die Teilnehmer Gelegenheit
gehabt hatten, ihre Gespräche über die sechs Sektionsthemen vom
Vortag weiterzuführen, benützten hierauf die meisten die ihnen
gebotene Möglichkeit, unter der kundigen Führung von Dr.A.Sibold



— 60 —

das Verkehrsmuseum Luzern zu besichtigen und zum Abschluss
dieses Rundganges einer Vorführung im zugehörigen Planetarium
beizuwohnen. Einzig die Gesprächsleiter und ihre Schriftführerinnen)

zogen zunächst gemeinsam Bilanz über die Gruppendiskussionen,

um dann deren wichtigste Ergebnisse zu Kurzberichten für die

Schluss-Sitzung zusammenzufassen.
Um 20 Uhr feierten Pfr.R.Lauber (Trimbach) und Pfr. U.von

Arx (Hellikon) mit dem Grossteil der Kongressbesucher in der
Christuskirche die revidierte christkatholische Vesper. »Anschliessend

trafen sich die für die Missions- und Entwicklungshilfe-Arbeit
in den altkatholischen Kirchen Verantwortlichen zu einem regen
Gedankenaustausch im Zwinglisaal des reformierten
Lukas-Küchgemeindehauses

Dritter Kongresstag, Samstag 22. September

Um 8.30 Uhr zelebrierte Bischof J. Brinkhues (Bonn) unter
Assistenz der beiden Geistlichen S.Kraft als Diakon und Ph.Elbert
als Subdiakon das Requiem für die entschlafenen Führer der
altkatholischen Kirchen.

3. Kongress-Sitzung

Mit dem in griechischer Sprache gehaltenen Freudenruf «...und
das Licht leuchtet über der Stadt Luzern auf» eröffnete der Präsident

Dr. B.Gilg, anspielend auf die erstmals in diesen Tagen durch
die Wolken dringende Sonne, die Sitzung. Die von ihm vorgeschlagene

»Änderung der Tagesordnung, dass die Berichterstattung der

Gesprächsgruppen nicht «en bloc» erfolgen solle, sondern gemischt
mit den restlichen Geschäften, fand einhellige Zustimmung. Vorerst

gab der Sekretär emige Informationen betreffend die nachmittägliche

Schiffahrt sowie den Jugendgottesdienst und die im
»Anschluss an diesen anberaumten Zusammenkünfte der verschiedenen
altkatholischen internationalen Verbände und Vereinigungen.
Sodann brachte er dem Kongress mehrere eingegangene Entschuldigungen

und Grussbotschaften zur Kenntnis, so von Erzbischof
emeritus Dr. A. Rinkel (Utrecht), Bischof Dr. A. Podolak (CSSR),
Kroatisch-altkatholische Kirche, Gemeindeverband der Altkatholischen
Kirche in der Deutschen Demokratischen Republik, Bischöfe der
Altkatholischen Kirche der Mariawiten (Polen), Erzbischof Frank Woods



— 61 —

(Primas der Church of England in Australia), Rev.Athol Broadfield
(Ulverstone, Australien). Ferner sandten Grussbotschaften der

griechisch-orthodoxe Metropolit Irenäus (Bonn) als Kopräsident
der orthodox-altkatholischen Dialogkommission, Prof. Dr. S.Nanakos

(Thessaloniki) sowie die Orthodoxen Kirchen von Bulgarien und
der Tschechoslowakei.

Nun bat der Vorsitzende die Berichterstatter der verschiedenen

Diskussionsgruppen, dem Plenum die wichtigsten Gesprächsergebnisse

zu den einzelnen Sektionsthemen vorzutragen.

Gruppe 1 : Was erwarten wir vom Leben

(Leitung und Berichterstattung: Pfr.Dr.E.Kreuzeder, Wien)

Nach Erstellung eines Psychogramms durch jedes Gruppenmitglied zur
Feststellung und Selbstbewusstwerdung der eigenen Neigungen, Vorlieben
und Wünsche, verglich jeder für sich die Fragen von Seite 2 der
Arbeitsunterlage. Dabei wurde auch bewusst, dass Neigungen und Wertungen von der
Lebensphase abhängig sind. Ältere Jahrgänge neigten zu absoluten
Werturteilen, die sie aber mit persönlichen Einzelerlebnissen zu begründen versuchten,

während die Teilnehmer jüngeren und mittleren Alters meinten, ihre
Wertung hänge von den konkreten Situationen ab. Ein abstraktes Lebensziel

wurde nicht genannt. Doch kam zum Ausdruck - vor allem auch im
Gespräch vor und nach der Gruppendiskussion -, und zwar von den
Gruppenteilnehmern, die sonst schwiegen, dass sie sich durch ihre Erziehung doch in
ihrer Selbstverwirklichung gehemmt fühlen, weil sie zu Einordnung und
strengem Gehorsam erzogen wurden.

Interessant ist, dass gerade das jüngste Gruppenmitglied zum Thema
Lebenssinn sagte : «Wir haben uns für Jesus Christus entschieden, darum
sind wü fiü unseren Nächsten verantwortlich, indem wü unseren Mitmenschen

echte Lebensfreude vermitteln.» In der Diskussion kam dann aber
zum Ausdruck, dass nicht bloss heitere Geselligkeit gemeint sei, sondern ein
solches Anteilnehmen oder richtiger Einanderannehmen dann möglich ist,
wenn man auch bereit und fähig ist, Trauer und Leid miteinander zu tragen.

Sehr deutlich wurde, dass Idealgestalten wie Franz von Assisi zwar
hoch geschätzt, aber als Extreme gewertet werden, so dass man ihnen und
ihrer Nachfolge im Alltagsleben gar keinen Platz einräumen wollte und
daher auch in Gefahr gerät, jungen Menschen, die auf Besitzstreben und
Zivilisationseinrichtungen keinen grossen Wert legen, Hilfe in Notsituationen

zu verweigern. Andererseits war auch eine Äusserung interessant, dass
durch die dauernde Betonung der christlichen Verantwortung und der
Forderung nach küchlichem Engagement für die Dritte Welt, nach sozialer
Gerechtigkeit und Einsatz fiü benachteiligte sowie diskriminierte Gruppen der
Eindruck entstehe, Gott sei heute nur mehr für diese Sparten da und den
Wohlsituierten werde das Recht auf Gott abgesprochen.

Die Aussprache machte klar, dass es immer wieder Situationen gibt, in
denen Gott für die einzelnen einfach n icht da ist und unser Leben sinnlos
erscheint. Es wurde darum gerade als Geschenk empfunden, einander helfen
zu können, wenn wir im Gespräch mitteilen, wie wü Gott erfahren haben.

Die Zeit zur Aussprache wurde besonders am zweiten Tag als zu kurz
empfunden. Deshalb wurde das Gespräch auch durch informelle Ausspra-



— 62 —

chen einzelner weitergeführt. »Aus dieser Erfahrung wüd angeregt, in
Zukunft für Gruppenarbeit mehr Zeit und mehrmaliges Zusammentreffen
vorzusehen.

Gruppe 2: Lebensqualität

(Leitung und Berichterstattimg: Frau Dr.E.Kreuzeder, Wien)
Während des ganzen Gesprächs wurde Lebensqualität immer in Bezug

zum Mitmenschen gestellt. Ausgehend von der Einsamkeit und Kontaktarmut

des heutigen Menschen sahen die Gesprächsteilnehmer hier eine echte
und ursprüngliche Aufgabe der Kirche.

Grossen Raum nahm die Erörterung der bestehenden Diskrepanz
zwischen innerem und äusserem Reichtum ein. In diesem Zusammenhang
wurde festgestellt, dass es Aufgabe vor allem auch der Küche wäre, die
Menschen zu einem vernünftigen Gebrauch der Konsumgüter zu erziehen. Schon
Kindern müsse klargemacht werden, dass materieller Besitz nicht den
Menschen ausmache. In diesem Zusammenhang wurde oft das Wort «Verzicht»
verwendet, aber andererseits festgestellt, die Küche dürfe nicht Verzicht um
seiner selbst willen predigen, sondern um bestehende Leere zu füllen.

Forschung und technischer Fortschritt seien gut, solange sie dem
Menschen dienen und nicht beherrschen. So könne z.B. das Fernsehen, richtig
konsumiert, zur Bereicherung des Lebens beitragen. Ebenso kann das »Auto
unseren Lebensbereich erweitern, solange es nicht zum Idol oder zum
Statussymbol wüd. Gemäss Untertanmachung der Erde, wie Gott sie dem
Menschen gegeben hat, wüd menschlicher Forschungsgeist in Verantwortlichkeit
immer neue Quellen erschliessen.

Der zweite Teil des Gespräches bezog sich im wesentlichen auf ein
spezielles Thema: Alter, Krankheit, Sterben. Der Mensch neigt dazu, heutzutage

diese Zustände aus der Gesellschaft abzuschieben. Auch hier sei die
Küche eine grosse Aufgabe gestellt. Nicht immer ist Egoismus schuld an
solchem Verhalten. Die Würde des Menschen müsse bis zuletzt gewahrt bleiben.
Euthanasie wurde von einem Teil der Gruppe nur insofern bejaht, als sie
dem Sterbenden echten geistlichen Beistand geben soll. Man müsse den
Menschen wieder die Kunst lehren, als Christ zu sterben.

Christlicher Glaube kann die Welt verändern - so wurde abschliessend
festgestellt. In diesem Zusammenhang wurde den Theologen und Seelsorgern

der Vorwurf gemacht, oft nur im Theoretischen steckenzubleiben,
anstatt den christlichen Glauben in die Praxis des täglichen Lebens zu stellen.
Es dürfe aber nicht nur zu dem Versuch kommen, durch Verinnerlichung
nur die eigene Lebensqualität zu verbessern. Verbesserung der eigenen
Lebensqualität dürfe nur Hand in Hand mit der Verbesserung der
Lebensqualität der ganzen Menschheit gehen.

Italienischsprechende Gruppe

(Leitung und Berichterstattung: Padre L.Caroppo, Scandiano)

Vorbemerkung. Man hat in dieser Gruppe nicht speziell ein einzelnes der
sechs Themata behandelt, sondern ügendwie das Fundament zu erarbeiten
gesucht, das dem Ganzen zugrunde liegt, also in gewissem Sinne das getan,
was auch die drei Referate uns boten. Denn ausser dem Gesprächslciter
konnten die Teilnehmer aus Italien die Vorträge nicht verstehen.

Zusammenfassung der Diskussion. Der Mensch steht von Natur aus
immer vor der »alternative, zu leben oder zu sterben; er trägt in sich die
Möglichkeit, zwischen Leben und Tod sich zu entscheiden. Leben heisst im



— 63 —

Einklang sein mit der lebensspendenden Quelle allen Daseins, freies und be-
wusstes Einstimmen der Persönlichkeit des Individuums in den Willen Gottes.

Der Tod entspringt daher der Nichtübereinstimmung mit dem
göttlichen Willen.

Um in Fülle leben zu können, bedarf es der Überwindung des Dualismus

zwischen Geist und Materie; tatsächlich durchdringen Geist und Materie

einander ; eines ist notwendigerweise die Ergänzung des anderen.
Das wesentliche Ziel des Lebens ist die Verwirklichung des Menschen in

seiner Fülle. Und darum ist es notwendig, dass er in fortwährender Mitarbeit
mit Gott seme eigene Persönlichkeit in seiner Umwelt und entsprechend
seiner eigenen Berufung verwirklicht, vor allem innerhalb der menschlichen
Gemeinschaft. Das gilt für jeden Menschen, aber ganz besonders für den
Christen, dem es gegeben ist, immer mehr christusgleich zu werden, indem er
sich nach den Lehren des Evangliums ausrichtet.

Anregung in bezug auf das Kongressgeschehen. Leben kann man nicht
kanalisieren und planen, sondern nur im Erleben erfahren. Auch der Kongress

ist Leben. Müsste man nicht auch hier das Leben noch offener und
freier auf sich zukommen lassen, d.h. weniger kanalisieren als vielmehr in
freier Diskussion offenlassen, was für Fragen und Antworten sich ergeben
Man vermisst die Möglichkeit, nach Referaten durch offene Diskussion mit
dem Referenten, auch durch Gegenrede, das Verständnis der Probleme
vertiefen zu können. Dabei müsste natürlich auch das sprachliche Problem besser

gelöst werden. In Italien pflegt man auch in sehr grossen Versammlungen
im Plenum lebhaft zu diskutieren.

Mit dem Applaus der Kongressteilnehmer und dem Dank des

Vorsitzenden für diese ersten Berichterstattungen wurde zur

Wahl des Ständigen Kongressausschusses

geschritten. Zunächst gab Pfr. Dr. H.Frei den Rücktritt aller drei
bisherigen Mitglieder und die rechtzeitige Bemühung um No-
minationen für die Nachfolge bekannt. Leider mussten die von
Holland und aus der Schweiz vorgeschlagenen Kandidaten aus
triftigen Gründen - Gesundheit bzw. anderweitige Verpflichtungen -
kurzfristig ihre Bereitschaft zur Amtsübernahme widerrufen, so
dass die bisherigen Amtsträger sich bereit erklärten, bis zur
Bezeichnung geeigneter Nachfolger durch die zuständigen Instanzen
der betreffenden Landeskirchen im Amt zu verbleiben. Dem bereits
mit diesem Kongress endgültig ausscheidenden bisherigen Vizepräsidenten

Prof.Dr. W.Küppers (Bonn), aber auch den beiden andern
dankte der Vorsitzende für die von ihnen geleistete Tätigkeit. Hierauf

bestellte die Versammlung den Ausschuss wie folgt :

Präsident : Dr. Wilhelm Deister, Rodenkirchen (BRD)
Vizepräsident ad int. : Mr. J.A.C.de Jonge (Den Haag)
Sekretär ad int.: Pfr.Dr.H.A.Frei (Bern)



64

Wiewohl der neugewählte Präsident aus beruflichen Gründen
an der Teilnahme am Kongress verhindert war, wüd er als Vorsitzender

des Kongresses von 1970 in Bonn bestens in der Lage sein,
diese Aufgabe zu erfüllen.

Nach erfolgter Wahl gab Pfr. Dr. E. Kreuzeder (Wien) zu
bedenken, dass die bisherige Tradition, den dreigliedrigen Ausschuss

mit je einem Holländer, Deutschen und Schweizer zu bilden, überprüft

werden sollte, zumal es geeignete Anwärter auch in andern
altkatholischen Kirchen gebe. Zugleich regte er an, im Fähe von
Vakanzen rechtzeitig eine Basis-Umfrage bei bisherigen
Kongressteilnehmern betreffend Nominationen zu veranstalten und eventuell

den Ausschuss zu erweitern. Dr. B. Gilg nahm unter dem Beifall
der Anwesenden diese Vorschläge zuhanden des neuen Ständigen
Ausschusses entgegen.

Nun wurde die Berichterstattung aus den Diskussionsgruppen
fortgesetzt :

Gruppe -. : Erlebtes Christentum

(Leitung: Prof.Dr.P. J.Maan, Arnhem. Berichterstattung: V.E. Jungo,
Bern)

Alle Gesprächsteilnehmer waren, was bei uns selbstverständlich ist, als
Christen geboren. Die Taufe ist so nur ein äusseres Merkmal des Christseins.
Zum wirklichen Christen, so war man sich einig, gehört deshalb eine
Lebensführung in der Nachfolge Christi.

Ein junger Teünehmer fragte nachdrücklich nach den Vorstellungen
vom richtigen Christsein : An welchem Ideal messen wü uns und die andern
Diese Frage blieb unbeantwortet und sei hier weitergegeben.

Befragen wü auch unser Handeln, besonders das unreflektierte,
selbstverständliche Handeln! Sind all unsere Verhaltensmuster wirklich christlich

Aufgabe der Küche ist es, ihren Gliedern die eigene, unabhängige,
christlich verantwortliche Entscheidung auch in neuen Situationen zu
ermöglichen.

Im weiteren stellten die Gruppenteilnehmer fest: Fiü das Christsein
haben die küchliche Verkündigung, die sakramentale Gemeinschaft und das
christliche Vorbild grösste Bedeutung.

Aber heute ist es schwierig, das christliche Zeugnis weiterzugeben. Die
Jugend verlangt ein lebendiges, echtes und auskunftsfähiges Christentum,
das gemeinschaftsbildend ist und die Nachfolge Christi in allen Lebensbereichen

verwirklicht. Hier müssen wir uns als einzelne und als Glieder der Küche

noch stärker einsetzen und auch unsere Phantasie gebrauchen.
Phantasie, Fröhlichkeit, das Verschwenderische sollten ün Leben des

Christen einen weit grösseren Raum haben, betonte schliesslich die Gruppe.
Wü haben von Gott viel erhalten und dürfen aus dieser Fülle weitergeben.
Der Gesichtspunkt des Nützlichen darf unser menschliches und küchliches
Handeln nicht beherrschen.



65

Gruppe 4: Lebt die christliche Gemeinde - fördert oder hindert sie das
Leben

Gruppe 4a (Leitung und Berichterstattung: Ing.O.Kamber, Thun)

Der Gruppenleiter stellte das Rundgespräch unter das Zeichen des
Gotteshauses, dem Zentrum unseres kirchlichen Lebens, dazu zwei Worte
eines reformierten Pfarrers: « Gott besucht uns öfters, aber wir sind meistens
nicht zu Hause» und «Man ist nicht dort zu Hause, wo man wohnt, sondern
dort, wo man einen versteht.» - Um es gleich vorwegzunehmen: Durchwegs
wurde vom Leben in der Gemeinde gesprochen, genauer vom Gemeindeleben.

Die internationale Zusammensetzung der Gesprächsgruppo war alters-
mässig sehr einseitig: zur Hälfte ältere Frauen und Männer, die Jugend war
gar nicht vertreten. Dementsprechend drehte sich das Gespräch über weite
Strecken zunächst um die leidige Tatsache des schlechten Gottesdienstbesuchs.

Zahlreiche Schilderungen aus dem sozialen Bereich von Küche und
Gemeinde sowie über gute und weniger gute mitmenschliche Beziehungen
vermittelten ein Büd von der heutigen Situation überall in Europa. Es war
vordergründig die Rede von den Symptomen, nicht aber von den tieferen
Ursachen des «Exodus aus der Küche».

In der Folge wurden aber doch deutliche Akzente gesetzt :

Flucht in die Betriebsamkeit. Übertriebene Aktivitäten in der Suche
nach Neuerung in der Caritas oder im küchengeselligen Rummel können das
christliche Leben in der Gemeinde ersticken. Eine gewisse Erneuerung der
Liturgie wüd zwar bejaht, wo es um Abschaffung «alter Zöpfe» geht. »Aber
niemand möchte, dass echte Traditionen beseitigt werden.

Kommunikationsschwierigkeiten. Die Sprache des Pfarrers, sei es in der
Predigt, im geistlichen Gespräch oder in der kirchlichen Schulung, wüd von
den Laien oft nicht verstanden (auch wenn sie zustimmend nicken). Es werden

abgegriffene Klischees verwendet, man könnte zuweilen selbst dem
Pfarrer «Fachjargon» vorwerfen. »Aufgeschlossene Pfarrer wissen um diese
Schwierigkeiten; sie wollen sich keineswegs in den «Elfenbeinturm» zurückziehen

und nehmen aufbauende Kritik ernst. Leise war herauszuhören, dass
sie aber auch dankbar wären für gelegentliche Anerkennung. Uns Laien
geben die Pfarrer zu bedenken, dass es auch eine «Küchgängersprache» gibt.
Wenn beispielsweise Küchgänger nach dem Gottesdienst im schönsten
Familienkreis noch eine Weile beisammen bleiben, dann haben es
Gelegenheitsbesucher schwer, den Zugang in diesen «exklusiven Küchenklub» zu
finden. Wie aber sollen angesichts dieser internen Kommunikationsschwierigkeiten

kirchliche Aussenseiter sich von den Kirchenchristen verstanden
fühlen?

Verschiedene Optik von Pfarrer und Laien. Im Vortrag über die menschliche

Seele hörten wir, dass jeder dort ist, wo er gerade hinsieht oder
hinhört. So haben denn Pfarrer und Laien je eine andere Optik vom Verständnis

des Evangeliums und vom Leben in der Gemeinde. Dem in der Küche
engagierten Laien ist praktische »Anwendung der christlichen Botschaft im
zwischenmenschlichen Bereich - und heute wohl auch in der Ökumene — ein
echtes Anliegen und steht bei ihm im Vordergrund. Zur Schau getragene
Frömmigkeit liegt manchem nicht. Für den Pfarrer ist das zentrale Anliegen
des Evangeliums nicht die soziale Tätigkeit, d.h. der horizontale Wirkbereich,

sondern die Vertikale, d.h. die Verbindung des Menschen zu Gott.
Ohne diese Vertikale wäre alle Gemeindearbsit Stückwerk.

Kirchliche Schulung. Jedermann ist von der Notwendigkeit imd vom
Nutzen von Rundgesprächen, wie sie am diesjährigen Kongress im grossen



— 66 —

und ganzen mustergültig durchgeführt wurden, überzeugt. Man hat dankbar
anerkannt, dass auf diesem Weg echte Lebenshilfen geboten werden. In den
Gemeinden ist ein starkes Bediüfnis nach gegenseitiger Aussprache, aber
auch nach permanenter Weiterbildung insbesondere im religiösen und sozialen

Bereich spiübar. Man will deshalb derartige Rundgespräche künftig
vermehrt auch in den Gemeinden durchführen. Es ist aber wohl zu bedenken,
dass solche Gespräche fachkundig zu leiten sind. Gut ausgebüdeto Go-
sprächsleiter sind unabdingbare Voraussetzungen des Erfolgs.

Gruppe 4b
(Leitung und Berichterstattung: Pfr. E.Nickel, Freiburg i. Br.)

Die Küche soll sein: offen, dialogisch, festlich und mobil. Ausgehend
von dem Slogan «Offene Küchentür als Bild einer geöffneten Gemeinde» sah
man auf andere Christen, aber auch auf Menschengruppen, die fern oder
fremd empfunden werden (z.B. Homosexuelle). Hier sollte ein Dialog
stattfinden. Nicht ganz einigen konnte man sich über das festliche Moment der
Küche. Gut es nur für den Gottesdienst oder auch in anderer Hinsicht
Spricht eine feierliche Liturgie alle Menschen an Gelten die genannten
Merkmale nur nach aussen Wie steht es mit dem Dialog, der Offenheit
innerhalb der Gemeinden Wie und in welchen Formen kommt es zu einem
Gespräch zwischen den Generationen Hemmen Strukturen oder Personen
den Zugang Jüngerer zum Gemeindeleben, verbauen sie ihnen ein Verständnis

vom Sinn der Küche
Hier brachte das Gespräch einen umfangreichen Erfahrungsaustausch

der Eltern in der Gruppe. Wie oft sind junge Menschen als Langhaarige
abgestempelt! Wie sah es beim Festbankett aus, wo junge Menschen aus
finanziellen Gründen nicht teilnehmen konnten Besteht ihre Ablehnung solcher
Bankette zu Recht Gehören Feste nicht auch zum Lebensbild der Kirche

Jugend - so fand man - akzeptiert die Küche, wenn sie funktioniert,
wenn ihre Lehre mit dem Leben übereinstimmt. Sie sollte stärker in der
Mitverantwortung der Gemeinde einbezogen werden.

Wichtig bleibt der Dialog zwischen den Generationen in der Gemeinde,
aber auch innerhalb der einzelnen Generationen selbst.

Aus dem Kreis erwuchsen zwei »Anregungen an don Kongress
beziehungsweise an die verantwortlichen Gremien der einzelnen Bistümer :

1. Es sei auf einen mtemationalen Jugendkongiess hinzuarbeiten. Als eme
Möglichkeit bietet sich eine schon bestehende Jugendzusammenkunft der
Schweiz, die in Einladung, Vorbereitung und Durchführung international

gestaltet werden könnte.
2. Um mehr Teilnehmer aller Generationen zu den internationalen Altka¬

tholikenkongressen zu erreichen und sie zu einer grösseren Plattform der
Informationen imd der innerkirchlichen Gespräche zu machen, solle in
den Gemeinden auf eme abgewogenere Delegation älterer und jüngerer
Kongressteilnehmer gesehen werden.

Wo es möglich ist, sollten in den Haushalten der Gemeinden Gelder für
eine solche Teilnahme an Kongressen aufgestellt werden. Dadurch könnte
bei einer gerechten Aufteilung dieser Mittel auf Kongressteilnehmer ein Zu-
schuss geleistet werden, der jungen oder sozial schwachen, aber interessierten

Gemeindemitgliedern eine Teilnahme an Kongressen eher möglich
macht.



— 67 —

Französischsprechende Gruppe

(Leitung: Curé F.Murbach, Genève. Berichterstattung:
Abbé »A.H-Bekkens, Paris)

Das Leben Jesu Christi ist die Veranschaulichung dessen, was sich als
in der Taufe empfangenes Sem im Leben des Christen verwirklichen soll —

wie dies der Taufritus in seinen Gebeten zum »Ausdruck bringt. Darin wird
ersichtlich, dass das Christsein zwei deutlich unterscheidbare Aspekte
aufweist: einmal ist der Christ «Tempel Gottes» und hat als solcher eine hohe
Würde; zum andern ist er zur Zeugenschaft aufgerufen, welche im ausser -

sten Fall eüi «Martyrium» im buchstäblichen Sinne sein kann. Als solcher
wüd der Christ nicht nur mit dem «Fürsten dieser Welt» als dem Urfeüid
alles Göttlichen konfrontiert, sondern auch mit seinen Mitmenschen, die ihn
nicht verstehen und seme Botschaft ablehnen. Er ist sich aber auch bewusst,
dass er nicht allein steht, sondern Glied am mystischen Leibe Christi, der
Küche, sein darf. Sein Christsein muss sich unablässig verwirklichen in der
Spannung zwischen dem, was von Gott her bereits geschehen ist, und dem,
was erst noch werden wüd. Der heutige Christ erkennt gleichzeitig seine
Verantwortung und seme völlige Unzulänglichkeit. Er wird deshalb um so
mehr sich an den Heiligen Geist wenden mit der Bitte, ihn und seine
Mitchristen dennoch als authentische Zeugen vor der Welt zu erweisen (dies ist
der wesentliche Inhalt des in französischer Sprache vorgetragenen Exposes).

Auch diese zusammenfassenden Berichterstattungen wurden
vom Vorsitzenden und den Teünehmern herzheh verdankt.

Die Bestimmung des nächsten Kongresslandes stellte kein
Problem : Im Namen der Holländisch-altkatholischen Küche lud
Erzbischof Marinus Kok (Utrecht) den Kongress ein, seine nächste
Zusammenkunft im gewohnten Turnus von vier Jahren 1978 in
Holland abzuhalten. Diese Einladung wurde mit Beifall
entgegengenommen.

Gruppe 5: Geistliches Leben

(Leitung: Pfr. F.Soder, Petit-Lancy. Berichterstattung:
Vikar G.Retzlaff, Konstanz)

Den Ausgangspunkt des Gesprächs büdete ein Zitat Paul Tillichs (S.3
der Handreichung), wo der Theologe den Zusammenhang von Gotteserfahrung

und Innerung betont. Von vielen Teilnehmern wurde hervorgehoben,
dass in unserer Küche ein beträchtlicher Mangel an Stüle herrsche. Stille
müsse nicht einfach verlangt, sondern eingeübt werden (Mystik, Versenkung,

Meditation usw.). Der Aufbruch der Jugend aus der Wohlstandsgesellschaft

hin zu Meditationsübungen östlicher wie westlicher (Taizé)
Prägung schien ein hoffnungsvolles Zeichen zu sein, das in unseren Gemeinden
fruchtbar gemacht werden sollte. Anfänglich kontrovers war die Frage, wie
das Verhältnis von freiem Wüken des Heiligen Geistes und persönlicher
»Arbeit in der Selbstversenkung zu sehen sei. Wenn der Mensch durch
Tiefenerfahrung der eigenen Seele Gott begegnet und ihm entgegengehen kann, ist
dadurch nicht das Prinzip «Gnade» gefährdet? Diese unzweifelbare Spannung

wurde gelöst durch den Hinweis, dass Gott sich dem Menschen einerseits

«eingebildet», sich andererseits jedoch als der «ganz andere», von dem
wü abhängig sind, manifestiert hat. Dieser psychologisch-theologischen



— 68 —

Seite analog ist das ekklesiologische Begriffspaar «Kontemplation und Fest
bzw. Versenkung und Feier», die einander bedingen und aufeinander zurückführen.

Der Gruppe wurde klar, dass der Verlust des ersten Bereichs « Spiritualität»

in unserer Kirche zur Isolierung und damit zur Amputierung des
gottesdienstlichen sonntäglichen Geschehens führte. Die Wiedergewinnung der
spirituellen Dimension sei vor allem in die Hände der Bischöfe und Lehrer
der Kirche gelegt, deren Auftrag es ist, die Geistlichen in der Heranbildung
geistlichen Lebens zu fördern und sie dadurch instand zu setzen, «das Ergrif-
fensein von der Tiefe Gottes mitzuteilen». In diesen Zusammenhang gehörte
auch die dringende Bitte, auf internationaler Ebene geeignete Gebetsliteratur

zur Verfügung zu stellen.
Am zweiten Tage des Gespräches stand das Verhältnis von geistlichem

Leben der Gemeinde und der Sakramentenspendung im Vordergrund.
Einhellig war man der Meinung, dass die volkskirchliche Situation der
deutschen und schweizerischen Kirchen eher hinderlich sei in bezug auf einen
geistlichen Neuansatz. Hierhin gehörte auch eme gewisse Unsicherheit der
Teilnehmer, was Gemeinde in volksküchlicher Situation eigentlich bedeute,
wo das Zusammenleben «unküchlicher» und «kirchlicher» Gemeindemitglieder

dem Beschreiten neuer Wege schier unüberwindliche Schwierigkeiten
bereite. Die Überwindung des aggressiven Liberalismus zur wüklich offenen
brüderlichen Liebe, die die Vielfalt nicht nur duldet, sondern erheischt,
erschien als Vorabbedingung einer Neubesinnung.

Thesenartige Zusammenfassung :

1. Geistliche Besinnung tut not.
2. Die Bischöfe sollten ihr Augenmerk verstärkt auf die geistliche Zurü-

stung der Theologen richten (Retraiten usw.).
3. Ein neues altkatholisches Gebetbuch soll den Neuanfang unterstützen.

Gruppe : 6 Gemeinsames Leben

Gruppe 6 a (Leitung und Berichterstattung: Pfr. H.Vogt, Schaffhausen)

Sie begann mit der Frage, wo die Grenze zwischen der Verantwortung
für die Gemeinschaft und den eigenen Bedürfhissen gezogen werden soll,
wenn zwischen diesen beiden »Ausrichtungen unseres Lebens ein Konflikt
entsteht. Die Meinung war vorherrschend, dass die Bildung und Förderung
von Gemeinschaft im weitesten Sinn einen möglichst ausgeprägten Vorrang
haben soll. Warum ist es so schwierig, diesen Vorrang der Gemeinschaft in
unseren Kirchgemeinden konkret zur Geltung zu bringen Die wichtigste
Ursache wüd in der Tatsache vermutet, dass die Zugehörigkeit zur Gemeinde
ohne persönliche Entscheidung zur Gemeinschaft zustandekommt.

In der zweiten Gesprächsrunde befassten wü uns mit dem Verständnis
von Ehe im Gegenüber zu eheähnlichen Gemeinschaften, wie sie heute in der
jungen Generation gelebt werden. Die Diskussion ergab bald, dass sowohl
die Wünsche und Sehnsüchte wie auch die Probleme und Schwierigkeiten in
bezug auf das Zusammenleben von Mann und Frau bei Jungen imd Alten
dieselben sind. Aus den Voten der jüngeren Gruppenmitglieder wurde deutlich,

dass sie keineswegs ein ungeregeltes, moralloses Zusammenleben anstreben,

sondern sich im Gegenteil mit den »Alteren darin einig wissen, dass eine
fruchtbare Gemeinschaft von Mann und Frau von gegenseitiger Verantwortung,

ja von selbstloser Liebe getragen sein muss. Sie verneinen aber, dass
diese Achtung für den Partner am besten oder gar nur im Rahmen der
traditionellen Geschlechts- und Ehemoral mit ihren Forderungen der Ausschliess-



— 69 —

lichkeit und Lebenslänglichkeit einer geschlechtlichen Bindung erreicht werden

kann. Ebenso wurde deutlich, dass die unterschiedlichen Meinungen
über die Strukturen der Gesellschaft sich auch auf die »Auffassungen über
Ehe und Familie auswüken.

Das offene Gespräch, besonders am zweiten Tag, wurde von den Teü-
nehmern als ein Stück gelebter Gemeinschaft, also ein Stück Leben, erfahren,

und es wurde bedauert, dass es nicht weitergehen konnte.

Gruppe ob
(Leitung und Berichterstattung: Pfr. R.Lauber, Trimbach)

Die Gruppe bestand aus einem Drittel Jugendlicher, doch kam es nicht
zur erwarteten - oder befürchteten - Konfrontation. Im Verlaufe der
Gespräche ergab sich zusehends stärker eine gegenseitige Ergänzung der
geäusserten Auffassungen.

Wir waren uns sofort darüber einig, dass man zur Gemeinschaft erzogen

werden muss, auch zur Gemeinschaft in der Kirche. Und diese Gemeinschaft

sollte etwas froher sein. Dieser Forderung wurde an der Vesper vom
Vortag nachgelebt : dass man nämlich in der Küche mehr lächeln sollte.

Es ist klar, dass Gemeinschaft auf ganz verschiedene Arten aktualisiert
wüd. Wenn man viel voneinander weiss, so kennt man einander deswegen
noch lange nicht. Gemeinschaft kann man z.B. mit einem Freund haben,
den man jahrelang nicht mehr sieht, über den man also nichts Näheres mehr
weiss. Wenn man ihn dann wieder trifft, so ist die Gemeinschaft doch sofort
wieder neu realisiert.

Eine Gemeinschaft kann man nicht von oben diktieren, haben wir
festgestellt. Eine Gemeinschaft wird aufgebaut, indem man sucht, was fiü
Gemeinsamkeiten vorhanden sind.

Das Zentrum einer Gemeinschaft ist ausserhalb von uns. Dieses Tiefere
der Gemeinschaft zu finden, das über die gleiche Sprache, über das Interesse
für das gleiche Thema hinausgeht, ist uns nicht leicht gefallen. Wü haben es
als «religiöse Gemeinschaft» dann einfach stehengelassen. Bemerkenswert
ist, dass gesagt wmrde, die Feier des Abendmahls werde oft vielleicht gar
nicht als eine Mahlgemeinschaft empfunden. Dabei bedeutet doch das Wort
«Kommunion» gerade «Gemeinschaft». Von «Kommunizieren» war nämlich
häufig die Rede, und zwar vor allem gerade im Zusammenhang mit dem,
was man als Massenmedien bezeichnet, mit den Kommunikationsmitteln.
Das Fernsehen, als ein Beispiel, würgt leider sehr häufig eine Gemeinschaft
ab. Doch das muss nicht sein. Als »Anstoss zu einem gemeinsamen Gespräch
kann das Fernsehen gemeinschaftsbildend wüken. Das Gespräch ist das
Grundlegende für eine Gemeinschaft. Es liegt an ims, an jedem einzelnen.
Einer muss in der Regel jeweils die Initiative ergreifen und zur
Gemeinschaftsbildung anregen.

Wü haben hier in allen Gruppen Gemeinschaft erleben dürfen, eben in
den Gruppengesprächen. Wü hatten offensichtlich Gemeinsamkeiten in
unseren Gruppen. Und eine Gemeinschaft kann und darf nicht aufhören,
indem nach dem Kongress alle wieder heimgehen. Wir sind alle - und das ist
konkrete Schlussforderung unserer Gruppe - aufgerufen, diese kleinen
Bausteinchen gefundener Gemeinsamkeit in unsere Gemeinden hinauszutragen
und dort weiterzubauen, indem wü in Gesprächsgruppen wieder Gemeinschaft

suchen und so die Gemeinschaft in unserer Kirchgemeinde stärken
helfen.



— 70 —

Nachdem der Vorsitzende Dr. B.Gilg nicht nur den Leitern und
Berichterstattern, sondern allen Gesprächsteilnehmern in den
einzelnen Gruppen den verdienten Dank ausgesprochen hatte, richtete
Frau Ruth Michelis als Vizepräsidentin des Kongressbüros folgende
Worte an ihn und an die Versammlung :

«Liebe Schwestern und Brüder!
Am Ende der eindrucksvollen Kongresstage möchte ich noch einige

Worte an diese Versammlung richten.
Zunächst ist es mir eine Ehre, dem Präsidenten dieses 21. Internationalen

»Altkatholikenkongresses in Luzern, Herrn Dr. Gilg, im Namen aller Teilnehmer

den allerherzlichsten Dank auszusprechen für die ausgezeichnete Leitung
der Kongresssitzungen und alle weitere »Arbeit, die mit diesem Amt verbunden
war. Seine liebenswürdige Art, dieses Präsidentenamt mit Leben zu erfüllen,
gab dem Kongress eine besondere Note. Wü diüfen uns also des guten persönlichen

und technischen »Ablaufs mit grossem Dan!» an Herrn Dr. G ilg erfreuen.
Nun noch ein Wort zu dem mü überraschenderweise zugefallenen Amt,

als Vizepräsidentin den Platz auf diesem Podium einzunehmen. Zwar war
meine Funktion bisher nur der Art, in das feierliche Schwarz der Herrenanzüge
einen neuen hellen Farbton zu bringen.

Aber dieser äussere neue Blickpunkt spricht von einer Veränderung, die
sich seit einiger Zeit mit mehr oder weniger Mühen im Leben unserer Küche
bemerkbar macht, nämlich die Feststellung, dass die Frau gleichwertig neben
dem Manne steht und gemäss der ihr verliehenen Gaben am Reiche Gottes, am
Leben in der Küche mitbaut.

Ich habe deshalb dieses mü zugefallene Amt stellvertretend für alle die
Frauen angenommen, die seit langom schon mit Leib und Seele, mit allen
ihnen zur Verfügung stehenden Kräften des Geistes und der Liebe sich dieser
»Aufgabe verschrieben haben in der Nachfolge des Herrn.

Nathan Söderblom, der frühere Erzbischof von Uppsala, hat einmal
gesagt : ,Die Frauen sind die tragenden Balken der Kirche.' Ich glaube, es ist auch
auf diesem Kongress auf vielerlei Weise in den Gesprächsgruppen, in Berichten
und Begegnungen und nicht zuletzt durch die grosse Zahl interessierter
Teilnehmerinnen (fast ebenso viele Frauen als Männer sind hier) bewiesen worden,
wie sehr uns Frauen daran liegt, das Gebäude der Küche mit Leben zu erfüllen,
neben Gottesdienst und Gebet den Dienst am Mitmenschen und in der
Gemeinde zu setzen.

Es wäre deshalb zu begrüssen, wenn in Zukunft in allen Gremien und auf
allen Ebenen eine angemessene Vertretung der Frauen stattfinden würde. Das
ist auch eine Empfehlung an alle Küchenleitungen, die von der im Juni dieses
Jahres in Berlin vom Weltkirchenrat durchgeführten Konferenz über «Die
Diskriminierung der Frau» ausging, an der auch eine altkatholische Vertreterin
teilnahm, welche nun sehr aktiv im Bereich der Ökumene des Weltküchenrates
mitarbeitet. Diese weltweite Tagung zeigte die derzeitige Lage der Frau in
küchlicher, sozialer und kultureller Hinsicht, die zu verbessern es noch mancher

Erkenntnis und »Anstrengung bedarf.
Es sei deshalb der Leitung dieses Luzerner Kongresses im Namen der

altkatholischen Frauen gedankt, class auch auf diesem Kongress - wie vor vier
Jahren bereits in Bonn — eine ihrer Vertreterinnen als Vizepräsidentin auf dem
Podium sitzen konnte, worin ein offizielles Zeichen der Anerkennung der
Mitarbeit der Frauen gesehen wüd. Möge dieses zarte Pflänzlein zu einer guten



— 71 —

Zusammenarbeit zwischen Mann und Frau auch in unserer Küche für die
Zukunft wachsen »

Dr.Gilg dankte für die ihm zugekommene Anerkennung, die

er gerne mit seinen Mitarbeitern auf dem Podium, aber auch mit
allen für die reibungslose Organisation Verantwortlichen «hinter
den Kulissen» teüe. - Nachdem Pfr.Dr.H.Frei noch wichtige
Informationen über die nachmittägliche Schiffahrt, die Veranstaltung
am Abend (Jugendgottesdienst, Zusammenkünfte der Internationalen

altkathohschen Organisationen), zum zeitlichen Programm des

Sonntags und schliesslich über den abschliessenden Ausflug vom
Montag bekanntgegeben hatte, konnte der Vorsitzende um 11.45 Uhr
die letzte Kongress-Sitzung als geschlossen erklären.

Gegen 14.30 Uhr besammelte sich die ganze Kongressgemeinde
an der Schiffländte, wo das von der gastgebenden christkatho-
lischen Kirchgemeinde Luzern gecharterte Extraschiff sie zu einer
dreistündigen Fahrt auf dem Vierwaldstättersee aufnahm. Diese von
gutem Wetter begünstigte Rundfahrt bot Gelegenheit zu persönlichen

Kontakten und angeregten Gesprächen in zahlreichen kleinen

Gruppen. Die Klänge der Ländlermusik trugen zusammen mit
der wechselnden landschaftlichen Szenerie wesentlich zur allgemein
entspannten Atmosphäre nach anstrengenden Arbeitstagen bei.

Diese willkommene Erholung war wohl schuld daran, dass

dann der auf 20 Uhr angesetzte Jugendgottesdienst - gestaltet von
der Jugendgruppe St. Gallen - ebenfahs sehr gut besucht war. Wer
um 21 Uhr nicht zu einer der verschiedenen Zusaminenkünfte (Wil-
librordvereinigung, altkatholische Presse, Schwestern und
Fürsorgerinnen, liturgische Kommissionen, Bruderschaften) ging, bheb zu
dem sich an den Gottesdienst anschliessenden Gespräch über das
eben Gehörte und Mitvollzogene in der Küche zurück.

Vierter Kongresstag, Sonntag, 23. September

Aus räumlichen Gründen fand der Festgottesdienst in der
reformierten Lukaskirche statt, erwartete die Kongressgemeinde doch
zahlreichen Zuzug aus den übrigen christkatholischen Gemeinden
der Schweiz. Und siehe: man hatte sich in dieser Erwartung nicht
getäuscht. Die Zahl der Teilnehmer verdreifachte sich. Durch
dichtbesetzte Bankreihen zog Erzbischof M. Kok (Utrecht) als
Zelebrant mit seinen Assistenten Bischof J. Pekkala (Warschau) und



— 72 —

Bischof L.Gauthier (Bern) am Schluss der langen Prozession von
geistlichen Würdenträgern aus den übrigen altkatholischen und aus
befreundeten Kirchen und vielen altkatholischen Priestern ins
Gotteshaus ein. Unter der Leitung von Frau I.Frei-Moos (Luzern) sangen

die Kirchenchöre Luzern und Ölten eine Messe des Luzerner
Komponisten Guido Fässler. Die Schriftlektionen wurden in drei
verschiedenen Sprachen vorgetragen. Seine Predigt fasst Bischof
L. Gauthier folgendermassen zusammen :

Der dreifache Leib Christi oder Wer lebt wirklich?
«Seid dankbar» (Kol. 3,15)

Der Schlussgottesdienst des Kongresses besteht aus einer Dankmesse.
Die damit zusammenhängende Predigt soll auch unser aller Dani» aussprechen,

wozu der Apostel uns mahnt.
Wofür sollen und wollen wir danken Dafür, dass wü wiederum einen

internationalen Kongress abhalten durften, und fiü das während dieser
Tagung Empfangene.

Wem sollen und wollen wir danken »Allen denen, welche sich um das
Gelingen des Kongresses bemüht haben, ob bekannt oder unbekannt; auch
eventuellen Kritikern, wenn es um aufbauende Kritik geht, und wenn ihre
Kritik sie selber zur Mithilfe und zur besseren Gestaltung küchlicher »Arbeit
anspornt; über alles Gott, der uns «jede gute Gabe» schenkt (Jak. 1,17) und
uns das Gute gibt, das wü geben können.

Warum danken Weil die Dankbarkeit eine christliche Lebenshaltung
«par excellence» ist. Sie befreit von der Ichbezogenheit und macht uns für
Gott und seinen Dienst beim Nächsten und an der Welt frei. Diese Wahrheit
gilt für jeden Christen und für die ganze Kirche. Der Christ und die Kirche,
welche dankbar leben, leben wirklich. Sie singen nicht nur mit persönlichen
oder liturgischen Worten (Kol. 3,16), sondern ihr Leben ist ein Gesang, auch
dann, wenn dieser Gesang Schmerz ausdrückt.

Lob und Leid kennzeichneten beispielhaft den ersten internationalen
Kongress unserer Kirchen in Luzern vor S2 Jahren. Zwanzig Jahre nach
dem Entschluss, altkatholische Küchgemeinden und Kirchen zu organisieren,

drei Jahre nach der Gründung der Utrechter Union, d.h. der altkatholischen

Kirchengemeinschaft, empfanden es unsere Vorfahren als eine
Notwendigkeit, sich auf ihre küchliche Berufung zu besinnen. Praktische Ergebnisse

dieser Bemühungen wurden die Gründung der «Revue internationale
ds théologie» (heute: «Internationale kirchliche Zeitschrift») und die
Internationalisierung unserer Theologischen Fakultät in Bern. Aber auch welch
eine gehaltsvolle, beredsame und zum grossen Teil immer noch aktuelle
Fülle in den über dreihundert Seiten umfassenden »Akten dieses bedeutsamsten

unserer internationalen Kongresse Eine neue Lektüre dieser »Akten hat
mich in der Gewissheit bestätigt, dass in ihnen noch viele Schätze vorhanden

sind, welche es gälte, neu herauszugeben und für heute zu kommentieren.
Denselben »Akten kommt auch das Verdienst zu, Quellen altkatholischer

Theologie und Geschichte aus erster Hand zu bieten. Hinzu wurde dem
Kongress gegeben, damals schon einen ökumenischen Mikrokosmos von nah
und fern, von West und Ost darzustellen. Wie es auch aus der Predigt mei-



— 73 —

nes verehrten Vorgängers, Bischof Eduard Herzog, am Schlussgottesdienst
des Kongresses wahrzunehmen ist, bestand Dank und Lob für unsere kirchliche

Sendung in theologischer, ökumenischer und auch sozialer Hinsicht,
Schmerz und Hoffnung wegen der Angst um die eigene existentielle
Zukunft. Man litt unter dem Widerspruch zwischen eigenem hohem theologischem

Anspruch und Niveau und dem Stagnieren oder gar dem Rückgang
der Mitgliederzahl. Am empfindlichsten litt man an der Gleichgültigkeit
allzu vieler der minoritär bleibenden Altkatholiken. Damals schon!

Die spezifisch altkatholischen Anliegen des Kongresses von 1892 und
das allgemein gültige Thema des heutigen Kongresses überbrückend, fragen
wü uns nun : Wie leben wir als Altkatholiken wüklich Die Antwort will ich
zu geben versuchen in geistiger Verbindung mit der übrigen Christenheit
und Welt. Ich denke vor allem an die gestern beendete Konferenz Europäischer

Kirchen im nahe liegenden Engelberg sowie an das diesen Monat eröffnete

«Konzil der Jungen» zu Taizé. Dann lautet die »Antwort folgendermas-
sen: In der Teilhabe an Christus, d.h. an seinem dreifachen Leibe.

Die Teilhabe an der Person Jesu Christi zuerst. Mit der Person Jesu
Christi meine ich Jesus von Nazareth und zugleich Christus, den Sohn Gottes

und den neuen Adam, den Erstgeborenen der neuen Menschheit. Man
kann weder Jesus von Christus noch Christus von Jesus trennen. Verkennt
man den historischen Jesus, so macht man aus Christus einen Mythos.
Verneint man den auferstandenen und verherrlichten Christus, so macht man
aus Jesus einen Menschen wie alle anderen, den besten vielleicht unter uns,
aber eben nur ein Menschenkind. Jesus Christus können wü nur erkennen,
wenn wir ihn im betenden Lesen und Hören des Evangeliums sehen, wenn er
uns dort gegenwärtig wüd, uns reinigt, erneuert und innerlich erfüllt.
Darum hatten unsere Väter hier vor mehr als achtzig Jahren mit ihrem aufs
neue bekundeten Anspruch recht, dem alten katholischen Glauben treu zu
bleiben und ihn treu zu vertreten. Darum haben wü zugleich zur Pflicht,
denselben Glauben zu vertiefen, zu verinnerlichen und lebendig zu machen,
also gläubig und glaubhaft heute und für heute zu bekennen: «Du bist der
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes» (Matth. 16,16). Erst dann wüd
aus dem Buchstaben Geist, aus der Theologie Wahrheit und aus dem
Bekenntnis Leben. Auf diesem Weg stehen wü erst noch am Anfang.

Dann die Teilhabe am küchlichen Leib Christi. Es stimmt schon, dass
wü im gegenwärtigen Christus wachsen und der Fülle seiner Offenbarung
entgegenwachsen sollen. Aber streng gesprochen, sollten wü eher sehen und
sagen, dass Christus in uns und in der Welt wächst, uns und die Welt der
Vollendung entgegenführt. Der Spruch ist wahr, der besagt: «Nicht die
Heiligen sind gross, sondern Gott ist in den Heiligen gross.» Dementsprechend
dürfen wir behaupten : die Christen - auch die Christ- oder Altkatholiken -
sind nicht als Träger des Namens Christi gross, sondern nur insofern als
Christus in ihnen sichtbar wird. Dasselbe gut fiü die Küche, auch für unsere
Küchengemeüischaft: sie ist weder als «Gesellschaft» noch als «Gemeinschaft»

wdrklich gross, sondern nur insofern, als Christus in ihr sichtbar
wüd. Diese Sichtbarkeit macht aus uns neue Menschen und aus der Küche
die neue Menschheit. Christlich- und Kirchlichsein sind keine Selbstzwecke.
Der Zweck besteht darin, neue Menschen und die neue Menschheit zu
werden, als solche zu leben und vorzuleben. Was unsere altkatholischen Küchen



— 74 —

und ihre Gemeinschaft anbetrifft, so bedeutet dies zweierlei. Erstens immer
mehr konziliarisch zu werden. Die heutige christliche und katholische
Entwicklung bestätigt die Richtigkeit der küchlichen Entscheidung unserer
Väter. Sie verpflichtet uns, in ihr zu wachsen. Zweitens helfen wir damit den
Menschen und den Völkern gemeinsam zu leben. Es geht nicht darum, eine
politische Küche zu werden, sondern darum, das politische, soziale und
wirtschaftliche Geschehen durch persönlichen und kirchlichen Einsatz in diesem
Geiste zu beeinflussen. Im innerkirchlichen Leben wie im katholisch-evangelischen

Zeugnis und Dienst in und an der Welt wird diese Aufgabe bis zur
vollen Herankunft des Reiches Gottes nie aufhören. Diesbezüglich haben
wü offenbar noch einen langen Weg vor uns.

Die Teilhabe am eucharistischen Leib Christi endlich. Im Abendmahl
begegnen sich Jesus Christus und die Küche am tiefsten und am deutlichsten.

Hier erlangen wü wükliche Teilhabe an Jesus Christus, weil er uns mit
sich selber geistig und sogar körperlich vereinigt. Und nirgendwo anders als
am Tisch des Herrn tritt uns die Küche in ihrer vollen Wirklichkeit entgegen,

nämlich als die vorgreifende ewige Versammlung der Erlösten. Geheiligten
und Erwählten. Der heutige Brauch, den Gläubigen bei jeder

Abendmahlsfeier die Kommunion zu spenden, ist berechtigt. Daraus darf aber
keine «Gewohnheit» entstehen, er soll vielmehr Anlass und Ansporn sein zur
vollen Teilhabe an der Gegenwart des Herrn und zum wahrhaftigen
küchlichen Sem und Wüken. Christus lädt uns an seinen Tisch ein, um uns als
seme Zeugen in die Welt zu schicken. Es gibt ein notwendiges sachliches Hin
und Her zwischen dem sakramentalen Tisch in der Kirchs und dem evangelischen

Zeugnis und Dienst in der Welt.

Solch echtes altkatholisches Erkennen, Bezeugen und Dienen, Leben
und Vorleben ist eine Frucht des Heiligen Geistes. Dass wir darum bitten
und auch dafür danken diüfen, ist eine Frucht des Heiligen Geistes. Möge
der Herr in der Kraft des Heiligen Geistes in uns so bleiben und wüken
(Joh. 15,1-8), Gott dem Vater, dem Sohne und dem Heiligen Geiste zur
Ehre. Amen.

Die öffentliche Schlusskundgebung

nahm um 15 Uhr im grossen, gut besetzten Saal des Kunst-
und Kongresshauses einen von allen Teilnehmern als festlich
empfundenen Verlauf. Schon der musikalische Auftakt des mitwüken-
den Streichquartetts setzte den Ton verinnerlichter Freude und
aufnahmebereiten Zuhörens. Nach der kurzen Begrüssung durch den

Kongresspräsidenten Dr. B.Gilg und dem machtvoll gesungenen
Choral «Wach auf, du Geist der ersten Zeugen» überbrachte
Landesbischof Dr.Gerhard Heintze von der evangelischen Küche in
Braunschweig (BRD) die Grüsse der zu gleicher Zeit in Engelberg,
also in unmittelbarer Nähe tagenden Konferenz Europäischer Kü-



— 75 —

chen (KEK) und schilderte Entstehung, Struktur, »Aufgabenbereich

und Probleme dieser regionalen ökumenischen Küchenkonferenz,

die nach ihrem Gründungsort in Dänemark auch « Nyborg -

Konferenz » genannt wird und der heute über hundert verschiedene
Kirchen aus West- und Osteuropa angehören. Der Redner schloss
seine mit grosser Aufmerksamkeit angehörten und mit starkem
Applaus verdankten Ausführungen mit der Tageslosung aus
Jes. 41,10 als speziellem Gruss an ahe hier vertretenen altkathohschen

Küchen: «Fürchte dich nicht, denn Ich bin mit du!
Fürchte dich nicht, denn Ich bin dein Gott. »

Nach einer weiteren Darbietung des Streichquartetts orientierte
Bischof G.A.van Kleef (Haarlem) über «Die KEK-Tagung 1974 in
Engelberg», deren Thema «Seid Täter des Wortes» war. Die mehreren

hundert Delegierten aus allen Mitgliedküchen kamen aus einem
Bereich, der - geographisch, geistig, politisch und wirtschaftlich -
von Irland bis Moskau, von Finnland bis Zypern reicht. Insbesondere

beschäftigte sich der Referent mit dem Verhältnis der
altkatholischen Küchen zur KEK, schilderte die finanziellen Schwierigkeiten

dieser Organisation und plädierte schliesslich für eine
verstärkte Solidarität der altkatholischen Küchen im Westen mit
ihren Schwesterküchen im Osten.

Hierauf überbrachte Prof. Dr. J. Kalogirou (Thessaloniki) die
Grüsse seiner Griechisch-orthodoxen Kirche, ihres Erzbischofs
Serafini und des Hl. Synod, dankte für alles, was dieser Kongress
auch ihm geboten habe, und gab der Hoffnung Ausdruck, Gottes
Segen möge auch über dem fortschreitenden orthodox-altkatholischen

Dialog walten.
Mit Beifall hiess die Versammlung den Text eines an den

emeritierten Erzbischof Dr. A. Rinkel (Utrecht) gerichteten Grusstelegramms

gut und nahm vom Eingang eines solchen des anglikanischen

Bischofs Rt.Rev.J'. Satterthwaite (Fulham) Kenntnis.
Innert weniger Minuten lernte die grosse Kongressgemeinde

den spontan eingeübten ökumenischen Kanon « Going and coming /
ending and origin / are in Your hands, Lord / give us life
abundant», worauf Pfr.Dr.H.A.Frei als Sekretär des Ständigen
Kongressausschusses seinen zusammenfassenden Kurzbericht über die
Arbeit dieses zu Ende gehenden Kongresses unter dem Thema
«Drei Tage ,Leben' in Luzern» mit einem kleinen meditativen Puls-
Experiment einleitete, um dann anhand kurzer Zitate aus den
verschiedenen Gruppenberichten das weite Spektrum der geistigen



— 76 —

Reaktionen zum Kongressthema «Leben» bewusst zu machen. Er
schloss mit den Worten: «Der Kongress geht zu Ende. Die Fragen
und Probleme gehen mit uns, aber auch die hier gewonnenen
Einsichten. Wü kehren heim als Christen, die unterwegs sind, einzeln
und miteinander. Aber auch als solche, die wissen dürfen : mit uns
geht bei diesem Unterwegssein derjenige, der als unser Herr Jesus
Christus uns die feste Zusage gibt: ,ICH BIN DER WEG, DIE
WAHRHEIT UND DAS LEBEN'.»

Unter dem Applaus der Anwesenden konnte hierauf Beatrice
Kolarik im Auftrag der Christkatholischen Jugend der Schweiz die
Ergebnisse des durchgeführten Zeichnungs- und Collage- Wettbewerbs

und die ermittelten Gewinner bekanntgeben.
Nach dem gemeinsamen Gesang «Nun danket alle Gott»

rundete der Vorsitzende Dr. B.Gilg sein ausgezeichnetes präsidiales
Wüken ab mit grundlegenden Gedanken, anknüpfend an die
philologische Hypothese, im englischen Wort «think» denk, dank,
dünk) sei noch die Wurzel jenes verlorengegangenen Ausdrucks für
das enthalten, was Adam tat, als er das Leben empfing. So gelte es

das in diesen Tagen Gehörte und Erfahrene zu bedenken, aber auch

- ohne einzelne Namen zu nennen - all denen zu danken, die durch
ihren Einsatz in verschiedenartigster Form das Zustandekommen
und Gelingen dieses Kongresses ermöglichten.

Der XXI. Internationale Altkatholikenkongress schloss mit
folgendem Gebet und anschliessendem Segen von Erzbischof
M.Kok (Utrecht):

«Allmächtiger, ewiger Gott, wir danken Dir für alle Gnade und allen
Segen, die wü in diesen Tagen von Dir empfangen haben.

Wü haben geredet vom Leben, wie wü es erfahren in all seinen Höhen
und Tiefen, seinem Glück und Unglück.

Wir wissen, dass Du der Spender alles Lebens bist und dass Du uns in
Jesus Christus, Deinem Sohne, gezeigt hast, was leben als Mensch bedeutet.

Er hat uns gesagt : Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Gib uns aufs neue die Einsicht, was Leben durch Ihn und mit Ihm und

in Ihm, als Quelle des Lebens, bedeutet.
Stärke uns überall dort, wo Du uns in der menschlichen Gemeinschaft

hingestellt hast.
Lass uns verantwortlich leben, erfüllt vom Feuer des Heiligen Geistes,

und gib uns dereinst Anted an dem ewigen Leben, das Du Deinen Kindern
verheissen hast durch Jesus Christus, unsern Herrn

Der Name des Herrn sei gepriesen.
Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn.

So gehet denn hin in Frieden, in der Erwartung unseres Herrn Jesus
Christus, zurück in Eure eigenen Länder, Küchen und Häuser! Es segne
Euch der allmächtige Gott, Vater, Sohn und Heüigar Geist. Amen.»



— 77 —

Montag, 24. September

Über 70 Kongressteilnehmer beteiligten sich am fakultativen
ganztägigen »Ausflug, der mit zwei »Autocars zuerst nach Engelberg
(Besichtigung der Klosterküche), dann über Samen (moderne
Rundbau-Kirche) und Giswil (Mittagessen) auf die Mörlialp
(Christkatholisches Jugendhaus) führte und von gutem Wetter
begünstigt war.



— 78 —

Grussbotschaften

»Anglikanische Kirche
Lordbischof John Trillo von Chelmsford,

Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Primas von ganz England
und Ehrenprimas der Anglikanischen Küchengemeinschaft,

verlas nach einleitenden persönlichen Grussworten folgende Botschaft :

"To the Archbishop of Utrecht, and Members of the Twenty-
first International Old Catholic Congress.

It is with great joy that I send you this message of greeting on
the occasion of the Twenty-first International Old Catholic
Congress. I am very happy that the Right Reverend John Trillo,
Bishop of Chelmsford, is able to represent me on this occasion and
to greet you in my name. I note with interest that the subject of
the Conference is 'Life' and I pray that God the Holy Spirit will be
with you and guide your deliberations on this theme, so deeply
important for the thought of man at this present time.

With my prayers and blessing.

f Michael,
Archbishop of Canterbury,
Primate of All England and Metropolitan."

Rev. E.David Murfet, Rom, Vertreter von Rt.Rev. J. Satterthwaite,
Bischof von Fulham,

unter dessen Jurisdiktion die anglikanischen Gemeinden in Europa stehen,
richtete folgende Worte an den Kongress :

"Your Grace, your Excellencies, Reverend Fathers, Brothers
and Sisters in Christ

It is not only an Honour, but also a great pleasure for me, to
return to Switzerland to represent the Bishop of Fulham and
Gibraltar at this Congress.

The Bishop has asked me to convey his warmest greetings to
the Archbishop, the Bishops, clergy and people of the Old Catholic
Church, especially those who are taking part in this Congress. He

very much regrets he is unable to be here in person, but he is

taking an active filterest in its work.



— 79 —

The theme of this Congress 'Life', the profound reexamination
of the quality of hfe, is of vital importance not only to those of us
who are here, but to ah Christians throughout Europe. It is the

prayer of our Bishop and of ah our Anglican communities in
Europe that God will bless the work of this Congress and that its
results may bear fruit not only in our own lives or in the life of our
individual churches, but in our common life as Christians in our
European community."

ökumenisches Patriarchat von Konstantinopel

Metropolit Emüianos, Genf, Vertreter des Ökumenischen Patriarchen von
Konstantinopel und Ehrenprimas der Orthodoxen Küchengemeinschaft :

«Nous partageons de tout notre cœur la fraternité de votre
Congrès si important pour un renouvellement spüituel. Le thème
choisi «vivre» ajoute une ampleur significative sur le cheminement
de l'homme. Face aux vues confuses, plongées dans le pessimisme,
angoisse et nihilisme, tentant de dénaturer le sens de la vie en une
simple existence biologique, sans aucune référence au sacré, l'Eglise
doit rappeler à l'homme le but ultime de la vie aux dimensions
éschatologiques.

Nous adressons aux Rmes évêques, le clergé et le peuple de

l'Eglise chère Catholique-Chrétienne nos vœux fraternelles à cette
occasion pour des travaux fertiles et constructives dans le Christ.

Dimitrios,
Patriarche œcuménique,
Archevêque de Constantinople. »

Moskauer Patriarchat

Erzbischof und Metropolit Philaret, Berlin, Moskauer Patriarchatsexarch für
Mitteleuropa, Vertreter des Heiligen Synods der Russisch-Orthodoxen Küche

des Moskauer Patriarchats, verlas die folgende Grussbotschaft :

«Hochwürdiger Herr Erzbischof,
Hochgeehrte Versammlung

Es ist für uns heute eine angenehme Gelegenheit, die Teilnehmer
am Internationalen Altkatholiken-Kongress grüssen zu dürfen und
Ihnen allen fruchtbaren Erfolg, Gnade und Friede in Fülle in Er-



— 80 —

kenntnis Gottes und unseres Herrn Jesus (2. Petr. 1,2) zu wünschen.
Seinen Nachfolgern, die aus unzähligen Scharen stammen, ,aus allen
Nationen und Stämmen und Völkern und Sprachen' (Offb.7,9), hat
unser Heiland das grosse Gebot gegeben: ,dass alle eins seien'
(Joh. 17,21). Die Christen der Apostelzeit waren ,ein Herz und eine
Seele' (Apg. 4,32); Liebe, Gerechtigkeit und Friede und Freude im
Heiligen Geist (Röm. 14,17) herrschten unter ihnen. WTü glauben fest
daran, dass unser gemeinsames Gebet um Einheit im Glauben und
Leben nicht unerhört bleiben wird. Es ist kein Zufall, dass in unseren
orthodoxen Gotteshäusern der Gebetsaufruf stetig erschallt: .Lassen
wir uns einander lieben, damit wir in einer Gesinnung den Vater und
den Sohn und den Heiligen Geist, die wesensgleiche und unteilbare
Dreifaltigkeit bekennen'. Das gesamtkirchliche Gebet widerspiegelt
das tiefste Gewissen der christlichen Einheit und der untrennbaren
Verbundenheit des geistlichen Lebens in der ganzen christlichen
Bruderschaft.

Es ist für uns eine grosse Freude festzustellen, dass gute
Beziehungen im Geiste der Liebe und des gegenseitigen Wohlwollens
zwischen der Altkatholischen und der Russisch-Orthodoxen Kirche seit
langem bestehen und dass wir gemeinsam nach gegenseitiger
Bereicherung durch unsere geistigen und innerlichen Erfahrungen
streben.

Und heute, da die Vorarbeit zu unserem bevorstehenden Dialog
zum Abschluss gebracht ist, dessen erste Sitzung im nächsten Jahr
abgehalten werden soll, möchte ich gern betonen, dass feste Grundlagen

der Entwicklung, des wachsenden gegenseitigen Verständnisses
und der Festigung gemeinsamen Strebens unserer Küchen zur Einheit

in Christo bereits gelegt sind.
Unsere brüderliche Gemeinschaft ist auch um der Erhöhung des

ethischen Ansehens unseres christlichen Glaubens willen nötig. Wir
sind uns bewusst unserer Verantwortung gegen Gott, gegen unsere
Mitmenschen und gegen unser Gewissen für die Festigung der
Brüderlichkeit und des Friedens aufErden. Als Gottes Volk, das dem Ruf
semes Herrn folgt, sind wir auch für Probleme der Errichtung des

menschlichen Lebens in der gegenwärtigen Welt besorgt. Eben
darum sollen Christen aller Konfessionen inbrünstig den Fürsten des

Friedens flehen, dass Er die Bemühungen aller Menschen guten Willens

in ihrem heiligen Dienst segne (2. Kor. 5,18).
Allmächtiger Gott, segne die Arbeit des beginnenden Kongresses

Wir wünschen allen Teilnehmern vollen Erfolg in ihrer Arbeit.



— 81 —

Gott, der reich ist an Barmherzigkeit (Eph. 2,4), helfe uns,
zusammengehalten in Liebe (Kol. 2,2) zu bleiben

Und der Friede Gottes, der allen Verstand überragt, wird eure
Herzen und eure Gedanken bewahren in Christus Jesus (Phil. 4,7),
unserem Herrn

Pimen,
Patriarch von Moskau und von ganz Russland.»

Päpstliches Sekretariat für die Einheit der Christen, Rom

Mgr. Erich Salzmann, Vertreter von Jan Kardinal Willebrands,
Präsident des Vatikanischen Sekretariates für die Einheit der Christen

in Rom:

«Es ist mü eine besondere Ehre und Freude, als Vertreter des

Sekretariates für die Einheit der Christen, dem XXI. Internationalen
Altkatholikenkongress in Luzern die Glück- und Segenswünsche
unseres Präsidenten, des Herrn Kardinals Johannes Willebrands,
überbringen zu dürfen.

Dieser Kongress steht unter dem Thema ,Leben'. Wenn ich dieses

Wort in Ihrem Programm lese, dann kommt mir sogleich das Wort
des Prologs zum Johannes-Evangelium in den Sinn, wo es vom Wort
Gottes heisst : ,In Ihm war das Leben, und das Leben war das Licht
der Menschen' (Joh. 1,4). Diese Worte drücken sofort aus, was das
Leben für uns Christen bedeutet, und auch unsere Verantwortung,
dieses Leben der Welt zu vermitteln. Von da her fällt auch Licht auf
unsere Aufgabe : in Gemeinschaft, in Einheit zu leben.

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil haben wir, Römisch-
Katholiken und Altkatholiken, manche Schritte aufeinander zu
getan, wir sind uns nähergekommen : Auf allen Ebenen mehren sich
gegenseitige Kontaktnahmen, ein neues Verstehen hat sich angebahnt,
und der Wille zur Zusammenarbeit ist erstarkt. Nach einer langen
Periode des Schweigens hat so zwischen unseren beiden Kirchen ein
hoffnungsvolles Gespräch begomien :

In verschiedenen Ländern, insbesondere in den Niederlanden,
der Schweiz und Deutschland, sind offizielle Gesprächskommissionen
der altkatholischen und römisch-katholischen Küche gebildet worden.

Ihre Aufgabe ist es, Wege zur gegenseitigen Hilfe, Zusammenarbeit

und einem gemeinsamen Zeugnis für den einen Herrn zu finden
und so zur Wiederherstellung der sichtbaren Einheit beizutragen.



— 82 —

Nach dem bisherigen Ergebnis der Gesprächsführung erkennen
unsere beiden Kirchen in Dankbarkeit ihre weitgehende Gemeinschaft
im Bekenntnis und im Verständnis des überlieferten katholischen
Glaubens.

Wenn Kirchen, eingedenk des Gebetes Christi für die Einheit
und im Gehorsam gegen sein Gebot, miteinander ins Gespräch kommen,

so ist das Zeichen und Ausdruck eines neuen Wehens des Geistes
Christi in ihnen und so des neuen Lebens. Denn trotz der grossen
Schwierigkeiten, die noch bestehen, wird das echte Gespräch die
Küchen, über alle ängstlichen Vorbehalte und Absicherungen hinweg,
durch die Gnade Gottes zu einem tieferen Verständnis füreinander
und einem neuen Leben miteinander führen. Es wüd sie letztlich
dazuführen, ihr gemeinsames Ziel, das Leben in der wahren Einheit,
in der Einheit Christi und seiner Küche, wiederzufinden.

Gebe Gott, dass das einmal auch von dem Gespräch zwischen
unseren beiden Küchen gesagt werden kann

In diesem Sinn wünsche ich dem XXI. Internationalen
Altkatholikenkongress gutes Gehngen und allen Teilnehmern brüderliche
Stärkung und den Segen Gottes. »

ökumenischer Rat der Kirchen in Genf

Dr. Konstantinos G. Patelos, Sekretär der Kommission für Glaube und
KüchenVerfassung des Ökumenischen Rates der Küchen,

Vertreter des Generalsekretärs Dr. Philip Potter :

«Avant de donner lecture à mon allocution, permettez-moi de

commencer avec une citation. L'archevêque de Chypre et président
de la République chypriote parlant du coup d'Etat perpétré contre
lui déclara: «...Je n'ai pas assisté à mes funéraules», ajouta-t-il en

riant, «mais j'ai eu le rare privilège de lire les nombreux articles
nécrologiques qui m'ont été consacrés dans la presse internationale.
Pour la première fois j'ai ressenti l'extrême bonheur d'être bien
vivant...» (Le Monde, 18.9.1974).

Etre bien vivant. Ce n'est pas un fait du hazard que la XXIe
session du Congrès international des Vieux-Catholiques s'occupe
d'un sujet si brûlant comme celui de vivre. Vivre spécialement dans

une époque où apparaissent dans le monde occidental les premières
impasses d'un long chemin qui commença avec la Renaissance et
l'époque d'Illumination. Vivre dans une période où le rythme du



— 83 —

cycle de la croissance économique commence à osciller, avec toutes
les conséquences que nous pressentons et pour lesquelles nous
avons peur...

Vivre dans une période où il faut se mettre avec tout l'effort
humain pour créer les conditions indispensables du «temps vécu» si

nécessaire pour l'homme d'aujourd'hui... En quelques mots il va
falloir réapprendre, lentement, les difficultés et les dangers de

l'existence pour y pouvoir faire face.
Ce sont ces difficultés de l'existence qu'on découvre aujourd'hui,

après une longue période de la confiance illimitée à la
croissance économique. Nous avions cru que c'est elle qui est la solution
complète à tous les problèmes humains. Ces difficultés et ces dangers

ont amené les scientifiques et les théologiens qui se sont
rencontrés récemment à Bucarest sous les auspices d'«Eglise et Société»

du Conseil Œcuménique des Eghses d'insister sur le besoin de

commencer à préparer lentement une éthique d'austérité. En d'autres
termes interpréter la vieille notion chrétienne d'ascétisme. Mettre
l'accent sur l'être et pas sur l'avoir, car le but ce n'est plus accumulation

des biens mais la vie personnelle, la joie de vivre. Cet effort
personnel pour se libérer de tous ces idoles modernes - qui sont
l'œuvre de nos mains - doit aller de paü avec le combat pour la

justice, la sollicitude pour le frère démuni de tous... Et quand je dis
«frère», je pense à tous les pays du Tiers monde.

Les mêmes difficultés, les mêmes dangers sont à l'origine d'un
colloque international qui se réunit maintenant à Paris sous le titre
Biologie et devenir de l'homme. Il vise de jeter les bases d'un mouvement

universel de la responsabilité scientifique qui en permanence
enregistrerait en toute objectivité les progrès de la connaissance
dans ses nécessaires relations avec les pouvoirs, l'éthique et la
conscience d'une morale de la planète.

On comprend aisément que devant l'Eglise du Christ, devant
nous s'ouvre un champ immense d'action. L'Esprit du Seigneur
nous demande plus que jamais d'aider la personne humaine,
l'image de Dieu sur terre à se libérer avec son aide de tous ces idoles

qui risquent de tuer la vie, de retrouver la joie d'être bien
vivant... comment?, c'est là qui se porte votre réflexion durant le

congrès.
Pour cette raison c'est un honneur particulier et une joie

spéciale pour moi d'être présent parmi vous comme délégué personnel
du Rév. Dr Ph. Potter, secretane général du Conseil Œcumique des



— 84 —

Eglises. Le Dr Potter m'a chargé de vous transmettre ses vœux
fraternelles pour la réussite de vos travaux et il vous assure de ses

prières pour que l'Esprit-Saint qui parachève la Révélation et
renouvelle l'Eglise nous conduit là où Lui veut. »

Glückwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

a) Aus altkatholischen Kirchen:

em. Erzbischof Dr. A. Rinkel, Utrecht
BischofDr. A. Podolak, Altkatholische Küche in der CSSR, Prag
Synodaüat der Altkatholischen Küche in Kroatien (Jugoslawien)
Gemeindeverband der Altkatholischen Küche in der DDR
Bischöfe der Altkatholischen Küche der Mariawiten in Polen

b) Aus anglikanischen Kirchen:

Most Rev. Frank Woods, Erzbischof von Melbourne und Primas der Kirche
von England in Australien
Rt. Rev. John Satterthwaite, Bischof von Fulham und Gibraltar
Rev.Dr.Karl H. Lütge, New York, USA
Rev. Athol J. Broadfield, Ulverstone (Tasmania), Australien

c) Aus orthodoxen Kirchen:

Metropolit Irenäus, Kopräsident der Orthodox-altkatholischen Dialogkommission,

Bonn (BRD)
Orthodoxe Kirche in Bulgarien
Orthodoxe Kirche in der Tschechoslowakei



— 85

Teilnelrmer-Verzeichnis

Schweiz

Abry Pierre, Luzern
Ackermann Philipp, Riehen
Prof. Dr. »Aldenhoven Herwig, Gümli-

gen
Aldenhoven-GauthierClaüe, Gümli-

gen
Allemann Frieda, Zürich
Allemann-Marti Heidi, Ölten
Dr. .Allemann Werner, Luzern
Prof. Dr. Amiet Peter, Mägden
Pfr. Bauer Charles, Le Locle
Bertrand Marcelle, Petit-Lancy
Prof. Dr. Bindschedler-Robert Denise,

Bern
Böhm-Vogt Käthi, Liestal
Prof. Dr. Conzemius Victor, Luzern
Cuoni E., Luzern
Danielsen Mina, Basel
Ducrey Yvonne, Schönenwerd
Emilianos, Metropolit, Genf
Federer Peter, Luzern
Prof. Dr. Frei Walter, Basel
Frei-Cantieni Süvia, Basel
Frei-Moos Hans, Luzern
Frei-Stadelmann Hans, Luzern
Pfr.Dr. Frei-Heinz Hans, Bern
Frei-Heinz Ursula, Bern
Frey Leonie, Schönenwerd
Bischof lie. theol. Gauthier Léon,

Bern
Gauthier-Herzog Erna, Bern
Gerny-Küry Josef, Ölten
Gerny-Küry Frau, Olren
Dr. Gilg-Ludwig Bernhard, Rifferswü
Dr. Gilg-Ludwig Frau, Rifferswil
a. Pfr. Dr. Gilg-Schenker Otto, Meg-

gen
Gilg-Schenker Maria, Meggen
Pfr. Dr. Gloor Fritz, Luzern
Gschwind-Kolarik Evelyne, Reinach
Gschwind-Kundert Margrit, Reinach
Haas Martha, Schönenwerd
Pfr. Hagmann Peter, Allschwil
Hagmann-Halbeisen »Annegret, All-

schwü
Halbeisen Elli, Laufen
Herzog Eugen, Bern
Pfr. Hohler Peter, St. Gallen
Huber Max, Liestal
Hübscher-Herzog Norma, Luzern
Hügin Ruth, Basel
Imhof Clara, Dornach
Jeker Erika, Grenchen
Jungo Viktor E., Bern
Kamber-Gehrig Oskar, Hünibach

Kaufmann-Herzog Anna, Bern
Kaufmann Lina, Cham
Kistenfeger Karl, Zürich
Kolarik Beatrice, Muttenz
Konrad Armin O., Hausen a. A.
Konrad-Wollmann Frieda, Hausen

a. A.
Pfr. Konrad-Riette Gottfried,

Luzern

Konrad-Riette Margrit, Luzern
Kull-Schlappner Rosmarie, Deren-

dingen
Bischof em. Dr. Küry Urs, Basel
Küry-Vogt Emmy, Basel
Küry Trudy, Bern
Kurzmeyer Werner, Luzern
Lauber Gisela, Luzern
Lauber-Sautter Heinrich, Luzern
Lauber-Sautter Else, Luzern
Pfr. Lauber Roland, Trimbach
Lauber-Kämpf Katharina, Trimbach
Leemann Emmy, Solothurn
Leuppi Joseph, Meyrin
Leuppi Mme, Meyrin
Lott-Weber Sophie, Seuzach
Luchsinger Mathias, Luzern
Lüönd L. Frau, Luzern
Matter-Herzog Ruth, Grenchen
Moll-Gerny Werner, Luzern
Moll-Gerny Irma, Luzern
Merz-Speck Luise, Luzern
Moll-Frey Rudolf, Dulliken
Moll-Frey Rosmarie, Dulliken
Pfr. Moll Arnold, Zürich
Moll-Kappeler Anna, Zürich
Dr.Mugglin Carl, Luzern
Müller-Kist Gustav A., Rheinfelden
Dr. med. Munzinger Werner, Emmen-

brücke
Munzinger »Alice, Emmenbrücke
Pfr. Murbach Franz, Grand-Lancy
Vikar Nakoi Alexander, Bern
Obrist Oskar, Mägden
Okopnik-Fleury Marie, Grenchen
Oswald Beatrice, Luzern
Oswald Elsi, Luzern
Dr. Patelos K., Genf
Peter Anna, Luzern
Pfr. Reinhart Klaus, Laufen
Reinhart Ruth, Laufen
a. Pfr. Richterich Paul, Biel
Riette Alice, Zürich
Riette-Sutter Franz, Bern
Riette-Sutter Elise, Bern
Rölli-Leuppi Helene, Luzern



86

Prof. em. Dr. Rüthy Albert E., Bern
Rüthy-Vogt Edith, Bern
Sacher Heidi, Rheinfelden
Schäfer Grety, Luzern
Schnyder-Möckli Margrit, Luzern
Schuler Emmi, Zürich
Dr. Sibold Arnold, Luzern
Sibold F. Frau, Luzern
Pfr. Soder Fredy, Petit-Lancy
Prof. Dr. Stalder Kurt, Bern
Thomet René, Zürich
Thomet Martha, Zürich
Pfr. Todorovic Drasko, Zürich
Prof.Dr.Tschudi H.P., Basel

Pfr. Vogt Hansjörg, Schaffhausen
Vogt-Studer, Heidi, Schaffhausen
Pfr. Vogt Peter, Grenchen
Pfr. von Arx Urs, Hellikon
Bischof Dr. Vonderach Johannes,

Chur
Weyermann-Schuch Heidi, Trimbach
Wielachowski Eugenius, Zürich
Wijker Teunis, Bern
a. Pfr. Wülimann Max, Feldmeilen
Willimann Elsi, Feldmeilen
Wirz-Weiss Robert, Luzern
Pfr. Zürcher Burkart, Luzern

Holland

Bachmann Regula, Utrecht
Blom-Boyen Simone, »Amersfoort
Boyen Huberte, Voorburg
De Graaf Hubertus W., Rotterdam
De Jonge J.A.C., 's-Gravenhage
De Jonge M.C., Hilversum
Pfr. van Ditmarsch J.N., Hilversum
van Ditmarsch H. J. W., Hilversum
Pfr. Horstman Teunis, Egmond aan

Zee
Jansen Eveline, Utrecht
Dr.Kok-Govaert Herr, Rotterdam
Kok-Govaert Grete, Rotterdam
ErzbischofKok Marinus, Utrecht
Kok-Smits C. M. W., Utrecht
Korff Tijphe, Arnhem
Korff- Schonten Anna, »Arnhem
Prof. Dr.Maan J.P., Arnhem
Maan-Federer Frieda, Arnhem
Mulder-Vis Maartje, Vleuten
Midder Martine, Vleuten
Dr.MulderR., Vleuten

Mulder Robert, Vleuten
Ouwens Koenraad, De BUt
Pfr. Smit Frederik, Rotterdam
Smit-Maan S.C., Rotterdam
Theune Sophia F. A., 's-Gravenhage
Prof. Staples Peter, Holland
Pfr. Toi Cornelis, Haarlem
Tol-Nijenhuis C.E., Haarlem
Prof. Dr. van den Berg J. H., Utrecht
van der Steen Jan, Utrecht
Bischof van Kleef Gerhardus, Zaan-

dam
van Vliet-Helfert Marguerite, Hilversum

Verhey Berend Willem, Nieuw
Loosdrecht

Verhey-Cooper Helena M.E., Nieuw
Loosdrecht

Visser Henriette, Arnhem
Wammes Gerrit Johannes, Utrecht
v. d. Westen-Nicolaij Maria M.,

's-Gravenhage

Deutschland/BRD

Baumgartner Erika, Freiburg
Bodenstein Alice, Karlsruhe
Bischof Brinkhues Josef, Bonn
Dr. Brinkhues Ilse, Bonn
Dener Werner, Eschborn/Taunus
Pfr. Elbert Philipp, Heidelberg
Elbert Frau, Heidelberg
Erb Anna, Karlsruhe
Erb Frau, Reichenbach
Fekeler Käthe, Köln
Fischer Volker, Frankfurt
Flügel Siegfried, Essen
Franzel Elisabeth, Karlsruhe
Geisel Eckhard, Leuheim
Pfr. Güke Josef, Offenbach
Güke Frau, Offenbach
Hehn Lothar, Hiltrup

Hehn Eva, Hihrup
Herdt Ottilie, Heidelberg
Dr. Jakupcic Franjo, Dortmund/

Zagreb
Klein Viktor, Murnau
Klein Hildegard, Murnau
Vikar Kniese Dieter, Frankfurt
Koschyk Alex, Eschbach
Koschyk Helene, Eschbach
Pfr. Kraft Sigisbert, Karlsruhe
Pfr. Kranz Bernhard, Niederhausen
Kranz Frau. Niederhausen
Mazchrzak Katharina, Bottrop
Michelis Ruth, Freiburg
Buchwald Frau, Freiburg
Dr. Müller Willibert, Freiburg
Pfr. Nickel Edgar, Freiburg



87

Nickel Katharina, Freiburg
Nickel Rainer, Freiburg
Nickel Thomas Michael, Freiburg
Pfr. Dr. Olejko Nikiaus, Landau
Olejko Barbara, Landau
Otterbein Mally, Frankfurt
Otterbein Anny, Sprendlingen
Prof. Dr. Oeyen Christian, Siegburg
Paschke Maria, Bottrop
Pfr. Perquy Willi, Saarbrücken
Pettengül Peter L., Frankfurt
Pettengill Frau, Frankfurt
Pollak Franziska, Bottrop
Vikar Retzlaff Georg R., Konstanz
Retzlaff Ute, Konstanz

Richartz Käthe, Köln-Nippes
Ronecker Berta, Reichenbach
Rosch »Auguste, Freiburg
Rosch Hans J., Freiburg
Schwester Ruth, Mannheim
Pfr. Schmid Bernhard, Säckingen
Schöffel Heinz, Essen
Schöffel Erika, Essen
Pfr. Schöke Benno, Aachen
Sr. Schön Meta, Dettighofen
Spieler-Winter Judith, Passau
Ullmann Frau, Freiburg
Voegele Antonie, Nordhofen
Weiss Ida, Karlsruhe

Deutschland!DDR

Erzbischof Metropolit Philaret,
Berlin

Anschpugow Wjatscheslaw, Dolmetscher,

Berlin

Österreich

»Augustin Frau, Klagenfurt
Brenner Ludmilla, Wien
Brenner Leopold, Wien
Brodnig Anna, Klagenfurt
Buchner Irma, Salzburg
Pfr.Dr.Dolezal Günther, Klagenfurt

Dolezal Marie, Klagenfurt
Sr. Fiedler Cogard, Wien
Hofbauer Karin, Wien

Hofmann Emma, Salzburg
Pfr. Dr. Kreuzeder, Wien
Dr. Kreuzeder Elfriede, Wien
Bischof Paulitschke Ludwig, Linz
Paulitschke Frau, Linz
Püschel Franz, Graz
Pfr. Spuller Kurt, Graz
Weingraber Luise, Graz
Dr. Zankl Wilhelmine, Wien

Polen

Bischof Majewski Tadeusz R.,
Warszawa

Primas-Bischof Pekkala Julian,
Warszawa

Dekan Szotmiller Jerzy, Katowice
Pfr. Wysoczanski Wiktor,
Warszawa

Frankreich

Barillot Marguerite, Paris
Abbé Bekkens »André Henri, Paris
Bekkens Mme, Paris

Matthieu Germaine, Paris
Matthieu Thérèse, Paris

Italien

Padre Caroppo Luigi, Scandiano
Caroppo Olimpia, Scandiano
Caroppo Marie-»Antonietta,

Minervino
Caroppo Rita, Minervino
Rev. Murfet Edward D., Roma

Perelli Anna, Milano
Perelli Patrizia, Müano
Perelli Ricardo, Milano
Mgr. Salzmann Erich, Roma
Spallanzani Ivana, »Arceto/

Scandiano



— 88 —

England

Rev. Beckwith Roger T., Oxford Prof.Dr.Haliburten J., Oxford
Rev. Brandreth H. R. T., London Bishop designate Kemp Eric, Chich-
Rev. Burley John A., Little ester

Braxted/Essex Rev. Mountney Hugh F., Hereford
Cross Marie, Elveden/Hampshüe Rt. Rev. Trülo J., Chelmsford
Rev. Greenacre G., Paris Wicks Eileen, Elveden/Hampshüe

Vereinigte Staaten

Rev. Gasquoin Earl P., Chicago Rt. Rev. Rysz A.M., Scranton
Rt. Rev. Reed David B., Louis- Rev. Vicchio Alfred, Chicago

ville/Kentucky

Griechenland

Prof. Dr. Kalogirou Johannes, Thes- Kalogüou Frau, Thessaloniki
Saloniki

Rumänien

Metropolit Justin Moisescu, Jassy Prof. Dr. Todoran Isidor, Sibiu

Tansania/Afrika

Bruder Barnabas, Dar-es-Salam


	Bericht über den XXI. Internationalen Altkatholikenkongress 18. bis 23. September 1974 in Luzern (Schweiz)

