Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

72

Bibliographie

Ernst Chr. Suttner (Hrsg.): Busse und
Beichte. Drittes Regensburger Sym-
posion. Verlag Friedrich Pustet. Re-
gensburg 1972. 118 S.

Nachdem im Jahre 1969 in Regens-
burg ein 6kumenischer Kreis romisch-
katholischer und orthodoxer wie auch
vereinzelter protestantischer und alt-
katholischer Theologen «die Euchari-
stie als Zeichen der Einheit» und im
Sommer 1970 «Taufe und Firmung»
zum Gegenstand seiner Beratungen ge-
macht hatte, fand im Sommer 1971 ei-
ne Begegnung statt, die unter dem Ge-
neralthema stand: ¢Busse und Beich-
te». KEingeleitet wurde die Tagung
durch biblische und patristische Stu-
dien, die inzwischen in verschiedenen
Zeitschriften erschienen sind. Das vor-
liegende Biichlein enthiilt diejenigen
(zehn) Referate, die sich hauptsichlich
mit der Verwaltung des Buss-Sakra-
mentes in den verschiedenen Kirchen
befassen.

Hervorgehoben seien hier drei Bei-
tridge, ein réomisch-katholischer, ein or-
thodoxer und ein altkatholischer.

In seinem Artikel «Metanoia als
Grundbefindlichkeit  christlicher Eaxi-
stenzy zeigt Josef Ratzinger auf, dass
metanoia mehr bedeutet als Sinnesin-
derung, Umkehr oder Einkehr. Es geht
vielmehr um «Wegkehr von sich in den
rufenden Gott hinein». Darum ist me-
tanoia gleichbedeutend mit Glaube
und Gehorsam. Verénderung und Fort-
schritt, wie sie die metancia fordert,
gibt es nur unter der Voraussetzung der
(Glaubens-)Treue. So verstanden. ist
die Busse Gottes Geschenk an uns Men-
schen und hat als solches zwei Dimen-
sionen, eine innere im Leben des ein-
zelnen und eine gemeinschaftsbezoge-
ne.

In seinen Ausfithrungen tiber « Das
Buss-Sakrament als geistliches Ereig-
nis» legt der ruménisch-orthodoxe
Theologe Dumitru Staniloae mit gros-
ser Eindringlichkeit dar, was im Prie-
ster als Beichtvater geschehen muss,
wenn er Beichte héren und Stinden ver-
geben soll. Ausgehend von dem Bediirf-
nis des Glaubigen, einen Menschen zu
haben, der ihm freund ist und der die
Ermaéchtigung hat, im Namen Gottes

zu sprechen, fordert er, dass der Prie-
ster die Initiative zur Vorbereitung des
Ponitenten in eigener Busse und Reue
ergreift und sie durchhélt. Der Stinden-
schmerz des Beichtenden muss zum
Schmerz des Priesters und die Kraft
des Priesters zur Kraft des Beichten-
den werden, indem sich beide unter das
Kreuz stellen. So ist das Sakrament der
Busse das Sakrament der menschlichen
Gemeinschaft schlechthin. Beide Be-
teiligten schreiten in der Busse von ei-
ner anfidnglichen Einheit mit Gott zu
einer grosseren Einheit unter sich und
mit Gott, dessen Gnade sich in diesem
Prozess mehrt. Die Absolution kann
darum der Priester nur in tiefster De-
mut erteilen, als einer, der weiss, dass er
selbst der Vergebung bedarf, und der
sich selbst mitverurteilt, wenn er das
Buss-Sakrament verwaltet. Dabel ist
nach orthodoxer Auffassung und Pra-
xis besonders wichtig, dass der Péni-
tent nicht nur als Delinquent, sondern
als Patient betrachtet wird, an dem der
Beichtvater auch eine drztliche Funk-
tion zu erfiillen hat.

Endlich sei verwiesen auf den kur-
zen, aber tiberaus aufschlussreichen
Bericht des altkatholischen Pfarrers
Wynfrith B.Noll tber «Erfahrungen
mit der allgemeinen Beichte bei den Alt-
katholikeny». Der Referent weist darauf
hin, dass nach der Regelung, die auf
Antrag von Prof. Reusch die erste
deutsche altkatholische Synode von
1874 getroffen hat, am Buss-Sakra-
ment als «Heilmittel von grésster sittli-
cher Bedeutung» festzuhalten ist, die
«Spezial-Beichte» als verpflichtend
aber nur fir solche Siinden betrachtet
wird, ¢durch die jemand die géttliche
Gnade verloren zu haben glaubt»; da-
neben wird fir weniger schwere Sun-
den eine gemeinschaftliche Bussan-
dacht mit Absolution vorgesehen, die
aber nicht an die Stelle der sakramen-
talen Einzelbusse treten soll. Das hat,
wie 1968 im Gesprich mit romisch-ka-
tholischen Theologen festgestellt wur-
de, dazu gefiithrt. dass die Einzelbusse
zuriicktrat und die allgemeine Busse
ihre Stelle einnahm. Dieselbe Entwick-
lung zeichnet sich gegenwirtig in der
romisch-katholischen Kirche ab. Diese



—_—

Entwicklung hat ihre grossen Gefah-
ren, sie wirkt sich aber positiv dahin
aus, dass der Kommunionempfang
hiufiger wird und dass die allgemeine
Bussandacht oft in eine sehr griindliche
Einzelbeichte ausmindet, die mit Hilfe
der Psychologie und der Psychothera-
peutik zu einer neuen, gesunden Gewis-
sensbildung beitragen kann. — In der an
die Referate anschliessenden Diskus-
sion wurde u. a. die Frage aufgegriffen,
ob die Busse bloss Sache der einzelnen
Glieder der Kirche ist oder ob nicht
auch die Kirche als ganze Busse zu tun
habe. Zu einer Einigung tiber diese heu-
te besonders aktuell gewordene Frage
kam es nicht.

Die gehaltvolle und anregende
Schrift sei — speziell unseren altkatholi-
schen Theologen — warm empfohlen.

Urs Kiiry

Julius Tyciak: Theologie in Hymnen.
Theologische Perspektiven der by-
zantinischen Liturgie. Trier (1973).
Paulinus-Verlag. 110 S. (Sophia.
Quellen ostlicher Theologie, Band
10.) Kartoniert DM 10.80.

In der ansprechenden Reihe, die u. a.
versucht, liturgisches Gut der morgen-
landischen Kirchen einem deutsch le-
senden Publikum nidherzubringen, un-
ternimmt es T., ein sehr guter Kenner
des Themas, ausgesuchte Teile ortho-
doxer Hymnen und Hirmen (Prilu-
dien) 1m Rahmen des Grossen und
Kleinen Oktoechos — also der Samm-
lung der Proprien sowie der Sonn- und
Werktagslieder, die im Rahmen der Li-
turgie gesungen werden — sowie des
Triodions — der Sammlung der «Drei
Oden» der Kanones, die an den meisten
Werktagen zum Vortrag gelangen —
nicht nur zu tibersetzen, sondern auch
in ihrer Sprache und ihrem theologi-
schen Gehalt auszulegen und Kennern
der westlichen Liturgie verstéandlich zu
machen. Uberall wird auf weiterfiih-
rende Literatur verwiesen, wird von
den Verfassern der einzelnen Hymnen
berichtet, wird Bestand und Termino-
logie der orthodoxen Liturgie darge-
stellt und also einem wirklichen Ver-
stdndnis dieser sakralen Dichtung der
Weg geebnet. Man bedauert, dass ne-
ben einer Erklarung der Fachausdriik-
ke (S.109f.) ein Register fehlt.

Bertold Spuler

73

Maria Cramer: Koptische Liturgien.
Eine Auswahl. Trier (1973). Pauli-
nus-Verlag. 81 S. (Sophia. Quellen
ostlicher Theologie, hrsg. von Julius
Tyciak und Wilhelm Nyssen, Band
11.) Kart. DM 12.80.

In der koptischen Kirche haben sich
im Rahmen der Liturgie verschiedene
Anaphoren im Gebrauch erhalten ; ihre
historische Form lasst sich z. T. aus er-
haltenen Handschriften oder Hand-
schriftenresten erhellen. Diese Formu-
lare gelten neben der Spendung der
kirchlichen Sakramente (etwa der
Ménchsweihe oder der Eheschliessung,
auch der kirchlichen Bestattung) vor
allem der Hl. Messe wihrend der ver-
schiedenen Zeiten des Kirchenjahres.
In sie sind —wie in der lateinischen Mes-
se — verschiedene Hymnen zum Preise
des Heilands, der Jungfrau Maria u.a.
eingebettet, von denen die Verfasserin
hier wesentliche Teile vorfihrt. Das
Biichlein gibt, wie der Titel sagt, im we-
sentlichen Impressionen wieder, keine
systematische Analyse, und erfiillt in
dieser Form sicherlich den Zweck,
stimmungsmaéssig in Gedankengut und
Gestalt koptischer sakraler Dichtung
einzufiihren. Dem dienen auch die bei-
gegebenen Abbildungen, meist aus
Handschriften einschlédgiger Texte. —
In der Ausdrucksweise ist die Verfasse-
rin da und dort ungenau: Wann wire
etwa eine Sprache aus einer vokallosen
Schrift hervorgegangen ? (S.9 Mitte),
oder was soll es heissen, der arabische
Ausdruck Twruhat/Turuh sei «aus der
dritten Form der arabischen Verbums
taraha, zum Gesange auffordern» ent-
standen ? (S. 18 unten). — Ubrigens sind
koptische Monatsnamen nur cum grano
salis mit abendléndischen (julianischer
Zihlung!) gleichzusetzen, und man
darf aus S.51 oben nicht etwa schlies-
sen, der 28.Pharmute sei der gleiche
Tag im April! Sollte das Biichlein noch
einmal aufgelegt werden, so wire eine
gewisse Uberarbeitung erwiinscht !

Bertold Spuler

Fidelis Ruppert OSB : Das pachomiani-
sche Monchtum und die Anféinge kl6-
sterlichen  Gehorsams. Miinster-
schwarzach 1971. Vier-Tiirme-Ver-
lag. XXX, 466 3. (Miinsterschwarz-
acher Studien, Band 20.) DM 38.80.
Pachomios, der Grunder des dgypti-

schen und damit eigentlich des gesam-

ten koinobitischen Moénchtums (um



287-346), ist zu einer der normativen
Gestalten der Kirchengeschichte ge-
worden. So verfolgt der V{. des vorlie-
genden Buches die Entwicklung dieser
Gestalt nach allen Richtungen und
stiitzt sich dabei auf die Bruchstiicke
der koptischen, auf die griechische und
die lateinische Uberlieferung, die er
sehr sorgsam gegeneinander abwigt
und in ihrer grundsétzlichen Struktur
beleuchtet. Er gibt dann den Lebens-
lauf des Ordensgriinders in allen Ein-
zelheiten, verfolgt seine Klostergriin-
dungen und die grundsétzlichen Unter-
schiede zwischen Einsiedlern und Koi-
nobiten. Den Hauptteil des Buches bil-
det die Darstellung der Klosterregel
des Pachomios, ihre Grundlagen, ihre
Auswirkungen und ihre Fortbildungen.
Dabei legt R. besonderes Gewicht auf
die Versuche, alle Regelungen des klo-
sterlichen Lebens auf biblischen Vor-
schriften zu begriinden — aber auch
Nachsicht etwa hinsichtlich der Ver-
bindungen der Ménche mit ihren Ver-
wandten zu iiben : hier wire die Forde-
rung, «die ganze Welt hinter sich zu las-
seny, ein Hemmnis fiir die Ausbreitung
des Ménchtums gewesen, das in Agyp-
ten damals wie heute ein sehr unruhiges
Element ist. Eine genaue Betrachtung
aller Einzelheiten der klésterlichen Or-
ganisation, stets in genauem Vergleich
zwischen den Uberlieferungen in den
drei Sprachen, fihrt zur Frage des
kirchlichen Gehorsams bei Pachomios
und seinen Ménchen: er griindet sich
auf eine vor allem persénliche Autori-
tét des Griinders, der sich seinerseits
den gegebenen Ordensregeln unter-
warf, wird aber doch auch durch Vor-
schriften — ebenso des personlichen Ge-
horsams wie des Gehorsams im Rah-
men der Gemeinschaft — gefordert. Wie
der Titel sagt, hofft der Vf. dadurch
auch Anhaltspunkte fiir die Frage des
Gehorsams in der Gegenwart zu finden,
den er durch die jingste Entwicklung
in Frage gestellt sieht, auch wenn, so
mochte ich sagen, die Verhiltnisse des
3.und 4. Jh.ssichvondenen des 20. Jh.s
sehr wesentlich unterscheiden. Die Un-
tersuchung als solche, vielfach in fes-
selnder Sprache vorgetragen und mu-
stergiiltig belegt und abgewogen, be-
deutet eine wesentliche Erweiterung
unserer Kenntnis des &gyptischen
Monchtums und verdient viele auf-
merksame Leser. Dass ein Register
fehlt, ist trotz des ausfiihrlichen In-

74 —

haltsverzeichnisses ein Mangel, der
den Wert der Abhandlung als Nach-
schlagewerk, den es besitzt, doch recht
herabmindert. Bertold Spuler

Robwn E. Waterfield: Christians in Per-
sia. Assyrians, Armenians, Roman
Catholics and Protestants. London
1973. George Allen and Unwin Ltd.
192 8., 7 Tafeln, eine Karte. Net £
3.50.

Das vorliegende Werk stellt, aufs

‘Ganze gesehen, einen Uberblick iiber

die Geschicke des Christentums in Iran
dar, keine eigene Forschungsarbeit
(und enthélt demgemadss keine Anmer-
kungen). Die Tatsachen werden fiir die
nestorianische Kirche, die Armenier
und die romisch-katholische Werbung
fur die Union im Mittelalter nach Quel-
len zweiter Hand dargeboten; hier fin-
det sich also fiir den Fachmann nichts
Neues. Ausfiithrlicher dargestellt und
mit allerlei neuen Aspekten versehen
wird die Darstellung tiber das protest-
antische Eingreifen in die Christenheit
des Landes im 19. und 20.Jh. und die
Schilderung der einzelnen, so gut wie
ausschliesslich angelsédchsischen, Mis-
sionsunternehmungen im Lande, die
vielfach auch humanitires Gepriige
tragen. Freilich hat der Vf. nicht auf
die ganze vorhandene Literatur Bezug
genommen : ein so grundlegendes Werk
wie Peter Kaweraus: Amertka und die
Orientkirchen. Ursprung und Anfang
der amerikanischen Mission unter den
Nationalkirchen Westasiens, Berlin
1958 (Arbeiten zur Kirchengeschichte
31), wird nicht aufgefithrt ! So mag man
in dem vorliegenden Buch eine fiir wei-
tere Kreise bestimmte, allgemeine Ein-
fihrung in unsern jetzigen Kenntnis-
stand sehen. Bertold Spuler

Klaus Wessel (Hrsg.): Kunst und Ge-
schichte in Stidosteuropa. Reckling-
hausen (1973). Verlag Aurel Bongers,
188 S. 49, darunter zahlreiche Ta-
feln. (Siidosteuropa-Jahrbuch. Im
Namen der Sidosteuropa-Gesell-
schaft hrsg. von Walter Althammer,
Band 10 — zugleich Beitridge zur
Kunst des Christlichen Ostens, Band
7.) DM 110.-.

Der Hrsg. dieses gewichtigen Ban-
des, Ergebnis der «9.Internationalen
Hochschulwoche der Siudosteuropa-
Gesellschafty in Niedersessmar bei
Gummersbach, Klaus Wessel, hat si-



cherlich recht, wenn er darauf hinweist,
dass byzantinische Kunst uns nur des-
halb vor allem religiose Kunst zu sein
scheine, weil sie gerade in diesern Sek-
tor weithin erhalten geblieben sei. So-
sehr man sich also davor hiiten muss,
diese Kunst in ihrer Gesamtheit als im
wesentlichen sakral zu betrachten, so
ist sie doch in ihrem FErhaltungszu-
stand vor allem sakrale und kirchliche
Kunst. Angesichts dieser Tatsache und
angesichts der Bedeutung, die ihr Da-
sein als Ausdruck religiéser Uberzeu-
gungen fiir die Theologie hat, wird sich
auch der Kirchengeschichtler mit ihr
zu befassen haben. Das gilt schon vom
Grundsétzlichen her, wenn man an die
schweren Auseinandersetzungen des
Bilderstreits denkt. Aber auch vieles,
was in den breiten Massen als religitse
Uberzeugung lebt, hat sich in der reli-
giosen Malerei, etwa an den Aussen-
wénden ruménischer Kloster, nieder-
geschlagen. Dann die Ikonen-Theolo-
gie, die bei aller Variationsbreite der
Stile und der personlichen Leistung
doch auf gewissen Typen mit ihrer
weithin symbolischen Bedeutung auf-
baut, weiter die Anlage der Kirchen
mit ihrer auf die Bedirfnisse der HI.
Messe ausgerichteten Form oder die
durch ihren Zweck in vieler Hinsicht
vorgeschriebene Bauform der Kloster.
All diese Ausdrucksformen kirchlicher
Kunst werden uns fiir verschiedene
Jahrhunderte und verschiedene ortho-
doxe Lénder (auch fir die Bauten der
Reformationskirchen in Siebenbiirgen)
von Fachleuten ersten Ranges, mit ein-
schlédgigen Literaturangaben versehen,
vor Augen gefiihrt. Die oft ausgesucht
schénen Abbildungen erméglichen auch
dem, der die Originale nicht kennt,
sich ein Bild von der Art dieser Kunst
und ihrer Bedeutung zu machen. Ein
Kirchenhistoriker wird vielleicht be-
dauern, dass von den Beziehungen
zwischen Kunst und religioser Uber-
zeugung, von ihrer Symbolik, ihrer
Bezogenheit auf Dogma und Liturgie,
dass von der Theorie der Ikonen (so
unterschiedlich sie auch gedeutet wird)
in diesem Buche nur am Rande die Re-
de ist. Und doch versteht man vieles an
der kirchlichen Kunst wirklich erst
vom theologischen Bezug her.

Bertold Spuler

Walter Felicetti-Liebenfels: Geschichte
der russischen Ikonenmalerei, in den

75

Grundziigen dargestellt. Graz 1972.
Akademische Druck-und Verlagsan-
stalt. X, 361 S. 4°, 384 Abbildungen.
(Forschungen wund Berichte des
Kunsthistorischen Instituts der Uni-
versitdt Graz, hrsg. von Heinrich
Gerhard Franz, I11.)

Der V£, schon durch eine Geschichte
der byzantinischen Tkonen-Malerei(Ol-
ten und Lausanne 1956) bekannt ge-
worden, versteht es gut, uns die ostsla-
wische Ikonenkunst in ihrer Abhéingig-
keit von der griechischen, aber auch in
ihren selbstédndigen Leistungen und in
ihrer iber die Jahrhunderte hinweg un-
gebrochenen Entwicklung vor Augen
zu fuhren. Vom Wesen und Zweck der
Ikonen ausgehend, die er mit Ein-
schluss der russischen Fachausdriicke
erlautert, verfolgt F.-L. die Entwick-
lung der einzelnen Richtungen bis hin
zur Fremdherrschaft der Tataren, die
im 13. und 14. Jh. einen grossen Bruch
brachte, dem erst allméhlich ein neuer
Aufschwung folgte. Fiir ihn spielte
Theophanes der Grieche (Feofan Grek)
eine entscheidende Rolle, dem Andre]j
Rublév (wum 1365-1430 ?) als der allge-
mein anerkannte Hohepunkt der Iko-
nenkunst gegeniibersteht. Der V{. ver-
folgt die Verbindungslinien zwischen
beiden, die Aufspaltung der Ikonenma-
lerei in verschiedene Schulen, aber auch
die verschiedenen Gegenstéinde der
Darstellung: Heiland, Gottesmutter,
Heilige und Szenen aus der Heiligen
Schrift einschliesslich der Festtags-Zy-
klen und der Ikonenwiénde. Er weist
laufend auf die Feinheiten der techni-
schen Ausfiihrung, auf die Bedeutung
der Zuordnung einzelner Figuren, auf
die Symbolik der Farben hin, die letzt-
lich freilich zu einem Mystifizismus
fithren konnte, der unter dem Einfluss
der massenhaften Einfuhr westlicher
Serien-Heiligenbilder den Verfall der
Ikonenkunst im 17.Jh. einleitete. Alle
Stile, alle einzelnen Bilder, alle Einzel-
fragen werden unter dauerndem Hin-
weis auf den umfangreichen Bildteil
besprochen, der in vorziiglicher typo-
graphischer Ausfithrungdie ganze Ent-
wicklung der Tkonenkunst in zeitlicher
und formeller Hinsicht vorfithrt: frei-
lich nur in Schwarzweiss, so dass die
Wirkung der Farbe, die bei den Ikonen
so wesentlich ist, leider entfdllt. Auf ei-
ne rein mystisch-symbolische Ausdeu-
tung der Ikonen, wie sie immer wieder
vertreten wird, lisstsich F..Li. nicht ein.



Das Buch wird durch mehrere Regi-
ster gut erschlossen. Man bedauert das
Fehlen eines Literaturverzeichnisses
und auch die Zusammenfassung der
Anmerkungen am Schluss — mit der so
gut wie stets eintretenden Folge, dass
nur wenige Leser sich die Miithe ma-
chen, sie wirklich einzusehen; das ist
bei der sorgfiltigen Belegung aller An-
gaben sehr schade! Das Buch vermit-
telt den ersten Gesamtiiberblick iiber
die Entwicklung der russischen Iko-
nen, der uber Phrasen hinweg eine
wirkliche Wirdigung dieser sakralen
Kunstgattung ermdéglicht. Der V. und
der Verlag haben sich mit dieserm Wer-
ke ein wesentliches Verdienst auch um
die Kenntnis der russischen Theologie
erworben, zu der die Ikone untrennbar
gehort. Bertold Spuler

Richard H.Marshall, jr. (Hrsg.):
Aspects of Religion in the Soviet
Union, 1917-1967. Associate Edi-
tors: Thomas E.Bird and Andrew
Q.Blane. Chicago 1971. The Univer-
sity of Chicago Press, Chicago and
London. XV, 489 S. £ 8.65.

Uber die vielfiiltige Bedringnis der
Religion, vor allem der Orthodoxie,
aber auch des Islams, bis hin zu bluti-
ger Verfolgung im Ritebunde ist in den
vergangenen Jahren viel geschrieben
und manches davon auch im Rahmen
dieser Zeitschrift angezeigt worden.
Nicht wenige dieser Biicher sind von
personlichen Erlebnissen gepragt und
emotional gefiarbt. Von ihnen unter-
scheidet sich das vorliegende Werk —
ein Sammelband mit 20 Beitrdgen —
durch sein sozusagen leidenschaftslo-
ges wissenschaftliches Vorgehen, durch
den Versuch, den Dingen mit den Mit-
teln einer objektiven Forschung zu Lei-
be zu gehen. Das soll nicht heissen, dass
nicht auch hier Anteilnahme fur die
verfolgten Religionen zu spiiren sei.
Dieser Zielsetzung entspricht die Tat-
sache, dass zuerst die gesetzliche Lage
der einzelnen Religionsgemeinschaften
dargetan wird, wie sie die sowjetische
Gesetzgebung und auch Rechtspre-
chung festgelegt haben. (Dazu gehort
der « Appendix»: Soviet Religious Law
asof January 1, 1968:S.433-462). Von
einer Kenntnis dieser Lage muss eine
Betrachtung der rehfnosen Entwick-
lung auch dann ausgehen, wenn man
dieses Vorgehen des Staates und der
kommunistischen Partei gegen die

76

Glaubigen nicht billigt. Dann werden
die einzelnen Glaubensgemeinschaften
behandelt, allen voran natirlich die
russische orthodoxe Kirche (ein-
schliesslich der ukrainischen und weiss-
russischen), weiter die georgische und
die armenisch-gregorianische Kirche
von Angehoérigen dieser Nationen: hier
findet sich die Bezugnahme auf Mate-
rialien, an die man sonst schwer heran-
kommt. Es folgen die einzelnen evange-
lischen Glaubensgemeinschaften 1im
Ratebunde, die rémischen Katholiken,
die Muslime und die Juden. Auf die
Buddhisten, die Altgliubigen und die
aus der Orthodoxie hervorgegangenen
«Sekten» wird nicht eingegangen, ob-
wohl an dem Versuch, sie gegeniiber
den Mehrheitsreligionen «auszuspie-
len», gar manches tiber die ratebiindi-
sche Religionspolitik abgelesen werden
kann. — All diese Abschnitte werden
von wirklichen Sachkennern, nicht sel-
ten von Angehérigen des betreffenden
Volkstums und des betreffenden Be-
kenntnisses (etwa fiir die Litauer oder
die baltischen Lutheraner), geschrie-
ben, denen die Literatur in den entspre-
chenden Sprachen leicht zuginglich
ist. Die einzelnen Beitrige werden mit
unterschiedlicher Ausfiithrlichkeit be-
legt und durch ein Register erschlossen.
Das Literaturverzeichnis enthiilt leider
nur Werke in englischer Sprache und
ist dadurch einseitig, so wichtige Bei-
trige zum Thema es auch in dieser
Sprache gibt. — Das vorbildlich ge-
druckte und ausgestattete Werk ist
Paul B. Anderson, dem amerikanischen
Kenner der Orthodoxie, gewidmet,
dessen Lebensarbeit in einem einleiten-
den Abschnitte gewlirdigt wird.
Bertold Spuler

Karl Christian Felmy: Predigt im or-
thodoxen Russland. Untersuchun-
gen zu Inhalt und Eigenart der russi-
schen Predigt in der zweiten Hilfte
des 19.Jahrhunderts. Géttingen
(1972). Vandenhoeck und Ruprecht.

320 S., 3 Bildtafeln. (Kirche im
Osten. Monographienreihe, Band
11.)

Die Predigt spielt in der orthodoxen
Kirche bekanntlich nicht die Rolle, die
sie im evangelischen Gottesdienst hat.
So hatte sich gerade im Rahmen dieses
Bekenntnisses die Meinung verbreitet,
dass sie liberhaupt keine Bedeutung
besitze. Das ist insofern richtig, als es



z.B. in Russland viele Geistliche gab,
die keine Predigten hielten. Doch gab
es immer auch bedeutende Prediger,
die tiber das ganze Land hin bekannt
waren und z. T. auch Wunderheilungen
durchfiihrten, wie Johann (Sergiev)
von Kronstadt (1839-1908), eine der
drei Personlichkeiten, um die herum F.
seine Darlegungen aufbaut. Mit Hilfe
seines Rufes gelang es Johann, ein um-
fangliches orthodoxes Liebeswerk auf-
zubauen, das tiber seinen Tod hinaus
weiterbestand. Die beiden andern gros-
gsen Prediger — in Stil und Zielsetzung
von ihm durchaus verschieden — sind
Bischof Theophanes der Klausner
(F.eofan Zatvornik; 1815-1894) von
Tambév und von Vladimir an der
Kljdzma sowie Erzbischof Ambrosios
(Kljucarev; 1820-1905) von Chatkov
und Achtyrka. F'. bringt die Lebensldu-
fe dieser drei Kirchenfiirsten in aller
Ausfilihrlichkeit, unter besonderer Her-
vorhebung ihrer geistigen Herkunft
und der Zielsetzung ihrer Predigt. Mit
deren verschiedenen Inhalten setzt sich
der Vf. im einzelnen auseinander: Ver-
teidigung des orthodoxen Glaubens ge-
genliber dem Zeitgeist, gegeniiber Alt-
gldubigen und Sektierern, gegeniiber
romischen Katholiken und Luthera-
nern; die Auseinandersetzung zwi-
schen Glauben und Vernunft; die Er-
lduterung des Dogmas, der Liturgie
und der Heilswirkungen der Euchari-
stie, endlich die Predigten mit politi-
scher oder sozialer Zielsetzung bei den
drei genannten Kirchenfiirsten. In sehr
anschaulicher Sprache bringt F. viele
Beispiele, erldutert sie und stellt die
Zusammenhinge zwischen den einzel-
nen Zielen, den einzelnen Formulierun-
gen her. Er liefert damit einen gewich-
tigen Beitrag fiir die Entwicklung der
Theologie und dartiber hinaus der Gei-
stesgeschichte Russlands im 19.Jh. In
beider Hinsicht bleiben die Predigten
dieser Zeit auch heute noch massge-
bend, werden sie doch gar oft nachge-
ahmt oder auch verlesen, da ja im Ré-
tebunde jeder politisch aktuelle Bezug
von Staats wegen unterbunden wird.
Schade nur, dass ¥. zwar dann und
wann zusammenhingende Ausziige
bringt, aber keine Gesamtpredigten
beigibt, die den Leser mit deren Auf-
bau, deren Sprache und deren Zielset-
zung bekannt gemacht hitten! Gerade
wenn F. die Kenntnis der russischen
Predigt auch im &ékumenischen Ge-

77

gpriach fiir bedeutsam hiélt, wire das
sehr wichtig gewesen. — Das Buch ent-
héalt ein ausfihrliches Literaturver-
zeichnis und wird durch ein Register er-
schlossen. Die vielen im Druck verwen-
deten Abkiirzungen fur hdufig vorkom-
mende Wérter, durch die Druckkosten
erzwungen, storen die Lektiire doch
nicht ganz unerheblich!

Bertold Spuler

Peter Hauptmann: Die Katechismen
der russisch-orthodoxen Kirche.
Entstehungsgeschichte und Lehrge-
halt. Goéttingen (1971). Vanden-
hoeck und Ruprecht. 398 S., 16 Ta-
feln. (Kirche im Osten: Monogra-
phiereihe, Band IX.)

In den reformatorischen Kirchen ha-
ben sich die Liturgien (Agenden) ge-
wandelt, hingegen sind die Katechis-
men des 16. Jh.s noch heute vielfach in
Gebrauch. In der orthodoxen Kirche
ist es umgekehrt: Die Liturgie ist sich
seit vielen Jahrhunderten gleichgeblie-
ben, die Katechismen sind seit dem
17. Jh. wiederholt neu geschrieben und
beim Unterricht (oder zur dogmati-
schen Unterrichtung) verwandt wor-
den. So spiegeln sie neben unterschied-
lichen persénlichen Ansichten auch den
Wandel theologischer Uberzeugungen
wieder. Insofern war es richtig, dass H.
mit einer eingehenden Lebensbeschrei-
bung der Verfasser orthodoxer Kate-
chismen begann; ihr erster im russi-
schen Bereich war Theophanes (¥.eo-
fan) Prokopdévit in der Zeit Peters des
Grossen (um 1677 bis 1736), der letzte
(dessen Arbeit ins Russische tibersetzt
wurde) Bischof Gorazd der tschecho-
slowakischen  orthodoxen  Kirche
(1879-1942). H. beschreibt ihr Leben
vom Elternhause und seinen Einfliissen
an iiber ihre akademischen Studien mit
den dort wirkenden Lehrern bis in ihre
geistliche Amtstétigkeit und an ihr Le-
bensende; er legt so die verschiedenen
Umweltemﬁusse dar, dieneben ihrer ei-
genen Uberzeugung die Katechis-
men eingegangen smd Daran schliesst
sich ein nach den Hauptstiicken eines
Katechismus angelegter sachlicher Ab-
schnitt an. Hier werden die Angalben
zum Glaubensbekenntnis, zu den Sa-
kramenten, zu den Zehn Geboten, dem
Vaterunser und den Seligpreisungen in
eingehenden Ausziigen nebeneinander
gestellt und dadurch gut voneinander
abgehoben. Das Ganze wird durch



mehrere Register erschlossen ; ein Lite-
raturverzeichnis ermdéglicht die Fest-
stellung aller einschliagigen Titel. So
hat H. mit der vorliegenden Habilita-
tionsschrift (Miinster 1968) ein sehr zu-
verlédssiges, tiefschiirfendes und fur das
Versténdnis der Orthodoxie und ihres
Andersseins bedeutsames Hilfsmittel
geschaffen, das von nun an zu den
Standardwerken auf diesem Gebiete

gehoren wird. Bertold Spuler

«Die Kinder im Evangeliumy». Hrsg.:
G.Krause. Ehrenfried Klotz Verlag.
Stuttgart und Gottingen 1973.

Der Glaube an Christus und an seine
Worte, die Gottes Reich den Kindern
zusagt und denen, die so wie sie werden
(Mk. 10, 13-16 und par.), bedeutete
jahrhundertelang verantwortliches
Engagement, Schulen und Kinderhei-
me einzurichten, verschiedene Formen
christlicher Jugendarbeit zu betreiben.
Heute sind die Schulen in kommunale
Verwaltungen ubergegangen, und seit
einem Jahrzehnt befindet sich die
christliche Jugendarbeit theologisch
und pédagogisch in einer schweren Kri-
se. Auf diesem Hintergrund gehen die
vorliegenden Arbeiten den Fragen
nach: Haben die Worte Jesu iiber die
Kinder in der heutigen Lage ihre Be-
deutung verloren, oder sollte nicht den-
noch die Liebe zur Kirche unseren Kin-
dern anerzogen werden ? Christus hat
ja geboten, sogar das hundertste verlo-
rene Schaf zu suchen, wenn auch neun-
undneunzig da sind. Wenn aber diese
neunundneunzig nicht mehr da sind,
muss dann nicht ihnen zuallererst unse-
re Sorge gelten ?

Die Beitrige dieses Buches sind die-
sen Fragen gewidmet. Sie versuchen,
Jesu ebenso befremdlichen wie revolu-
tiondren Worte tuber die Kinder auf
vier Weisen zu Gehor zu bringen: Mit
der unmittelbaren Textinterpretation,
der Wirkungsgeschichte in kirchlicher
Predigt und ktinstlerischer Bilddarstel-
lung, und schliesslich der Annahme
und Ausfithrung der Jesusworte heute.

Bei der Auslegung des sog. «Kinder-
Evangeliumsy ist das Kindsein weder
moralisch, psychisch, noch durch seine
Denkfihigkeit, noch sozial oder biolo-
gisch-ontogenetisch definiert und fest-
gelegt. Vielmehr machen die subtilen
Austfihrungen deutlich, dass die Bedin-
gung des Empfangens der Gottesherr-
schaft die der wirklichen Kinder ist;

78

das heisst : Kinder empfangen die Got-
tesherrschaft durch Jesus, nur durch
sein Wort und seine Zuwendung, un-
verdient, gegen alle Lehre, Sitte und
Erfahrung, wohl auch ziemlich unge-
wollt und kaum sehr tiefgriundig ver-
standen. Vorbildlich ist das Empfangen
deshalb, weil man gar nichts dafiir tun
kann, sondern ¢«wie ein Kind» sich das
Wort Jesu sagen und gesagt sein lassen
muss.

Mit viel Gewinn wird der Leser zu
diesem Biichlein greifen. Peter Moll

Handbuch des Religionsunterrichts,
Bd1: Religiose Bildung und Erzie-
hung: Theorie und Faktoren. Hrsg.:
E.Feifel, R.Leuenberger, Giinter
Stachel, Klaus Wegenast. Benziger
Verlag. Einsiedeln 1973.

Mit einer unglaublichen Hektik ent-
stehen {berall religiés-pdadagogische
Modelle, Unterrichtspléne fiir praktisch
jede Form religiéser Erziehung und
Bildung. Das verfiighare Material zeigt
Pfarrern wund Religionslehrern die
lern-, informations- und curricular-
theoretischen Voraussetzungen und die
theologische Grundproblematik hinge-
gen oft ungeniigend. Zudem fehlen in
zahlreichen religiés-padagogischen Pu-
blikationen Ausserungen zur Grundle-
gung der religiésen Erziehung und Bil-
dung.

Bekannte evangelische und katholi-
sche Religionspddagogen legen deshalb
im ersten DBand des dreibéndigen
Handbuches eine Gesamtkonzeption

vor, die religiése Erziehung nicht nur
innerhalb einer historisch-konkreten

Religion fasst, sondern dariiber hinaus

den Aspekt der Erziehungsaufgabe ein-

schliesst, der von jedem Erzieher auch
dann gesehen werden muss, wenn er
sich nicht zu einer positiven Religion
bekennt. Der Konzeption liegt die in-
sicht zugrunde, dass es unabhingig
vom einzelnen Individuum menschli-

- che Phanomene gibt, die Fragen nach

dem Sinn des Lebens und nach der Zu-
kunft von Mensch und Welt stellen, vor
die jede Erziehung gestellt ist. Es sind
dies Fragen danach, was Sinn gibt, was
triagt, was Zukunft eréffnet und auch
im Scheitern Wert behélt.

Von hier aus wird die Theorie des Re-
ligionsunterrichts entworfen. Dabei
werden folgende Momente christlichen
Denkens namhaft gemacht, die in jeder



Konzeption, sofern sie christlich sein
mochte, zur Geltung kommen miissen :
1. Der Glaube an die Schépfung; 2. das
im Glauben griindende Wissen um die
Entfremdung des Menschen von seiner
Bestimmung als Geschépf; 3. der Glau-
be an die « Rechtfertigung» des Gottfer-
nen mit der Gewissheit, dass es keinen
Menschen gibt, der nicht geliebt wére;
und 4. die Hoffnung auf die Vollen-
dung, die dazu motiviert, den Blick auf
den Kommenden zu richten und das
Bestehende unter dem Anspruch des
Kommenden zu veriandern, ohne diese
Veranderungen zu vergotzen (3131f).
Das evangelisch-katholische Ge-
meinschaftswerk ist dreiteilig konzi-
piert. Der zweite Band «Didaktik und
Wissenschaftstheorie» (erscheint im
Sommer 1974) und der dritte Band
«Religionspidagogische Handlungsfel-
der in kirchlicher Verantwortung» (er-
scheint 1975) versprechen zusammen
mit diesem ersten Band ein umfassen-
des Handbuch der Religionspiadagogik
zu werden, das gut verstindlich ist und
nicht in wissenschaftlichen Anmerkun-
gen versinkt. Ich kann das Werk vorbe-
haltlos zur Subskription empfehlen ; es
wird nur geschlossen abgegeben. Bei
der Subskription kostet der erste Band
Fr.38.—. Der spitere Verkaufspreis
wird Fr.45.— betragen.  Peter Moll

8.J.Samartha und J. B. T'aylor: Chri-
stian-Muslim Dialogue. Papers pre-
sented at the Broumana Consulta-
tion, 12-18 July 1972. Genf 1973.
World Council of Churches. 167 S.
Vieles war in der Diskussion im An-
schluss an einen Vortrag des Hambur-
ger Missions-Wissenschafters Prof. Dr.
Hans Jochen Margull am 2.Februar
1973 in der dortigen Evangelischen
Akademie gesagt worden, der als Teil-
nehmer lber das im Titel genannte
Treffen berichtete. Da trat eine Dame,
offensichtlich eine Amerikanerin, vor
und legte vor den Versammelten ein
Bekenntnis zu Jesus Christus — und nur
zu ihm — ab. Damit war klargeworden,
dass alles vorher Gesagte im Grunde
unverbindlich war, dass dem Thema
aber nur durch ein wirkliches Bekennt-
nis beizukommen sei. Selbstverstind-
lich gibt es vielerlei Gemeinsamkeiten
zwischen Islam und Christentum,
selbstverstandlich kénnen sie auf wirt-
schaftlichem und sozialem Gebiete vie-

79

les gemeinsam tun, selbstverstdndlich
kann ihre Stellung gegeniiber Atheis-
mus und Glaubenslosigkeit nur die
gleiche sein. Davon sprach man nach
Ausweis der hier abgedruckten Vortré-
ge auch in Brummana. Man entnimmt
den Beitragen gern, dass beide Religio-
nen begonnen haben, sich mit Achtung,
wenn auch trotz allem vielleicht noch
nicht mit wirklichem Versténdnis zu
begegnen: Die Téatigkeit abendléndi-
scher Orientalisten ist den Muslimen im
Grunde immer noch suspekt. Dabei
bleibt aber jeder doch auf seinem
Standpunkt : Mohammed und der Ko-
ran sind das untiberwindliche Hinder-
nis fiir die beiden Religionen bei einem
Versuche, sich wirklich nahezukom-
men — jedenfalls solange nicht eine von
beiden ihre Substanz verleugnen will.
So sollte Gesprichen dieser Art — so
niitzlich sie sind — doch von vornherein
klar sein, dass es eine uniiberschreitba-
re Grenze gibt und dass der Gewinn ei-
ner solchen Tagung eine Zunahme an
gegenseitiger Achtung und gegenseiti-
gem Verstindnis, aber nicht mehr sein
kann. Wir Christen sollten den Musli-
men geméss dem schonen Koranvers
(109, 6) gegeniibertreten: Lakumdinu-
kum wa 11 dini: 4h» habt eure Religion,
und tch habe meine Religion.

Bertold Spuler

Hauschild W.D.: Gottes Geist und der
Mensch. Studien zur frithchristli-
chen Pneumatologie. Chr.Kaiser-
Verlag. Minchen 1972. DM 40.—.

Im 4.Jahrhundert wurde, anschei-
nend plétzlich, das Thema'der Theolo-
gie des Heiligen Geistes ein vordringli-
ches Anliegen. Bis heute ist dabei ei-
gentlich nicht ganz klar geworden, wie
es dazu kam. Wohl war schon immer
bekannt, dass der Kern der altchristli-
chen Pneumatologie sowohl ein soterio-
logischer als auch ein anthropologischer
ist. Aber woher das Interesse an dieser
Frage stammte, war nicht deutlich,
Meistens betrachtete man sie gleichsam
als Zusatz zu der ihrem Abschluss na-
hen christologischen Frage. Ist das
richtig gesehen und wie wurde in den
ersten vier Jahrhunderten Pneumato-
logie betrieben ?

Zu dieser Frage liefert die Habilita-
tionsschrift W.D.Hauschilds « Gottes
Geist und der Mensch» einen neuen
Beitrag. Darin geht der V1. auf die bis-
her nur ungeniigend untersuchten



preumatologischen Aussagen des Cle-
mens Alexandrinus, des Origenes, der
Valentinianer und anderer Gnostiker
sowie des Tatian und des Irenfus ein.
H. versucht stets die anthropologi-
schen Bezlge dieser Pneumatologien
herauszustellen, was besonders im Hin-
blick auf die Frage der Humanisierung
als Aufgabe heutiger Theologie na,tur-
lich sehr wichtig ist. Das Buch stellt al-
lerdings an den Leser hinsichtlich des
Verstehens vor allem abstrakter Ge-
dankenginge etliche Anforderungen.
Man mag es auch bedauern, dass der
Verfasser seine besondere Aufmerk-
samkeit verschiedenen (bisweilen we-
nig fassbaren) gnostischen Texten zu-
wendet und weniger den ausgesprochen
judenchristlichen wie z. B. der « Ascen-
sio Jesaiae». Dem Thema der Engel-
pneumatologie méchte man ebenfalls
eine ausfiihrlichere Behandlung in ei-
nem Werk tber frithchristliche Pneu-
matologie wiinschen (S.81-83), wobei
das Zwei-Parakleten-Schema zudem
ungentuigend beriicksichtigt worden ist
(S.141-143, ohne auf die ¢« Ascensio Je-
salae» zu verweisen). Schliesslich wire
es sicher auch wichtig gewesen, etwas
néher einzutreten auf das Problem der
ontologischen Mittelsposition des Pa-
rakleten im Hinblick auf das Dogma
von der Gottheit des Heiligen Geistes.
Es konnte ja ein Resultat judischen
Denkenssein (das Mittelwesen zwischen
Gott und Mensch, durch seine Funk-
tion «ontologisch» bestimmt), oder
aber griechischen Denkens (das Ema-
nationen aus Gott kennt, die als intelli-
gible Wesen weder als Schopfer noch
als Geschopfe zu bezeichnen sind). Die-
ses Problem hat H. nicht miteinbezo-
gen. In dieser Hinsicht ist seine Ham-
burger Dissertation tiber die Pneuma-
tomachen ergiebiger (cf. S. 147, 193).
Indessen muss zugestanden werden,
dass wer uber dieses Thema schreibt,
ein gutes Stiick Pionierarbeit zu leisten
hat und auch auswihlen muss. Grund-
satzlich ist jedoch festzustellen, dass
die angewandte historisch-kritische

80

Methode es sehr schwer macht, die so-
teriologische Wichtigkeit dlesel alten
Pneumatologien zu verstehen. Dazu
muss der Leser mehr leisten, als nur
dem Gang dieses Buches zu folgen. Wer
sich jedoch mit der Frage nach dem alt-
kirchlichen Humanisierungsgedanken
beschéftigt, findet hier reichliches Ma-
terial zusammengetragen und verar-
beitet. Martien Parmentier

J.Visser, F.Smit, P.J.Maan: Onaf-
hankelijk van Rome, toch katholiek.
250 jaar Oud-Katholieke Geschiede-
nis. Gooi en Sticht bv, Hilversum
1973.

Dieses 112 Seiten starke Taschen-
buch enthélt die sorgfiltig ausgearbei-
teten Amnsprachen, welche anlisslich
der Gedenkfeier am 28.April 1973 in
Utrecht zur Erinnerung an die Wahl
von Erzbischof Cornelis Steenoven von
den drei altkatholischen Theologen
Dr.J.Visser (Nijmegen), Drs.F.Smit
(Schiedam) und Dr.P.J.Maan (Arn-
hem) gehalten worden sind. Auf Grund
des neuesten Forschungsstandes finden
sowohl die zum Schisma von 1723 fiih-
renden Ursachen als auch die seitherige
Geschichte der dltesten altkatholi-
schen Kirche eine von griindlicher Aus-
einandersetzung zeugende Darstel-
lung. Was den Inhalt der einzelnen Bei-
triage betrifft, sei auf die entsprechen-
den Ausfihrungen in der «Kirchlichen
Chronik» dieses Heftes! verwiesen. Zu
ergianzen bleibt nur der Hinweis auf das
vom bekannten rémisch-katholischen
Theologen Prof. Dr.J.F.Lescrauwaet
verfasste Yorwort, fiir dessen wohlwol-
lend-kritische Geisteshaltung der be-
denkenswerte Satz zeugt: «Wenn es
Altkatholiken geben sollte, die warten,
bis wir ihr Denken und Tun génzlich
teilen, dann hegen sie eine eitle Hoff-
nung! Entschuldigen Sie, wenn ich dies
etwas brusk sage, aber das Umgekehrte
gilt meines Erachtens gleicherweise fir
uns Rémisch-Katholiken.»

Hans A.Fret

Vgl. 8. 66f.



	Bibliographie

