
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 72

Bibliographie

Ernst Chr.Suttner (Hrsg.): Busse und
Beichte. Drittes Regensburger
Symposion. Verlag Friedrich Pustet.
Regensburg 1972. 118 S.

Nachdem im Jahre 1969 in Regensburg

ein ökumenischer Kreis römisch-
katholischer und orthodoxer wie auch
vereinzelter protestantischer und
altkatholischer Theologen «die Eucharistie

als Zeichen der Einheit» und im
Sommer 1970 «Taufe und Firmung»
zum Gegenstand seiner Beratungen
gemacht hatte, fand im Sommer 1971
eine Begegnung statt, die unter dem
Generalthema stand: «Busse und Beichte».

Eingeleitet wurde die Tagung
durch biblische und patristische
Studien, die inzwischen in verschiedenen
Zeitschriften erschienen sind. Das
vorliegende Büchlein enthält diejenigen
(zehn) Referate, die sich hauptsächlich
mit der Verwaltung des Buss-Sakramentes

in den verschiedenen Kirchen
befassen.

Hervorgehoben seien hier drei
Beiträge, ein römisch-katholischer, ein
orthodoxer und ein altkatholischer.

In seinem »Artikel «Metanoia als
Grundbefindlichkeit christlicher
Existenz» zeigt Josef Ratzinger auf, dass
metanoia mehr bedeutet als Sinnesänderung,

Umkehr oder Einkehr. Es geht
vielmehr um «Wegkehr von sich in den
rufenden Gott hinein». Darum ist
metanoia gleichbedeutend mit Glaube
und Gehorsam. Veränderung und
Fortschritt, wie sie die metanoia fordert,
gibt es nur unter der Voraussetzung der
(Glaubens-)Treue. So verstanden, ist
die Busse Gottes Geschenk an uns
Menschen und hat als solches zwei Dimensionen,

eine innere im Leben des
einzelnen und eine gemeinschaftsbezoge-
ne.

In seinen »Ausführungen über «Das
Buss-Sakrament als geistliches Ereignis»

legt der rumänisch-orthodoxe
Theologe Dumitru Stäniloae ìnit grosser

Eindringlichkeit dar, was im Priester

als Beichtvater geschehen muss,
wenn er Beichte hören und Sünden
vergeben soll. Ausgehend von dem Bedürfnis

des Gläubigen, einen Menschen zu
haben, der ihm freund ist und der die
Ermächtigung hat, im Namen Gottes

zu sprechen, fordert er, dass der Priester

die Initiative zur Vorbereitung des
Pönitenten in eigener Busse und Reue
ergreift und sie durchhält. Der Sündenschmerz

des Beichtenden muss zum
Schmerz des Priesters und die Kraft
des Priesters zur Kraft des Beichtenden

werden, indem sich beide im ter das
Kreuz stellen. So ist das Sakrament der
Busse das Sakrament der menschlichen
Gemeinschaft schlechthin. Beide
Beteiligten schreiten in der Busse von
einer anfänglichen Einheit mit Gott zu
einer grösseren Einheit unter sich und
mit Gott, dessen Gnade sich in diesem
Prozess mehrt. Die Absolution kann
darum der Priester nur in tiefster
Demut erteilen, als einer, der weiss, dass er
selbst der Vergebung bedarf, und der
sich selbst mitverurteilt, wenn er das
Buss-Sakrament verwaltet. Dabei ist
nach orthodoxer Auffassung und Praxis

besonders wichtig, dass der Pöni-
tent nicht nur als Delinquent, sondern
als Patient betrachtet wird, an dem der
Beichtvater auch eine ärztliche Funktion

zu erfüllen hat.

Endlich sei verwiesen auf den kurzen,

aber überaus aufschlussreichen
Bericht des altkatholischen Pfarrers
Wynfrith B.Noll über «Erfahrungen
mit der allgemeinen Beichte bei den
Altkatholiken». Der Referent weist darauf
hin, dass nach der Regelung, die auf
»Antrag von Prof. Reusch die erste
deutsche altkatholische Synode von
1874 getroffen hat, am Buss-Sakra
ment als «Heilmittel von grösster sittlicher

Bedeutung» festzuhalten ist, die
«Spezial-Beichte» als verpflichtend
aber nur für solche Sünden betrachtet
wird, «durch die jemand die göttliche
Gnade verloren zu haben glaubt»;
daneben wird für weniger schwere Sünden

eme gemeinschaftliche Bussandacht

mit .absolution vorgesehen, die
aber nicht an die Stelle der sakramentalen

Einzeibusse treten soll. Das hat,
wie 1968 im Gespräch mit römisch-katholischen

Theologen festgestellt wurde,
dazu geführt, dass die Einzelbusse

zurücktrat und die allgemeine Busse
ihre Stelle einnahm. Dieselbe Entwicklung

zeichnet sich gegenwärtig in der
römisch-katholischen Kirche ab. Diese



— 73 —

Entwicklung hat ihre grossen Gefahren,

sie wirkt sich aber positiv dahin
aus, dass der Kommunionempfang
häufiger wüd und dass die allgemeine
Bussandacht oft in eine sehr gründliche
Einzelbeichte ausmündet, die mit Hilfe
der Psychologie und der Psyehothera-
peutik zu einer neuen, gesunden
Gewissensbildung beitragen kann. - In der an
die Referate anschliessenden Diskussion

wurde u.a. die Frage aufgegriffen,
ob die Busse bloss Sache der einzelnen
Glieder der Kirche ist oder ob nicht
auch die Kirche als ganze Busse zu tun
habe. Zu einer Einigung über diese heute

besonders aktuell gewordene Frage
kam es nicht.

Die gehaltvolle und anregende
Schrift sei - speziell unseren altkatholischen

Theologen - warm empfohlen.
Urs Küry

Julius Tyciak: Theologie in Hymnen.
Theologische Perspektiven der
byzantinischen Liturgie. Trier (1973).
Paulinus-Verlag. 110 S. (Sophia.
Quellen östlicher Theologie, Band
10.) Kartoniert DM 10.80.
In der ansprechenden Reihe, die u.a.

versucht, liturgisches Gut der
morgenländischen Kirchen einem deutsch
lesenden Publikum näherzubringen,
unternimmt es T., ein sehr guter Kenner
des Themas, ausgesuchte Teile orthodoxer

Hymnen und Hirmen (Präludien)

im Rahmen des Grossen und
Kleinen Oktoechos - also der Sammlung

der Proprien sowie der Sonn- und
Werktagslieder, die im Rahmen der
Liturgie gesungen werden - sowie des
Triochons - der Sammlung der «Drei
Oden» der Kanones, die an den meisten
Werktagen zum Vortrag gelangen -
nicht nur zu übersetzen, sondern auch
in ihrer Sprache und ihrem theologischen

Gehalt auszulegen und Kennern
der westlichen Liturgie verständlich zu
machen. Überall wüd auf weiterführende

Literatur verwiesen, wird von
den Verfassern der einzelnen Hymnen
berichtet, wüd Bestand und Terminologie

der orthodoxen Liturgie dargestellt

und also einem wirklichen
Verständnis dieser sakralen Dichtung der
Weg geebnet. Man bedauert, dass
neben einer Erklärung der Fachausdrük-
ke (S. 109f.) ein Register fehlt.

Bertold Spuler

Maria Cramer: Koptische Liturgien.
Eine »Auswahl. Trier (1973).
Paulinus-Verlag. 81 S. (Sophia. Quellen
östlicher Theologie, hrsg. von Julius
Tyciak und Wilhelm Nyssen, Band
IL) Kart. DM 12.80.
In der koptischen Küche haben sich

im Rahmen der Liturgie verschiedene
»Anaphoren im Gebrauch erhalten ; ihre
historische Form lässt sich z.T. aus
erhaltenen Handschriften oder
Handschriftenresten erhellen. Diese Formulare

gelten neben der Spendung der
küchlichen Sakramente (etwTa der
Mönchsweihe oder der Eheschliessung,
auch der küchlichen Bestattung) vor
allem der HI. Messe während der
verschiedenen Zeiten des Kirchenjahres.
In sie sind -wie in der lateinischen Messe

— verschiedene Hymnen zum Preise
des Heilands, der Jungfrau Maria u.a.
eingebettet, von denen die Verfasserin
hier wesentliche Teile vorführt. Das
Büchlein gibt, wie der Titel sagt, im
wesentlichen Impressionen wieder, keine
systematische Analyse, und erfüllt in
dieser Form sicherlich den Zweck,
stimmungsmässig in Gedankengut und
Gestalt koptischer sakraler Dichtung
einzuführen. Dem dienen auch die
beigegebenen Abbildungen, meist aus
Handschriften einschlägiger Texte. -
In der Ausdrucksweise ist die Verfasserin

da und dort ungenau : Wann wäre
etwa eine Sprache aus einer vokallosen
Schrift hervorgegangen? (S.9 Mitte),
oder was soll es heissen, der arabische
»Ausdruck Turuhat/Turuh sei «aus der
dritten Form der arabischen Verbums
taraha, zum Gesänge aiiffordern»
entstanden (S. ISunten). — Übrigens sind
koptische Monatsnamen nur cum grano
salis mit abendländischen (julianischer
Zählung gleichzusetzen, und man
darf aus S.öl oben nicht etwa schliessen,

der 28.Pharmute sei der gleiche
Tag im April Sollte das Büchlein noch
einmal aufgelegt werden, so wäre eine
gewisse Überarbeitung erwünscht

Bertold Spider

Fidelis Ruppert O SB : Das pachomiani-
sche Mönchtum und die Anfänge
klösterlichen Gehorsams.
Münsterschwarzach 1971. Vier-Türme-Verlag.

XXN, 466 S. (Münsterschwarz-
acher Studien, Band 20.) DM 38.80.
Pachomios, der Gründer des ägyptischen

und damit eigentlich des gesamten
koinobitischen Mönchtums (um



— 74 —

287-346), ist zu einer der normativen
Gestalten der Küohengeschichte
geworden. So verfolgt der Vf. des
vorliegenden Buches die Entwicklung dieser
Gestalt nach allen Richtungen und
stützt sich dabei auf die Bruchstücke
der koptischen, auf die griechische und
die lateinische Überlieferung, die er
sehr sorgsam gegeneinander abwägt
und in ihrer grundsätzlichen Struktur
beleuchtet. Er gibt dann den Lebenslauf

des Ordensgründors in allen
Einzelheiten, verfolgt seine Klostergründungen

und die grundsätzlichen
Unterschiede zwischen Einsiedlern und Koi-
nobiten. Den Hauptteil des Buches bildet

die Darstellung der Klosterregel
des Pachomios, ihre Grundlagen, ihre
Auswirkungen und ihre Fortbildungen.
Dabei legt R. besonderes Gewicht auf
die Versuche, alle Regelungen des
klösterlichen Lebens auf biblischen
Vorschriften zu begründen - aber auch
Nachsicht etwa hinsichtlich der
Verbindungen der Mönche mit ihren
Verwandten zu üben: hier wäre die Forderung,

« die ganze W7elt hinter sich zu
lassen», ein Hemmnis für die Ausbreitung
des Mönchtums gewesen, das in »Ägypten

damals wie heute ein sehr unruhiges
Element ist. Eine genaue Betrachtung
aller Einzelheiten der klösterlichen
Organisation, stets in genauem Vergleich
zwischen den Überlieferungen in den
drei Sprachen, führt zur Frage des
kirchlichen Gehorsams bei Pachomios
und seinen Mönchen: er gründet sich
auf eine vor allem persönliche Autorität

des Gründers, der sich seinerseits
den gegebenen Ordensregeln unterwarf,

wird aber doch auch durch
Vorschriften — ebenso des persönlichen
Gehorsams wie des Gehorsams im Rahmen

der Gemeinschaft - gefordert. Wie
der Titel sagt, hofft der Vf. dadurch
auch Anhaltspunkte für die Frage des
Gehorsams in der Gegenwart zu rinden,
den er durch die jüngste Entwicklung
in Frage gestellt sieht, auch wenn, so
möchte ich sagen, die Verhältnisse des
3. und 4. Jh. s sichvon denen des 20. Jh.s
sehr wesentlich unterscheiden. Die
Untersuchung als solche, vielfach in
fesselnder Sprache vorgetragen und
mustergültig belegt und abgewogen,
bedeutet eine wesentliche Erweiterung
unserer Kenntnis des ägyptischen
Mönchtums und verdient viele
aufmerksame Leser. Dass ein Register
fehlt, ist trotz des ausführlichen In¬

haltsverzeichnisses ein Mangel, der
den Wert der Abhandlung als
Nachschlagewerk, den es besitzt, doch recht
herabmindert. Bertold Spuler

Robin E. Waterfield: Christians in Persia.

Assyrians, Armenians, Roman
Catholics and Protestants. London
1973. George »Allen and Unwin Ltd.
192 S., 7 Tafeln, eine Karte. Net £
3.50.
Das vorliegende Werk stellt, aufs

Ganze gesehen, einen Überblick über
die Geschicke des Christentums in Iran
dar, keine eigene Forschungsarbeit
(und enthält demgemäss keine
Anmerkungen). Die Tatsachen werden für die
nestorianische Küche, die Armenier
und die römisch-katholische Werbung
für die Union im Mittelalter nach Quellen

zweiter Hand dargeboten ; hier findet

sich also für den Fachmann nichts
Neues. Ausführlicher dargestellt und
mit allerlei neuen Aspekten versehen
wüd die Darstellung über das
protestantische Eingreifen in die Christenheit
des Landes im 19. und 20. Jh. und die
Schilderung der einzelnen, so gut wie
ausschliesslich angelsächsischen,
Missionsunternehmungen im Lande, die
vielfach auch humanitäres Gepräge
tragen. Freilich hat der Vf. nicht auf
die ganze vorhandene Literatur Bezug
genommen : ein so grundlegendes Werk
wie Peter Kaweraus : Amerika und die
Orientkirchen. Ursprung und Anfang
der amerikanischen Mission unter den
Nationalkirchen Westasiens, Berlin
1958 (Arbeiten zur Küchengeschichte
31), wird nicht aufgeführt So mag man
in dem vorliegenden Buch eine für weitere

Kreise bestimmte, allgemeine
Einführung in unsern jetzigen Kenntnisstand

sehen. Bertold Spuler

Klaus Wessel (Hrsg.): Kunst und
Geschichte in Südosteuropa. Recklinghausen

(1973). VerlagAurel Bongers.
188 S. 4°, darunter zahüeiehe
Tafeln. (Südosteuropa-Jahrbuch. Im
Namen der Südosteuropa-Gesellschaft

hrsg. von Walter Althammer,
Band 10 - zugleich Beiträge zur
Kunst des Christlichen Ostens, Band
7.) DM 110.-.
Der Hrsg. dieses gewichtigen Bandes,

Ergebnis der «9. Internationalen
Hochschulwoche der Südosteuropa-
Gesellschaft» in Niedersessmar bei
Gummersbach, Klaus Wessel, hat si-



— 75 —

cherlich recht, wenn er daraufhinweist,
dass byzantinische Kunst uns nur
deshalb vor allem religiöse Kunst zu sein
scheine, weil sie gerade in diesem Sektor

weithin erhalten gebheben sei.
Sosehr man sich also davor hüten muss,
diese Kunst in ihrer Gesamtheit als im
wesentlichen sakral zu betrachten, so
ist sie doch in ihrem Erhaltungszustand

vor allem sakrale und kirchliche
Kunst. Angesichts dieser Tatsache und
angesichts der Bedeutung, die ihr
Dasein als Ausdruck religiöser Überzeugungen

für die Theologie hat, wird sich
auch der Küchengeschichtler mit ihr
zu befassen haben. Das gilt schon vom
Grundsätzlichen her, wenn man an die
schweren Auseinandersetzungen des
Bilderstreits denkt. Aber auch vieles,
was in den breiten Massen als religiöse
Überzeugung lebt, hat sich in der
religiösen Malerei, etwa an den Aussen-
wänden rumänischer Klöster,
niedergeschlagen. Dann die Ikonen-Theologie,

die bei aller Variationsbreite der
Stile und der persönlichen Leistung
doch auf gewissen Typen mit ihrer
weithin symbolischen Bedeutung
aufbaut, weiter die Anlage der Küchen
mit ihrer auf die Bedürfnisse der Hl.
Messe ausgerichteten Form oder die
durch ihren Zweck in vieler Hinsicht
vorgeschriebene Bauform der Klöster.
All diese Ausdrucksformen küchlicher
Kunst werden uns für verschiedene
Jahrhunderte und verschiedene orthodoxe

Länder (auch für die Bauten der
Reformationskirchen in Siebenbürgen)
von Fachleuten ersten Ranges, mit
einschlägigen Literaturangaben versehen,
vor Augen geführt. Die oft ausgesucht
schönen »Abbüdungen ermöglichen auch
dem, der die Originale nicht kennt,
sich ein Bild von der Art dieser Kunst
und ihrer Bedeutung zu machen. Ein
Küchenhistoriker wüd vielleicht
bedauern, dass von den Beziehungen
zwischen Kunst und religiöser
Überzeugung, von ihrer Symbolik, ihrer
Bezogenheit auf Dogma imd Liturgie,
dass von der Theorie der Ikonen (so
unterschiedlich sie auch gedeutet wüd)
in diesem Buche nur am Rande die Rede

ist. Und doch versteht man vieles an
der kirchlichen Kunst wüklich erst
vom theologischen Bezug her.

Bertold Spuler

Walter Feliceüi-Liebenfels: Geschichte
der russischen Ikonenmalerei, in den

Grundzügen dargestellt. Graz 1972.
»Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

X, 361 S. 4°, 384 Abbüdungen.
(Forschungen und Berichte des
Kunsthistorischen Instituts der
Universität Graz, hrsg. von Heinrich
Gerhard Franz, III.)
Der Vf., schon durch eine Geschichte

der byzantinischen Ikonen-Malerei (Ölten

und Lausanne 1956) bekannt
geworden, versteht es gut, uns die
ostslawische Ikonenkunst in ihrer Abhängigkeit

von der griechischen, aber auch in
ihren selbständigen Leistungen und in
ihrer über die Jahrhunderte hinweg
ungebrochenen Entwicklung vor Augen
zu führen. Vom Wesen und Zweck der
Ikonen ausgehend, die er mit Ein-
schluss der russischen Fachausdrücke
erläutert, verfolgt F.-L. die Entwicklung

der einzelnen Richtungen bis hin
zur Fremdherrschaft der Tataren, die
im 13. und 14. Jh. einen grossen Bruch
brachte, dem erst allmählich ein neuer
Aufschwung folgte. Für ihn spielte
Theophanes der Grieche (Feofan Grek)
eine entscheidende Rolle, dem »Andrej
Rublëv (um 1365-1430 als der allgemein

anerkannte Höhepunkt der
Ikonenkunst gegenübersteht. Der Vf.
verfolgt die Verbindungslinien zwischen
beiden, die Aufspaltung der Ikonenmalerei

inverschiedene Schulen, aber auch
die verschiedenen Gegenstände der
Darstellung : Heiland, Gottesmutter,
Heilige und Szenen aus der Heiligen
Schrift einschliesslich der Festtags-Zyklen

und der Ikonenwände. Er weist
laufend auf die Feinheiten der technischen

Ausführung, auf die Bedeutung
der Zuordnung einzelner Figuren, auf
die Symbolik der Farben hin, die letztlich

freüich zu einem Mystifizismus
führen konnte, der unter dem Einfluss
der massenhaften Einfuhr westlicher
Serien-Heiligenbilder den Verfall der
Ikonenkunst im 17. Jh. einleitete. »Alle
Stile, alle einzelnen Bilder, alle Einzelfragen

werden unter dauerndem Hinweis

auf den umfangreichen Bildteil
besprochen, der in vorzüglicher
typographischer Ausführung die ganze
Entwicklung der Ikonenkunst in zeitlicher
und formeller Hinsicht vorführt: freilich

nur in Schwarzweiss, so dass die
Wirkung der Farbe, die bei den Ikonen
so wesentlich ist, leider entfällt. Auf
eine rein mystisch-symbolische Ausdeutung

der Ikonen, wie sie immer wieder
vertretenwüd, lässt sich F.-L. nicht ein.



76

Das Buch wüd durch mehrere Register

gut erschlossen. Man bedauert das
Fehlen eines Literaturverzeichnisses
und auch die Zusammenfassung der
»Anmerkungen am Schluss - mit der so
gut wie stets eintretenden Folge, dass
nur wenige Leser sich die Mühe
machen, sie wüklich einzusehen; das ist
bei der sorgfältigen Belegung aller
»Angaben sehr schade! Das Buch vermittelt

den ersten Gesamtüberblick über
die Entwicklung der russischen Ikonen,

der über Phrasen hinweg eine
wükliche Würdigung dieser sakralen
Kunstgattung ermöglicht. Der Vf. und
der Verlag haben sich mit diesem Werke

ein wesentliches Verdienst auch um
die Kenntnis der russischen Theologie
erworben, zu der die Ikone untrennbar
gehört. Bertold Spuler

Richard H.Marshall, jr. (Hrsg.):
»Aspects of Religion in the Soviet
Union, 1917-1967. Associate
Editors: Thomas E. Bird and Andrew
Q.Blane. Chicago 1971. The University

of Chicago Press, Chicago and
London. XV, 489 S. £ 8.65.
Über die vielfältige Bedrängnis der

Religion, vor allem der Orthodoxie,
aber auch des Islams, bis hin zu blutiger

Verfolgung im Rätebunde ist in den
vergangenen Jahren viel geschrieben
und manches davon auch im Rahmen
dieser Zeitschrift angezeigt worden.
Nicht wenige dieser Bücher sind von
persönlichen Erlebnissen geprägt und
emotional gefärbt. Von ihnen
unterscheidet sich das vorliegende Werk -
ein Sammelband mit 20 Beiträgen -
durch seüi sozusagen leidenschaftsloses

wissenschaftliches Vorgehen, durch
den Versuch, den Dingen mit den Mitteln

einer objektiven Forschung zu Leibe

zu gehen. Das soll nicht heissen, dass
nicht auch hier Anteilnahme fiü die
verfolgten Religionen zu spüren sei.
Dieser Zielsetzung entspricht die
Tatsache, dass zuerst die gesetzliche Lage
der einzelnen Religionsgemeinschaften
dargetan wird, wie sie die sowjetische
Gesetzgebung und auch Rechtsprechimg

festgelegt haben. (Dazu gehört
der «»Appendix»: Soviet Religions Law
as of January 1. 1968: S. 433-462). Von
einer Kenntnis dieser Lage muss eine
Betrachtung der religiösen Entwicklung

auch dann ausgehen, wenn man
dieses Vorgehen des Staates imd der
kommunistischen Partei gegen die

Gläubigen nicht billigt. Dann werden
die einzelnen Glaubensgemeinschaften
behandelt, allen voran natürlich die
russische orthodoxe Kirche
(einschliesslich der ukrainischen und weiss-
russischen), weiter die georgische und
die armenisch-gregorianische Kirche
von »Angehörigen dieser Nationen : hier
findet sich die Bezugnahme auf
Materialien, an die man sonst schwer
herankommt. Es folgen die einzelnen evangelischen

Glaubensgemeinschaften im
Rätebunde, die römischen Katholiken,
die Muslime und die Juden. »Auf die
Buddhisten, die Altgläubigen und die
aus der Orthodoxie hervorgegangenen
«Sekten» wüd nicht eingegangen,
obwohl an dem Versuch, sie gegenüber
den Mehrheitsreligionen «auszuspielen»,

gar manches über die rätebündi-
sche Religionspolitik abgelesen werden
kann. — All diese Abschnitte werden
von wüklichen Sachkennern, nicht selten

von Angehörigen des betreffenden
Volkstums und des betreffenden
Bekenntnisses (etwa für die Litauer oder
die baltischen Lutheraner), geschrieben,

denen die Literatur in den
entsprechenden Sprachen leicht zugänglich
ist. Die einzelnen Beiträge werden mit
unterschiedlicher Ausführlichkeit
belegt und durch ein Register erschlossen.
Das Literaturverzeichnis enthält leider
nur Werke in englischer Sprache und
ist dadurch einseitig, so wichtige
Beiträge zum Thema es auch in dieser
Sprache gibt. - Das vorbildlich
gedruckte und ausgestattete Werk ist
Paul B. »Anderson, dem amerikanischen
Kenner der Orthodoxie, gewidmet,
dessen Lebensarbeit in einem einleitenden

Abschnitte gewürdigt wird.
Bertold Spider

Karl Christian Felmy: Predigt im
orthodoxen Russiand. Untersuchungen

zu Inhalt und Eigenart der
russischen Predigt in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts. Göttingen
(1972). Vandenhoeck und Ruprecht.
320 S., 3 Bildtafeln. (Kirche im
Osten. Monographienreihe, Band
11.)
Die Predigt spielt in der orthodoxen

Küche bekanntlich nicht die Rolle, die
sie im evangelischen Gottesdienst hat.
So hatte sich gerade im Rahmen dieses
Bekenntnisses die Meinung verbreitet,
dass sie überhaupt keine Bedeutung
besitze. Das ist insofern richtig, als es



77

z.B. in Russland viele Geistliche gab,
die keine Predigten hielten. Doch gab
es immer auch bedeutende Prediger,
die über das ganze Land hin bekannt
waren und z. T. auch Wunderheilungen
durchführten, wie Johann (Sergiev)
von Kronstadt (1839-1908), eine der
drei Persönlichkeiten, um die herum F.
seine Darlegungen aufbaut. Mit Hilfe
seines Rufes gelang es Johann, ein
umfängliches orthodoxes Liebeswerk
aufzubauen, das über seinen Tod hinaus
weiterbestand. Die beiden andern grossen

Prediger — in Stil und Zielsetzung
von ihm durchaus verschieden — smd
Bischof Theophanes der Klausner
(F.eofàn Zatvörnik; 1815-1894) von
Tambov und von Vladimü an der
Kljäzma sowie Erzbischof Ambrosios
(Kljucarev; 1820-1905) von Châfkov
und Achtyrka. F. bringt die Lebensläufe

dieser drei Küchenfürsten in aller
Ausführlichkeit, unter besonderer
Hervorhebung ihrer geistigen Herkunft
und der Zielsetzung ihrer Predigt. Mit
deren verschiedenen Inhalten setzt sich
der Vf. im einzelnen auseinander :

Verteidigung des orthodoxen Glaubens
gegenüber dem Zeitgeist, gegenüber
Altgläubigen und Sektierern, gegenüber
römischen Katholiken und Lutheranern

; die Auseinandersetzung
zwischen Glauben und Vernunft; die
Erläuterung des Dogmas, der Liturgie
und der Heilswirkungen der Eucharistie,

endlich die Predigten mit politischer

oder sozialer Zielsetzung bei den
drei genannten Kirchenfürsten. In sehr
anschaulicher Sprache bringt F. viele
Beispiele, erläutert sie und stellt die
Zusammenhänge zwischen den einzelnen

Zielen, den einzelnen Formulierungen
her. Er liefert damit einen gewichtigen

Beitrag für die Entwicklung der
Theologie und darüber hinaus der
Geistesgeschichte Russlands im 19. Jh. In
beider Hinsicht bleiben die Predigten
dieser Zeit auch heute noch massgebend,

werden sie doch gar oft nachgeahmt

oder auch verlesen, da ja im
Rätebunde jeder politisch aktuelle Bezug
von Staats wegen unterbunden wird.
Schade nur, dass F. zwar dann und
wann zusammenhängende Auszüge
bringt, aber keine Gesamtpredigten
beigibt, die den Leser mit deren Aufbau,

deren Sprache und deren Zielsetzung

bekannt gemacht hätten Gerade
wenn F. die Kenntnis der russischen
Predigt auch im ökumenischen Ge¬

spräch für bedeutsam hält, wäre das
sehr wichtig gewesen. - Das Buch
enthält ein ausführliches Literaturverzeichnis

und wüd durch ein Register
erschlossen. Die vielen im Druck verwendeten

Abkürzungen für häufig vorkommende

Wörter, durch die Druckkosten
erzwungen, stören die Lektüre doch
nicht ganz unerheblich

Bertold Spuler

Peter Hauptmann: Die Katechismen
der russisch-orthodoxen Küche.
Entstehungsgeschichte und Lehrgehalt.

Göttingen (1971). Vandenhoeck

und Ruprecht. 398 S., 16
Tafeln. (Kirche im Osten :

Monographiereihe, Band IX.)
In den reformatorischen Küchen

haben sich die Liturgien (»Agenden)
gewandelt, hingegen sind die Katechismen

des 16. Jh.s noch heute vielfach in
Gebrauch. In der orthodoxen Küche
ist es umgekehrt : Die Liturgie ist sich
seit vielen Jahrhunderten gleichgeblieben,

die Katechismen smd seit dem
17. Jh. wiederholt neu geschrieben und
beim Unterricht (oder zur dogmatischen

Unterrichtung) verwandt worden.

So spiegeln sie neben unterschiedlichen

persönlichen Ansichten auch den
Wandel theologischer Überzeugungen
wieder. Insofern war es richtig, dass H.
mit einer eingehenden Lebensbeschreibung

der Verfasser orthodoxer
Katechismen begann; ihr erster im
russischen Bereich war Theophanes (F.eo¬
fan) Prokopóvic in der Zeit Peters des
Grossen (um 1677 bis 1736), der letzte
(dessen »Arbeit ins Russische übersetzt
wurde) Bischof Gorazd der
tschechoslowakischen orthodoxen Kirche
(1879-1942). H. beschreibt ihr Leben
vom Elternhause und seinen Einflüssen
an über ihre akademischen Studien mit
den dort wirkenden Lehrern bis in ihre
geistliche »Amtstätigkeit und an ihr
Lebensende ; er legt so die verschiedenen
Umwelteinflüsse dar, die neben ihrer
eigenen Überzeugung in die Katechismen

eingegangen sind. Daran schliesst
sich ein nach den Hauptstücken eines
Katechismus angelegter sachlicher
Abschnitt an. Hier werden die Angaben
zum Glaubensbekenntnis, zu den
Sakramenten, zu den Zehn Geboten, dem
Vaterunser und den Seligpreisungen in
eingehenden »Auszügen nebeneinander
gestellt und dadurch gut voneinander
abgehoben. Das Ganze wüd durch



— 78

mehrere Register erschlossen ; ein
Literaturverzeichnis ermöglicht die
Feststellung aller einschlägigen Titel. So
hat H. mit der vorliegenden
Habilitationsschrift (Münster 1968) ein sehr
zuverlässiges, tiefschürfendes und für das
Verständnis der Orthodoxie und ihres
Andersseins bedeutsames Hilfsmittel
geschaffen, das von nun an zu den
Standardwerken auf diesem Gebiete
gehören wird. Bertold Spuler

«Die Kinder im Evangelium». Hrsg. :

G. Krause. Ehrenfried Klotz Verlag.
Stuttgart und Göttingen 1973.
Der Glaube an Christus und an seine

Wrorte, die Gottes Reich den Kindern
zusagt und denen, die so wie sie werden
(Mk. 10, 13-16 und par.), bedeutete
jahrhundertelang verantwortliches
Engagement, Schulen und Kinderheime

einzurichten, verschiedene Formen
christlicher Jugendarbeit zu betreiben.
Heute sind die Schulen in kommunale
Verwaltungen übergegangen, und seit
einem Jahrzehnt befindet sich die
christliche Jugendarbeit theologisch
und pädagogisch in einer schweren Krise.

Auf diesem Hintergrund gehen die
vorliegenden Arbeiten den Fragen
nach : Haben die Wrorte Jesu über die
Kinder in der heutigen Lage ihre
Bedeutung verloren, oder sollte nicht
dennoch die Liebe zur Kirche unseren Kindern

anerzogen werden Christus hat
ja geboten, sogar das hundertste verlorene

Schaf zu suchen, wenn auch
neunundneunzig da sind. Wenn aber diese
neunundneunzig nicht mehr da sind,
muss dann nicht ihnen zuallererst unsere

Sorge gelten
Die Beiträge dieses Buches sind diesen

Fragen gewidmet. Sie versuchen,
Jesu ebenso befremdlichen wie
revolutionären Worte über die Kinder auf
vier Weisen zu Gehör zu bringen: Mit
der unmittelbaren Textinterpretation,
der Wirkungsgeschichte in kirchlicher
Predigt und künstlerischer Bilddarstel -

hing, und schliesslich der Annahme
und Ausführung der Jesusworte heute.

Bei der »Auslegung des sog. «Kinder-
Evangeliums» ist das Kindsein weder
moralisch, psychisch, noch durch seine
Denkfähigkeit, noch sozial oder biolo-
gisch-ontogenetisch definiert und
festgelegt. Vielmehr machen die subtilen
Ausführungen deutlich, dass die Bedingung

des Empfangens der Gottesherrschaft

die der wüklichen Kinder ist;

das heisst : Kinder empfangen die
Gottesherrschaft durch Jesus, nur durch
sem Wort und seine Zuwendung,
unverdient, gegen alle Lehre, Sitte und
Erfahrung, wohl auch ziemlich ungewollt

und kaum sehr tiefgründig
verstanden. Vorbildlich ist das Empfangen
deshalb, weil man gar nichts dafür tun
kann, sondern «wie ein Kind» sich das
Wort Jesu sagen und gesagt sein lassen
muss.

Mit viel Gewinn wüd der Leser zu
diesem Büchlein greifen. Peter Moll

Handbuch des Religionsunterrichts,
Bdl: Religiöse Bildung und Erziehung:

Theorie und Faktoren. Hrsg.:
E. Feifei, R.Leuenberger, Günter
Stachel, Klaus Wegenast. Benziger
Verlag. Einsiedeln 1973.
Mit einer unglaublichen Hektik

entstehen überall religiös-pädagogische
Modelle, Unterrichtspläne für praktisch
jede Form religiöser Erziehung und
Büdung. Das verfügbare Material zeigt
Pfarrern und Religionslehrern die
lern-, informations- und curricular-
theoretischen Voraussetzungen und die
theologische Grundproblematik hingegen

oft ungenügend. Zudem fehlen in
zahlreichen religiös-pädagogischen
Publikationen Äusserungen zur Grundlegung

der religiösen Erziehung und
Bildung.

Bekannte ovangeüsche und katholische

Religionspädagogen legen deshalb
im ersten Band des dreibändigen
Handbuches eine Gesamtkonzeption
vor, die religiöse Erziehung nicht nur
innerhalb einer historisch-konkreten
Religion fasst, sondern darüber hinaus
den Aspekt der Erziehungsaufgabe
einschliesst, der von jedem Erzieher auch
dann gesehen werden muss, wenn er
sich nicht zu einer positiven Religion
bekennt. Der Konzeption liegt die
Einsicht zugrunde, dass es unabhängig
vom einzelnen Individuum menschliche

Phänomene gibt, die Fragen nach
dem Süm des Lebens und nach der
Zukunft von Mensch und Weit stellen, vor
die jede Erziehung gestellt ist. Es sind
dies Fragen danach, was Sinn gibt, was
trägt, was Zukunft eröffnet und auch
im Scheitern Wert behält.

Von hier aus wird die Theorie des
Religionsunterrichts entworfen. Dabei
werden folgende Momente christlichen
Denkens namhaft gemacht, die in jeder



— 79

Konzeption, sofern sie christlich sein
möchte, zur Geltung kommen müssen :

1. Der Glaube an die Schöpfung; 2. das
im Glauben gründende Wissen um die
Entfremdung des Menschen von seiner
Bestimmung als Geschöpf; 3. der Glaube

an die «Rechtfertigung» des Gottfernen

mit der Gewissheit, dass es keinen
Menschen gibt, der nicht geliebt wäre ;

und 4. die Hoffnung auf die Vollendung,

die dazu motiviert, den Blick auf
den Kommenden zu richten und das
Bestehende unter dem Anspruch des
Kommenden zu verändern, ohne diese
Veränderungen zu vergötzen (313ff

Das evangelisch-katholische
Gemeinschaftswerk ist dreiteüig konzipiert.

Der zweite Band «Didaktik und
Wissenschaftstheorie» (erscheint im
Sommer 1974) und der dritte Band
« Religionspädagogische Handlungsfelder

in kirchlicher Verantwortung»
(erscheint 1975) versprechen zusammen
mit diesem ersten Band ein umfassendes

Handbuch der Religionspädagogik
zu werden, das gut verständlich ist und
nicht in wissenschaftlichen Anmerkungen

versinkt. Ich kann das Werk
vorbehaltlos zur Subskription empfehlen ; es
wüd nur geschlossen abgegeben. Bei
der Subskription kostet der erste Band
Fr. 38.-. Der spätere Verkaufspreis
wüd Fr. 45.- betragen. Peter Moll

S.J .Samartha und J.B.Taylor:
Christian-Muslim Dialogue. Papers
presented at the Broumana Consultation,

12-18 July 1972. Genf 1973.
World Council of Churches. 167 S.
Vieles war in der Diskussion im

Anschluss an einen Vortrag des Hamburger
Missions-Wissenschafters Prof. Dr.

Hans Jochen Marguli am 2.Februar
1973 in der dortigen Evangelischen
Akademie gesagt worden, der als
Teilnehmer über das im Titel genannte
Treffen berichtete. Da trat eine Dame,
offensichtlich eine Amerikanerin, vor
und legte vor den Versammelten ein
Bekenntnis zu Jesus Christus - und nur
zu ihm - ab. Damit war klargeworden,
dass alles vorher Gesagte im Grunde
unverbindlich war, dass dem Thema
aber nur durch ein wirkliches Bekenntnis

beizukommen sei. Selbstverständlich
gibt es vielerlei Gemeinsamkeiten

zwischen Islam und Christentum,
selbstverständlich können sie auf
wirtschaftlichem und sozialem Gebiete vie¬

les gemeinsam tun, selbstverständlich
kann ihre Stellung gegenüber Atheismus

und Glaubenslosigkeit nur die
gleiche sein. Davon sprach man nach
»Ausweis der hier abgedruckten Vorträge

auch in Brummäna. Man entnimmt
den Beiträgen gern, dass beide Religionen

begonnen haben, sich mit »Achtung,
wenn auch trotz allem vielleicht noch
nicht mit wüklichem Verständnis zu
begegnen: Die Tätigkeit abendländischer

Orientalisten ist den Muslimen im
Grunde immer noch suspekt. Dabei
bleibt aber jeder doch auf seinem
Standpunkt : Mohammed und der Koran

sind das unüberwindliche Hindernis
für die beiden Religionen bei einem

Versuche, sich wüklich nahezukommen

- jedenfalls solange nicht eine von
beiden ihre Substanz verleugnen will.
So sollte Gesprächen dieser Art — so
nützlich sie sind - doch von vornherein
klar sein, dass es eine unüberschreitba-
re Grenze gibt und dass der Gewinn
einer solchen Tagung eine Zunahme an
gegenseitiger Achtung und gegenseitigem

Verständnis, aber nicht mehr sein
kann. Wü Christen sollten den Muslimen

gemäss dem schönen Koranvers
(109,6) gegenübertreten: Lakumdfnu-
kum wa li dlnl : ihr habt eure Religion,
und ich habe meine Religion.

Bertold Spuler

Hauschild W.D.: Gottes Geist und der
Mensch. Studien zur frühchristlichen

Pneumatologie. Chr. Kaiser-
Verlag. München 1972. DM 40.-.
Im 4. Jahrhundert wurde, anscheinend

plötzlich, das Thema'der Theologie
des Heüigen Geistes ein vordringliches

Anliegen. Bis heute ist dabei
eigentlich nicht ganz klar geworden, wie
es dazu kam. Wohl war schon immer
bekannt, dass der Kern der altchristlichen

Pneumatologie sowohl ein soterio-
logischer als auch ein anthropologischer
ist. Aber woher das Interesse an dieser
Frage stammte, war nicht deutlich '.

Meistens betrachtete man sie gleichsam
als Zusatz zu der ihrem Abschluss
nahen christologischen Frage. Ist das
richtig gesehen und wie wurde in den
ersten vier Jahrhunderten Pneumatologie

betrieben
Zu dieser Frage liefert die

Habilitationsschrift W.D.Hauscliilds «Gottes
Geist und der Mensch» einen neuen
Beitrag. Darin geht der Vf. auf die bisher

nur ungenügend untersuchten



80 —

pneumatologischen Aussagen des
Clemens »Alexandrinus, des Origenes, der
Valentinianer imd anderer Gnostiker
sowie des Tatian und des Irenäus ein.
H. versucht stets die anthropologischen

Bezüge dieser Pneumatologien
herauszustellen, was besonders im
Hinblick auf die Frage der Humanisierung
als »Aufgabe heutiger Theologie natürlich

sehr wichtig ist. Das Buch stellt,
allerdings an den Leser hinsichtlich des
Verstehens vor allem» abstrakter
Gedankengänge etliche »Anforderungen.
Man mag es auch bedauern, dass der
Verfasser seine besondere »Aufmerksamkeit

verschiedenen (bisweilen wenig

fassbaren) gnostischen Texten
zuwendet imd weniger den ausgesprochen
judenchristlichen wie z.B. der «»Ascen-
sio Jesaiae». Dem Thema der Engél-
pneumatologie möchte man ebenfalls
eine ausführlichere Behandlung in
einem Werk über frühchristliche
Pneumatologie wünschen (S. 81-83), wobei
das Zwei-Parakleten-Schema zudem
ungenügend berücksichtigt worden ist
(S. 141-143, ohne auf die «»Ascensio
Jesaiae» zu verweisen). Schliesslich wäre
es sicher auch wichtig gewesen, etwas
näher einzutreten auf das Problem der
ontologischen Mittelsposition des
Parakleten im Hinblick auf das Dogma
von der Gottheit des Heiligen Geistes.
Es könnte ja ein Resultat jüdischen
Denkens sein (das Mittelwesen zwischen
Gott und Mensch, durch seine Funktion

«ontologisch» bestimmt), oder
aber griechischen Denkens (das
Emanationen aus Gott kennt, die als intelligible

Wesen weder als Schöpfer noch
als Geschöpfe zu bezeichnen smd). Dieses

Problem hat H. nicht miteinbezogen.
In dieser Hinsicht ist seine

Hamburger Dissertation über die Pneuma-
tomachen ergiebiger (cf. S. 147, 193).

Indessen muss zugestanden werden,
dass wer über dieses Thema schreibt,
ein gutes Stück Pionierarbeit zu leisten
hat und auch auswählen muss.
Grundsätzlich ist jedoch festzustellen, dass
die angewandte historisch-kritische

Methode es sehr schwer macht, die so-
teriologische Wichtigkeit dieser alten
Pneumatologien zu verstehen. Dazu
muss der Leser mehr leisten, als nur
dem Gang dieses Buches zu folgen. Wer
sich jedoch mit der Frage nach dem alt-
küchlichen Humanisierungsgedanken
beschäftigt, findet hier reichliches
Material zusammengetragen und
verarbeitet. Martien Parmentier

J. Visser, F.Srnit, P.J. Maan: Onaf-
hankelijk van Rome, toch katholiek.
250 jaar Oud-Katholieke Geschiedenis.

Gooi en Sticht bv, Hilversum
1973.
Dieses 112 Seiten starke Taschenbuch

enthält die sorgfältig ausgearbeiteten

Ansprachen, welche anlässlich
der Gedenkfeier am 28.»April 1973 in
Utrecht zur Erinnerung an die W^ahl
von Erzbischof Cornelis Steenoven von
den drei altkatholischen Theologen
Dr. J. Visser (Xijmegen), Drs.F. Smit
(Schiedam) und Dr. P. J.Maan (Arn-
hem) gehalten worden sind. Auf Grund
des neuesten Forschungsstandes finden
sowohl die zum Schisma von 1723
führenden Ursachen als auch die seitherige
Geschichte der ältesten altkatholischen

Kirche eine von gründlicher
»Auseinandersetzung zeugende Darstellung.

Was den Inhalt der einzelnen
Beiträge betrifft, sei auf die entsprechenden

Ausführungen in der «Kirchlichen
Chronik» dieses Heftes1 verwiesen. Zu
ergänzen bleibt nur der Hinweis auf das
vom bekannten römisch-katholischen
Theologen Prof. Dr. J. F. Lescrauwaet
verfasste Vorwort, für dessen
wohlwollend-kritische Geisteshaltnng der
bedenkenswerte Satz zeugt: «Wrenn es
Altkatholiken geben sollte, die warten,
bis wir ihr Denken und Tun gänzlich
teilen, dann hegen sie eine eitle Hoffnung

Entschuldigen Sie, wenn ich dies
etwas brüsk sage, aber das Umgekehrte
gut meines Erachtens gleicherweise fiü
uns Römisch-Katholiken. »

Hans A.Frei
Vgl. s. 66 f.


	Bibliographie

