Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultat der Universitat
Bern

Artikel: Theologische Wissenschaft

Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Wissenschaft

Vom 28.September bis 1.Oktober 1863 fand in Miinchen eine
«Versammlung katholischer Gelehrter» statt, an der 84 Theologen aus
Deutschland, Osterreich und der Schweiz teilnahmen. Als Initiant
der Veranstaltung kann Ignaz von Déllinger betrachtet werden. Er
war zwar nicht die einzige Triebkraft, und wenn nicht andere sehr
energisch auf der Durchfiihrung des Plans insistiert hdtten, wenn also
alles allein bei der Entschlossenheit Doéllingers gelegen hétte, wire
das Unternehmen wahrscheinlich nicht zustande gekommen?. Déllin-
ger war aber der erste, der schon seit Jahren zuvor bei verschiedenen
Gelegenheiten die Wiinschbarkeit einer solchen Versammlung zum
Ausdruck gebracht hatte. Und alle, welche diese Ansicht teilten,
waren der Meinung, das Unternehmen koénne nur gelingen, wenn er
sich an seine Spitze stelle; sie drangten darum immer wieder bei ihm
auf Verwirklichung. Im Friithjahr 1861 nahm der Gedanke konkrete
Gestalt an. Da sich aber verschiedene Stimmen, an deren Urteil Dél-
linger sehr viel gelegen war, negativ dusserten, zweifelte erimmer wie-
der an der Tunlichkeit und am Gelingen des Vorhabens. Im August
1863 liess er aber dann doch die Einladung ausgehen, die von ihm
selbst, von Abt Haneberg und nachtraglich auch noch von Alzog un-
terzeichnet war.

Das Einladungsschreiben? geht vom Beruf der «deutschen Wis-
senschaft» aus, «in der Begriindung eines positiven Wissens voranzu-
gehen», und weist dann auf den Ubergangscharakter der Gegenwart
hin, die iiberall neue Wege suchen muss und darum leicht zu allerlei
Differenzen und Missverstandnissen fithrt. Dadurch entsteht die Ge-
fahr, dass der gemeinsame Grund vergessen und béser Polemik Raum
gegeben wird, welche die Lust zu wissenschaftlich-literarischer Pro-
duktion lahmt. Geradezu verderblich musste solche Polemik werden,
wenn sie als Parteibestrebung auftritt und «mit engherziger argwoh-
nischer Zensur die Freiheit der wissenschaftlichen Bewegung und
damit die unerléssliche Vorbedingung eines gedeihlichen Fortschritts
der katholischen Wissenschaft aufhébe» und so eine Stagnation be-
wirkte. Angesichts der starken Gegner der katholischen Wissenschaft
sei es von grosster Wichtigkeit, die Krifte nicht zu zersplittern, «son-

t Vgl. Friedrich, J., Ignaz von Déllinger, Sein Leben, Bd. 3, 8. 273 ff.
¢ Vgl. Friedrich, J., Déllinger, Bd. 3, S.303f.



— 195 —

dern alle zu vereinigen und durch die Gewahr gegenseitiger Unter-
stiitzung zu stirken und aufzumuntern». Diese wenigen Sitze lassen
nicht nur das Anliegen deutlich werden, das Déllinger mit der Gelehr-
tenversammlung verfolgte, sondern auch den Hintergrund und die
Situation, welche dieses Anliegen in ihm wachgerufen hatten. Die
Aufklarung und die kritische Philosophie Kants und schliesslich die
Umwilzungen im Gefolge der Franzosischen Revolution hatten in
Deutschland die nachtridentinisch-scholastische Theologie so zum
Verschwinden gebracht, dass sich katholische Theologie mit neuen
Anséatzen neu aufbauen musste. Diese Aufgabe wurde vor allem von
der Tiibinger Schule iibernommen, die gegeniiber Aufklarung und
Rationalismus Ideen der Romantik und geschichtsphilosophische
Konzeptionen verarbeitete und, wie das Beispiel Mohlers zeigt, zu
einer Theologie fiihrte, in der systematische Thematik aufs engste mit
historischer Forschung verbunden war. Gerade diese Verbindung
verlieh dann der historischen Forschung als solcher einen méchtigen
Antrieb; unter Fiihrung Déllingers erreichte sie in kurzer Zeit einen
Stand, der auch von der protestantischen Theologie als ebenbiirtig
anerkannt wurde. Der Vergleich mit der protestantischen Theologie
ist nicht unwichtig; denn wahrend ldngerer Zeit hatten viele katho-
lische Theologen, wie sich hinterher zeigte, ein Gefiihl wissenschaft-
licher Unterlegenheit, wenigstens in gewissen Disziplinen. Darum er-
fullte sie die Entwicklung ihrer Theologie im 19. Jahrhundert mehr
und mehr mit einem gesteigerten Selbstbewusstsein.

Andererseits war aber unter der Fiihrung der Jesuiten auch die
Scholastik wieder erwacht, die sog. Neuscholastik, und machte etwa
von Mitte des Jahrhunderts an durch die Schiiler der Gregoriana
ihren Einfluss auch in Deutschland bemerkbar. Da die Lehrgebéaude
der deutschen Theologen sich nur schwer in die Sprache und Methode
der Neuscholastik einordnen liessen, erregten sie die Befiirchtung, es
sei hier etwas im Gang, das aus der rechten Theologie hinausfiihre.
Besonders skeptisch waren sie gegeniiber Leuten, die Freiheit der
Wissenschaft postulierten, also gegeniiber den Vertretern der histori-
schen Forschung. Sie befiirchteten, dass unter Berufung auf die freie
historische Forschung die Autoritat des kirchlichen Lehramts unter-
graben wiirde, und hielten es fiir unméglich, dass mit der historischen
Methode eine rechte Theologie begriindet werden konnte. Mit Auf-
merksamkeit verfolgten sie alles, was von den Vertretern der deut-
schen theologischen Wissenschaft gesagt und geschrieben wurde,
polemisierten scharf gegen alles, was ihnen als gefahrlich erschien,



— 196 —

und veranlassten anscheinend auch immer hiufiger Zensuren von sei-
ten des Lehramts. So kam es immer mehr zu einer scharfen Spannung
zwischen zwei gegensétzlichen Gruppen. Dieser Entzweiung wollte
Déllinger mit der Gelehrtenversammlung begegnen.

Man kann sich fragen, ob Déllinger die Tiefe des Gegensatzes
ganz bewusst war. Wahrscheinlich nicht; sonst héitte er wohl ge-
merkt, dass sie sich nicht mit einem Aufruf zur Solidaritat auffangen
liess und dass er gerade durch diesen Aufruf dem Misstrauen gegen ihn
ein Stiick weit recht gab. Aber unsicher war er allerdings. Das kommt
auch darin zum Ausdruck, dass niemand dazu bestimmt worden war,
der Versammlung in Form eines Vortrags eine Diskussionsgrundlage
zu geben. Zur Sicherheit, nur damit jedenfalls ein Anfang gemacht
werden konnte, hatte Déllinger aber etwas vorbereitet. Nach der Er-
offnung, bei der er zum Vorsitzenden gewiéhlt worden war, teilte er
dies der Versammlung mit, und sie verlangte ihn zu héren. So hielt er
seinen Vortrag iiber «Die Vergangenheit und Gegenwart der katho-
lischen Theologie»3, der mit Beifall aufgenommen wurde, in der Folge
aber die Entzweiung eher verstirkte als milderte.

Der Vortrag, aus dem ich drei wichtige Aussagenkomplexe her-
ausheben méchte, um anschliessend etwas niher auf sie einzutreten,
beginnt mit einer Definition dessen, was Theologie sei: «Das wissen-
schaftliche Bewusstsein, welches die Kirche von sich selbst, von ihrer
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, von ihrem Lehrgehalte,
ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt — das nennen wir
Theologie. » Er stellt dann fest, dass die Theologie aus der Verbindung
des griechischen mit dem hebriischen Geiste entstanden sei, und
schliesst daran einen Uberblick iiber die nach seiner Meinung wichtig-
sten Erscheinungen in der Geschichte der Theologie bis zum Ein-
bruch der Reformation (S.161-170)* Wahrend bis dahin die katho-
lische Theologie eine gesamteuropiische Bewegung war, nimmt sie
von jetzt an in jeder Nation eine eigene Entwicklung. Déllinger ver-
folgt darum ihren Aufstieg und Niedergang in den einzelnen europii-
schen Nationen (S.170-181) und gelangt zur Feststellung, dass die
theologische Fiihrung von einer Nation zur andern iibergegangen sei
und nun endlich ihren Sitz bei der deutschen Nation genommen habe.

3 Vgl. Kleinere Schriften von Joh. Jos. Ign. von Déllinger, hg. von ¥ 1.
Reusch (1890), 8.161-196. — Im folgenden kurz mit « Kleinere Schriften» ange-
fihrt.

1 Die von hier bis Seite 198 in Klammern beigefiigten Seitenzahlen bezie-
hen sich auf die ¢« Kleineren Schrifteny.



— 197 —

Dieses Urteil ist durch zwei kurze Erorterungen im historischen
Uberblick vorbereitet. S. 165-167 gibt Dollinger seiner Bewunderung
fiir die gewaltige Gedankenarbeit der Scholastik Ausdruck, sieht aber
wesentliche Nachteile in der einseitig analytischen Methode, im Zu-
riicktreten der biblisch-exegetischen und allgemein der historischen
Seite der Theologie, wie jenem Zeitalter «liberhaupt die Fahigkeit
historischen Forschens» und der Sinn fir die «auch fir das religise
Gebiet giiltigen Gesetze der geschichtlichen Entwicklung» fehlte.
Man kannte und begriff nur das Fertige, nicht das Werdende. «Die
Theologie war sozusagen eindugig; sie besass das spekulative, sie ent-
behrte das historische Auge» (S.166). Demgegeniiber nétigte die
Reformation zu exegetischen und historischen Studien und wurde
dadurch fiir die katholische Theologie zum Anlass eines Fortschritts
(S.169). Nun ist in Deutschland auch die philosophische Spekulation
erwacht und hat auch ihrerseits die historische Forschung vorange-
trieben, wobei die guten Gymnasien und die Situierung der Theologie
an den Universitéten keine unwesentliche Rolle spielen® (S.179-181).
So hat die Theologie in Deutschland die beiden Augen, deren sie be-
darf. Darum ist kiinftighin in Deutschland die Heimat der katho-
lischen Theologie zu suchen (S. 184).

Fiir Dollinger verbindet sich mit dieser Feststellung noch ein an-
derer Gesichtspunkt. Er erachtet es als providentiell, dass die katho-
lische Theologie in dem Land ihre Heimat findet, in dem auch die Kir-
chenspaltung ihren Anfang genommen hat, an der Deutschland wie
an einer eiternden Wunde bis heute leidet. Er glaubt, dass die katho-
lische theologische Wissenschaft die Pflicht und die Verheissung
habe, die Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen in die
Wege zu leiten (S.181-184).

Im letzten Abschnitt erwéhnt er zunachst kurz die Bedeutung
der Theologie fiir die Bildung einer 6ffentlichen Meinung in religiésen
Dingen und ihre dem Prophetentum vergleichbare kritische Funk-
tion gegeniiber den Erscheinungen in der Kirche (sie misst sie an ihrer
Idee) (S.184), spricht dann von den Anforderungen, denen ein katho-
lischer Theologe gentigen muss (S.184-187), erértert das Verhéltnis
von Freiheit und Gebundenheit der Forschung (S.187-195) und lésst
zum Schluss unter dem Postulat, dass wissenschaftliche Irrtiimer nur
mit wissenschaftlichen Mitteln bekampft werden sollten, mit Zuriick-

5 Vgl. hiezu auch die Rektoratsrede vom 22. Dezember 1866, « Die Univer-
sitiiten sonst und jetzty», in I. von Doéllinger, Akademische Vortriage, Bd. 2,
S. 3ff., besonders S. 24 1f.



— 198 —

haltung nochmals die Mahnung anklingen, welche die Spitze des Ein-
ladungsschreibens darstellte (S.1951.).

Nun sollen also, wie angekiindigt, drei wichtige Aussagenkom-
plexe des Vortrags eigens hervorgehoben und deren Thematik naher
erortert werden. Was den ersten Komplex betrifft, werden indessen
statt der Erdrterung nur einige Hinweise auf die weiteren Ausstrah-
lungen der Gedanken Dollingers geboten.

I. Die 6kumenische Funktion der theologischen
Wissenschaft

Wir horten schon®, dass die deutschen Theologen, weil bei ihnen
die Spaltung der abendlédndischen Kirche begann und immer mehr
verfestigt wurde, die Pflicht, aber auch die Berufung und Verheissung
haben, die getrennten Kirchen zu verséhnen. Dollinger gibt aber auch
an, welcher Art die Arbeit der katholischen Theologie sein miisse — er
spricht nur von der Aufgabe der katholischen Theologie —, damit sie
diesen ihren Auftrag erfiillen kann: Sie muss a) das wirklich Tren-
nende und Unkatholische, «das heisst das dem Gesamtbewusstsein
der Kirche aller Zeiten Widersprechende und die Kontinuitit der
Uberlieferung Zerstorende in der Lehre der Gegenseite», namhaft
machen und iiberwinden (Doéllinger meint wohl: durch bessere
Griinde iiberwinden). Sie muss b) hinsichtlich der katholischen Lehre
und Kirche das Wesentliche vom Zufélligen und von fehlerhaften
Auswiichsen trennen und dann Lehre und Leben der Kirche in ihrer
organischen Ganzheit darstellen. Dasselbe miisste sie ¢) auch mit
allem Guten und Wahren tun, das bei den getrennten Gemeinschaf-
ten gefunden wurde, und es dann akzeptieren. Und er fiigt bei: Wenn
die katholische Theologie die Wiederherstellung der Einheit wirklich
will, muss sie auch die Mittel wollen, die dazu fithren kénnen, also mit
Demut das Gute beim andern anerkennen und eigene Méngel abstel-
len. Schiiesslich ist das, was iiber die Bildung der ¢ffentlichen Mei-
nung durch die Theologie und ihre kritische Funktion oben bereits
wiedergegeben wurde, wohl auch noch zu ihrem 6kumenischen Dienst
zu rechnen.

Nach dem I.Vatikanischen Konzil und nach der tiber ihn ver-
hingten Exkommunikation begann Déllinger mit der praktischen

¢ Vgl. S.182-184 des in Anm. 3 genannten Buches.



— 199 —

Ausfiihrung des eben Dargelegten. Er tat dies u. a. mit seinen Vortré-
gen «Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen» von 1872
und dann vor allem damit, dass er die « Bonner Unionskonferenzen »
von 1874 und 1875 zustande brachte”. Uber die kumenische Funk-
tion der Theologie scheint er sich indessen nie mehr so ausdriicklich
gediussert zu haben wie an der Gelehrtenversammlung von 1863,
wenn ich wenigstens nichts tibersehen habe.

Hingegen finden sich seine Gedanken in zwei grundlegenden
Dokumenten der altkatholischen Bewegung bzw. der altkatho-
lischen Kirchen wieder. So im «Programm des Katholikenkongres-
ses in Miinchen» vom 22. bis 24.September 1871, wo es unter
Nr.IIT heisst: «Wir erstreben unter Mitwirkung der theologischen
und kanonistischen Wissenschaft eine Reform in der Kirche», wel-
che die verfassungsmiéssige Teilnahme der Laien am kirchlichen
Leben im Geist der alten Kirche wiederherstellt, und wo die Erwar-
tung ausgesprochen wird, dass «auf dem Wege der Wissenschaft»
eine allméhliche Verstindigung mit den protestantischen und den
bischéflichen Kirchen erreicht werde®. Ferner in der « Utrechter Er-
klarung der Bischofe der Altkatholischen Kirchen» von 1889, deren
Ziffer 7 mit den Worten beginnt: «Wir hoffen, dass es den Bemii-
hungen der Theologen gelingen wird, unter Festhaltung an dem
Glauben der ungeteilten Kirche, eine Verstiandigung iiber die seit
den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen?®.»

Vor allem aber darf darauf hingewiesen werden, dass die 6kume-
nische Funktion, die Dollinger 1863 der Theologie zugewiesen hat, ein
wesentlicher Faktor in der Entstehung der 6kumenischen Bewegung
und in der Arbeit des Okumenischen Rates der Kirchen und schliess-
lich auch bei der im II. Vatikanischen Konzil vollzogenen 6kumeni-
schen Offnung geworden ist und sich so bestitigt hat.

Hierher gehért zum Teil auch ein freilich iiber diesen Zusammen-
hang hinausgreifendes weiteres Postulat des schon erwidhnten «Pro-

7 Vgl. Reusch, Fr. Heinrich, Bericht iiber die am 14., 15. und 16. Sep-
tember zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874, und von dem-
selben: Bericht tiber die am 10.-16.August 1875 zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen, Bonn 1875. Dazu Oeyen, Christian, Die Entstehung
der Bonner Unions-Konferenzen im Jahr 1874, 1971 der Christkatholisch-
theologischen Fakultdt der Universitit Bern als Habilitationsschrift vorge-
legt (noch nicht im Druck erschienen).

8 Vgl. Kury, Urs, Die Altkatholische Kirche, Bd.III von «Die Kirchen
der Welt», Evangel. Verlagswerk Stuttgart 1966, S.425.

9 An dem in Anm.8 genannten Ort, S.427.



— 200 —

gramms des Katholikenkongresses» von 1871. Nr.IV lautet: «Wir
halten bei der Heranbildung des katholischen Klerus die Pflege der
Wissenschaft fiir unentbehrlich?.» Die Fortsetzung, die sich gegen
die Abschliessung in besondern Lehranstalten wendet, zeigt, dass
bei der Pflege der Wissenschaft an universitdtsmassige Ausbildung
gedacht ist — ein Hinweis darauf, welche Bedeutung unserer Fakul-
tat und ihrem Jubildum iiber die christkatholische Kirche der
Schweiz hinaus beigemessen wird.

II. Historische Forschung

Es wurde bereits erwahnt, dass nach Déllinger die Theologie
«zwei Augen» haben muss, neben der Spekulation die historische
Forschung. Historische Forschung ist fiir ihn also integrierender
Faktor theologischer Wissenschaft. Er betrachtet diese These als
eine geradezu undiskutable Selbstverstandlichkeit; denn da «die
christliche Religion Geschichte» ist, kann sie «nur als historische
Tatsache im Lichte ihres anderthalbtausendjahrigen Entwicklungs-
ganges vollstindig verstanden und gewiirdigt werden»!'. Man wird
diesen Satz nicht dahin verstehen diirfen, als wollte Déllinger den
begriindenden Anfang der Offenbarung in die nachfolgende Ge-
schichte einebnen und umgekehrt alles, was sich entwickelt hat, als
Offenbarung deklarieren, sonst besisse sein Postulat von der kriti-
schen Funktion der Theologie keine Basis!?. Er wird die «christliche
Religion» in dem Sinn als eine Geschichte verstehen, dass die
Offenbarung sich als Geschichte ereignet und unter der Leitung des
Heiligen Geistes Geschichte aus sich entlasst, wobei einerseits nur
die Offenbarung und der Heilige Geist diese Geschichte zu dieser
Geschichte machen und andererseits nur diese (ieschichte zeigt,
was die Offenbarung, die «christliche Religion» ist12, auch wenn es
in dieser Geschichte fehlerhafte Auswiichse gibt.

Es ist aber auch zu beachten, was fiir Doéllinger mit «(Ge-
schichte» und mit «historischer Forschung» alles umfasst ist. Es

10 An dem in Anm. 8 genannten Ort.

11 «Kleinere Schrifteny, S.170, 266, ebenso Akademische Vortrige, Bd. 2,
S.44 und 216. Dieser Gedanke steht mehr oder weniger deutlich, direkt oder
indirekt hinter allen Ausserungen Déllingers, die von der historischen For-
schung als Faktor der Theologie sprechen.

12 Vgl. auch «Kleinere Schriften», S.187.

13 Die Ausfiihrungen in «Kleinere Schriften», S.185f., diirfen wohl in
diesem Sinn verstanden werden.



— 201 —

wird sichtbar, wenn man dem Stichwort «historischer Sinn» nach-
geht!* und sieht, was alles damit in Zusammenhang gebracht wird.
So wird die Gabe, in kosmopolitischem Umfang das Sinnen und
Streben anderer Volker zu verstehen, als «historischer Sinn» inter-
pretiert'®>. Das was den Forscher im Unterschied zum blossen
Sammler zum wahren Wissenschafter macht, ist die selbsténdige
Forschung; und das, was es dazu braucht, wird wiederum als
«historischer Sinn» bezeichnet. Das wird aber nicht bloss im Blick
auf die Geisteswissenschaften gesagt. Humboldt wird gerade des-
wegen als Reprisentant des historischen Sinnes eingefiihrt, «weil er
als Naturkundiger wie als Historiker nach der gleichen Methode
verfuhr»'8. Der Wandel vom Dogmatismus zur Erkenntnis der Zu-
sammengehorigkeit des Rechts mit Volksleben und Situation in der
Jurisprudenz wird dem historischen Sinn zugeschrieben!?. Ebenso
werden die Erfolge der Deutschen in der Philologie, die Entdek-
kung, dass Philosophie ohne Philosophiegeschichte nicht moglich
sei und noch manch anderes auf den historischen Sinn zuriickge-
fithrt'®. An Konig Maximilian II. wird gerithmt, dass er erkannte,
dass «der historischen Schule die Zukunft gehdre, dass im Grunde
die in ihrer umfassenden Bedeutung aufgefasste Geschichte beide
Wissensgebiete (sc. die Theologie und die Jurisprudenz) in ihrem
Schoosse trage»'®. Aus der Geschichte der Universitaten wird der
Schluss gezogen, dass fir jeden Studierenden, welcher Fakultéat
immer er angehore, der Segen des Universititslebens «in der Er-
werbung und Ausbildung jenes historischen Sinnes» bestehe20,
Darum wird den Theologen gesagt: Wenn ihre Wissenschaft den
Anspruch erheben miisse, dass alle andern Wissenschaften zu ihr
hinfithren, so diirfe sie sich auch gegen keine andere abschliessen;
sie miisse vielmehr die Friichte aller Fakultiten sammeln, was sie
vermoge der Pflege des historischen Sinnes auch werden tun koén-
nen, da er sie auch unbequemen Ergebnissen der Geschichte stand-

14 s kommen hier natirlich nur Schriften in Betracht, in denen sich
Deéllinger ber die Wissenschaft dussert (das sind vor allem die, welche bis-
her zitiert wurden), nicht aber die viel zahlreicheren, in denen er sich mit
historischen Problemen als solchen beschéftigt. Im tbrigen ist sein Denken
sehr einheitlich.

15 Dollinger, Akademische Vortriage, Bd. 2, S.37.

18 A a.0., S.42f.

17 A.a.0., S.44f.

18 A.a.0., S.46-49.

19 A.a.0., S.197.

20 A a.0., S.52.



— 202 —

halten lasse?. Die Philosophiegeschichte wird nachdriicklich postu-
liert, weil sie die die Geschichte beherrschenden Ideen aufweisen
und so den «Plan géttlicher Weltregierung, der allein die Ge-
schichte verstdandlich macht, zur Anerkennung bringen»?? werde.

Aus alledem geht deutlich hervor, dass bei Dollinger histori-
sche Forschung und vor allem Geschichte und historischer Sinn
eine allumfassende, universale Bedeutung haben. Sie sind sowohl
auf das Ganze des Wissens als auch auf das Ganze des Geschehens
und damit wohl auch auf das Ganze des Seins ausgerichtet. An-
scheinend versteht Dollinger das Ganze von Geschehen und Wissen
als eine organische Einheit. Und der «historische Sinn» ist es, der
diese lebendige Einheit erfasst und das einzelne in seiner organi-
schen Beziehung mit anderm und der Einheit des Ganzen sieht.

Da nun Déllinger erklart hat, dass die Theologie zwei Augen
haben miisse, das der «Spekulation» und das der historischen For-
schung, und da bis jetzt nur von Geschichte, historischem Sinn und
historischer Forschung die Rede war, dringt sich die Frage auf,
was nun die Funktion der «Spekulation» sei und wie von beiden
Faktoren zusammen die Theologie gebaut werde. Ich habe bis jetzt
keine Ausserung Déllingers gefunden, die auf diese Frage Antwort
gibe, nicht einmal eine Stelle, an der er selber diese Frage stellt.
Ich glaube diesen Tatbestand dahin interpretieren zu sollen, dass
fir Dollinger in dem, was er mit Geschichte meint und was der
historische Sinn erfasst, die «Spekulation» bereits in Aktion ist. Er
sieht ja in der Geschichte Ideen, welche die Geschichte beherr-
schen, anerkennt einen Plan der gottlichen Weltregierung, der
allein die Geschichte verstidndlich macht, und sieht die kritische
Funktion der Theologie darin, dass sie die Erscheinungen an ihrer
Idee misst. Geschichte kann demnach iiberhaupt nur im Verein mit
«Spekulation» verstanden und erforscht werden. Die Theologie hat
es darum nicht nur mit einem beliebigen Strang neben andern
Stringen des Geschichtsgangs zu tun, sondern mit dem, zu dem
alle Wissenschaften und Striange hinfiihren. Sie beschaftigt sich
nicht nur mit «einer Geschichte», sondern mit der Geschichte, in-
dem sie sich mit dem beschéaftigt, was durch Offenbarung angefan-
gen und unter der Leitung des Heiligen Geistes weitergefiihrt
wurde und zu dem darum alles andere hinfiihrt. Man kénnte viel-
leicht sagen, dass die Theologie im Sinne Déllingers darin theologi-

2 A.a.0., S.53f.
2 A.a.0., S.49f.



sche Wissenschaft ist, dass sie alles, was in Geschichte ist, auf sei-
nen gottlichen Nenner bringt und dann so ins Bewusstsein hebt.
Das diirfte auch seiner Definition von Theologie entsprechen, mit
der er seine Rede vor der Gelehrtenversammlung eriffnete, und zu-
gleich erkennen lassen, was fiir Déllinger in seinem mehrmals aus-
gesprochenen Satz, dass Christentum Geschichte sei, enthalten
war. Was Dollinger mit seinen kirchengeschichtlichen Forschungen
zutage fordert, ist also nicht nur Material fir die Theologie; es ist
das auch, zugleich ist es aber auch selber schon Theologie.

Das soll nicht heissen, dass Déllinger es abgelehnt hétte, eine
Dogmatik mit systematischer Ordnung der Inhalte des Glaubens-
bewusstseins aufzubauen,?® und statt dessen allein eine Darstel-
lung der Geschichte geboten hétte. Aber die materiellen Aussa-
gen wiren dieselben wie in seiner Geschichtsdarstellung. Denn fiir
ihn gibt es, abgesehen von den fehlerhaften Auswiichsen, keine
Spannung zwischen der historischen Frage und der Wahrheitsfrage.
Der «garstige Graben», von dem Lessing in «Uber den Beweis des
Geistes und der Kraft» spricht, existierte fiir Déllinger nicht. Fiir
ihn ist die Beantwortung der historischen Frage auch schon die Be-
antwortung der Wahrheitsfrage; denn eben: «das Christentum ist
Geschichte». Und im Walten des historischen Sinnes ist auch schon
die Losung der erkenntnistheoretischen Probleme enthalten, die
Doéllinger anscheinend nie bewusst gemacht hat. Er hat zwar
durchaus Gewicht auf die Methodenfrage gelegt, hauptséchlich in
der Ablehnung der scholastisch-analytischen Methode. Fiir sein
eigenes Verstindnis von theologischer Wissenschaft scheint ihm
aber mit der Bejahung der «historischen Methode» alles Wesentliche
gesagt gewesen zu sein. Natiirlich stellte sich auch bei jeder Einzel-
untersuchung die Methodenfrage. Er suchte dafiir aber keine theo-
retische Klarung. Er scheint sie mehr als eine Sache des Fingerspit-
zengefithls empfunden zu haben, die er mit seinen Schiilern ein-
iibte, und in der ihm zugleich etwas vom Geheimnisvollsten im Ge-

2 Vgl. Friedrich, J., Déllinger, Bd. 3, S.420, wo aus einer Schrift eines
Dollinger-Gegners die Stelle zitiert wird, in welcher er angibt, wie eine rich-
tige, positive Theologie, d.h. eine Dogmatik, aufgebaut sein miisse. Dazu be-
merkt Friedrich: «Als ob die deutschen Gelehrten oder Déllinger ... die Auf-
gabe der positiven Dogmatik anders aufgefasst hétten!» Dieser Satz stammt
also zwar nicht von Déllinger, sondern von Friedrich; es ist aber nicht daran
zu zweifeln, dass Dollinger thm zugestimmt hétte. Man kénnte fast sagen:
Wenn Friedrich diese Auffassung vertritt, so wiirde sie erst recht von dem
doch konservativeren Dollinger vertreten.



— 204 —

schehen von Wissenschaft begegnete. In seiner Gedenkrede auf
Kénig Maximilian II. kommt er darauf zu sprechen, wo er auf die
Frage, was denn «der wissenschaftliche Geist» sei, antwortet, es sei
der «fein ausgebildete, zugleich auf Reinheit des Willens und auf
Schirfe der Intelligenz beruhende Wahrheitssinn», die «durch lange
und sorgfiltige Ubung erworbene Fertigkeit, die rechten Werk-
zeuge, die rechten Forschungsmittel und Methoden anzuwenden»,
um «die verborgene Wahrheit zu entdecken» und mit schon be-
kannten Wahrheiten in Zusammenhang zu bringen; die Kunst, sich
von vorgefassten Meinungen zu befreien und das Gefundene mdog-
lichst addquat darzustellen. Er meint darum der wissenschaftliche
Geist sei etwas Gottliches, an das man sich immer nur annihern
kénne?4.

Da sich Déllinger fast ausschliesslich mit kirchengeschicht-
lichen Arbeiten beschiftigte, ist es verstandlich, dass er wie die
meisten seiner Fachkollegen nie mit der ganzen Schwierigkeit der
Frage nach der Moglichkeit historischer Erkenntnis und nach der
Begriindung ihrer Methodik konfrontiert wurde. Denn der Glaube
an die Kontinuitdt der Kirche und die Vertrautheit mit dem Stand
der Kirche in seiner Gegenwart und den in ihr vertretenen Behaup-
tungen und Tendenzen einerseits und die Begegnung mit den Quel-
len friiherer Zeiten andererseits schufen ein Spannungsverhiltnis,
das ihn so viele Entdeckungen machen liess, dass er kaum ein Be-
diirfnis nach Klirung der angedeuteten Fragen empfinden musste,
ganz abgesehen davon, dass ihn die Unkenntnis und Missachtung
historischer Tatbestéinde auf seiten seiner Gegner nur von der Soli-
daritdt seines Verfahrens tiberzeugen konnte. Immerhin, da Déllin-
ger fir die Wissenschaftlichkeit der Theologie zu Felde zog, muss
man priifen, inwiefern er die mit seinem Postulat verbundenen Pro-
bleme geldst habe. Da wird man zuerst feststellen konnen, dass die
Frage innerhalb seiner Konzeption von Wissenschaft als gelost er-
scheint. Nur geht dann die Frage sofort dahin weiter, ob diese Kon-
zeption die vorhandenen Probieme nicht eher verdecke als kiére.

Jedenfalls werden wir heute, da die Frage nach der Wissen-
schaftlichkeit der Theologie neu erwacht ist?5, mit der Konzeption
Dollingers kaum durchkommen. Selbstversténdlich kann ich hier

2 Dollinger, Akademische Vortrige, Bd. 2, S.207f.

% Dag Problem wurde schon 1931 in aller Schirfe von Heinrich Scholz
gegeniiber Karl Barth formuliert (ZZ 9 [1931], Heft 1) und 1936 in (Theolo-
gische Aufsétze. K. Barth zum 50. Geburtstag» unter einem spezielleren Ge-



— 205 —

nicht auf eine Erorterung der Fragen eintreten, die durch das Ver-
haltnis der Theologie zur gegenwirtig laufenden wissenschaftstheo-
retischen Diskussion gestellt sind, aber nicht nur darum, weil es,
wie man zu sagen pflegt, «den Rahmen dieser Arbeit sprengen
wiirde». Dies wire allerdings um so mehr der Fall, als, wenigstens
nach meiner Meinung, zuerst eine erhebliche Vorarbeit geleistet
werden misste, um zu kliren, worin die zentralen Probleme beste-
hen und wie sie zu formulieren seien, damit jenes Verhaltnis mit
Aussicht auf Erfolg iberhaupt diskutierbar wird. Ich teile die An-
sicht von Elisabeth Stroker, die sie in der Einleitung zu ihrer emp-
fehlenswerten «Einfiilhrung in die Wissenschaftstheorie» dussert,
wonach die wissenschaftstheoretischen Ansitze in den Geisteswis-
senschaften noch nicht zu der Durchgestaltung gediehen seien, die
es erlaubte, in Kiirze iiber ihre Methoden und Resultate zu berich-
ten?. Das ist sehr zuriickhaltend formuliert. Ich will immerhin
einige Punkte angeben, die mir im Zusammenhang der erwiahnten
Vorarbeit als besonders dringlich erscheinen, und zum Teil auch
schon andeuten, wie ich die Dinge zur Zeit sehe, womit sich viel-
leicht bereits ein Beitrag zur Losung der im Referat iiber Déllinger
aufscheinenden Probleme leisten lasst.

Zuerst aber zwei Vorbemerkungen: a) Ich bin der Meinung,
dass diese Probleme von hichster praktischer Bedeutung seien, da
ihre Ungekliartheit ein nicht unbetrichtlicher Faktor in der sog.
modernen Glaubenskrise darstellen und auch eine der Ursachen
sein diirfte fiir die bedriickende Erfabhrung mancher Prediger, mit
ihrer Verkiindigung nicht anzukommen. b) Angesichts des Um-
standes, dass es sich bei dem, was ich zu sagen gedenke, wie bereits
angedeutet, zum Teil noch um ein Sich-Vortasten handelt, werde

sichtspunkt noch intensiviert. Beide Aufsdtze sind in der (Theologischen
Biicherei» Bd. 43, hg. von Gerhard Sauter, neu abgedruckt. Der Band bietet
als Einleitung einen instruktiven Bericht iiber die Geschichte des Problems
von Gerhard Sauter und versammelt einschlégige Arbeiten von E.Troeltsch,
P.Tillich, E.Peterson, K.Barth, F.Gogarten, H.Scholz, H.J.Iwand,
J.Schniewind, D. Ritschl. Der Band bietet auch eine umféngliche Bibliogra-
phie bis 1971. Erst nachher erschienen und hier unbedingt noch zu nennen
sind: Pannenberg, Wolfhart, Wissenschaftstheorie und Theologie, Suhr-
kamp 1973; dann die Diskussion zwischen Hans Albert und Gerhard Ebe-
ling: Albert, Hans, Traktat tiber kritische Vernunft, J.C.B.Mohr2, 1969;
Ebeling, Gerhard, Kritischer Rationalismus ?, J.C.B.Mohr, 1973; Albert,
Hans, Theologische Holzwege, J.C.B.Mohr, 1973.

26 Stroker, Elisabeth, Einfihrung in die Wissenschaftstheorie, Wissen-
schaftl. Buchgesellschaft Darmstadt 1973, S.10.



— 206 —

ich mich sehr zuriickhaltend &dussern; es werden darum héufig For-
mulierungen gebraucht wie «mich diinkt», «mir scheint» und der-
gleichen. — Nun also die angekiindigten «Punkte»:

1. Es sollte versucht werden, eine Klarung und ein Konsens hin-
sichtlich des erkenntnistheoretischen Problems zu erreichen. Die er-
kenntnistheoretische Diskussion scheint mir insofern in eine Aporie
gefiithrt zu haben, als sich sowohl der Empirismus als auch der reine
Rationalismus oder Idealismus oder wie man das Gegenstiick zum
Empirismus nennen will, je fiir sich allein genommen, als undurch-
fiihrbar erwies. Es gibt aber auch keine Vermittlung zwischen beiden.
Bei jedem Erkenntnisakt sind immer beide zugleich im Spiel. Es gibt
keine Erfahrung, Beobachtung, Feststellung, ohne dass dabei nicht
irgendeine Konzeption, Idee oder Uberzeugung impliziert oder vor-
ausgesetzt wire. Und es gibt keine Ideen und Konzeptionen, ohne
dass sie durch gewisse zutreffende oder vermeintliche Beobachtungen
und Erfahrungen veranlasst und bedingt wéren. Ich teile in dieser
Sache also die Ansicht des sog. «kritischen Rationalismus», die Hans
Albert wie folgt formuliert : « Die fiir die Deutung der Realitit interes-
santen Theorien sind ... Erfindungen, Konstruktionen, also Phanta-
sieprodukte... Die Theoriebildung ist also eine schépferische Téatig-
keit, keine passive Schau, bei der ,Gegebenes* gespiegelt wird?7.» Es
wirkt etwas provokativ, wenn Albert die Theoriebildungen als Er-
findungen, Konstruktionen und gar als Phantasieprodukte bezeich-
net. Wenn ich recht verstehe, will er mit dieser Ausdrucksweise nur
moglichst stark hervorheben, dass Theoriebildung — er denkt dabei
zwar nicht nur, aber wohl in erster Linie an naturwissenschaftliche
Erkenntnis, und zwar auch an die, die sich bewidhrt hat — nicht
etwas (Gegebenes oder Absolutes ist, sondern nicht ohne mensch-
liche Aktivitit, eben Konzeptionen oder Hypothesen zustande
kommt. Keinesfalls will er mit seiner Ausdrucksweise die Theorie-
bildung abwerten. Dennoch, die Ausdrucksweise ist insofern ver-
fithrerisch, als sie dem Gegensatz zum Abgelehnten zuliebe die
Dinge so sehr hinunterspielt, dass man nicht mehr spiirt, wieviel in
seiner These liegt. Ich meine, dass man dasselbe, ohne es zu verén-
dern, auch in folgender Weise sagen kénnte: Es gibt keinen absolu-
ten, neutralen, entscheidungsfreien Anfang der Erkenntnis. Bei
jeder Erkenntnis ist menschliche Kreativitat, also Entscheidung,

27 Albert, Hans,Traktat tiber kritische Vernunft, J.C.B.Mohr2, 1969,
S. 26.



— 207 —

also Freiheit beteiligt®8. So verstanden hat die These Alberts eine
eminente theologische Relevanz. Ich will sie in hypothetischer
Form andeuten: Wenn es wahr ist, dass Gott Herr ist und den
Menschen als seinen freien Partner haben will, so muss sich das
daran zeigen, dass es keine neutral-absolute, keine entscheidungs-
freie Erkenntnis gibt, also daran, dass Erkenntnis nur unter freier
Beteiligung des Menschen geschieht?®. Und umgekehrt: Wenn es
absolute entscheidungsfreie Erkenntnis gibe, die ohne Beteiligung
des Menschen in ihn iiberginge, so wire es an dieser fundamentalen
Stelle unmoglich, von freiem Herr-Sein Gottes und von Freiheit
des Menschen zu reden; das Herr-Sein Gottes wiare dann in diesem
Zusammenhang nicht von einem Zwangsautomatismus zu unter-
scheiden. _

Die angedeutete erkenntnistheoretische These gilt auch gegen-
iiber Ereignissen, die als Offenbarungsereignisse bezeichnet werden.
Wie immer die Frage zu beantworten sei, wie man aus der Gegen-
wart ein Ereignis in der Vergangenheit erkennen kann, kann jeden-
falls die Erkenntnis eines Offenbarungsereignisses keine entschei-
dungsfreie Erkenntnis sein. Was hétte es sonst fiir einen Sinn, von
«Glaubensentscheidung», tberhaupt von «Glauben», von «Be-
kenntnis» und «Dogma» — ¢« Dogma» im Sinn von Bekenntnis ver-
standen — zu sprechen ? In der Bibel zeigt sich das daran, dass bei
vielen Offenbarungsereignissen auch Menschen dabei sind, die das
Ereignis zwar durchaus feststellen, aber es nicht als Offenbarungs-
ergignis erkennen.

Im selben Sinn ist auch von Intuition und Evidenz zu reden.
Beides gibt es. Aber beides gibt es nicht an sich, sondern immer
von gewissen Uberzeugungen und Konzeptionen her, die schon be-
stehen, womit aber nicht ausgeschlossen ist, dass im Ereignis von
Intuition oder Evidenz die vorausgesetzten Uberzeugungen und
Konzeptionen verindert werden konnen; sie sind dann als verin-
derte wieder mit im Spiel.

2, Um in eine wissenschaftstheoretische Diskussion eintreten
zu konnen, miisste die Theologie die Begriffe definieren, die fiir

28 Albert sagt das, wenn ich nichts ubersehen habe, nie so. Ich weiss
darum nicht, ob er mit dieser Interpretation seiner These einverstanden
wire, sehe aber auch nicht, was er dagegen einwenden miisste.

2 Tch musste den Gedanken hypothetisch formulieren, weil er nur
dann als direkte Konsequenz der These Alberts prisentiert werden diirfte,
wenn zuerst ausgemacht wére, was mit den Ausdricken « Gott», « Gott ist
Herr», in diesem Zusammenhang gemeint ist.



— 208 —

einen bestimmten Erorterungszusammenhang grundlegend sind.
Dabei muss ich unterstreichen, dass ich nur von einem Definieren
der Begriffe, nicht von einem Definieren der «Dinge», «Sachen»,
«Grossen» rede; denn die Dinge selber kann man nicht definieren.
Man hat schon immer gewusst, dass man Gott nicht definieren
kann. Das gilt aber auch von allem andern, woriiber man diskutie-
ren mochte. Aber um diskutieren zu kdnnen, muss man die Begriffe
definieren, mit deren Hilfe man sich iiber eine Sache verstindigen
mochte. Solche Definitionen von Begriffen kann man relativ frei
wahlen. Es miissen nur zwei Bedingungen erfiillt sein: Man muss
sich iiber die Definitionen versténdigen, und sie miissen sich als
brauchbar erweisen. Ist die zweite Bedingung nicht erfiillt, so kann
man die Definition verbessern. Man ist auch nicht fiir immer an
eine Definition gebunden. Man kann fiir einen andern Erorterungs-
zusammenhang fiir dieselben Begriffe andere Definitionen wéahlen;
man muss es nur angeben und sich neu verstandigen. Geschieht das
nicht, ist eine wissenschaftstheoretische Diskussion unmoglich. Ich
habe den Eindruck, dass dieses Postulat allzuoft nicht erfillt sei,
dass man die Begriffe und die zu erérternde Sache miteinander ver-
mische und in eines werfe und mit einer «intentionalen Sprechweise»
alles verwirre. Mit «intentionaler Sprechweise» meine ich, dass ein
Sprecher glaubt, er konne die von ihm angezielten, intendierten Ge-
danken und Uberzeugungen in die einzelnen Wérter legen, die er
verwendet, oder dass er gar glaubt, sie lagen schon in den verwen-
deten Wortern, und dann erwartet, dass der Horer diese Intentio-
nen erkennen, teilen und ihnen folgen miisse. In dieser Linie schei-
nen mir fast nur Anhéngerschaft, Ablehnung oder Missverstind-
nisse, aber kaum Diskussion mdéglich zu sein; Verstehen fallt dabei
in der Regel mit Anhéngerschaft zusammen.

3. Ein weiteres Erfordernis fiir wissenschaftstheoretische Dis-
kussionen und ein Minimalerfordernis fiir Wissenschaftlichkeit?°

3% Wenn ich von einem «Mindesterfordernis fiir Wissenschaftlichkeity
spreche, so hat das, wie auch die Ausfithrungen unter Punkt 2, wohl etwas
mit den Bedingungen zu tun, die nach Heinrich Scholz erfiillt sein miissen,
damit von Wissenschaft gesprochen werden kann (vgl. seine in Anm.25 ge-
nannten Aufsitze). Dennoch will ich nicht in eine grundsétzliche Diskussion
tiber jene Bedingungen eintreten und weder behaupten, dass man auch an-
dere Bedingungen formulieren kénnte (z.B. fiir die Theologie und andere
Geisteswissenschaften), noch dass die Theologie unbedingt als eine Wissen-
schaft miusse anerkannt werden kénnen. Ich will nur meiner persénlichen
Meinung Ausdruck geben, dass von Wissenschaftlichkeit der Theologie von
vornherein nicht gesprochen werden koénnte, wenn die in Punkt 2 und 3 ge-



— 209 —

tiberhaupt scheint mir in der Intensivierung des Voraussetzungsbe-
wusstseins zu bestehen, d.h. man sollte in der Lage sein, fiir jede
Aussage, sobald es die Gesprachssituation erfordert, anzugeben,
was darin an Voraussetzungen impliziert ist, und auch dariiber
Rechenschaft geben konnen, inwiefern sich eine bestimmte Voraus-
setzung uberpriifen, diskutieren und begriinden lisst, oder ob es
sich um eine Annahme handelt, die man nicht weiter begriinden,
sondern hochstens rechtfertigen kann, z.B. aus gewissen Beobach-
tungen oder aus ihrer Leistungsfahigkeit. Dass eine Annahme nicht
begriindet werden kann, heisst noch lange nicht, dass sie wertlos
oder falsch sein miisse (vgl. Ziffer 1). Aus demselben Grund sollte
man mit Pauschalbehauptungen (z.B. iiber «die» Welt, «die» Ver-
nunft usw.) vorsichtig sein und priifen, ob sie sich nicht in Aussa-
gen iiber bestimmt angebbare Vorginge und Tatbestinde verteilen
lassen oder wirklich generell gelten sollen. '

4, Zur Erfiilllung der unter 2 und 3 genannten Postulate wire
wahrscheinlich auch eine Klarung des Sprachproblems erforderlich,
die z.B. Auskunft geben kénnte iiber die Beziehungen zwischen
Sprache als System (im Sinn von de Saussure), Sprachgebrauch
und aussersprachlicher Wirklichkeit. (Uber dieses Thema hétte ich
zwar dezidierte und, wie ich meine, belegbare Ansichten; aber hier
gilt nun direkt der Ausdruck, dass ihre Darstellung den Rahmen
dieser Arbeit sprengen wiirde.)

5. Was unter 3 am Anfang gesagt wurde, gilt ganz besonders
hinsichtlich der Anwendung der sog. «historischen Methode». Es ist
auffillig, wie haufig und selbstverstédndlich in allen theologischen
Disziplinen die Anwendung der historischen Methode anerkannt
wird und wie selten sich jemand dariiber Rechenschaft gibt, was
das heisst, wie das zugeht und was darin impliziert ist. Es sei dar-
iber das Notigste angedeutet. Schon J.G.Droysen hat in seiner
Historik von der Verwendung des Analogieprinzips in der histori-
schen Forschung gesprochen. Er tat es allerdings nur im Blick auf
die Frage, wie das vorhandene Material zu ordnen sei® oder wie
sich Liicken im Material ausfiillen lassen32?, und lehnte seine An-

nannten Forderungen nicht erfiillt werden, und dass die Nichterfiillung die-
ser Forderungen fiir Theologie auch dann schédlich sei, wenn sie auf die
Anerkennung als Wissenschaft keinen Wert legte.

31 Droysen, Johann Gustav, Historik, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft Darmstadt 1960, S.146. Die erste Vorlesung iiber das Thema hielt
Droysen 1857.

2 A.a.0., S.88, 159f., 335, 340.



— 210 —

wendung in gewissen Féllen sogar ab33, wahrend seine Geltung
auch in vielen andern Uberlegungen, obschon unausgesprochen,
faktisch anerkannt ist. Mit grosster Hindriicklichkeit hat dann
Ernst Troeltsch die Herrschaft des Analogieprinzips in der histori-
schen Forschung und im historischen Denken {iberhaupt darge-
stellt. Er hat es aber kennzeichnenderweise gar nicht mehr erst
postuliert oder begriindet, sondern nur noch die Wucht seiner alles
umfassenden und jeden Anspruch auf besondere Autoritat entthro-
nenden Wirkung vor Augen gefihrt3t. Mit « Analogieprinzip» ist ge-
meint, dass das Kriterium, nach dem alle Materialien (Uberbleibsel,
Dokumente, Quellen), die fiir die Erforschung eines Sachverhaltes
in der Vergangenheit zur Verfiigung stehen, gepriift, eingeordnet
und ausgewertet werden und das auch fiir die Rekonstruktion des
erfragten vergangenen Ereignisses massgeblich ist, in unserer heuti-
gen Erfahrung, in unserer heutigen Auffassung von Welt, Mensch
und Leben besteht. Kurz gesagt: Wir erforschen und interpretieren
die Vergangenheit in Analogie zu unserer heutigen Erfahrung, in
Analogie zu unserm heutigen Verstindnis der Faktoren, deren Zu-
sammenspiel und gegenseitige Bedingtheit die Lebensvorgéinge, das
menschliche Verhalten und so die Geschichte aus sich entlassen.
Und Troeltsch unterstreicht, dass diese Analogie das Mittel sei,
durch das allein kritisches, methodisch-systematisches Erforschen
und Verstehen der Geschichte maoglich sei. Diese Analogie impli-
ziert die prinzipielle Gleichartigkeit alles Geschichtlichen mit der
Gegenwart und die Wechselwirkung aller Vorgénge, die wohl viel-
faltigste Unterschiede kennt aber keine Ausnahmen zulédsst, etwa
im Sinn von Ereignissen mit absolut giiltiger Bedeutung. Troeltsch
spricht darum von der «Allmacht der Analogie» und deren Wir-
kung, die darin besteht, dass es auf dem Gebiet des Historischen
nur noch Wahrscheinlichkeitsurteile gibt und dass alles in einen
ganzen Zusammenhang hinein relativiert und insofern nivelliert
wird, so dass dogmatische Behauptungen absoluter Normen nicht
mehr moglich sind. Mit Nachdruck hebt er hervor, dass es sich
dabei nicht um einzelne Ergebnisse, sondern um Wirkungen der
Methode als solcher handelt, ohne die und gegen die niemand mehr
denken konne.

3 A.a.0., S.422, 427,

3 Troeltsch, Ernst, Gesammelte Schriften II, J.C.B.Mohr 1913,
S.729-753; neu abgedruckt in dem in Anm. 25 genannten Bd. 43 der «Theo-
logischen Biicherei», S.105ff. Erstmals erschien die Arbeit 1898 in ¢ Studien



Die Schilderung ist, als solche weithin zutreffend, sehr beden-
kenswert. Daraus ergibt sich: Wenn die Methodik historischen For-
schens und damit auch die Urteilskriterien in der Analogie zu unse-
rer heutigen Erfahrung, genauer in der Analogie zu unserer heuti-
gen Auffassung von Welt und Leben besteht, so ist bereits dartiber
entschieden, dass die historische Forschung der Kategorie nach
nichts anderes herausfinden kann, als was sie in ihrer gegenwérti-
gen Auffassung von Welt und Leben bereits vorausgesetzt hat, es
sei denn, dass sie durch ihre Begegnung mit Vergangenem veran-
lasst wird, die zunéchst vorausgesetzten Auffassungen zu éndern.
Wenn z.B. in der gegenwéartigen Weltauffassung der Gedanke ent-
halten ist, dass alle Geschichte eine Kontinuitdt von sich gegensei-
tig bedingenden Wechselwirkungen darstelle, in der es keine Ein-
briiche von grundsétzlich anderer Natur geben kénne, so wird sie
auch in der Vergangenheit nur diese Kontinuitéit finden, und wo sie
auf etwas trifft, dessen Einordnung in diese Kontinuitat nicht be-
legbar ist, wird sie dies der Liickenhaftigkeit oder den unhaltbaren
Ansichten der Quellen zuschreiben??. Oder: wenn in der vorausge-
setzten gegenwartigen Auffassung von Welt und Leben Gott nicht
vorkommt, so wird sie ihn auch in den Zusammenhéngen der Ver-
gangenheit nicht finden. Man muss darum die These Troeltschs,
dass das historische Denken, wie er es schildert, die unausweich-
liche Auswirkung der historischen Methode als solcher sei, dahin
préazisieren und korrigieren, dass es sich nicht um Wirkungen der
Methode als solcher handelt, sondern um Wirkungen der Voraus-
setzungen, die in den heutigen Auffassungen enthalten sind und die
durch das Analogieprinzip zu Ordnungsprinzipien und Urteilskrite-
rien fir die historische Forschung eingesetzt wurden. Es ist auffal-
lig, dass Troeltsch diese Prizisierung seiner These nicht selber vor-
genommen und darum anscheinend nicht mit der wiinschbaren
Deutlichkeit bemerkt hat, dass die Auffassungen der Gegenwart,
die durch das Analogieprinzip ins Spiel gebracht werden, ihrerseits
ein Problem darstellen und keine unbedingte Giiltigkeit beanspru-
chen konnen. Das erkenntnistheoretische Problem, wie es oben un-
ter Punkt 1 angedeutet wurde, besteht fiir die historische Erkennt-
nis genau gleich wie fiir jede andere Erkenntnis, d.h. jede histori-

des rheinischen Predigervereinsy. — Vgl. auch «Das Fischer Lexikon», Bd. 24,
Geschichte, hg. von W.Besson, S.78-116, besonders S. 90f.

35 Vgl. dazu Droysens Ausfithrungen tiber die Kategorie der ¢« Anfénge»,
an dem in Anm.31 a.0., S.149{f.



sche Feststellung setzt bereits eine Konzeption voraus, und die
Konzeption ist durch allerlei Erfahrungsfaktoren veranlasst. Die
Anwendung des Analogieprinzips bestatigt dies in vollem Umfang.
Wenn man es aber so darstellt, wie Troeltsch es tut, werden
wesentliche Probleme verdeckt.

Nach meiner Meinung ist die Klarung dieser Probleme aber auch
heute noch nicht viel weiter gediehen. Jedenfalls treffeich auch in Zu-
sammenhéngen, in denen das Problem der historischen Forschung
eine wesentliche Rolle spielt, wie etwa bei der Frage nach dem sog.
¢historischen Jesus», selten eine Erorterung tiber ihre erkenntnis-
theoretischen Voraussetzungen an. Zur Illustration wéhle ich das
Einleitungskapitel aus dem Jesus-Buch von Giinther Bornkamm38,
einem Forscher also, dem niemand grosste Sorgfalt und Umsicht ab-
sprechen wird. In jenem Kapitel erortert Bornkamm die Schwierig-
keit, welche der Zeugnischarakter der Evangelien der historischen
Nachfrage nach Jesus entgegenstellt. Sie sind Berichte und zugleich
Bekenntnisse, was «die Suche nach den blossen Fakten der Ge-
schichte»sehrerschwert (S. 12). Nahmen wir die Evangelien einfachals
Berichte, so wiirden wir ihnen ein ihnen fremdes Verstindnis von Ge-
schichte aufzwingen. Wiirden wir sie auf das reduzieren, was sich mit
keinerlei historischen Griinden bezweifeln lisst, bliebe nur noch ein
Torso (S.12/13). Die Aufgabe ist, «<im Kerygma der Evangelien die
Geschichte, aber auch in der Geschichte das Kerygma zu suchen». Die
Unterscheidung ist geboten, um die Zuordnung beider deutlich zu
machen (8.18). Darum musste vom «Geschichtsverstindnis der
Evangelien-Uberlieferung und ihrem Gegensatz zu unserer Denkart»
gesprochen werden. Aber die kritische Forschung kann sich dieses
Feld nicht verbieten lassen (S.19). Die Evangelien verwehren die
Frage nach dem historischen Jesus nicht (8. 20). Oft genug lassen sie
die geschichtliche Gestalt Jesu in unmittelbarer Michtigkeit, Echt-
heit und Frische vor uns treten (S.21). Alle diese Zitate sprechen in
irgendeiner Weise von einer Spannung zwischen Bericht, Fakten, Ge-
schichte, historischer Gestait Jesu einerseits und Bekenntnis,
Kerygma, Geschichtsverstiandnis der Evangelien andererseits, von
einer Spannung, die auch an andern Stellen des Buches bemerkbar
ist. Dabei erscheint die erste Gruppe als das Primére, Urspriingliche,
die zweite als das Sekundire, und wenn nicht fiir Bornkamm selbst,

3% Bornkamm, Ginther, Jesus von Nazareth, Urban-Taschenbiicher
Nr.19, 9. Aufl. 1971. Die fiir das Folgende in Betracht kommenden Seiten-
zahlen sind seit der 1. Auflage von 1956 unverédndert geblieben.



so wird das sicher fiir die meisten Leser die Bedeutung haben, dass sie
das Primére als das eigentlich Wirkliche, das andere bloss als nach-
tragliche Deutung und darum als weniger wirklich betrachten. Dazu
ist zu bemerken: wenn das, was oben zur Erkenntnistheorie ausge-
fiithrt wurde, richtig ist, so ist die von Bornkamm und nicht nur von
ihm, gemachte Unterscheidung unhaltbar; denn jede Beobachtung,
auch jede Beobachtung einer geschichtlichen Erscheinung, z. B. Jesu,
geht von einer bestimmten Konzeption aus und impliziert sie. Es gibt
somit iiberhaupt keine Berichte, die nicht in irgendeiner Weise bereits
Beurteilungen und insofern «Bekenntnisse» wéren. Die Evangelien
koénnen also nicht schon darum, weil sie Bekenntnisse sind, als Quel-
len fragwiirdig sein. Was hinsichtlich des Analogieprinzips gesagt
wurde, gilt also bereits fiir die «primérsten» und «objektivsten» Be-
richte. Man kann Berichte somit nur auf Grund der darin implizierten
Konzeptionen und Interessen einander gegeniiberstellen. Aber kein
Bericht macht die Ereignisse «an sich» gegenwértig, sondern immer
nur die von da- oder dorther beobachteten und verstandenen Ereig-
nisse. Dennoch gehen die Ereignisse nicht in den Berichten unter.
Ihre Eigensténdigkeit bleibt ihnen gewahrt, einerseits weil sie eine be-
stimmte Ortung im Koordinatensystem von Zeit und Raum besitzen
und insofern etwas Quantifizierbares an sich haben, und andererseits
weil sie im Schnittpunkt verschiedener Auffassungen stehen, die,
wenn sie die Gestalt schriftlicher Berichte haben, ebenfalls bestehen-
bleiben und immer neu untersucht werden kénnen. Die Ereignisse
werden auch nicht relativiert ; denn es macht die Natur der Ereignisse
selber aus, verschiedenste Stellungnahmen, Beobachtungen, Inter-
pretationen, Berichte zu provozieren. Die Interpretationen gehoren
zum Ereignis mit hinzu — eine These, fiir deren Rechtferticung hier
freilich der Raum fehlt.

Will man also in der historischen Forschung wissenschaftlich
sauber vorgehen, so muss man nach meiner Meinung Rechenschaft
geben iiber die Anschauung von Welt und Leben, die man in der An-
wendung des Analogieprinzips ins Spiel treten ldsst. Man kann das
prinzipiell, in der Form von Prolegomena tun oder von Fall zu Fall bei
der Begriindung der einzelnen Urteile. Man kann dazu eine schon
vorhandene, literarisch belegte Anschauung, z.B. die von Kant
oder Karl Marx, oder eine eigene Konzeption wéhlen®’. Fiir die

3 Grundsitzlich gilt das fiir alle historische Forschung. Aus Grinden,
die ich hier nicht erértern kann, ist die Relevanz des Postulats bei vielen
Untersuchungen freilich kaum bemerkbar.



— 214 —

Frage nach dem sog. «historischen Jesus» ergeben sich daraus
zwei Grundmoglichkeiten, von denen jede viele Varianten haben
kann:

a) Man kann eine Anschauung wéhlen, in der Gott und Chri-
stus nicht oder nicht so vorkommen wie in den Evangelien. Dann
wird man von daher die Mitteilungen der Evangelien als méglich
oder unmoglich, wahrscheinlich oder unwahrscheinlich beurteilen.
Ihr spezieller Charakter wird dann dadurch respektiert, dass man
viele Mitteilungen als unmdoglich taxiert und héchstens eine maog-
liche Mitteilung als dahinterstehend herausarbeitet. Je nach der
vorausgesetzten Anschauung iiber Kontinuitit und Wechselwir-
kung wird man zu einem bloss liickenhaften Ergebnis gelangen
oder aus wenigen Angaben doch einen Zusammenhang zu konstru-
ieren wissen. Die Folge ist dann, dass die andern theologischen Dis-
ziplinen, etwa Dogmatik und Homiletik, entweder diese Ergebnisse
respektieren und die kirchlichen Bekenntnisse verabschieden oder
betrachtlich uminterpretieren oder dann die vom Historiker vor-
ausgesetzte Anschauung iiber Welt und Leben aus den Angeln
heben, durch eine bessere ersetzen, die Quellen von daher nochmals
aufarbeiten und das Ergebnis systematisch darstellen miissen. Auf
keinen Fall konnen sie an den Ergebnissen des Historikers einfach
vorbeigehen und diskussionslos etwas anderes machen. Denn wir
miissen uns bewusst sein, dass das Analogieprinzip auf Grund der
vorausgesetzten Anschauungen iiber Welt und Leben Urteile tiber
wahr—-unwahr, wirklich—-unwirklich produziert. Es ist darum un-
moglich, sich den Ergebnissen des Historikers gegeniiber einfach
auf biblische Anschauungen zu berufen, ohne dariiber Rechen-
schaft zu geben, ob und wie man diese Anschauungen im Zusam-
menhang der heutigen Welterfahrung wenn nicht als bessere, so
doch als ebenfalls vertretbare und praktikable Auffassung von
Welt und Leben dartun kann.

b) Man kann auch umgekehrt verfahren und sich die Konzep-
tion von Weit und Leben, die man durch das Analogieprinzip bei
der historischen Untersuchung in Funktion treten lassen will, von
den biblischen Zeugnissen geben lassen. In diesem Fall wird man
schon gleich am Anfang darauf achten miissen, dass die am Schluss
von a) angedeuteten Bedingungen erfiillt sind. Natiirlich werden
bei diesem Verfahren so und so viele historische Urteile vorent-
schieden, aber nicht mehr als bei einem andern, nur auf andere
Weise. Die historischen Probleme als solche bleiben auch in diesem



Fall. Nur wére dabei schon eine unmittelbare Vorarbeit fiir die
Aufeabe von Dogmatik und Predigt geleistet.

Fiir wissenschaftlich unstatthaft halte ich jedenfalls, dass die
angezeigte Problematik nicht bewusst gemacht und in Folge davon
im Unbestimmten und Unklaren hantiert wird.

III. Theologische Wissenschaft und Lehramt der Kirche

In seiner Rede vor der Gelehrtenversammlung vertrat Dollinger
die Ansicht, dass der katholische Theologe im Unterschied zum pro-
testantischen, der sich mit der Erforschung des Neuen Testaments
und der Reformation begniigen konne, die Kirche in ihrem ganzen
Entwicklungsgang vom Anfang bis zur Gegenwart im Auge haben
miisse (S.185f.)38. Er miisse darum um so tiefer graben und um so
emsiger priifen und dirfe auch nicht zuriickschrecken, wenn die
Forschung ihn in Gegensatz zu vorgefassten Lieblingsmeinungen
fiithre. «Da wir glaubige Theologen sind, so wissen wir, dass auch
die scharfste Priifung nur immer wieder zur Bestatigung der richtig
verstandenen kirchlichen Lehre ausschlagen werde» (S. 187). Der
katholische Theologe hat die Erkenntnis und den Geist, der ihm die
Weihe gibt, aus der Kirche, der sich der gottliche Geist niemals
entzieht, und fiigt dem nur die persénliche Begabung und die wis-
senschaftliche Methode bei (S.187/188). Da die Methode fehlerhaft
sein kann, sollte man den Konklusionen der Theologie nicht vor-
schnell den Charakter kirchlicher Satzungen zuerkennen
(S.188/189). So steht der Theologe zwischen Freiheit und Gebun-
denheit. Er fiihlt sich frei, weil er sich aus eigener Einsicht und
Wabhl «fiir immer der Fithrung und Lehrautoritidt der Kirche tiber-
lassen hat, die er als gottgewollte und gottlich erleuchtete Bewah-
rerin der Heilswahrheiten und Lehrerin der Volker erkannt hat»
(S.190). Wie der Gatte die Bindung an die Gattin wiinscht und als
Vollzug seiner Freiheit versteht, so gibt sich der katholische Theo-
loge der Autoritét, die iiber ihm ist und ihm die ruhige Gewissheit
gibt, die er von blossen, gleich ihm irrenden Individuen nicht erhal-
ten kann (S.191/192). Die Vorbilder katholischer Theologie haben
darum, wenn sie zu Resultaten gelangten, die von der Lehre der
Universalkirche abwichen, den Irrtum nicht bei der Kirche, son-
dern bei sich gesucht (S.193). Ein dogmatischer Irrtum muss also

3 Die von hier bis Seite 216 in Klammern genannten Seitenzahlen be-
ziehen sich wieder auf die in Anm. 3 genannten ¢Kleineren Schriften».



— 216 —

zuriickgenommen werden. Sonst aber ist es kein Ubel, wenn es
mehrere theologische Richtungen gibt, sofern sie alle «wahrhaft
wissenschaftlich sind» und sich gegenseitig «Freiheit und Bewegung
gestatten»; denn «der Wissenschaft ist diese Freiheit so unentbehr-
lich als dem Korper die Luft zum Atmen» (S.195). Sofern es sich
nicht um Verstosse gegen die allgemeine Lehre der Kirche handelt,
korrigieren sich Fehler der Forschung durch die wissenschaftliche
Diskussion am besten von selbst.

Man mag finden, dass die Spannung in diesem Gedankengang
bis an die Grenze des Widerspruchs gehe, und darin ein Zeichen
dafiir sehen, dass Dollinger in der damaligen heikeln Situation zur
Sicherheit seine Reverenz vor dem kirchlichen Lehramt machen
wollte. Es lasst sich schwer beweisen, dass diese Vermutung falsch
sei. Es gibt jedoch auch Griinde fir eine andere Interpretation:
Zwar hat Doéllinger dem Lehramt des Papstes nach dem I.Vatika-
nischen Konzil widersprochen; aber nur darum, weil er glaubte,
dass es aufgehort habe, die Bewahrerin der Lehre der Universalkir-
che zu sein, wihrend er selber sich an diese Lehre gebunden fiihlte
und seinen Glauben auch nicht &nderte. Wichtiger ist aber dies: In
seiner Sicht waren Lehramt und Theologie so sehr eins mit dem
grossen Gang der kirchlichen Entwicklung, dass er die Dinge kaum
anders sehen konnte. Auch die Freiheit der Wissenschaft gehérte
fiir ihn zu diesem Gang; er sah sie nicht von der Kirche, sondern
nur von kurzsichtigen und herrschsiichtigen Leuten bedroht.

Aber gerade so ist durch die Konzeption Déllingers, sofern ich
sie recht verstanden habe, die Frage nach dem Verhéltnis zwischen
Theologie und kirchlichem Lehramt gestellt. Diese Konzeption hat
néamlich zur Folge, dass zwischen Theologie und kirchlicher Lehre
kaum zu unterscheiden ist, wie er ja auch die Theologie als «das
wissenschaftliche Bewusstsein, welches die Kirche von sich selbst»
besitzt, definiert hat3®. Ahnliches ergibt sich, wenn wir auf Grund
der Uberlegungen iiber die Bedeutung der Voraussetzungen fiir die
historische Forschung urteilen. Wir miissen nur statt der «Auffas-
sung von Welt und Leben» die Auffassung von Kirche als einer um-
fassenden kontinuierlichen Entwicklung einsetzen. Gewiss spricht
Dollinger auch von Kollisionsméglichkeiten. Sie gehéren einerseits
zur kritischen Funktion der Theologie, die schiefe Lieblingsmeinun-
gen aufdeckt und den richtig verstandenen Glauben wieder heraus-

3 ¢Kleinere Schriften», S.161; vgl. auch S.191.



e T =

stellt ; andererseits entspringen sie, wo sie in Gegensatz zum Dogma
geraten, Fehlern der Methode oder — wohl eher — ihrer Anwendung.
Diese Fehler lassen sich aber korrigieren. So bleibt, abgesehen von
der Moglichkeit behebbarer Fehler, doch eine Identitit zwischen
dem Glaubensbewusstsein der Kirche und der Theologie als seiner
wissenschaftlichen Form. Zwar ist das in Dogmen formulierte
Glaubensbewusstsein der Kirche materiell enger begrenzt als das
umfassende Bewusstsein der Kirche von sich selbst, wie es von der
Theologie herausgearbeitet wird. Dieser Unterschied ist aber ambi-
valent. Einerseits rdumt er dem Dogma eine hohere Autoritit ein
andererseits spricht er der Theologie einen umfassenderen Charak-
ter, grossere Lebendigkeit?® und Zeitgemaéssheit zu. So muss man
erst recht sagen, dass, abgesehen von der Moglichkeit von Verstos-
sen gegen das Dogma, die Theolgie mit dem Glaubensbewusstsein
der Kirche identisch wird, und zwar unabhéngig davon. ob Déllin-
ger das wusste und wollte oder nicht.

Ein ahnlicher Effekt, vielleicht noch stiarker, entsteht bei der
Exegese der Bibel. Zwar wird meist anerkannt, dass, um das zen-
tralste Beispiel zu nennen, Offenbarung in Jesus Christus und Be-
zeugung dieser Offenbarung durch die biblischen Zeugen nicht ein-
fach identisch sind. Da jedoch nur die biblischen Zeugnisse direkt
vorliegen, wird die genannte Unterscheidung faktisch meist un-
wirksam. Daraus folgt, dass auch die Erklirung dieser Zeugnisse,
also die Ergebnisse der Exegese mit der Offenbarung identisch wer-
den miisste. Abgesehen von fundamentalistischen Kreisen wird
diese Identifikation zwar nicht bejaht, weil Exegese eine mensch-
liche Bemiihung ist und weil Erkenntnis des Glaubens nicht dieser
Bemiihung, sondern nur dem Heiligen Geist zugeschrieben werden
kann. Hingegen wird auch die Nicht-Identitat nicht genauer be-
stimmt. Und da die exegetische Literatur in der Regel nur eine In-
terpretation anbietet, entsteht der Eindruck, als wire dies der Sinn
des biblischen Zeugnisses und der Offenbarung. Die Kirche miisste
sich also den Ergebnissen der Exegeten unterwerfen. Das kann sie
freilich nicht tun, weil die Ergebnisse der Exegeten zu rasch wech-
seln und sich zu oft widersprechen. So resultiert ein unklares Span-
nungsverhéiltnis zwischen Exegese und Lehramt der Kirche, wie
immer dieses Lehramt verstanden wird.

Sowohl die Konzeption Dollingers als auch die geschilderte

0 A .g.0., 5.189f, und 194.



— 218 —

Art, Exegese zu verstehen, sind wegen der Bedingungen der ange-
wendeten wissenschaftlichen Verfahren unhaltbar. In der Konzep-
tion Déllingers spielt die historische Untersuchung und damit das
Analogieprinzip eine wesentliche Rolle. Das Analogieprinzip ver-
mag aber nur Wahrscheinlichkeitsurteile zu liefern. Auch lassen
sich die Voraussetzungen, die durch das Analogieprinzip ins Spiel
kommen, selten restlos kléren, bleiben also in der Regel teilweise
unbewusst. Hinsichtlich der Exegese muss man zwei Moglichkeiten
unterscheiden. Sofern Untersuchungen iiber Probleme wie das des
«historischen Jesus», der Biographie des Apostel Paulus, der Ent-
stehung biblischer Schriften, der (ieschichte der Urgemeinde und
dgl. auch zur Exegese zu rechnen sind, so gilt, was bereits tber
historische Forschung gesagt wurde. Wird Exegese als wissen-
schaftliche Erklarung von Texten verstanden, so ist zu beachten,
dass bei ihrer Ausfithrung zumindest folgende Faktoren sich aus-
wirken : wissenschaftliche Nachfrage gibt es nur, wo Fragen gestellt
und nach gewissen Methoden beantwortet werden. Fragen konnen
aber nicht aus dem Nichts gestellt werden. Sie wurzeln in mehr
oder weniger bewussten Denkzusammenhingen und prijudizieren
immer in gewissem Umfang die Antwort. Und dann: Welche Fra-
gen werden gestellt ? Angemessene oder unangemessene ! Warum
die und die und nicht andere ? Alle, die nétig sind ? Jede zur Beant-
wortung der Fragen gewiahlte Methode wurzelt ebenfalls in einer
bestimmten Auffassung und préjudiziert auch ihrerseits das Ergeb-
nis. Einige Methoden funktionieren auch hier nach dem Analogie-
prinzip. Oft sind gewisse, meist unbewusste, Sprachtheorien im
Spiel und wirken wiederum préjudizierend. — Aus allen diesen
Griinden haben die Ergebnisse wissenschaftlicher Exegese, nicht
obwohl, sondern gerade wenn und weil sie wissenschaftlich ist,
hypothetischen Charakter.

Da sich historische Forschung und Exegese und damit auch
der Charakter ihrer Urteile und Ergebnisse auf alle theologischen
Disziplinen auswirken, konnen Theologie und Lehramt der Kirche
hinsichtlich ihrer Autoritét nicht auf gleicher Ebene gesehen, ihr
Verhéltnis nicht als ein Konkurrenzverhéltnis betrachtet werden.
Sie sind auch nicht direkt voneinander abhéngig. Thre Autoritét
und ihre Funktionen sind verschiedener Art. Wenn dem Lehramt
die Erstverantwortung fiir die Weitergabe und den Vollzug der
Verkiindigung in apostolischer Kontinuitit zukommt und wenn es
darum auch die Erstverantwortung dafiir hat, dass ndétige Ent-



— 219 —

scheidungen zustande kommen und ausgefiihrt werden, so kommt
der Theologie die Aufgabe zu, dem Lehramt bei der Ausiibung sei-
ner Funktionen in bestimmter Weise Hilfsdienste zu leisten. Als
Glieder der Kirche nehmen die Theologen wohl an den Entschei-
dungsprozessen der Kirche direkt teil, aber wohlverstanden nur sie
selbst und nicht die Theologie als solche. Die Theologie als solche
hat keine unmittelbare Entscheidungsfunktion. Zu ihrer Aufgabe
in der Kirche gehort im Blick auf die genannten Funktionen des
Lehramts nach meiner Meinung beispielsweise folgendes: Sie hitte
von neu aufkommenden oder auch von herkémmlichen Ideen,
Uberzeugungen, Verfahrens- und Verhaltensweisen die implizierten
Voraussetzungen, ihre Zusammenhinge, Griinde und Konsequen-
zen zu erforschen und bewusstzumachen, wobei immer mehrere
Moglichkeiten zur Erwagung zu geben waren. Damit wiirde sie mit-
telbar ihre kritische Funktion erfiillen. Sie hitte bei Entschei-
dungsprozessen den Beitrag von Exegese und historischer For-
schung in der Weise zu leisten, dass sie zeigt: wenn von den und
den Voraussetzungen ausgegangen wird, stellen sich die und die
Auskiinfte mit den und den Implikationen und moéglichen Konse-
quenzen ein. Oder: wenn das und das erreicht werden soll, zeigen
sich aus den und den Griinden folgende Mittel und Wege mit den
und den Implikationen, Voraussetzungen und anderweitigen Kon-
sequenzen. Mit einem solchen Verfahren kénnte die Theologie dazu
beitragen, bewusstzumachen, was in einer Entscheidung die Frage
ist oder die Fragen sind und was alles dabei mitspielt und eventuell
mitentschieden wird. Kurz: die theologische Arbeit basiert wohl
auch ihrerseits auf Entscheidungen; sie vollzieht aber als solche
nicht selber die Entscheidungen der Kirche.

Versteht die Theologie ihre Aufgabe gegeniiber dem Lehramt
in dieser Weise, und wenn wir an Predigt, Katechese, Seelsorge
denken, wird deutlich, dass alle theologische Arbeit in irgendeinem
Zusammenhang mit der Aufgabe des Lehramts steht, so sollte es
moglich sein, dass sich alle theologischen Disziplinen gemeinsam an
der Erfiilllung solcher Aufgaben beteiligten und dass dies auch je
von verschiedenen Schulen her geschehen kénnte. Dies alles galte
auch dann, wenn man meinte, gar nicht von einem «Lehramt», son-
dern statt dessen allein von Kirche oder Gemeinde sprechen zu
diirfen.



— 220 —

Es ist mir bewusst, dass manche der vorgelegten Gedanken ein
wenig quer liegen zu dem, was als selbstverstindlich gilt, und dass
sie bei der vagen, schwer konturierbaren Situation der Kirche
von heute selbst dann, wennihrsachlicher Wert ausser Zweifel stiinde,
nicht leicht eine praktische Bedeutung erlangen kénnten. Vielleicht
ist es trotzdem nicht iberfliissig, diese Uberlegungen anzustellen.

Kurt Stalder



	Theologische Wissenschaft

