
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Theologische Wissenschaft

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Wissenschaft

Vom 28. September bis 1. Oktober 1863 fand in München eine

«Versammlung katholischer Gelehrter » statt, an der 84 Theologen aus
Deutschland, Österreich und der Schweiz teilnahmen. »Als Initiant
der Veranstaltung kann Ignaz von Döllinger betrachtet werden. Er
war zwar nicht die einzige Triebkraft, und wenn nicht andere sehr
energisch auf der Durchführung des Plans insistiert hätten, wenn also
alles allein bei der Entschlossenheit Döllingers gelegen hätte, wäre
das Unternehmen wahrscheinlich nicht zustande gekommen1. Dölhnger

war aber der erste, der schon seit Jahren zuvor bei verschiedenen
Gelegenheiten die Wünschbarkeit einer solchen Versammlung zum
Ausdruck gebracht hatte. Und alle, welche diese Ansicht teilten,
waren der Meinung, das Unternehmen könne nur gelingen, wenn er
sich an seine Spitze stelle ; sie drängten darum immer wieder bei ihm
auf Verwirklichung. Im Frühjahr 1861 nahm der Gedanke konkrete
Gestalt an. Da sich aber verschiedene Stimmen, an deren Urteil
Döllinger sehr viel gelegen war, negativ äusserten, zweifelte er immer wieder

an der Tunlichkeit und am Gelingen des Vorhabens. Im August
1863 liess er aber dann doch die Einladung ausgehen, die von ihm
selbst, von Abt Haneberg und nachträglich auch noch von Alzog
unterzeichnet war.

Das Einladungsschreiben2 geht vom Beruf der «deutschen
Wissenschaft» aus, «in der Begründung eines positiven Wissens voranzugehen

», und weist dann auf den Übergangscharakter der Gegenwart
hin, die überall neue Wege suchen muss und darum leicht zu allerlei
Differenzen und Missverständnissen führt. Dadurch entsteht die
Gefahr, dass der gemeinsame Grund vergessen und böser Polemik Raum
gegeben wird, welche die Lust zu wissenschaftlich-literarischer
Produktion lähmt. Geradezu verderblich müsste solche Polemik werden,
wenn sie als Parteibestrebung auftritt und « mit engherziger argwöhnischer

Zensur die Freiheit der wissenschaftlichen Bewegung und
damit die unerlässliche Vorbedingung eines gedeihlichen Fortschritts
der katholischen Wissenschaft aufhöbe » und so eine Stagnation
bewirkte. »Angesichts der starken Gegner der katholischen Wissenschaft
sei es von grösster Wichtigkeit, die Kräfte nicht zu zersplittern, «son-

1 Vgl. Friedrich, J., Ignaz von Döllinger, Sein Leben, Bd. 3, S. 273ff.
2 Vgl. Friedrich, J., Döllinger, Bd. 3, S. 303f.



— 195 —

dem alle zu vereinigen und durch die Gewähr gegenseitiger
Unterstützung zu stärken und aufzumuntern». Diese wenigen Sätze lassen

nicht nur das Anliegen deutlich werden, das Döllinger mit der
Gelehrtenversammlung verfolgte, sondern auch den Hintergrund und die
Situation, welche dieses »Anliegen in ihm wachgerufen hatten. Die

Aufklärung und die kritische Philosophie Kants und schliesslich die

Umwälzungen im Gefolge der Französischen Revolution hatten in
Deutschland die nachtridentinisch-scholastische Theologie so zum
Verschwinden gebracht, dass sich katholische Theologie mit neuen
Ansätzen neu aufbauen müsste. Diese Aufgabe wurde vor allem von
der Tübinger Schule übernommen, die gegenüber Aufklärung und
Rationalismus Ideen der Romantik und geschichtsphilosophische
Konzeptionen verarbeitete und, wie das Beispiel Möhlers zeigt, zu
einer Theologie führte, in der systematische Thematik aufs engste mit
historischer Forschung verbunden war. Gerade diese Verbindung
verlieh dann der historischen Forschung als solcher einen mächtigen
Antrieb ; unter Führung Döllingers erreichte sie in kurzer Zeit einen

Stand, der auch von der protestantischen Theologie als ebenbürtig
anerkannt wurde. Der Vergleich mit der protestantischen Theologie
ist nicht unwichtig ; denn während längerer Zeit hatten viele katholische

Theologen, wie sich hinterher zeigte, ein Gefühl wissenschaftlicher

Unterlegenheit, wenigstens in gewissen Disziplinen. Darum
erfüllte sie die Entwicklung ihrer Theologie im 19. Jahrhundert mehr
und mehr mit einem gesteigerten Selbstbewusstsein.

Andererseits war aber unter der Führung der Jesuiten auch die
Scholastik wieder erwacht, die sog. Neuscholastik, und machte etwa
von Mitte des Jahrhunderts an durch die Schüler der Gregoriana
ihren Einfluss auch in Deutschland bemerkbar. Da die Lehrgebäude
der deutschen Theologen sich nur schwer in die Sprache und Methode
der Neuscholastik einordnen liessen, erregten sie die Befürchtung, es

sei hier etwas im Gang, das aus der rechten Theologie hinausführe.
Besonders skeptisch waren sie gegenüber Leuten, die Freiheit der
Wissenschaft postulierten, also gegenüber den Vertretern der historischen

Forschung. Sie befürchteten, dass unter Berufung auf die freie
historische Forschung die Autorität des kirchlichen Lehramts
untergraben würde, und hielten es für unmöglich, dass mit der historischen
Methode eine rechte Theologie begründet werden könnte. Mit
Aufmerksamkeit verfolgten sie alles, was von den Vertretern der
deutschen theologischen Wissenschaft gesagt und geschrieben wurde,
polemisierten scharf gegen alles, was ihnen als gefährlich erschien,



196

und veranlassten anscheinend auch immer häufiger Zensuren von
seifen des Lehramts. So kam es immer mehr zu einer scharfen Spannung
zwischen zwei gegensätzlichen Gruppen. Dieser Entzweiung wollte
Döllinger mit der Gelehrtenversammlung begegnen.

Man kann sich fragen, ob Döllinger die Tiefe des Gegensatzes

ganz bewusst war. Wahrscheinlich nicht : sonst hätte er wohl
gemerkt, dass sie sich nicht mit einem Aufruf zur Solidarität auffangen
liess und dass er gerade durch diesen »Aufrufdem Misstrauen gegen ihn
ein Stück weit recht gab. Aber unsicher war er allerdings. Das kommt
auch darin zum Ausdruck, dass niemand dazu bestimmt worden war,
der Versammlung in Form eines Vortrags eine Diskussionsgrundlage
zu geben. Zur Sicherheit, nur damit jedenfalls ein Anfang gemacht
werden konnte, hatte Döllinger aber etwas vorbereitet. Nach der
Eröffnung, bei der er zum Vorsitzenden gewählt worden war, teilte er
dies der Versammlung mit, und sie verlangte ihn zu hören. So hielt er
seinen Vortrag über «Die Vergangenheit und Gegenwart der
katholischen Theologie »3, der mit Beifall aufgenommen wurde, in der Folge
aber die Entzweiung eher verstärkte als milderte.

Der Vortrag, aus dem ich drei wichtige »Aussagenkomplexe
herausheben möchte, um anschliessend etwas näher auf sie einzutreten,
beginnt mit einer Definition dessen, was Theologie sei: «Das
wissenschaftliche Bewusstsein, welches die Kirche von sich selbst, von ihrer
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, von ihrem Lehrgehalte,
ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt - das nennen wir
Theologie. » Er stellt dann fest, dass die Theologie aus der Verbindung
des griechischen mit dem hebräischen Geiste entstanden sei, und
schliesst daran einen Überblick über die nach seiner Meinung wichtigsten

Erscheinungen in der Geschichte der Theologie bis zum
Einbruch der Reformation (S. I61-170)4. Während bis dahin die katholische

Theologie eine gesamteuropäische Bewegung war, nimmt sie

von jetzt an in jeder Nation eine eigene Entwicklung. Döllinger
verfolgt darum ihren Aufstieg und Niedergang in den einzelnen europäischen

Nationen (S. 170-181) und gelangt zur Feststellung, dass die

theologische Führung von einer Nation zur andern übergegangen sei

und nun endlich ihren Sitz bei der deutschen Nation genommen habe.

3 Vgl. Kleinere Schriften von Joh. Jos. Ign. von Döllinger, hg. von F.H.
Reusch (1890), S. 161-196. -Imfolgenden kurz mit «Kleinere Schriften»
angeführt.

4 Die von hier bis Seite 198 in Klammern beigefügten Seitenzahlen beziehen

sich auf die «Kleineren Schriften».



— 197 —

Dieses Urteil ist durch zwei kurze Erörterungen im historischen
Überblick vorbereitet. S. 165-167 gibt Döllinger seiner Bewunderung
für die gewaltige Gedankenarbeit der Scholastik Ausdruck, sieht aber
wesentliche Nachteile in der einseitig analytischen Methode, im
Zurücktreten der biblisch-exegetischen und allgemein der historischen
Seite der Theologie, wie jenem Zeitalter «überhaupt die Fähigkeit
historischen Forschens» und der Sinn für die «auch für das religiöse
Gebiet gültigen Gesetze der geschichtlichen Entwicklung» fehlte.
Man kannte und begriff nur das Fertige, nicht das Werdende. «Die
Theologie war sozusagen einäugig ; sie besass das spekulative, sie
entbehrte das historische Auge» (S. 166). Demgegenüber nötigte die
Reformation zu exegetischen und historischen Studien und wurde
dadurch für die katholische Theologie zum »Anlass eines Fortschritts
(S. 169). Nun ist in Deutschland auch die philosophische Spekulation
erwacht und hat auch ihrerseits die historische Forschung vorangetrieben,

wobei die guten Gymnasien und die Situierung der Theologie
an den Universitäten keine unwesentliche Rolle spielen5 S. 179-181
So hat die Theologie in Deutschland die beiden Augen, deren sie
bedarf. Darum ist künftighin in Deutschland die Heimat der
katholischen Theologie zu suchen (S. 184).

Für Döllinger verbindet sich mit dieser Feststellung noch ein
anderer Gesichtspunkt. Er erachtet es als providentiell, dass die katholische

Theologie in dem Land ihre Heimat findet, in dem auch die
Kirchenspaltung ihren Anfang genommen hat, an der Deutschland wie
an einer eiternden Wunde bis heute leidet. Er glaubt, dass die katholische

theologische Wissenschaft die Pflicht und die Verheissung
habe, die Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen in die
Wege zu leiten (S. 181-184).

Im letzten Abschnitt erwähnt er zunächst kurz die Bedeutung
der Theologie für die Bildung einer öffentlichen Meinung in rehgiösen
Dingen und ihre dem Prophetentum vergleichbare kritische Funktion

gegenüber den Erscheinungen in der Kirche (sie misst sie an ihrer
Idee) (S. 184), spricht dann von den Anforderungen, denen ein katholischer

Theologe genügen muss (S. 184-187), erörtert das Verhältnis
von Freiheit und Gebundenheit der Forschung (S. 187-195) und lässt

zum Schluss unter dem Postulat, dass wissenschaftliche Irrtümer nur
mit wissenschaftlichen Mitteln bekämpft werden sollten, mit Zurück-

5 Vgl. hiezu auch die Rektoratsrede vom 22. Dezember 1866, «Die Universitäten

sonst und jetzt», in I. von Döllinger, Akademische Vorträge, Bd. 2,
S. 3ff., besonders S. 24ff.



— 198 —

haltung nochmals die Mahnung anklingen, welche die Spitze des

Einladungsschreibens darstellte (S. 195f.).
Nun sollen also, wie angekündigt, drei wichtige Aussagenkomplexe

des Vortrags eigens hervorgehoben und deren Thematik näher
erörtert werden. Was den ersten Komplex betrifft, werden indessen
statt der Erörterung nur einige Hinweise auf die weiteren »Ausstrahlungen

der Gedanken Döllingers geboten.

I. Die ökumenische Funktion der theologischen
Wissenschaft

Wir hörten schon6, dass die deutschen Theologen, weil bei ihnen
die Spaltung der abendländischen Kirche begann und immer mehr
verfestigt wurde, die Pflicht, aber auch die Berufung und Verheissung
haben, die getrennten Kirchen zu versöhnen. Döllinger gibt aber auch

an, welcher Art die Arbeit der katholischen Theologie sein müsse - er
spricht nur von der Aufgabe der katholischen Theologie -, damit sie
diesen ihren Auftrag erfüllen kann : Sie muss a) das wirklich
Trennende und Unkatholische, «das heisst das dem Gesamtbewusstsein
der Kirche aller Zeiten Widersprechende und die Kontinuität der
Überlieferung Zerstörende in der Lehre der Gegenseite», namhaft
machen und überwinden (Döllinger meint wohl: durch bessere

Gründe überwinden). Sie muss b) hinsichtlich der katholischen Lehre
und Kirche das Wesentliche vom Zufälligen und von fehlerhaften
»Auswüchsen trennen und dann Lehre und Leben der Kirche in ihrer
organischen Ganzheit darstellen. Dasselbe müsste sie c) auch mit
allem Guten und Wahren tun, das bei den getrennten Gemeinschaften

gefunden wmrde, und es dann akzeptieren. Und er fügt bei : Wenn
die katholische Theologie die Wiederherstellung der Einheit wirklich
will, muss sie auch che Mittel wollen, die dazu führen können, also mit
Demut das Gute beim andern anerkennen und eigene Mängel abstellen.

Schiiesshch ist das, was über die Bildung der öffentlichen
Meinung durch die Theologie und ihre kritische Funktion oben bereits
wiedergegeben wurde, wohl auch noch zu ihrem ökumenischen Dienst
zu rechnen.

Nach dem I. Vatikanischen Konzil und nach der über ihn
verhängten Exkommunikation begann Döllinger mit der praktischen

¦ Vgl. S. 182-184 des in Anm. 3 genannten Buches.



— 199 —

Ausführung des eben Dargelegten. Er tat dies u. a. mit seinen Vorträgen

«Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen» von 1872

und dami vor allem damit, dass er die «Bonner Unionskonferenzen»
von 1874 und 1875 zustande brachte7. Über die ökumenische Funktion

der Theologie scheint er sich indessen nie mehr so ausdrücklich
geäussert zu haben wie an der Gelehrtenversammlung von 1863,

wenn ich wenigstens nichts übersehen habe.

Hingegen finden sich seme Gedanken in zwei grundlegenden
Dokumenten der altkatholischen Bewegung bzw. der altkatholischen

Kirchen wieder. So im «Programm des Katholikenkongresses
in München» vom 22. bis 24.September 1871, wo es unter

Nr.III heisst: «Wir erstreben unter Mitwirkung der theologischen
und kanonistischen Wissenschaft eine Reform in der Kirche», welche

die verfassungsmässige Teilnahme der Laien am kirchlichen
Leben im Geist der alten Kirche wiederherstellt, und wo die Erwartung

ausgesprochen wird, dass «auf dem Wege der Wissenschaft»
eine allmähliche Verständigung mit den protestantischen und den
bischöflichen Kirchen erreicht werde8. Ferner in der «Utrechter
Erklärung der Bischöfe der Altkatholischen Kirchen» von 1889, deren
Ziffer 7 mit den Worten beginnt: «Wir hoffen, dass es den
Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter Festhaltung an dem
Glauben der ungeteilten Kirche, eine Verständigung über die seit
den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen9. »

Vor allem aber darf darauf hingewiesen werden, dass die ökumenische

Funktion, die Döllinger 1863 der Theologie zugewiesen hat, ein
wesentlicher Faktor in der Entstehung der ökumenischen Bewegung
und in der Arbeit des Ökumenischen Rates der Kirchen und schliesslich

auch bei der im II. Vatikanischen Konzil vollzogenen ökumenischen

Öffnung geworden ist und sich so bestätigt hat.
Hierher gehört zum Teil auch ein freilich über diesen Zusammenhang

hinausgreifendes weiteres Postulat des schon erwähnten «Pro-

7 Vgl. Reusch, Fr. Heinrich, Bericht über die am 14., 15. und 16.
September zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874, und von
demselben: Bericht über die am 10.-16.August 1875 zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen, Bonn 1875. Dazu Oeyen, Christian, Die Entstehung
der Bonner Unions-Konferenzen im Jahr 1874, 1971 der Christkatholisch-
theologischen Fakultät der Universität Bern als Habilitationsschrift vorgelegt

(noch nicht im Druck erschienen).
8 Vgl. Küry, Urs, Die Altkatholische Kirche, Bd.III von «Die Küchen

der Welt», Evangel. Verlagswerk Stuttgart 1966, S.425.
9 An dem in Anm. 8 genannten Ort, S.427.



— 200 —

gramms des Katholikenkongresses» von 1871. Nr.IV lautet: «Wir
halten bei der Heranbildung des katholischen Klerus die Pflege der
Wissenschaft für unentbehrlich10. » Die Fortsetzung, die sich gegen
die »Abschliessung in besondern Lehranstalten wendet, zeigt, dass

bei der Pflege der Wissenschaft an universitätsmassige Ausbildung
gedacht ist - ein Hinweis darauf, welche Bedeutung unserer Fakultät

und ihrem Jubiläum über die christkatholische Kirche der
Schweiz hinaus beigemessen wird.

H. Historische Forschung

Es wurde bereits erwähnt, dass nach Döllinger die Theologie
«zwei Augen» haben muss, neben der Spekulation die historische
Forschung. Historische Forschung ist für ihn also integrierender
Faktor theologischer Wissenschaft. Er betrachtet diese These als
eine geradezu undiskutable Selbstverständlichkeit; denn da «die

christliche Religion Geschichte» ist, kann sie «nur als historische
Tatsache im Lichte ihres anderthalbtausendjährigen Entwicklungsganges

vollständig verstanden und gewürdigt werden»11. Man wird
diesen Satz nicht dahin verstehen dürfen, als wollte Döllinger den

begründenden »Anfang der Offenbarung in die nachfolgende
Geschichte einebnen und umgekehrt alles, was sich entwickelt hat, als

Offenbarung deklarieren, sonst besässe sein Postulat von der
kritischen Funktion der Theologie keine Basis12. Er wird die «christliche
Religion» in dem Sinn als eine Geschichte verstehen, dass die

Offenbarung sich als Geschichte ereignet und unter der Leitung des

Heiligen Geistes Geschichte aus sich entlässt, wobei einerseits nur
die Offenbarung und der Heilige Geist diese Geschichte zu dieser
Geschichte machen und andererseits nur diese Geschichte zeigt,
was die Offenbarung, die «christliche Religion» ist13, auch wenn es

in dieser Geschichte fehlerhafte Auswüchse gibt.
Es ist aber auch zu beachten, was für Döllinger mit

«Geschichte» und mit «historischer Forschung» alles umfasst ist. Es

10 »4m dem in Anm. 8 genannten Ort.
11 «Kleinere Schriften»), S. 170, 266, ebenso Akademische Vorträge, Bd. 2.

S.44 und 216. Dieser Gedanke steht mehr oder weniger deutlich, direkt oder
indüekt hinter allen Äusserungen Döllingers, die von der historischen
Forschung als Faktor der Theologie sprechen.

12 Vgl. auch «Kleinere Schriften», S. 187.
13 Die »Vusführungen in «Kleinere Schriften», S. 185f., dürfen wohl in

diesem Sinn verstanden werden.



— 201 —

wird sichtbar, wenn man dem Stichwort «historischer Sinn»
nachgeht14 und sieht, was alles damit in Zusammenhang gebracht wird.
So wird die Gabe, in kosmopolitischem Umfang das Sinnen und
Streben anderer Völker zu verstehen, als «historischer Sinn»
interpretiert13. Das was den Forscher im Unterschied zum blossen
Sammler zum wahren Wissenschafter macht, ist die selbständige
Forschung; und das, was es dazu braucht, wird wiederum als
«historischer Sinn» bezeichnet. Das wird aber nicht bloss im Blick
auf die Geisteswissenschaften gesagt. Humboldt wird gerade
deswegen als Repräsentant des historischen Sinnes eingeführt, «weil er
als Naturkundiger wie als Historiker nach der gleichen Methode
verfuhr»16. Der Wandel vom Dogmatismus zur Erkenntnis der
Zusammengehörigkeit des Rechts mit Volksleben und Situation in der
Jurisprudenz wird dem historischen Sinn zugeschrieben17. Ebenso
werden die Erfolge der Deutschen in der Philologie, die Entdek-
kung, dass Philosophie ohne Philosophiegeschichte nicht möghch
sei und noch manch anderes auf den historischen Sinn zurückgeführt18.

An König Maximilian IL wird gerühmt, dass er erkannte,
dass «der historischen Schule die Zukunft gehöre, dass im Grunde
die in ihrer umfassenden Bedeutung aufgefasste Geschichte beide
Wissensgebiete (sc. die Theologie und die Jurisprudenz) in ihrem
Schoosse trage»19. Aus der Geschichte der Universitäten wird der
Schluss gezogen, dass für jeden Studierenden, welcher Fakultät
immer er angehöre, der Segen des Universitätslebens «in der
Erwerbimg und Ausbildung jenes historischen Sinnes» bestehe20.

Darum wird den Theologen gesagt: Wenn ihre Wissenschaft den

»Anspruch erheben müsse, dass alle andern Wissenschaften zu ihr
hinführen, so dürfe sie sich auch gegen keine andere abschliessen ;

sie müsse vielmehr die Früchte aller Fakultäten sammeln, was sie

vermöge der Pflege des historischen Sinnes auch werden tun können,

da er sie auch unbequemen Ergebnissen der Geschichte stand-

14 Es kommen hier natürlich nur Schriften in Betracht, in denen sich
Döllinger über die Wissenschaft äussert (das sind vor allem die, welche bisher

zitiert wurden), nicht aber die viel zahlreicheren, in denen er sich mit
historischen Problemen als solchen beschäftigt. Im übrigen ist sein Denken
sehr einheitlich.

15 Döllinger, Akademische Vorträge, Bd. 2, S. 37.

"A.a.O., S.42f.
"A.a.O., S.44f.
"A.a.O., S.46-49.
19 A.a.O., S.197.
20 A.a.O., S.52.



202

halten lasse21. Die Philosophiegeschichte wird nachdrücklich postuliert,

weil sie die die Geschichte beherrschenden Ideen aufweisen
und so den «Plan göttlicher Weltregierung, der allein die
Geschichte verständlich macht, zur »Anerkennung bringen»22 werde.

Aus alledem geht deutlich hervor, dass bei Döllinger historische

Forschung und vor allem Geschichte und historischer Sinn
eine allumfassende, universale Bedeutung haben. Sie sind sowohl
auf das Ganze des Wissens als auch auf das Ganze des Geschehens
und damit wohl auch auf das Ganze des Seins ausgerichtet.
Anscheinend versteht Döllinger das Ganze von Geschehen und Wissen
als eine organische Einheit. Und der «historische Sinn» ist es, der
diese lebendige Einheit erfasst und das einzelne in seiner organischen

Beziehung mit anderm und der Einheit des Ganzen sieht.
Da nun Döllinger erklärt hat, dass die Theologie zwei Augen

haben müsse, das der «Spekulation» und das der historischen
Forschung, und da bis jetzt nur von Geschichte, historischem Sinn und
historischer Forschung die Rede war, drängt sich die Frage auf,
was nun die Funktion der «Spekulation» sei und wie von beiden
Faktoren zusammen die Theologie gebaut werde. Ich habe bis jetzt
keine Äusserung Dölhngers gefunden, die auf diese Frage Antwort
gäbe, nicht einmal eine Stelle, an der er selber diese Frage stellt.
Ich glaube diesen Tatbestand dahin interpretieren zu sollen, dass

für Döllinger in dem, was er mit Geschichte meint und was der
historische Sinn erfasst, die «Spekulation» bereits in Aktion ist. Er
sieht ja in der Geschichte Ideen, welche die Geschichte beherrschen,

anerkennt einen Plan der göttlichen Weltregierung, der
allein die Geschichte verständlich macht, und sieht die kritische
Funktion der Theologie darin, dass sie die Erscheinungen an ihrer
Idee misst. Geschichte kann demnach überhaupt nur im Verein mit
«Spekulation» verstanden und erforscht werden. Die Theologie hat
es darum nicht nur mit einem beliebigen Strang neben andern
Strängen des Geschichtsgangs zu tun, sondern mit dem, zu dem
alle Wissenschaften und Stränge hinführen. Sie beschäftigt sich
nicht nur mit «einer Geschichte», sondern mit der Geschichte,
indem sie sich mit dem beschäftigt, was durch Offenbarung angefangen

und unter der Leitung des Heiligen Geistes weitergeführt
wurde und zu dem darum alles andere hinführt. Man könnte
vielleicht sagen, dass die Theologie im Sinne Döllingers darin theologi-

21 A.a.O., S.53f.
"A.a.O., S.49f.



— 203 —

sehe Wissenschaft ist, dass sie alles, was in Geschichte ist, auf
seinen göttlichen Nenner bringt und dann so ins Bewusstsein hebt.
Das dürfte auch seiner Definition von Theologie entsprechen, mit
der er seine Rede vor der Gelehrtenversammlung eröffnete, und
zugleich erkennen lassen, was für Döllinger in seinem mehrmals
ausgesprochenen Satz, dass Christentum Geschichte sei, enthalten
war. Was Döllinger mit seinen kirchengeschichtlichen Forschungen
zutage fördert, ist also nicht nur Material für die Theologie; es ist
das auch, zugleich ist es aber auch selber schon Theologie.

Das soll nicht heissen, dass Döllinger es abgelehnt hätte, eine

Dogmatik mit systematischer Ordnung der Inhalte des Glaubens-
bewusstseins aufzubauen,23 und statt dessen allein eine Darstellung

der Geschichte geboten hätte. Aber die materiellen Aussagen

wären dieselben wie in seiner Geschichtsdarstellung. Denn für
ihn gibt es, abgesehen von den fehlerhaften Auswüchsen, keine

Spannung zwischen der historischen Frage und der Wahrheitsfrage.
Der «garstige Graben», von dem Lessing in «Über den Beweis des

Geistes und der Kraft» spricht, existierte für Döllinger nicht. Für
ihn ist die Beantwortung der historischen Frage auch schon die

Beantwortung der Wahrheitsfrage ; denn eben : « das Christentum ist
Geschichte». Und im Walten des historischen Sinnes ist auch schon
die Lösung der erkenntnistheoretischen Probleme enthalten, die

Döllinger anscheinend nie bewusst gemacht hat. Er hat zwar
durchaus Gewicht auf die Methodenfrage gelegt, hauptsächlich in
der Ablehnung der scholastisch-analytischen Methode. Für sein

eigenes Verständnis von theologischer Wissenschaft scheint ihm
aber mit der Bejahung der «historischen Methode» alles Wesentliche
gesagt gewesen zu sein. Natürlich stellte sich auch bei jeder
Einzeluntersuchung die Methodenfrage. Er suchte dafür aber keine
theoretische Klärung. Er scheint sie mehr als eine Sache des Fingerspitzengefühls

empfunden zu haben, die er mit seinen Schülern
einübte, und in der ihm zugleich etwas vom Geheimnisvollsten im Ge-

23 Vgl. Friedrich, J., Döllinger, Bd. 3, S.420, wo aus einer Schrift eines
Döllinger-Gegners die Stehe zitiert wüd, in welcher er angibt, wie eine richtige,

positive Theologie, d.h. eine Dogmatik, aufgebaut sein müsse. Dazu
bemerkt Friedrich : « Als ob die deutschen Gelehrten oder Döllinger die
Aufgabe der positiven Dogmatil, anders aufgefasst hätten!» Dieser Satz stammt
also zwar nicht von Döllinger, sondern von Friedrich ; es ist aber nicht daran
zu zweifeln, dass Döllinger ihm zugestimmt hätte. Man könnte fast sagen:
Wenn Friedrich diese »4uffassung vertritt, so würde sie erst recht von dem
doch konservativeren Döllinger vertreten.



— 204 —

schehen von Wissenschaft begegnete. In seiner Gedenkrede auf
König Maximilian IL kommt er darauf zu sprechen, wo er auf die

Frage, was denn «der wissenschaftliche Geist» sei, antwortet, es sei

der «fein ausgebildete, zugleich auf Reinheit des Willens und auf
Schärfe der Intelligenz beruhende Wahrheitssinn», die «durch lange
und sorgfältige Übung erworbene Fertigkeit, die rechten Werkzeuge,

die rechten Forschungsmittel und Methoden anzuwenden»,
um «die verborgene Wahrheit zu entdecken» und mit schon
bekannten Wahrheiten in Zusammenhang zu bringen ; die Kunst, sich
von vorgefassten Meinungen zu befreien und das Gefundene
möglichst adäquat darzustellen. Er meint darum der wissenschaftliche
Geist sei etwas Göttliches, an das man sich immer nur annähern
könne24.

Da sich Döllinger fast ausschliesslich mit kirchengeschichtlichen

Arbeiten beschäftigte, ist es verständlich, dass er wie die
meisten seiner Fachkollegen nie mit der ganzen Schwierigkeit der
Frage nach der Möglichkeit historischer Erkenntnis und nach der
Begründung ihrer Methodik konfrontiert wurde. Denn der Glaube
an die Kontinuität der Kirche und die Vertrautheit mit dem Stand
der Kirche in seiner Gegenwart und den in ihr vertretenen Behauptungen

und Tendenzen einerseits und die Begegnung mit den Quellen

früherer Zeiten andererseits schufen ein Spannungsverhältnis,
das ihn so viele Entdeckungen machen liess, dass er kaum ein
Bedürfnis nach Klärung der angedeuteten Fragen empfinden müsste,
ganz abgesehen davon, dass ihn die Unkenntnis und Missachtung
historischer Tatbestände auf seifen seiner Gegner nur von der
Solidarität seines Verfahrens überzeugen konnte. Immerhin, da Döllinger

für die Wissenschaftlichkeit der Theologie zu Felde zog, muss
man prüfen, inwiefern er die mit seinem Postulat verbundenen
Probleme gelöst habe. Da wird man zuerst feststellen können, dass die
Frage innerhalb seiner Konzeption von Wissenschaft als gelöst
erscheint. Nur geht dann die Frage sofort dahin weiter, ob diese
Konzeption die vorhandenen Probleme nicht eher verdecke als kläre.

Jedenfalls werden wir heute, da die Frage nach der
Wissenschaftlichkeit der Theologie neu erwacht ist25, mit der Konzeption
Döllingers kaum durchkommen. Selbstverständlich kann ich hier

24 Döhinger, »Akademische Vorträge, Bd. 2, S.207f.
25 Das Problem wurde schon 1931 in aller Schärfe von Heinrich Scholz

gegenüber Karl Barth formuliert (ZZ 9 [1931], Heft 1) und 1936 in «Theologische

Aufsätze. K.Barth zum 50. Geburtstag» unter einem spezielleren Ge-



— 205 —

nicht auf eine Erörterung der Fragen eintreten, die durch das
Verhältnis der Theologie zur gegenwärtig laufenden wissenschaftstheoretischen

Diskussion gestellt sind, aber nicht nur darum, weil es,

wie man zu sagen pflegt, «den Rahmen dieser »Arbeit sprengen
würde». Dies wäre allerdings um so mehr der Fall, als, wenigstens
nach meiner Meinung, zuerst eine erhebliche Vorarbeit geleistet
werden müsste, um zu klären, worin die zentralen Probleme bestehen

und wie sie zu formulieren seien, damit jenes Verhältnis mit
Aussicht auf Erfolg überhaupt diskutierbar wird. Ich teile die
Ansicht von Elisabeth Ströker, die sie in der Einleitung zu ihrer
empfehlenswerten «Einführung in die Wissenschaftstheorie» äussert,
wonach die wissenschaftstheoretischen »Ansätze in den
Geisteswissenschaften noch nicht zu der Durchgestaltung gediehen seien, die

es erlaubte, in Kürze über ihre Methoden und Resultate zu berichten26.

Das ist sehr zurückhaltend formuliert. Ich will immerhin
einige Punkte angeben, die mir im Zusammenhang der erwähnten
Vorarbeit als besonders dringlich erscheinen, und zum Teil auch
schon andeuten, wie ich die Dinge zur Zeit sehe, womit sich
vielleicht bereits ein Beitrag zur Lösung der im Referat über Döllinger
aufscheinenden Probleme leisten lässt.

Zuerst aber zwei Vorbemerkungen: a) Ich bin der Meinung,
dass diese Probleme von höchster praktischer Bedeutung seien, da
ihre Ungeklärtheit ein nicht unbeträchtlicher Faktor in der sog.
modernen Glaubenskrise darstellen und auch eine der Ursachen
sein dürfte für die bedrückende Erfahrung mancher Prediger, mit
ihrer Verkündigung nicht anzukommen, b) Angesichts des Um-
standes, dass es sich bei dem, was ich zu sagen gedenke, wie bereits
angedeutet, zum Teil noch um ein Sich-Vortasten handelt, wrerde

sichtspunkt noch intensiviert. Beide Aufsätze sind in der «Theologischen
Bücherei» Bd. 43, hg. von Gerhard Sauter, neu abgedruckt. Der Band bietet
als Einleitung einen instruktiven Bericht über die Geschichte des Problems
von Gerhard Sauter und versammelt einschlägige »Arbeiten von E.Troeltsch,
P.TUlich, E.Peterson, K.Barth, F. Gogarten, H.Scholz, H.J.Iwand,
J. Schniewind, D.Ritschi. Der Band bietet auch eine umfängliche Bibliographie

bis 1971. Erst nachher erschienen und hier unbedingt noch zu nennen
sind: Pannenberg, Wolfhart, Wissenschaftstheorie und Theologie, Suhr-
kamp 1973; dann die Diskussion zwischen Hans Albert und Gerhard Ebe-
ling: Albert, Hans, Traktat über kritische Vernunft, J.C.B.Mohr2, 1969;
Ebeling, Gerhard, Kritischer Rationalismus?, J.C.B.Mohr, 1973; »Albert,
Hans, Theologische Holzwege, J.C.B.Mohr, 1973.

26 Ströker, Elisabeth, Einführung in die Wissenschaftstheorie, Wissenschaft!.

Buchgesellschaft Darmstadt 1973, S. 10.



— 206 —

ich mich sehr zurückhaltend äussern; es werden darum häufig
Formulierungen gebraucht wie «mich dünkt», «mir scheint» und
dergleichen. - Nun also die angekündigten «Punkte»:

1. Es sollte versucht werden, eine Klärung und ein Konsens
hinsichtlich des erkenntnistheoretischen Problems zu erreichen. Die
erkenntnistheoretische Diskussion scheint mir insofern in eine Aporie
geführt zu haben, als sich sowohl der Empirismus als auch der reine
Rationalismus oder Idealismus oder wie man das Gegenstück zum
Empirismus nennen will, je für sich allein genommen, als undurchführbar

erwies. Es gibt aber auch keine Vermittlung zwischen beiden.
Bei jedem Erkenntnisakt sind immer beide zugleich im Spiel. Es gibt
keine Erfahrung, Beobachtung, Feststellung, ohne dass dabei nicht
irgendeine Konzeption, Idee oder Überzeugung impliziert oder

vorausgesetzt wäre. Und es gibt keine Ideen und Konzeptionen, ohne
dass sie durch gewisse zutreffende oder vermeintliche Beobachtungen
und Erfahrungen veranlasst und bedingt wären. Ich teile in dieser
Sache also die Ansicht des sog. «kritischen Rationalismus», die Hans
Albert wie folgt formuliert : «Die für die Deutung der Realität interessanten

Theorien sind Erfindungen, Konstruktionen, also

Phantasieprodukte... Die Theoriebildung ist also eine schöpferische Tätigkeit,

keine passive Schau, bei der ,Gegebenes' gespiegelt wird27. » Es
wirkt etwas provokativ, wenn Albert die Theoriebildungen als

Erfindungen, Konstruktionen und gar als Phantasieprodukte bezeichnet.

Wenn ich recht verstehe, will er mit dieser Ausdrucksweise nur
möglichst stark hervorheben, dass Theoriebildung - er denkt dabei

zwar nicht nur, aber wohl in erster Linie an naturwissenschaftliche
Erkenntnis, und zwar auch an die, die sich bewährt hat - nicht
etwas Gegebenes oder Absolutes ist, sondern nicht ohne menschliche

Aktivität, eben Konzeptionen oder Hypothesen zustande
kommt. Keinesfalls will er mit seiner Ausdrucksweise die Theoriebildung

abwerten. Dennoch, die Ausdrucksweise ist insofern
verführerisch, als sie dem Gegensatz zum Abgelehnten zuliebe die

Dinge so sehr hinunterspielt, dass man nicht mehr spürt, wieviel in
seiner These liegt. Ich meine, dass man dasselbe, ohne es zu verändern,

auch in folgender WTeise sagen könnte : Es gibt keinen absoluten,

neutralen, entscheidungsfreien Anfang der Erkenntnis. Bei
jeder Erkenntnis ist menschliche Kreativität, also Entscheidung,

«Albert, Hans,Traktat über kritische Vernunft, J.C.B.Mohr2, 1969,
S.26.



— 207 —

also Freiheit beteiligt28. So verstanden hat die These »Alberts eine
eminente theologische Relevanz. Ich will sie in hypothetischer
Form andeuten: Wenn es wahr ist, dass Gott Herr ist und den
Menschen als seinen freien Partner haben will, so muss sich das

daran zeigen, dass es keine neutral-absolute, keine entscheidungsfreie

Erkenntnis gibt, also daran, dass Erkenntnis nur unter freier
Beteiligung des Menschen geschieht29. Und umgekehrt: Wenn es

absolute entscheidungsfreie Erkenntnis gäbe, die ohne Beteiligung
des Menschen in ihn überginge, so wäre es an dieser fundamentalen
Stelle unmöglich, von freiem Herr-Sein Gottes und von Freiheit
des Menschen zu reden; das Herr-Sein Gottes wäre dann in diesem

Zusammenhang nicht von einem Zwangsautomatismus zu
unterscheiden.

Die angedeutete erkenntnistheoretische These gilt auch gegenüber

Ereignissen, die als Offenbarungsereignisse bezeichnet werden.
Wie immer die Frage zu beantworten sei, wie man aus der Gegenwart

ein Ereignis in der Vergangenheit erkennen kann, kann jedenfalls

die Erkenntnis eines Offenbarungsereignisses keine
entscheidungsfreie Erkenntnis sein. Was hätte es sonst für einen Sinn, von
«Glaubensentscheidung», überhaupt von «Glauben», von
«Bekenntnis» und «Dogma» - «Dogma» im Sinn von Bekenntnis
verstanden - zu sprechen In der Bibel zeigt sich das daran, class bei
vielen Offenbarungsereignissen auch Menschen dabei sind, die das

Ereignis zwar durchaus feststellen, aber es nicht als Offenbarungsereignis

erkennen.
Im selben Sinn ist auch von Intuition und Evidenz zu reden.

Beides gibt es. Aber beides gibt es nicht an sich, sondern immer
von gewissen Überzeugungen und Konzeptionen her, die schon
bestehen, womit aber nicht ausgeschlossen ist, dass im Ereignis von
Intuition oder Evidenz die vorausgesetzten Überzeugungen und
Konzeptionen verändert werden können; sie sind dann als veränderte

wieder mit im Spiel.
2. Um in eine wissenschaftstheoretische Diskussion eintreten

zu können, müsste die Theologie die Begriffe definieren, die für

28 Albert sagt das, wenn ich nichts übersehen habe, nie so. Ich weiss
darum nicht, ob er mit dieser Interpretation seiner These einverstanden
wäre, sehe aber auch nicht, was er dagegen einwenden müsste.

29 Ich müsste den Gedanken hypothetisch formulieren, weil er nur
dann als direkte Konsequenz der These Alberts präsentiert werden dürfte,
wenn zuerst ausgemacht wäre, was mit den Ausdrücken «Gott», «Gott ist
Herr», in diesem Zusammenhang gemeint ist.



— 208 —

einen bestimmten Erörterungszusammenhang grundlegend sind.
Dabei muss ich unterstreichen, dass ich nur von einem Definieren
der Begriffe, nicht von einem Definieren der «Dinge», «Sachen»,
«Grössen» rede; denn die Dinge selber kann man nicht definieren.
Man hat schon immer gewusst, dass man Gott nicht definieren
kann. Das gilt aber auch von allem andern, worüber man diskutieren

möchte. Aber um diskutieren zu können, muss man die Begriffe
definieren, mit deren Hilfe man sich über eine Sache verständigen
möchte. Solche Definitionen von Begriffen kann man relativ frei
wählen. Es müssen nur zwei Bedingungen erfüllt sein: Man muss
sich über die Definitionen verständigen, und sie müssen sich als

brauchbar erweisen. Ist die zweite Bedingung nicht erfüllt, so kann
man die Definition verbessern. Man ist auch nicht für immer an
eine Definition gebunden. Man kann für einen andern
Erörterungszusammenhang für dieselben Begriffe andere Definitionen wählen;
man muss es nur angeben und sich neu verständigen. Geschieht das

nicht, ist eine wissenschaftstheoretische Diskussion unmöglich. Ich
habe den Eindruck, dass dieses Postulat allzuoft nicht erfüllt sei,
dass man die Begriffe und die zu erörternde Sache miteinander
vermische und in eines werfe und mit einer «intentionalen Sprechweise»
alles verwirre. Mit «intentionaler Sprechweise» meine ich, dass ein

Sprecher glaubt, er könne die von ihm angezielten, intendierten
Gedanken und Überzeugungen in die einzelnen Wörter legen, die er
verwendet, oder dass er gar glaubt, sie lägen schon in den verwendeten

Wörtern, und dann erwartet, dass der Hörer diese Intentionen

erkennen, teilen und ihnen folgen müsse. In dieser Linie scheinen

mir fast nur Anhängerschaft, Ablehnung oder Missverständnisse,

aber kaum Diskussion möglich zu sein ; Verstehen fällt dabei
in der Regel mit Anhängerschaft zusammen.

3. Ein weiteres Erfordernis für wissenschaftstheoretische
Diskussionen und ein Minimalerfordernis für Wissenschaftlichkeit30

30 Wenn ich von einem «Mindesterfordernis für Wissenschaftlichkeit»
spreche, so hat das, wie auch die Ausführungen unter Punkt 2, wohl etwas
mit den Bedingungen zu tun, die nach Heinrich Scholz erfüllt sein müssen,
damit von Wissenschaft gesprochen werden kann (vgl. seine in »Anm. 25
genannten »Aufsätze). Dennoch will ich nicht in eine grundsätzliche Diskussion
über jene Bedingungen eintreten und weder behaupten, dass man auch
andere Bedingungen formulieren könnte (z.B. für die Theologie und andere
Geisteswissenschaften), noch dass die Theologie unbedingt als eine Wissenschaft

müsse anerkannt werden können. Ich will nur meiner persönlichen
Meinung Ausdruck geben, dass von Wissenschaftlichkeit der Theologie von
vornherein nicht gesprochen werden könnte, wenn die in Punkt 2 imd 3 ge-



— 209 —

überhaupt scheint mir in der Intensivierung des Voraussetzungsbe-
wusstseins zu bestehen, d.h. man sollte in der Lage sein, für jede
Aussage, sobald es die Gesprächssituation erfordert, anzugeben,
was darin an Voraussetzungen impliziert ist, und auch darüber
Rechenschaft geben können, inwiefern sich eine bestimmte
Voraussetzung überprüfen, diskutieren und begründen lässt, oder ob es

sich um eine »Annahme handelt, die man nicht weiter begründen,
sondern höchstens rechtfertigen kann, z.B. aus gewissen Beobachtungen

oder aus ihrer Leistungsfähigkeit. Dass eine Annahme nicht
begründet werden kann, heisst noch lange nicht, dass sie wertlos
oder falsch sein müsse (vgl. Ziffer 1). Aus demselben Grund sollte

man mit Pauschalbehauptungen (z.B. über «die» Welt, «die»
Vernunft usw.) vorsichtig sein und prüfen, ob sie sich nicht in Aussagen

über bestimmt angebbare Vorgänge und Tatbestände verteilen
lassen oder wirklich generell gelten sollen.

4. Zur Erfüllung der unter 2 und 3 genannten Postulate wäre
wahrscheinlich auch eine Klärung des Sprachproblems erforderlich,
die z.B. »Auskunft geben könnte über die Beziehungen zwischen
Sprache als System (im Sinn von de Saussure), Sprachgebrauch
und aussersprachlicher Wirklichkeit. (Über dieses Thema hätte ich
zwar dezidierte und, wie ich meine, belegbare Ansichten ; aber hier
gilt nun direkt der Ausdruck, dass ihre Darstellung den Rahmen
dieser Arbeit sprengen würde.)

5. Was unter 3 am Anfang gesagt wurde, gilt ganz besonders
hinsichtlich der Anwendung der sog. «historischen Methode». Es ist
auffällig, wie häufig und selbstverständlich in allen theologischen
Disziplinen die Anwendung der historischen Methode anerkannt
wird und wie selten sich jemand darüber Rechenschaft gibt, was
das heisst, wie das zugeht und was darin impliziert ist. Es sei
darüber das Nötigste angedeutet. Schon J. G.Droysen hat in seiner
Historik von der Verwendung des Analogieprinzips in der historischen

Forschung gesprochen. Er tat es aherdings nur im Blick auf
die Frage, wie das vorhandene Material zu ordnen sei31 oder wie
sich Lücken im Material ausfüllen lassen32, und lehnte seine

»Annannten Forderungen nicht erfüllt werden, und dass die Nichterfüllung dieser

Forderungen für Theologie auch dann schädlich sei, wenn sie auf die
»Anerkennung als Wissenschaft keinen Wert legte.

31 Droysen, Johann Gustav, Historik, Wissenschaftliche Buchgesellschaft

Darmstadt 1960, S. 146. Die erste Vorlesung über das Thema hielt
Droysen 1857.

32 A.a.O., S.88, 159f., 335, 340.



— 210 —

Wendung in gewissen Fällen sogar ab33, während seine Geltung
auch in vielen andern Überlegungen, obschon unausgesprochen,
faktisch anerkannt ist. Mit grösster Eindrücklichkeit hat dann
Ernst Troeltsch die Herrschaft des Analogieprinzips in der historischen

Forschung und im historischen Denken überhaupt dargestellt.

Er hat es aber kennzeichnenderweise gar nicht mehr erst
postuliert oder begründet, sondern nur noch die Wucht seiner alles
umfassenden und jeden »Anspruch auf besondere Autorität entthronenden

Wirkung vor Augen geführt34. Mit «»Analogieprinzip» ist
gemeint, dass das Kriterium, nach dem alle Materialien (Überbleibsel,
Dokumente, Quellen), die für die Erforschung eines Sachverhaltes
in der Vergangenheit zur Verfügung stehen, geprüft, eingeordnet
und ausgewertet werden und das auch für die Rekonstruktion des

erfragten vergangenen Ereignisses massgeblich ist, in unserer heutigen

Erfahrung, in unserer heutigen Auffassung von Welt, Mensch
und Leben besteht. Kurz gesagt : Wir erforschen und interpretieren
die Vergangenheit in Analogie zu unserer heutigen Erfahrung, in
Analogie zu unserm heutigen Verständnis der Faktoren, deren
Zusammenspiel und gegenseitige Bedingtheit die Lebensvorgänge, das

menschliche Verhalten und so die Geschichte aus sich entlassen.
Und Troeltsch unterstreicht, dass diese Analogie das Mittel sei,
durch das allein kritisches, methodisch-systematisches Erforschen
und Verstehen der Geschichte möglich sei. Diese Analogie impliziert

die prinzipielle Gleichartigkeit alles Geschichtlichen mit der

Gegenwart und die Wechselwirkung aller Vorgänge, die wohl
vielfältigste Unterschiede kennt aber keine Ausnahmen zulässt, etwa
im Sinn von Ereignissen mit absolut gültiger Bedeutung. Troeltsch
spricht darum von der «Allmacht der Analogie» und deren
Wirkung, die darin besteht, dass es auf dem Gebiet des Historischen
nur noch Wahrscheinlichkeitsurteile gibt und dass aUes in einen

ganzen Zusammenhang hinein relativiert und insofern nivelliert
wird, so dass dogmatische Behauptungen absoluter Normen nicht
mehr möglich sind. Mit Nachdruck hebt er hervor, dass es sich
dabei nicht um einzelne Ergebnisse, sondern um Wirkungen der
Methode als solcher handelt, ohne die und gegen die niemand mehr
denken könne.

33 A.a.O., S.422, 427.
"Troeltsch, Ernst, Gesammelte Schriften II, J.C.B.Mohr 1913,

S. 729-753; neu abgedruckt in dem in »Anm. 25 genannten Bd. 43 der
«Theologischen Bücherei», S. 105ff. Erstmals erschien die »Arbeit 1898 in «Studien



211

Die Schilderung ist, als solche weithin zutreffend, sehr
bedenkenswert. Daraus ergibt sich : Wenn die Methodik historischen For-
schens und damit auch die Urteilskriterien in der Analogie zu unserer

heutigen Erfahrung, genauer in der Analogie zu unserer heutigen

Auffassung von Welt und Leben besteht, so ist bereits darüber
entschieden, dass die historische Forschung der Kategorie nach
nichts anderes herausfinden kann, als was sie in ihrer gegenwärtigen

Auffassung von Welt und Leben bereits vorausgesetzt hat, es

sei denn, dass sie durch ihre Begegnung mit Vergangenem veranlasst

wird, die zunächst vorausgesetzten Auffassungen zu ändern.
Wenn z.B. in der gegenwärtigen Weltauffassung der Gedanke
enthalten ist, dass alle Geschichte eine Kontinuität von sich gegenseitig

bedingenden Wechselwirkungen darstelle, in der es keine
Einbrüche von grundsätzlich anderer Natur geben könne, so wird sie

auch in der Vergangenheit nur diese Kontinuität finden, und wo sie

auf etwas trifft, dessen Einordnung in diese Kontinuität nicht
belegbar ist, wird sie dies der Lückenhaftigkeit oder den unhaltbaren
Ansichten der Quellen zuschreiben35. Oder: wenn in der vorausgesetzten

gegenwärtigen Auffassung von W'elt und Leben Gott nicht
vorkommt, so wird sie ihn auch in den Zusammenhängen der
Vergangenheit nicht finden. Man muss darum die These Troeltschs,
dass das historische Denken, wie er es schildert, die unausweichliche

Auswirkung der historischen Methode als solcher sei, dahin
präzisieren und korrigieren, dass es sich nicht um Wirkungen der
Methode als solcher handelt, sondern um Wirkungen der
Voraussetzungen, die in den heutigen Auffassungen enthalten sind und die
durch das Analogieprinzip zu Ordnungsprinzipien und Urteilskriterien

für die historische Forschung eingesetzt wurden. Es ist auffällig,

dass Troeltsch diese Präzisierung seiner These nicht selber

vorgenommen und darum anscheinend nicht mit der wünschbaren
Deutlichkeit bemerkt hat, dass die Auffassungen der Gegenwart,
die durch das Analogieprinzip ins Spiel gebracht werden, ihrerseits
ein Problem darstellen und keine unbedingte Gültigkeit beanspruchen

können. Das erkenntnistheoretische Problem, wie es oben unter

Punkt 1 angedeutet wurde, besteht für die historische Erkenntnis

genau gleich wie für jede andere Erkenntnis, d.h. jede histori-

des rheinischen Predigervereins». - Vgl. auch «Das Fischer Lexikon», Bd. 24,
Geschichte, hg. von W.Besson, S. 78-116, besonders S.90f.

35 Vgl. dazu Droysens Ausführungen über die Kategorie der «»Anfänge»,
an dem in »Anm. 31 a. O., S. 149ff.



— 212 —

sehe Feststellung setzt bereits eine Konzeption voraus, und die

Konzeption ist durch allerlei Erfahrungsfaktoren veranlasst. Die
Anwendung des Analogieprinzips bestätigt dies in vollem Umfang.
Wenn man es aber so darstellt, wie Troeltsch es tut, werden
wesentliche Probleme verdeckt.

Nach meiner Meinung ist die Klärung dieser Probleme aber auch
heute noch nicht viel weiter gediehen. Jedenfalls treffe ich auch in
Zusammenhängen, in denen das Problem der historischen Forschung
eine wesentliche Rolle spielt, wie etwa bei der Frage nach dem sog.
«historischen Jesus», selten eine Erörterung über ihre
erkenntnistheoretischen Voraussetzungen an. Zur Illustration wähle ich das

Einleitungskapitel aus dem Jesus-Buch von Günther Bornkamm36,
einem Forscher also, dem niemand grösste Sorgfalt und Umsicht
absprechen wird. In jenem Kapitel erörtert Bornkamm die Schwierigkeit,

welche der Zeugnischarakter der Evangelien der historischen
Nachfrage nach Jesus entgegenstellt. Sie sind Berichte und zugleich
Bekenntnisse, was «die Suche nach den blossen Fakten der
Geschichte » sehrerschwert (S.12). NähmenwirdieEvangelien einfach als

Berichte, so würden wir ihnen ein ihnen fremdes Verständnis von
Geschichte aufzwingen. Würden wir sie auf das reduzieren, was sich mit
keinerlei historischen Gründen bezweifeln lässt, bliebe nur noch ein
Torso (S. 12/13). Die Aufgabe ist, «im Kerygma der Evangelien die
Geschichte, aber auch in der Geschichte das Kerygma zu suchen ». Die
Unterscheidung ist geboten, um die Zuordnung beider deutlich zu
machen (S. 18). Darum müsste vom «Geschichtsverständnis der
Evangelien-Überlieferung und ihrem Gegensatz zu unserer Denkart »

gesprochen werden. Aber die kritische Forschung kann sich dieses

Feld nicht verbieten lassen (S. 19). Die Evangelien verwehren die

Frage nach dem historischen Jesus nicht (S. 20). Oft genug lassen sie

die geschichtliche Gestalt Jesu in unmittelbarer Mächtigkeit, Echtheit

und Frische vor uns treten (S.21). Alle diese Zitate sprechen in
irgendeiner Weise von einer Spannung zwischen Bericht, Fakten,
Geschichte, historischer Gestalt Jesu einerseits und Bekenntnis,
Kerygma, Geschichtsverständnis der Evangelien andererseits, von
einer Spannung, die auch an andern Stellen des Buches bemerkbar
ist. Dabei erscheint die erste Gruppe als das Primäre, Ursprüngliche,
die zweite als das Sekundäre, und wenn nicht für Bornkamm selbst,

35 Bornkamm, Günther, Jesus von Nazareth, Urban-Taschenbücher
Nr. 19, 9. Aufl. 1971. Die für das Folgende in Betracht kommenden Seitenzahlen

sind seit der 1. »Auflage von 1956 unverändert geblieben.



— 213 —

so wird das sicher für die meisten Leser die Bedeutung haben, dass sie
das Primäre als das eigentlich Wirkliche, das andere bloss als

nachträgliche Deutung und darum als weniger wirklich betrachten. Dazu
ist zu bemerken : wenn das, was oben zur Erkenntnistheorie ausgeführt

wurde, richtig ist, so ist die von Bornkamm und nicht nur von
ihm, gemachte Unterscheidung unhaltbar; denn jede Beobachtung,
auch jede Beobachtung einer geschichtlichen Erscheinung, z.B. Jesu,
geht von einer bestimmten Konzeption aus und impliziert sie. Es gibt
somit überhaupt keine Berichte, die nicht in irgendeiner Weise bereits
Beurteilungen und insofern «Bekenntnisse» wären. Die Evangelien
können also nicht schon darum, weil sie Bekenntnisse sind, als Quellen

fragwürdig sein. Was hinsichtlich des Analogieprinzips gesagt
wurde, gilt also bereits für die «primärsten» und «objektivsten»
Berichte. Man kann Berichte somit nur auf Grund der darin implizierten
Konzeptionen und Interessen einander gegenüberstellen. Aber kein
Bericht macht die Ereignisse «an sich» gegenwärtig, sondern immer
nur die von da- oder dorther beobachteten und verstandenen Ereignisse.

Dennoch gehen die Ereignisse nicht in den Berichten unter.
Ihre Eigenständigkeit bleibt ihnen gewahrt, einerseits weil sie eine
bestimmte Ortung im Koordinatensystem von Zeit und Raum besitzen
und insofern etwas Quantifizierbares an sich haben, und andererseits
weil sie im Schnittpunkt verschiedener Auffassungen stehen, die,
wenn sie die Gestalt schriftlicher Berichte haben, ebenfalls bestehenbleiben

und immer neu untersucht werden können. Die Ereignisse
werden auch nicht relativiert ; denn es macht die Natur der Ereignisse
selber aus, verschiedenste Stellungnahmen, Beobachtungen,
Interpretationen, Berichte zu provozieren. Die Interpretationen gehören
zum Ereignis mit hinzu - eine These, für deren Rechtfertigung hier
freilich der Raum fehlt.

Will man also in der historischen Forschung wissenschaftlich
sauber vorgehen, so muss man nach meiner Meinung Rechenschaft
geben über die Anschauung von Welt und Leben, die man in der
Anwendung des »Analogieprinzips ins Spiel treten lässt. Man kann das

prinzipiell, in der Form von Prolegomena tun oder von Fall zu Fall bei
der Begründung der einzelnen Urteile. Man kann dazu eine schon
vorhandene, literarisch belegte »Anschauung, z.B. die von Kant
oder Karl Marx, oder eine eigene Konzeption wählen37. Für die

37 Grundsätzlich gilt das für alle historische Forschung. Aus Gründen,
die ich hier nicht erörtern kann, ist die Relevanz des Postulats bei vielen
Untersuchungen freilich kaum bemerkbar.



214

Frage nach dem sog. «historischen Jesus» ergeben sich daraus
zwei Grundmöglichkeiten, von denen jede viele Varianten haben
kann:

a) Man kann eine »Anschauung wählen, in der Gott und Christus

nicht oder nicht so vorkommen wie in den Evangelien. Dann
wird man von daher die Mitteilungen der Evangelien als möglich
oder unmöglich, wahrscheinlich oder unwahrscheinlich beurteilen.
Ihr spezieller Charakter wird dann dadurch respektiert, dass man
viele Mitteilungen als unmöglich taxiert und höchstens eine mögliche

Mitteilung als dahinterstehend herausarbeitet. Je nach der
vorausgesetzten Anschauung über Kontinuität und Wechselwirkung

wird man zu einem bloss lückenhaften Ergebnis gelangen
oder aus wenigen Angaben doch einen Zusammenhang zu konstruieren

wissen. Die Folge ist dann, dass die andern theologischen
Disziplinen, etwa Dogmatik und Homiletik, entweder diese Ergebnisse
respektieren und die kirchlichen Bekenntnisse verabschieden oder
beträchtlich uminterpretieren oder dann die vom Historiker
vorausgesetzte Anschauung über Welt und Leben aus den Angeln
heben, durch eine bessere ersetzen, die Quellen von daher nochmals
aufarbeiten und das Ergebnis systematisch darstellen müssen. Auf
keinen Fall können sie an den Ergebnissen des Historikers einfach
vorbeigehen und diskussionslos etwas anderes machen. Denn wir
müssen uns bewusst sein, dass das Analogieprinzip auf Grund der

vorausgesetzten Anschauungen über Welt und Leben Urteile über
wahr-unwahr, wirklich-unwirklich produziert. Es ist darum
unmöglich, sich den Ergebnissen des Historikers gegenüber einfach
auf biblische Anschauungen zu berufen, ohne darüber Rechenschaft

zu geben, ob und wie man diese Anschauungen im
Zusammenhang der heutigen Welterfahnmg wenn nicht als bessere, so
doch als ebenfalls vertretbare und praktikable Auffassung von
Welt und Leben dartun kann.

b) Man kann auch umgekehrt verfahren und sich die Konzeption

von Welt und Leben, die man durch das Analogieprinzip bei
der historischen Untersuchung in Funktion treten lassen will, von
den biblischen Zeugnissen geben lassen. In diesem Fall wird man
schon gleich am Anfang darauf achten müssen, dass die am Schluss

von a) angedeuteten Bedingungen erfüllt sind. Natürlich werden
bei diesem Verfahren so und so viele historische Urteile
vorentschieden, aber nicht mehr als bei einem andern, nur auf andere
Weise. Die historischen Probleme als solche bleiben auch in diesem



— 215 —

Fall. Nur wäre dabei schon eine unmittelbare Vorarbeit für die

Aufgabe von Dogmatik und Predigt geleistet.
Für wissenschaftlich unstatthaft halte ich jedenfalls, dass die

angezeigte Problematik nicht bewusst gemacht und in Folge davon
im Unbestimmten und Unklaren hantiert wird.

III. Theologische Wissenschaft und Lehramt der Kirche

In seiner Rede vor der Gelehrtenversammlung vertrat Döllinger
die Ansicht, dass der katholische Theologe im Unterschied zum
protestantischen, der sich mit der Erforschung des Neuen Testaments
und der Reformation begnügen könne, die Kirche in ihrem ganzen
Entwicklungsgang vom Anfang bis zur Gegenwart im Auge haben
müsse (S. 185f.)38. Er müsse darum um so tiefer graben und um so

emsiger prüfen und dürfe auch nicht zurückschrecken, wenn die
Forschung ihn in Gegensatz zu vorgefassten Lieblingsmeinungen
führe. «Da wir gläubige Theologen sind, so wissen wir, dass auch
die schärfste Prüfung nur immer wieder zur Bestätigung der richtig
verstandenen kirchlichen Lehre ausschlagen werde» (S. 187). Der
katholische Theologe hat die Erkenntnis und den Geist, der ihm die
Weihe gibt, aus der Kirche, der sich der göttliche Geist niemals
entzieht, und fügt dem nur die persönliche Begabung und die
wissenschaftliche Methode bei (S. 187/188). Da die Methode fehlerhaft
sein kann, sollte man den Konklusionen der Theologie nicht
vorschnell den Charakter kirchlicher Satzungen zuerkennen
(S. 188/189). So steht der Theologe zwischen Freiheit und
Gebundenheit. Er fühlt sich frei, weil er sich aus eigener Einsicht und
Wahl «für immer der Führung und Lehrautorität der Kirche
überlassen hat, die er als gottgewollte und göttlich erleuchtete Bewah-
rerin der Heilswahrheiten und Lehrerin der Völker erkannt hat»
(S. 190). Wie der Gatte die Bindung an die Gattin wünscht und als

Vollzug seiner Freiheit versteht, so gibt sich der katholische Theologe

der Autorität, die über ihm ist und ihm die ruhige Gewissheit

gibt, die er von blossen, gleich ihm irrenden Individuen nicht erhalten

kann (S. 191/192). Die Vorbilder katholischer Theologie haben
darum, wenn sie zu Resultaten gelangten, die von der Lehre der
Universalkirche abwichen, den Irrtum nicht bei der Kirche,
sondern bei sich gesucht (S.193). Ein dogmatischer Irrtum muss also

38 Die von hier bis Seite 216 in Klammern genannten Seitenzahlen
beziehen sich wieder auf die in Anm. 3 genannten «Kleineren Schriften».



— 216 —

zurückgenommen werden. Sonst aber ist es kein Übel, wenn es
mehrere theologische Richtungen gibt, sofern sie alle «wahrhaft
wissenschaftlich sind» und sich gegenseitig «Freiheit und Bewegung
gestatten»; denn «der Wissenschaft ist diese Freiheit so unentbehrlich

als dem Körper die Luft zum Atmen» (S. 195). Sofern es sich
nicht um Verstösse gegen die allgemeine Lehre der Kirche handelt,
korrigieren sich Fehler der Forschung durch die wissenschaftliche
Diskussion am besten von selbst.

Man mag finden, dass die Spannung in diesem Gedankengang
bis an die Grenze des Widerspruchs gehe, und darin ein Zeichen
dafür sehen, dass Döllinger in der damaligen heikein Situation zur
Sicherheit seine Reverenz vor dem kirchlichen Lehramt machen
wollte. Es lässt sich schwer beweisen, dass diese Vermutung falsch
sei. Es gibt jedoch auch Gründe für eine andere Interpretation:
Zwar hat Dölhnger dem Lehramt des Papstes nach dem I.
Vatikanischen Konzil widersprochen; aber nur darum, weil er glaubte,
dass es aufgehört habe, die Bewahrerin der Lehre der Universalkirche

zu sein, während er selber sich an diese Lehre gebunden fühlte
und seinen Glauben auch nicht änderte. Wichtiger ist aber dies : In
seiner Sicht waren Lehramt und Theologie so sehr eins mit dem

grossen Gang der kirchlichen Entwicklung, dass er die Dinge kaum
anders sehen konnte. »Auch die Freiheit der Wissenschaft gehörte
für ihn zu diesem Gang; er sah sie nicht von der Kirche, sondern

nur von kurzsichtigen und herrschsüchtigen Leuten bedroht.
Aber gerade so ist durch die Konzeption Döllingers, sofern ich

sie recht verstanden habe, die Frage nach dem Verhältnis zwischen

Theologie und kirchlichem Lehramt gestellt. Diese Konzeption hat
nämlich zur Folge, dass zwischen Theologie und kirchlicher Lehre
kaum zu unterscheiden ist, wie er ja auch die Theologie als «das

wissenschaftliche Bewusstsein, welches die Kirche von sich selbst»

besitzt, definiert hat39. Ähnliches ergibt sich, wenn wir auf Grund
der Überlegungen über die Bedeutung der Voraussetzungen für die
historische Forschung urteilen. Wir müssen nur statt der «Auffassung

von Welt und Leben » die Auffassung von Kirche als einer
umfassenden kontinuierlichen Entwicklung einsetzen. Gewiss spricht
Döllinger auch von Kollisionsmöglichkeiten. Sie gehören einerseits

zur kritischen Funktion der Theologie, die schiefe Lieblingsmeinungen
aufdeckt und den richtig verstandenen Glauben wieder heraus-

39 «Kleinere Schriften», S. 161; vgl. auch S.191.



— 217 —

steht ; andererseits entspringen sie, wo sie in Gegensatz zum Dogma
geraten, Fehlern der Methode oder - wohl eher - ihrer Anwendung.
Diese Fehler lassen sich aber korrigieren. So bleibt, abgesehen von
der Möglichkeit behebbarer Fehler, doch eine Identität zwischen
dem Glaubensbewusstsein der Kirche und der Theologie als seiner
wissenschaftlichen Form. Zwar ist das in Dogmen formulierte
Glaubensbewusstsein der Kirche materiell enger begrenzt als das
umfassende Bewusstsein der Kirche von sich selbst, wie es von der
Theologie herausgearbeitet wird. Dieser Unterschied ist aber
ambivalent. Einerseits räumt er dem Dogma eine höhere Autorität ein
andererseits spricht er der Theologie einen umfassenderen Charakter,

grössere Lebendigkeit40 und Zeitgemässheit zu. So muss man
erst recht sagen, dass, abgesehen von der Möglichkeit von Verstössen

gegen das Dogma, die Theolgie mit dem Glaubensbewusstsein
der Kirche identisch wird, und zwar unabhängig davon, ob Döllinger

das wusste und wollte oder nicht.
Ein ähnlicher Effekt, vielleicht noch stärker, entsteht bei der

Exegese der Bibel. Zwar wird meist anerkannt, dass, um das
zentralste Beispiel zu nennen, Offenbarung in Jesus Christus und
Bezeugung dieser Offenbarung durch die biblischen Zeugen nicht
einfach identisch sind. Da jedoch nur die bibhschen Zeugnisse direkt
vorliegen, wird die genannte Unterscheidung faktisch meist
unwirksam. Daraus folgt, dass auch die Erklärung dieser Zeugnisse,
also die Ergebnisse der Exegese mit der Offenbarung identisch werden

müsste. Abgesehen von fundamentalistischen Kreisen wird
diese Identifikation zwar nicht bejaht, weil Exegese eine menschliche

Bemühung ist und weil Erkenntnis des Glaubens nicht dieser

Bemühung, sondern nur dem Heiligen Geist zugeschrieben werden
kann. Hingegen wird auch die Nicht-Identität nicht genauer
bestimmt. Und da die exegetische Literatur in der Regel nur eine

Interpretation anbietet, entsteht der Eindruck, als wäre dies der Sinn
des bibhschen Zeugnisses und der Offenbarung. Die Kirche müsste
sich also den Ergebnissen der Exegeten unterwerfen. Das kann sie

freihch nicht tun, weil die Ergebnisse der Exegeten zu rasch wechseln

und sich zu oft widersprechen. So resultiert ein unklares
Spannungsverhältnis zwischen Exegese und Lehramt der Kirche, wie
immer dieses Lehramt verstanden wird.

Sowohl die Konzeption Döllingers als auch die geschilderte

40 A.a.O., S. 189f. und 194.



— 218 —

»Art, Exegese zu verstehen, sind wegen der Bedingungen der
angewendeten wissenschaftlichen Verfahren unhaltbar. In der Konzeption

Döllingers spielt die historische Untersuchung und damit das

»Analogieprinzip eine wesentliche Rolle. Das Analogieprinzip
vermag aber nur Wahrscheinlichkeitsurteile zu liefern. »4uch lassen
sich die Voraussetzungen, die durch das Analogieprinzip ins Spiel
kommen, selten restlos klären, bleiben also in der Regel teilweise
unbewusst. Hinsichtlich der Exegese muss man zwei Möglichkeiten
unterscheiden. Sofern Untersuchungen über Probleme wie das des

«historischen Jesus», der Biographie des Apostel Paulus, der
Entstehung biblischer Schriften, der Geschichte der Urgemeinde und
dgl. auch zur Exegese zu rechnen sind, so gilt, was bereits über
historische Forschung gesagt wurde. Wird Exegese als
wissenschaftliche Erklärung von Texten verstanden, so ist zu beachten,
dass bei ihrer Ausführung zumindest folgende Faktoren sich
auswirken : wissenschaftliche Nachfrage gibt es nur, wo Fragen gestellt
und nach gewissen Methoden beantwortet werden. Fragen können
aber nicht aus dem Nichts gestellt werden. Sie wurzeln in mehr
oder weniger bewussten Denkzusammenhängen und präjudizieren
immer in gewissem Umfang die Antwort. Und dann: Welche Fragen

werden gestellt Angemessene oder unangemessene Warum
die und die und nicht andere Alle, die nötig sind Jede zur
Beantwortung der Fragen gewählte Methode wurzelt ebenfalls in einer
bestimmten »Auffassung und präjudiziert auch ihrerseits das Ergebnis.

Einige Methoden funktionieren auch hier nach dem Analogieprinzip.

Oft sind gewisse, meist unbewusste, Sprachtheorien im
Spiel und wirken wiederum präjudizierend. - Aus allen diesen
Gründen haben die Ergebnisse wissenschaftlicher Exegese, nicht
obwohl, sondern gerade wenn und weil sie wissenschaftlich ist,
hypothetischen Charakter.

Da sich historische Forschung und Exegese und damit auch
der Charakter ihrer Urteile und Ergebnisse auf alle theologischen
Disziplinen auswirken, können Theologie und Lehramt der Kirche
hinsichtlich ihrer Autorität nicht auf gleicher Ebene gesehen, ihr
Verhältnis nicht als ein Konkurrenzverhältnis betrachtet werden.
Sie sind auch nicht direkt voneinander abhängig. Ihre »Autorität
und ihre Funktionen sind verschiedener Art. Wenn dem Lehramt
die Erstverantwortung für die Weitergabe und den Vollzug der

Verkündigung in apostolischer Kontinuität zukommt und wenn es

darum auch die Erstverantwortung dafür hat, dass nötige Ent-



219

Scheidungen zustande kommen und ausgeführt werden, so kommt
der Theologie die Aufgabe zu, dem Lehramt bei der Ausübung
seiner Funktionen in bestimmter Weise Hilfsdienste zu leisten. Als
Glieder der Kirche nehmen die Theologen wohl an den Entschei-
dungsprozessen der Kirche direkt teil, aber wohlverstanden nur sie

selbst und nicht die Theologie als solche. Die Theologie als solche
hat keine unmittelbare Entscheidungsfunktion. Zu ihrer Aufgabe
in der Kirche gehört im Blick auf die genannten Funktionen des

Lehramts nach meiner Meinung beispielsweise folgendes: Sie hätte
von neu aufkommenden oder auch von herkömmlichen Ideen,
Überzeugungen, Verfahrens- und Verhaltensweisen die implizierten
Voraussetzungen, ihre Zusammenhänge, Gründe und Konsequenzen

zu erforschen und bewusstzumachen, wobei immer mehrere

Möglichkeiten zur Erwägung zu geben wären. Damit würde sie
mittelbar ihre kritische Funktion erfüllen. Sie hätte bei Entschei-
dungsprozessen den Beitrag von Exegese und historischer
Forschung in der Weise zu leisten, dass sie zeigt: wenn von den und
den Voraussetzungen ausgegangen wird, stellen sich die und die
Auskünfte mit den und den Implikationen und möglichen
Konsequenzen ein. Oder: wenn das und das erreicht werden soll, zeigen
sich aus den und den Gründen folgende Mittel und Wege mit den
und den Implikationen, Voraussetzungen und anderweitigen
Konsequenzen. Mit einem solchen Verfahren könnte die Theologie dazu

beitragen, bewusstzumachen, was in einer Entscheidung die Frage
ist oder die Fragen sind und was alles dabei mitspielt und eventuell
mitentschieden wird. Kurz: die theologische Arbeit basiert wohl
auch ihrerseits auf Entscheidungen; sie vollzieht aber als solche

nicht selber die Entscheidungen der Kirche.
Versteht die Theologie ihre »Aufgabe gegenüber dem Lehramt

in dieser Weise, und wenn wir an Predigt, Katechese, Seelsorge
denken, wird deutlich, dass alle theologische »Arbeit in irgendeinem
Zusammenhang mit der Aufgabe des Lehramts steht, so sollte es

möglich sein, dass sich alle theologischen Disziplinen gemeinsam an
der ErfüUung solcher Aufgaben beteihgten und dass dies auch je
von verschiedenen Schulen her geschehen könnte. Dies alles gälte
auch dann, wenn man meinte, gar nicht von einem «Lehramt»,
sondern statt dessen allein von Kirche oder Gemeinde sprechen zu
dürfen.



— 220 —

Es ist mir bewusst, dass manche der vorgelegten Gedanken ein
wenig quer liegen zu dem, was als selbstverständlich gilt, und dass
sie bei der vagen, schwer konturierbaren Situation der Kirche
von heute selbst dann, wenn ihr sachlicher Wert ausser Zweifel stünde,
nicht leicht eine praktische Bedeutung erlangen könnten. Vielleicht
ist es trotzdem nicht überflüssig, diese Überlegungen anzustellen.

Kurt Stalder


	Theologische Wissenschaft

