
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Vom geschichtlichen Ursprung der Theologie

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


C. Zur Theologie als Wissenschaft

Vom geschichtlichen Ursprung der Theologie

Die vorliegende Studie ist aus meiner Vorlesungstätigkeit an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät hervorgegangen. Ich trug erstmals
im Rahmen der frühesten Küchen- und Dogmengeschichte im Sommersemester

1957 ein Kapitel über die Apologeten vor. Im Sommersemester 1960
erweiterte ich dieses Kapitel zu einer eigenen einstündigen Vorlesung mit dem
Titel «Der geschichtliche Ursprung der Theologie bei den frühchristlichen
Apologeten». Es war derselbe Zeitraum, in dem ich mich vor allem mit der
Geschichte der Hermeneutik von den Anfängen bis zu Thomas von Aquin
und der entscheidenden Frage nach der Sprache auseinandersetzte, der später

im Rahmen des Collegium Generale der Universität Bern im Wintersemester

1965/66 eine Kulturhistorische Vorlesung «Vom Wesen der Sprache»
gewidmet wurde. In dieser Reihenvorlesung verschiedener Dozenten aus
verschiedenen Fakultäten hielt ich den abschliessenden Vortrag «Die Sprache

vor dem Unsagbaren Gottes» (erschienen im Paperback der Vorlesung
bei Franche, Bern und München 1967). Die Kenntnis dieses Vortrages kann
das Verständnis der vorliegenden Arbeit insofern erleichtern, als ich,
gestützt auf die Einsichten aus den genannten Arbeiten, im Sommersemester
1970 eine neue, grundsätzlich gefasste Formulierung des hier aufgegriffenen
Problèmes unter dem Titel «Der geschichtliche Ursprung der Theologie» als
einstündige Vorlesung ankündigte. Auf dieser letzten Fassung basiert, unter
Weglassung der rein referierenden Partien, der folgende Text.

Wir möchten wissen, was die Theologie in ihrem Grund ist. Um
einiges davon zu erfahren, mussten wir bereit sein, es von denen zu
lernen, die den Grund ihres Entstehens mitvollzogen haben und
damit am Ursprung der Sache stehen. Als diese Begründer der Theologie

gelten langher die Apologeten.
Historisch vorgestellt sind sie ein kleiner und also leicht zu

bewältigender Ausschnitt aus der Kirchen- und Dogmengeschichte des

2. Jahrhunderts. Was sich von ihnen erhalten hat, ist bald durchgangen.

Daher weiss man über sie Bescheid. - Dazu kommt, dass man
ihre Theologie als erste Vorstufe zur nachmaligen grossen Gottesgelehrtheit

erklärt hat, und so leuchtet jedem ein, dass hier keine erheblichen

Schwierigkeiten begegnen. Man ist sich denn auch einig, class

der springende Punkt ihrer »Arbeit die »Art und Weise ist, wie man sich

damals im werdenden Christentum mit dem philosophischen Erbe der
Antike auseinandergesetzt hat. Es gilt als ausgemacht, dass die Apo-



— 176 —

logeten trotz gelegentlich anderer Stimmen einen Bund eingingen mit
der hellenistischen Geisteswelt. Im allgemeinen sieht man darin sogar
noch dorteinen verheissungsvollen Schritt, wo man kühnlich behauptet,

seit Luther sei die Theologie von Philosophemen grundsätzlich
gereinigt! Auf solche Weise ist man orientiert.

Aber wie sollten Orientierte jemals etwas lernen Wie möchte
Wissenden eine Frage aufgehen Oder anders gesagt : reicht die
historische Forschung zu, um in die geschichtliche Wahrheit einer Sache

zu gelangen Verdeckt nicht vielmehr die forschende Wissenschaft
mit ihrem Wissen jenes Fragen, das vielleicht einzig in den Angang
dessen zu finden vermöchte, was als Bewegendes niemals festgestellt
werden kann

Überlegen wir zunächst, wie man zu einer Erfahrimg dessen
gelange, was die Apologeten gesagt haben, treffen wir vor ein so Einfaches,

dass es als dieses meist schon übergangen ist : Wir lernen die
Apologeten kennen, indem wir ihre Werke lesen, statt uns bloss von
einem berichten zu lassen, was darin steht. Im letzten Fall machen
wir uns nämlich vor, wir erreichten Wissen durch Hörensagen. Was
erwartet man denn von einem sachkundigen Referat anderes als einen
mundgerechten Bericht, ergänzt durch eine theologische Betrachtung,

die sich darin gefällt, den Besprochenen das vorzuwerfen, was
sie anders gemacht haben, als es der referierende gottesgelehrte Fachmann

selber täte, wenn die zuständige Synode ihn in den betreffenden
vorberatenden Ausschuss gewählt hätte. Dass solche Berichterstattung

und Kritik, auch wenn sie sich wissenschaftlich-historisch gibt,
zur Überlieferung von Gedanken wenig geeignet ist, wird nur der
nicht einsehen wollen, der nach dem Prinzip des Unvoreingenommenen

meint, Gedankenlosigkeit sei die beste Voraussetzung zum
Denken. Und um dieses Denken scheint es zu gehen, wenn wir fragen :

Was ist der Àoyoç in der Theo-logie der Apo-logeten
Nach allem Gesagten sieht es aus, als mussten wir zur Ausarbeitung

dieser entscheidenden Frage das ganze Werk der Apologeten
durchsprechen. Allein auf solchem Wege gelangten wir an kein Ziel,
weil unser Bemühen der nötigen Sammlung entbehrte. Wir könnten
darum leicht auf die Gewohnheit verfallen, nach dem konkordanten
Verfahren die Logos-Stellen zusammenzutragen, um daraus unsere
Schlüsse zu ziehen. Aber so beliebt dieses Vorgehen heute auch ist :

durch Statistik kommt man zu Zahlen, und Zahlen werden verrechnet.

Die Frage bleibt : Ob das Rechnen wirklich der geeignete Zugang
zu Gedanken sei und ob wir auf solchem Weg je eine Aussicht bekä-



177

men aufden erfragten Grund unserer Sache Weit angemessener mag
es sein, wenn wir einmal einen Satz des hervorragenden Vertreters der

Gruppe einlässlich zu bedenken versuchen, einen Satz freilich, der
sich im Ganzen seines Denkens nicht als ein beliebiger anbietet,
sondern als Grundsatz erscheint. Ein solcher ist z.B. die Stelle I.»Apolo¬

gie 46, 2-5 bei Justin.
Das Wort lautet: Tòv Xgtoròv tiqcotótoxov tov &eov chat èòt-

òd%vxr}p,EV xal nooe/unvvoauev Xôyov ovra, ov näv yévoç àvdoòjicov /j,e-

tég%e. Kal oi /lieto ?.óyov ßtcbaavrec Xgiartavoî stai, xav aUsoi Evojxia-

d-naav, olov èv "EXXnai pèv Ucoxgdrnc xal 'HqôxXeitoç xal ópdiot
avroïç, sv ßagßagoig ôè ' Aßgaap, xal 'Avaviaç xal 'AÇagîaç xal MtaarpX

xal 'HX.iaç xal äXXot tioXXoì, cbv Tag ngàÇetç ff rà òvóuaxa xaraXéyetv,
ptaxgòv sivai èjuardpsvoi ravvv naoaixovfiETa. "Dare xal ol ngoyevó-

usvot àvev Xôyov ßid>aavrec ä'/gnarot xal è'/ÛQol reo Xotarcp r^aav xal
cpovsïç xcov pisTÒ. Xôyov ßiovvTcov. Ol ôè ptsTa Xôyov ßicbaavTec xal ßtovv-

reç XotOTiavoi xal äcpoßot xal axaQa%ot vmaoyovat. Aiffv ahiav ôtà

ôvvàuecoç tov Xôyov xarà rr)v tov Tiaroòc nâvrcov xal ôsotiôtov -deov

ßovXrjv ôià Ttaoûévov av&QConoç cxrcExvrrd-i] xal 'Incrovç êncovopdaihj, xal
OTavgar&Etc xal àjioiïavàiv âvéarn xal àvElr\Xvy&EV eIç ovoavòv, êx tcov ôtà

ToaovTiov elgrjfiêvayv ó vovvExr)ç xaraXaßsiv ôvvrjOETat.

Wir übersetzen : Dass der Christus der Erstgeborne Gottes ist,
haben wir als Lehre überkommen, und wir haben vordem angegeben,
dass an ihm als an dem Logos das ganze Menschengeschlecht teilhabe.
Die dem Logos gemäss lebten, sind Christen, auch wenn sie für Gottlose

gelten, so zum Beispiel unter den Griechen Sokrates und Heraklit
und ähnliche mehr, unter den Nichtgriechen Abraham, Ananias, Asa-
rias, Misael, Elias und viele andere, deren Taten und Namen
aufzuzählen wir als zu weit führend erachten und uns für diesmal entschuldigen.

Darum waren auch, welche unter den Vorvätern ohne den

Logos lebten, Gewohnheitsmenschen ohne Brauch, feind dem Christus

und Mörder derer, die dem Logos gemäss lebten. Welche aber
dem Logos gemäss lebten und leben, die sind Christen und sind
furchtlos und unverwirrt. Aus welcher Ursache er aber durch die
Kraft des Logos nach dem Entwurf Gottes, des Vaters des Alls imd
des Herrschers, von einer Jungfrau als Mensch geboren und Jesus
genannt wurde und, gekreuzigt und gestorben, auferstanden und in den
Himmel aufgefahren ist, wird der Vernünftige aus den weitläufigen
Darstellungen begreifen können.



178

Das WTort ist durchwirkt vom Logos. An ihm hat das ganze
Menschengeschlecht teil. Seine Zeugen sind Griechen wie Juden. Wer
überhaupt dem Logos gemäss lebt, ist Christ. Endlich ist sogar Christus

selbst durch die Kraft des Logos Mensch geworden. Hellenistisches

scheint sich mit Johanneischem zu treffen. Um zumal in diesem
Verhältnis zu einiger Klarheit zu gelangen, hören wir, was in dem
èòiòdxd-nuEv xal ngoEpnvvaauEv spricht. Wir übersetzen den passiven
Aorist von óiòdaxco: wir haben als Lehre überkommen. Im Aorist
liegt : was immer schon galt und als Geltendes zu fester Lehre, zu lehr-
mässiger Überlieferung geworden ist. Welches ist diese überlieferte
Lehre Offensichtlich, dass der Christus der Erstgeborene Gottes ist.
Gehört dazu auch das Wort vom Logos Es fällt auf, dass dieses in
besonderem Satzteil steht und dass sich zwischen diesen und
êôiod%ih]piev das Wort jiooeunvvoapiEv schiebt, pnvvco heisst angeben,
ursprünglich: einen Wink geben. noofinvvm muss demnach übersetzt
werden : vorher angeben. - Eine Angabe ist keine Darlegung, sondern
ein Hinweis. Dieser Hinweis muss sich in den ersten 45 Kapiteln unserer

Schrift finden. Dort macht Justin allerdings mehrfach Andeutungen

vom Logos, aber nie führt er an, dass im Überkommenen derartiges

wie eme Logos-Lehre vorkäme, ganz abgesehen davon, class er
Überkommenes stets breiter entfaltet. - Wie hängt demnach die

Logos-Lehre mit dem Überkommenen zusammen Der Bau des Satzes

eröffnet uns eine Verstehensmöglichkeit: der von soiodxdrfuev
abhängige Satzteil steht im A.ci., während das Gefolge von
jtQoeunvvoapEv in eine akkusativische Partizipialkonstruktion
verwiesen ist. Der Unterschied ist, dass die überkommene Lehre ineinem
Satz, die Logos-Lehre in einem Teilhabeverhältnis erscheint : Christus,

so sagt jene, ist der Erstgeborene Gottes ; an ihm, bedeutet diese,
hat die Menschheit teil, indem er als der Erstgeborne zugleich der
Logos ist. Im Wort vom Erstgebornen spricht Christi Verhältnis zum
Vater, in dem vom Logos das zu den Menschen : weil der Erstgeborne
der Logos ist - und nur darum -, kann er zum Menschen in ein
Verhältnis treten.

Wer im Verhältnis zu Christus ist, ist Christ. Darin hört Justin
die Frage : Wenn es heilsnotwendig ist, dass wir im Verhältnis zu Christus

sind, was geschieht mit jenen, die solches Heil noch nicht kennen
konnten Darauf antwortet er : Christus ist als geschichtlicher
Mensch nicht irgendeiner, sondern der Logos und als solcher da für die



179

Menschheit. Das Verhältnis Christi zu den Menschen ist demnach
nicht gedacht im « Erstgebornen ». Vielleicht spricht in diesem fernher
der Gedanke der Schöpfung; vermutlich liegt in ihm, was jeder daraus

hören kann... In Wahrheit wird das Wort vom Logos so übertönt,
dass es unbeachtet bleibt, eine überkommene Redewendung, die
weder hier noch anderswo bedacht ist, aber als Überkommnis um so

eifriger festgehalten, je mehr sich der Ort des Herkommens ins
Ungedachte verliert. Es fehlt nur noch, dass der Verlust der Herkunft als
das Geheimnis des Ursprungs ausgegeben wird. Nichts wäre indessen

billiger, als diesen Vorgang wie eine Vernachlässigung von Seiten

Justins zu deuten ; denn es ist ja gerade das Wort vom Logos, das den
Gedanken des Erstgebornen in dieses Vergessen verweist und
vermutlich bleibt dieses Vergessen das schlichthin Frag-würdige der
apologetischen Theologie : der Verweis ereignet sich nämlich, indem
das Wort vom Logos bestimmen muss, was sich als das Wichtigste
vordrängt : Christi Verhältnis zum Menschengeschlecht, also das, was

künftig der Grundzug aller Offenbarungstheologie bis zur Stunde
bleibt.

Dieses Verhältnis kommt zur Sprache im Satz: «Die ihr Leben
nach Logos führen, sind Christen. » Logos wird ohne den Artikel
gebraucht: er braucht nicht als der Logos verstanden zu werden ; er
kann irgendein Logos sein, noch wahrscheinlicher ist er jener, den

jeder kennt, den man nicht eigens vorzustellen braucht, der Logos
aller Welt, der Allerweltslogos, dessen Zeugen Griechen und Juden
sind und darum sind ol /âetù Xôyov ßtiboavTsc Christen, selbst

wenn sie sonst für gottlose gelten. Eine feste philosophische Wendung

klingt an : ßioc ist im Gegensatz zu t,cor) das mit Wissen gebildete

Leben, das sich nach einem Vorbild richtet und in fleissiger
Ausbildung nach Bildung überhaupt strebt; es ist nicht das

Zoologische, welches der Mensch gemein hat mit andern Lebewesen.
ßicooavTEc heissen die, deren oberster Massstab der Logos ist, die
das im Logos sich ereignende Denken als das eigentliche erfahren,
und darum nennt Justin als Zeugen des Logos zuerst Sokrates und
Heraklit. Warum gerade sie Offenbar hat der platonische und
vordem peripatetische Philosoph auch die glanzvolleren Namen Piaton
und Aristoteles gekannt.

Heraklit gilt als der erste, dessen Denken eigens dem Logos
nachdenkt. Wesen und Walten des Logos vernehmen wir nach
Heraklit im Xéyeiv. Dieses entspricht ursprünghch unserem
«legen». Legen besagt Vorlegen. Damit es gelingt, eine Sache vor-



— 180 —

zulegen, müssen wir sie allererst zusammengebracht haben. Dieses
sammelnde und verdichtende Zusammenbringen heisst «Lesen».

Dennoch wissen wir: XéyEiv übersetzen wir nicht vorzüglich mit
legen oder lesen, sondern mit reden, sagen, sprechen; und
offensichtlich entsprechen wir auch damit dem griechischen Wort. Dieses

Entsprechen freilich gelangt erst in die Fülle seines Wesens,

wenn wir einmal versuchen, die Sprache in Wahrheit als LOGOS
zu denken.

Wenn das Sagen nämlich ein Lesen ist, wäre es von ihm selber
her das in sich gesammelte Anliegen auf das Erlesene hin, das in
Kraft seiner Sammlung sich nicht an Beliebiges vergeudet, sondern
sich selber findet bei dem, was sagwürdig ist. Ist aber das Sagen
zugleich ein Vorlegen, so lässt es, was als Erlesenes sagwürdig ist,
vorhegen. Und all dies ist das Sagen je schon vor Sammelnde und
Sagende sind, die sich einem Logos zu fügen bereit wären. Es ist
darum auch nicht so, dass «Legen» oder «Lesen» erst ihre vermeintliche

«Bedeutung» wandeln mussten, um das «Sagen» zu nennen.
Die Sprache selber ist es, die, verstanden als LOGOS, das Verborgene

sammelnd vorkommen lässt in das Unverborgene und dies so,
dass sie das Geheimnis des Vorkommens aufhebt in ihr Wort.

Allein, solche Wesensherkunft der Sprache wird schon im
frühesten Griechentum nur von wenigsten bedacht; und indem diese

später als Vorsokratiker klassifiziert sind, ist entschieden, dass sie

bloss eine primitive Vorstufe der grossen griechischen Philosophie
darstellen. Daher bleibt auch unbeachtet, dass sich selbst noch in
der aristotelischen Schrift, welche später den Titel tieqi êg/j,rjv£iaç

erhielt, die Bestimmung des Wesens der Sprache als ànôcpavatç
findet, will sagen : als das Erscheinen-Lassen alles Seienden in seinem
Sein. »Aber zugleich beginnt im selben 6.Kapitel dieser Schrift jene
andere Auslegung der Sprache, deren Mass gebende Gesichtspunkte
escavi] und anpieiov sind. Sprache wird von da an bis zur Stunde für
das ganze Abendland nur noch «zeichenhafter Stimmlaut nach
menschlicher Vereinbarung» sein.

Damit wir etwas vom Ungeheuren dieses Umschwungs erfahren,

müssen wir diese Bestimmung in ihren endlichen Folgen für
unsere Zeit entdecken. Die Sprache ist jetzt ein Laut, der immer
leiser wird und zuletzt verklingt. An ihr selber liegt nichts mehr.
Alles ist fasziniert vom Zeichen und das heisst: vom Zeigen nicht
weniger als vom Gezeigten. Dieses Zeigen jedoch kommt nicht
mehr aus dem Seienden als dem Anwesenden, sondern es wird in



— 181 —

dem, was es ist, manipuliert und in seinem Stellenwert verrechnet
vom Menschen. Die Sprache gerät über cpcovr] und yXcöaaa in den
Bereich der Zungenfertigkeit der Schwätzer und Marktschreier oder,
was dasselbe ist, in die gelehrte Terminologie jener spezialisierten
Fachmannschaften, die mit den abgekarteten Bedeutungsspielen
ihrer Wörter umgehen wie Taschenspieler mit ihren gezinkten Karten.

Und die Verwesung dieser Art Gelehrtheit ist dann im Rahmen

der Theologie der pastorale Jargon mit seinem seraphischen
Ton. Aber selbst dort, wo man fruchtlos gegen derlei ankämpft, wie
z.B. auf weite Strecken die zeitgenössische Literatur, bleibt man
im selben befangen, indem man das Zeichenhafte der Sprache als
Ausdruck vorstellt, der auch seinerseits lediglich von dem lebt, was
er mitteilt ; gesetzt, man verzichtet nicht auch noch auf dies und
sieht den Sinn der Dichtung folgerichtig in der Aufgabe, «das

Phonetische bewusst zu machen». Auf jeden Fall aber muss sich die
«Vereinbarung» dabei notwendig verengen auf jenen Massstab, der
aufgerichtet ist durch die Verständlichkeit für den Altagsverstand
der Normalköpfe. Die Sprache gelangt in das, was sie heute ist:
knapp gut genug zur Fernsteuerung der öffentlichen Meinung,
indem sie lediglich noch als Helfershelfer in Frage kommt, die
herumstehenden Gaffer im Verein mit Fernsehen und «Bild» und «Blick»
schon sicherer in Bann zu schlagen.

Justin nennt als Zeugen des Logos Sokrates und Heraklit. Er
nennt indessen Heraklit nicht, weil er dem nachdächte, was jenem
wegweisend war. Justin versteht die Sprache schon als «zeichenhaften

Stimmlaut nach menschlicher Vereinbarung», und dies nicht,
weil er gleichgültig eine Besinnung auf die Sprache vertan hätte,
sondern weil er mitten inne ist in einer Welt und Geschichte, zu
deren tragenden Voraussetzungen auch das genannte grammatikalisch

geordnete Sprachverständnis gehört, mit dem Hand in Hand
das Denken nach dem Verstand der Logik geht. Grammatik und
Logik sind jene Wissenschaften, in denen bislang alles Denken und
Sprechen technisch organisiert ist. Logos ist darum für Justin das,
was diese beiden Wissenschaften durchwaltet, und seine Apotheose
erfährt in einer auf Christus bezogenen Logos-Lehre. Theo-logie
bleibt von Justin bis heute der Ausdruck des vorstellenden Denkens

über Gott.
Aber - so werden wir nun doch einwenden - kommt denn

Justins Logos nicht einfach und geradewegs vom Johannes-Evangelium

In der Tat ist nach einer Stehe wie I.Apol. 64,4 f. zu ver-



— 182 —

muten, dass er dieses gekannt hat. Beachten wir die freie Weise, in
der die Alten gewöhnlich ein Wort wiedergeben, darf diese Stehe
als ein Zitat von Joh. 3,3-4 gelten, als ein solches freilich, das den
johanneischen Text nicht unmerldich verkleinert. Um so erstaunlicher

bleibt es, dass keine der justinischen Logos-Aussagen auch
nur von fern an den Johannes-Prolog anklingen will. Wäre dies ein
Hinweis, dass Justin den Logos von Grund auf anders erfahren
hat Dies bleibt zu bedenken.

Aber so viel muss gesagt sein : weder Justin noch die Theologie
nach ihm erfährt das technische Verstehen von Sprache und Denken

als fragwürdig. Die Frage, was denn in der Schrift Sprache und
Denken sein möchten - unterbleibt ; und die grundsätzliche Anwendung

der philologisch-historischen Methode in der Schriftauslegung
zeigt, dass sich durch die Exegese die ganze Theologie ausschliesslich

in einem Verständnis von Sprache und Denken hält, das nicht
nur nicht an das heranreicht, was in der Schrift aufbehalten ist,
sondern diesem völlig wesensfremd bleibt. Darüber kann man sich
höchstens hinwegtäuschen, indem man bei aller Polemik gegen
Philosophie und Philosopheme nicht ahnt, dass, wer gegen eine Sache

anrennt, dies je nur kann, solange er die Voraussetzungen mit dem
Befeindeten teilt.

Wenn Justin ausser Heraklit den Sokrates nennt - so
offenkundig, weil dieser bekannt ist als einer, der ungerecht verurteilt
und tapfer gestorben ist für jenen Logos, der sich in aller Welt
herum bekundet hat und der endlich in Jesus Christus selbst
erschienen ist. Demnach bleibt es dabei, dass eine Aussage wie die
eben bedachte für den Logos des Johannes-Evangeliums
ausgeschlossen ist. Das Ganze zeigt, dass der Logos inzwischen zu einem
»Allerweltsbegriff im Sinne des Vernünftigen geworden ist - und
dies wird bestätigt, wenn Justin in der Folge den Griechen einige
Juden beigesellt wie Abraham, Sadrach, Mesach, Abednego, Elias
und andere mehr. Keine Andeutung zeigt, dass der Vater des Glaubens

und jener, der auf dem Berg der Verklärung neben Moses als

der Prophet erscheint, ausgegrenzt wären gegen die Griechen. Sie

sind hi ihrer Stellung zum Logos für Justin ein und dasselbe wie
die Griechen. Der sogenannte «christologische Beweis» in den Kapiteln

30-53 ändert daran nichts; denn einerseits sind die Propheten
nie aufgerufen als die Träger einer Geschichte der Berufung, die als

Geschichte so verliefe, dass sie das Heil Gottes aus dem Verborgenen

in das Verborgene geschehen liesse; und andererseits, indem



— 183 —

die Propheten für Justin als Sprecher von Sprüchen, logsgelöst von
der Geschichte, zur Sprache bringen müssen, was «der Philosoph
und Märtyrer» selber bespricht, unterwirft er das Verständnis der
Propheten jenem Denken und Reden, das in der Theologie bis
heute allein massgebend ist.

Je eindringlicher wir erfahren, dass in diesem Denken und
Reden nicht nur Justin, sondern che Theologie überhaupt steht, desto

unmöglicher wird, das Aufgewiesene als eine Kritik misszuverste-
hen. Das wird getan, wo man das in der Theologie der Apologeten
Geschehene rechtfertigt, indem man es unter Beibringung der
historischen Umstände für entschuldbar ausgibt oder theologisch
zurechtrückt durch den Hinweis, class das von den Apologeten
Gesagte im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit allerhand Ketzerei

das Naheliegende war. In alledem ist das Vorgehen der Apologeten

als ihr entschuldbarer Fehler vorgestellt. Die Frage unterbleibt,
woher denn eigentlich das Naheliegende nahegelegt worden ist

Vor dem kritischen Missverständnis müsste uns endlich
bewahren, dass Justin mit Tertullian (Val. 5) der «Philosoph und
Märtyrern heisst. Märtyrer haben nicht nötig, von uns entschuldigt
oder gerechtfertigt zu werden, und noch viel weniger verdienen sie

unsere Kritik. Es gilt, was den Apologeten geschah, nicht als Fehler,

sondern als jenen Irrweg zu sehen, auf dem die Theologie heute
vermutlich nicht einmal mehr unterwegs, sondern, wie ihre Stellung

zur geschehenden Geschichte zu weisen scheint, in einer Sackgasse

verfangen ist. Dies aber ist nicht Fehler, sondern jenes
Geschick, von dem wir im Fortgang des Textes noch einiges erfahren
werden.

Es heisst: «Darum waren auch, welche unter den Vorvätern
ohne den Logos lebten, Gewohnheitsmenschen ohne Brauch, feind
dem Christus und Mörder derer, die dem Logos gemäss lebten.» Die
ohne Logos lebten, heissen a%onoToi. Übersetzen wir landläufig mit
«unnütz» oder «unbrauchbar», so hebt sich dies mit zu grossem
Abstand vom Folgenden ab, so dass zu vermuten ist, dass diese erste
Charakterisierung über das Nichtsnutzige hinausgeht. Vielleicht
gibt uns die Geschichte des Wortes den nötigen Wink. ä'/gnaTot
mit Gt-privativum sind jene, die der Möglichkeit beraubt sind,
XQvaToi zu sein. Diese sind solche, die das '/gdo/nai vermögen, und
solches wiederum nicht aus beliebigem Ursprung, sondern aus dem
XQEcbv, aus der Notwendigkeit des Geschickes. xQriaroi wären demnach

die, welche in der Not des Geschickes stehen und ihm stand-



— 184 —

halten, die Geschicklichen, die sich zur rechten Zeit erweisen als

die, welche sich brauchbar erweisen. Ihre Brauchbarkeit ist freilich
nie die Nützlichkeit der Geschäftigen, sondern etwas, das sich
bekundet im Brauch als einer Stiftung der Geschicklichen.

Aber wie sich das Brauchbare verschleift ins bloss Nützliche, so
wird der Brauch eingeebnet in die Gewohnheit. Wir haben nun freilich

nicht das Recht, weil das heutige Christentum, wenn wir uns
nichts vormachen, auf weiteste Strecken nur noch Gewohnheit ist
ohne Brauch, solches auch der Zeit Justins zuzuschreiben. Obzwar
der christliche Glaube sich damals schon zu durchsetzen und damit zu
zersetzen beginnt durch das Christentum, versteht Justin abseits von
seiner Theologie das Geschick so, dass ihn dieses erfahrene Verständnis

in denTodführt. Aber gleichwohl übersetzen wir äxQvarot als
Gewohnheitsmenschen ohne Brauch, insofern es auf jene geht, die ohne
Logos, sagen wir ruhig : die nicht vernunftgemäss leben. Indem auch
Justin Logos versteht als das im höchsten Verstand Vernünftige,
weist sich, dass er, wenngleich Märtyrer, als Philosoph bereits in der
Gewohnheit seine Wohnung hat. Seine Gewohnheit freilich richtet
sich nach dem Gesetz des Vernünftigen, das aus dem Brauch des

Logos kommt. Wer aber nicht einmal das tut, ist ein Gewohnheitsmensch

ohne Brauch. Warum sind solche Christus feind Etwa, weil
Christus der Feind alles Gewohnheitsmässigen wäre und weil darum
die Gewohnheitsmenschen notwendig Christus feind sein mussten
Kaum denn auch das èyflooî bezieht sich zurück aufdie, welche ohne

Logos leben : die Gewohnheitsmenschen ohne Brauch sind Christus
feind, sofern sie ohne jenen Logos leben, der Jesus Christus ist.

So wäre also das Christentum für Justin derartiges wie das im
höchsten und tiefsten Vernünftige Von einer solchen Folgerung
empfinden wir Befremden. Allein, woher spricht dieses Befremden
Vielleicht aus der Demut vor dem Märtyrer, aus der Verehrung für die

grosse Zeit der alten Kirche, eher jedoch daraus, dass wir inzwischen
jener Epoche gegenüber das im Logos sprechende Vernünftige so

abgeplattet erfahren, dass wir allerdings zurücksciirecken müssen.
Aber gerade, sofern wir diese geschichtlich gewandelte Lage ernst
nehmen, fällt uns auf, dass Justin sichtlich bemüht ist und seinen
unverkennbaren Stolz daran setzt, trotzdem er gelegentlich noch
vom Geheimnis redet, das Christentum - was etwas völlig anderes ist
als der christliche Glaube! - für das Vernunftgemässe auszugeben.
Und dies geschieht nicht nur mit Rücksicht auf die angesprochenen
Heiden, sondern unter der erfahrenen Nötigung jenes Denkens, dem



— 185 —

der Logos höchste Vernunft ist, mithin jenes Denkens, dessen
Herrschaft sich von nun an immer beherrschender in der Theologie
aufspreizt bis zum heutigen Tage. Darüber täuscht nicht hinweg, dass

fortgesetzt vom Geheimnis geredet wird, denn ein theo-logisch fest-
und sichergestelltes Geheimnis ist kein Geheimnis mehr, sondern
höchstens etwas Verwunderliches...

«Die dagegen vernunftgemäss lebten und leben» - so betont
Justin erneut -, «die waren und sind Christen und sind furchtlos
und unverwirrt». Mit dieser letzten »Angabe wird das Christ-Sein
derer, die vernunftgemäss leben, näher bestimmt. Das schwierige
Wort ist vjiôqxco. Man übersetzt in der Regel mit «vorhanden-sein»
und gibt an, dass es im hellenistischen Zeitalter meist Eivat
ersetzt. Wörtlich heisst es: von unten anfangen. Wie kommt es dazu,
dass sich dieses vernutzt zu einem blossen «vorhanden-sein» und
endlich zu jenem «sein», von dem heute niemand mehr weiss, was
es eigentlich heisst - Was von unten anfängt, hat einen Grund, m
dem es gründet. So wird es zu einem Gründlichen. Dieses ist jedoch
von anher selten, weshalb es ahem Oberflächlichen gegenüber als
das Vereinzelte bald vergessen ist. Das Oberflächliche und
Vordergründige spreizt sich schon früh in die Herrschaft auf. Als
Herrschendes gibt es mit schamloser Selbstverständlichkeit vor, den
Grund zu haben in allem, was gilt und sich gehört und was «man»
nun einmal macht oder nicht macht. Das vndgyEtv wird damit nicht
mehr verstanden als das, was von unten anfängt, sondern als das,

was gemeinhin obwaltet. Das gemeinhin Obwaltende hat alles

Gründliche eines wahren Ursprungs verloren. Es ist nur noch das

allenthalben Vorhandene, welches man überall trifft und welches
daher als völlig bekannt auch wieder ganz unbeachtet bleibt. Von
diesem wird endlich nur noch gesagt : es ist Vermuthch ist darum
auch die Frage schon im Ansatz verfehlt, wovor die Christen
furchtlos und unverwirrt sind. Sie sind es einfach. Im vorliegenden
Zusammenhang kann es ebensogut auf Verfolgungen wie auf das

Gericht gehen. Es kann aber auch alle jene nicht aUtäglichen
Vorkommnisse einschliessen, die den Menschen immer wieder, indem
sie ihn von der gewohnten Bahn abdrängen, beunruhigen und unsicher

machen. Ja, wenn es ausgesagt wird von denen, die vernunftgemäss

leben, was liegt dann näher als dies!
Hat sich im bisherigen gezeigt, dass Logos bei Justin das

grammatikalisch geregelte Verständnis der Sprache als eines
zeichenhaften Stimmlautes nach menschlicher Vereinbarung und das



186

diesem Sprachverständnis parallele logisch geordnete Vorstehen ist
und dass Logos in der Kraft dieser gedoppelten Gestalt das mit
Wissen gebildete Leben lenkt, so wird nun im abschliessenden Satz
dieser Logos, den wir als verpflichtend für alle Theo-logie kennen,
auch der Logos der Christo-logie : «Aus welcher Ursache er (Christus)

aber durch die Kraft des Logos nach dem Entwurf Gottes,
des Vaters des »Alls und des Herrschers, von einer Jungfrau als
Mensch geboren und Jesus genannt wurde und, gekreuzigt und
gestorben, auferstanden und in den Himmel aufgefahren ist, wird der
Vernünftige aus den weitläufigen Darstellungen begreifen können. »

Dieser Satz ist, wie sein Schluss ausdrücklich sagt, eine

Zusammenfassung des bis anhin in der Apologie Dargestellten. Die
Darstellung selber aber ist darauf eingestellt, dass sie der rowepjc
begreifen kann als einen vernünftigen und so einen logischen Satz.
Daran ändert nichts, dass dieses Logische sich im Logos der Theologie

hält, die schon an diesem geschichtlichen Ort bestimmt wird
als das Christologische.

Es gilt im Schlusspassus vorerst darauf zu achten, dass nach
seiner Aussage die Geburt Jesu «durch die Kraft des Logos»
geschah. Sie ist nicht die Fleischwerdung des Logos selbst. Eher
haben wir uns vorzustellen, dass Jesus in Kraft der durch den

Logos bewirkten Geburt selber als Logos bekräftigt und als so

bekräftigter der Logos ist. Diese Vorstellung verliert den letzten Rest
des Geheimnisvollen von der Stelle 33,6 her, wo Justin im Hinblick
auf die Jungfrauengeburt ausdrücklich sagt, dass der Geist von
Mt. 1,20 und die Kraft Gottes von Lk. 1,31 der Logos in seinem
Verstände sei. Es hegt demnach nahe, zu vermuten, der Logos sei

jetzt vorgestellt als der vorweltliche Christus, der die Geburt Jesu
als Geist oder Kraft bewirkt. Bevor wir dies indessen weiterverfolgen

können, müssen wir wissen, welchen Anteil der Vater an dieser
Geburt nimmt.

Justin sagt, die Geburt geschehe gemäss dem Willen Gottes,
wobei der Wille als Entwurf (ßov/.ij) angesprochen ist. Gottes
Entwurfist jener Wurf, in dem wird, was nicht war. Darum ist er Entwurf
des All-Vaters genannt. Der »All-Vater ist der, welcher den Bestand
der Welt im Sinn der Schöpfung aus sich heraus und dadurch
herstellt. Dieser Bestand beständigt sich, sofern er in seinem Bestehen
sich dem oeanornc unterstellt. Darin ist das Tun des Herrschers
ausgesagt. Weil nämlich das Vater-Sein Gottes für die theologische
Vorstellung, wenn auch nicht eines Märtyrers, so doch eines spätgriechi-



— 187 —

sehen Philosophen notwendig zu einer Wesensaussage über die
Beständigkeit des obersten Seienden wird, muss dessen Tun eigens
gegen die Bestandes-»Aussage abgehoben werden.

Damit sind wir nun vor die Möglichkeit gebracht, die Sohnesgeburt

näherhin auszulegen. Wir wissen : Jesus wird geboren durch die

Kraft des Logos, welche dasselbe ist wie der vorwelthche Christus.
Dass der vorweltliche Christus Jesus hervorbringt, geschieht nach
dem Entwurf Gottes. Gott heisst indessen Vater nicht im besondern

Bezug zum Sohn, sondern zum All des Seienden, zur Welt, deren
Vater er ist, indem er sie hervorgebracht hat. Seine gegenwärtige
Beziehung zum All des Seienden ist die des Herrschers. Demnach ist der
Anteil Gottes an der Geburt Jesu der des Entwurfes, der als solcher
nicht anders vorgestellt ist als der Weltentwurf. Gleichwohl geht
Jesus nicht auf im All des Seienden, also in der Welt, weil er die
Hervorbringung des Logos und nicht die des Entwurfes ist.

Die Geburt Jesu selber aber geschieht von einer Jungfrau. Aus
dem vorweltlichen Sein Christi heraus ist nun die Jungfrauengeburt
so einsichtig, dass sie sogar verglichen werden kann mit den griechischen

Göttergeschichten. Aber weil die Griechen nach I.Ap.44,9
sowieso alles von Moses übernommen haben, sind solche nur dämonische

Verzerrungen alttestamentlicher Prophetenworte.
Endlich sind noch Kreuz und Tod, Auferstehung und Himmelfahrt

genannt. Sie gelten für Justin allenthalben als das, was die
Gottheit Christi beweisen mag. Die herkömmliche Theologie
bemerkt, dass die Christologie die Soteriologie völlig aufgesogen habe.
Jedoch wird nicht gefragt, woher derartiges kommen kami. In der
Tat aber ist offensichtlich, dass die Lehre vom Heil zurücktritt hinter
die Lehre vom Christus-Logos unter der Nötigung dessen, wie der
spätgriechische Logos herangezogen wird zur Erklärung von Aussagen,

die in ihrem Ursprung diesem Logos vöUig fremd sind. Darum
haben wir in einem zweiten Teü zu fragen nach der Eigenart des bei
den Apologeten sich zeigenden geschichtlichen Ursprungs der Theologie.

n
Dasein ist Verstehen. Indem Dasein ist, verhält es sich verstehend

zum Seienden, das es selber ist und zum Seienden, das es nicht
ist. Verstehen ist nicht eine Tätigkeit des Daseins, sondern das
Verhältnis des Daseins selbst, sofern es ek-sistierend aus sich heraustritt
und in der Begegnung mit dem Seienden im Ganzen sich erfährt als



— 188 —

das, was es an ihm selber ist. Solches Verstehen aber ist in seinem
Grundzug immer schon Auslegen. »Auslegend nämlich ist das verstehende

Dasein, weil es Begegnendes versteht als dies oder das. Der
auslegende Grundzug des Verstehens kann sich dabei vollziehen im
reinen Umgang mit den Dingen, oder er kann wissend übernommen werden.

Wird er wissend übernommen, so ist der Ort des verstehenden
Auslegens die Sprache. Sprache ist demnach ursprünglich nie Mittel
blosser Mitteilung, sondern die Erörterung des Daseins selbst, das
sich in seiner Eigenheit findet, je nachdem, wieweit es zur Sprache
kommt und derwege sein Wort findet.

Indessen werden diese Bezüge von früh her eingeschränkt und
als bestimmte Geschäfte festgelegt. Es entstellt die Hermeneutik als
die wissenschaftlich begründete Lehre darüber, wie das Auslegen
vorgehen muss, um Aufgeschriebenes zu interpretieren. Und im
Anschluss daran kommt eine Sprachphilosophie auf, welche sich an die
Stelle des alten Nachdenkens im Worte selbst schiebt.

Im allgemeinen wird Aristoteles als Begründer der Hermeneutik
genannt. Diese verbreitete Meinung nährt sich weniger von dem
Umstand, dass eine seiner Schriften unter dem Titel negl Eop-nvEiaç
überliefert wird, als von der Beobachtung, dass er in Rhetorik und Poetik
dergleichen wie Stilanalysen bietet. Gleichwohl denkt eine solche
Berufung auf »Aristoteles dessen Werk wesentlich zu kurz. Obwohl nämlich

die das abendländische Sprechen späterhin bestimmende
Kennzeichnung der Sprache als menschlich vereinbarter Zeichenlaut bei
ihm sich erstmals findet und hieraus die Möglichkeit sich ergab, von
Ausdruck imd Stil zu reden, so denkt Aristoteles die Sprache dennoch
als das Erscheinen-Lassen des »Anwesenden in seinem Anwesen - und
derwege bleibt bei ihm der ursprüngliche Bezug von Verstehen,
Auslegen und Sprache noch durchaus gewahrt. Erst der spätgriechischen
Schulphilosophie verengert sich der weite Bereich des Ursprünglichen,

und einzig in ihrem technischen Betrieb ist der Ursprung dessen

zu suchen, was als Hermeneutik künftighin die freie Frage nach
Verstehen und Auslegen und zumal nach der Sprache als Sprache
verwehrt hat. Die durch das aristotelische Denken eröffneten Fragen
werden bald nicht mehr gehört, und die Hermeneutik richtet sich als

gesicherte Methodenlehre ein. Die Fragwürdigkeit ihrer Voraussetzungen

lichtet sich nicht. Die fortwährende technische Verfeinerung
bringt die Frage nach dem tragenden Grund der Sache sogar immer
nachhaltiger in Vergessenheit.

Um so unumgänglicher drängt sich eme Klärung darüber auf,



— 189 —

woher denn die in ihrem Grunde so verfestigte Lehre »Anlass bekam
zur Entwicklung ihrer frühen Geschichte. Wenden wir die Aufmerksamkeit

aber auf diesen Belang, so eröffnet sich zugleich der Grund
des Unterbleibens der Frage nach den massgebenden Voraussetzungen.

Nachdem die spätgriechische Schulphilosophie den Ansatz zu
einer wissenschaftlichen Hermeneutik gegeben hatte, wurde die
Disziplin von der sich bildenden Theologie des sich zum Christentum
umgestaltenden Glaubens übernommen und mächtig vorangetrieben.
Dieser entscheidende Vorgang ist nicht Willkür, sondern die notwendige

Folge eines tiefgreifenden geschichtlichen Ereignisses, das sich
im Untergang des frühen griechischen Denkens bereits angekündigt
hatte.

Es ist hier nicht der Ort, nach der ursprünglichen Kraft des Glaubens

an das Evangelium zu fragen, zumal wir zu einer solchen Frage,
wie sich zeigen wird, überhaupt nicht vorbereitet sind. Festzuhalten
ist vorerst nur, was bisher nie bestritten wurde, dass mit dem Eintritt
des ursprünglichen christlichen Glaubens in die spätgriechische Welt
im Bereich der sich zur Kirche verfestigenden Gemeinden die Theologie

aufkommt. Ihre Begründer sind die frühchristlichen Apologeten.
In ihrem Werk ereignet sich Theologie, insofern die Welt des Glaubens

sich darin dem Logos der spätgriechischen Metaphysik unterstellt

und damit den Glauben selbst in seinem Grundzug feststellt als
einen bestimmten Lehrbestand. Die Heilige Schrift wird nicht mehr
verstanden als der Quellort eines schlichten Sagens des Glaubens,
sondern sie wird herausgestellt zum Grundbuch jenes Lehrbestandes,
der in den folgenden Zeiten wissenschaftlich und das heisst nach dem
Logos der Metaphysik ausgebildet und gesichert wird. Die Frage nach
dem Auslegen wird zwar eine Grundfrage solcher Arbeit, insofern
durch sie erst das Errichten eines christlichen Lehrgebäudes möglich
wird. Aber die durch Aristoteles aufgewiesene Frage nach dem
Grund dieser im genannten abgeleiteten Sinne so sich steilenden
theologischen Grundfrage unterbleibt.

Solches Unterbleiben ist jedoch nicht Versäumnis der Beteiligten,

sondern doppelt geschichtlich begründet. Nachdem einerseits der
spätgriechischen Philosophie der Unterschied zwischen Sein und
Seiendem entfallen war, was ja sofort unverkennbar zutage trat mit dem
Aufkommen des Latein als Philosophensprache, konnte die Frage
nach dem Sein, diese Grundfrage des frühen griechischen Denkens,
nur noch aufgenommen werden als die Frage nach dem Seienden im
Ganzen und im Höchsten, und dadurch wurde die philosophische



— 190 —

Ontologie in ihrem Wesen zugleich Theologie. Erst dieser onto-theo-
logische Grundzug der späten Philosophie hat es ermöglicht, dass die
christlichen Kirchenväter überhaupt die Philosophie in ihre Arbeit
aufnehmen konnten. - Andererseits ereignete sich solche »Aufnahme
auf seifen der Kirchenväter völlig arglos, weil sie ihren Grund erfuhren

in jenem christlichen Glauben, den sie als ein daseinsmässiges
Gründen in der Wahrheit auskosteten bis zum Martyrium. Demnach
blieb das Ungeklärte der Begegnung zwischen Glaube und Philosophie

nur für Augenblicke wach. Es entschlief mit der wachsenden
Sicherheit, dass sich das Christentum als Lehrbestand darbieten lasse

und dass der dargebotene Lehrbestand das schlichthin Christliche sei.

Die sich derwege bis zur Stunde ausnahmslos als eine Abart der
klassischen abendländischen Metaphysik ausgestaltende Theologie
war durch den Ort ihres noch kaum erfahrenen Ursprungs herausgefordert

in die hermeneutische Sicherung des Lehrbestandes. Diese

Sicherung vollzog sich in der Weiterführung und Verfeinerung der
Methode durch Origenes und Augustin und endlich durch ihre
massgebende metaphysische Bestimmung im Werk des Thomas von
»Aquin. Das so gerichtete Interesse, will sagen : das Sein der theologischen

Fragestellung im eingegrenzten Bezirk der Metaphysik,
verwehrt nun aber vor allen Dingen eine Einsicht in die Fragwürdigkeit
einer christlichen .LeÄr-Tradition und verunmöglicht noch heute der
herkömmlichen Theologie die Übernahme des anfänglich sich lichtenden

Fragens nach dieser Fragwürdigkeit z.B. beim späten Kierkegaard.

Indem jedoch das Christentum sich langher fragelos in dieser

metaphysischen Voraussetzung hält, ermattet die Kraft des Glaubens

und die Kirche wird im Gehege ihrer rechtgläubigen Theologie
eine Fachgenossenschaft jener, die die geschichtlichen Aufgaben der

Gegenwart verkennen. Dies jedoch ist wiederum nur eine unabdingbare

Folge davon, dass schon bei Origenes und Augustin in jener frühen

Geschichte der hermeneutischen Frage als der Frage nach den

Grundlagen der Theologie einzig und allein die Metaphysik selbst es

war, welche so die Methode wie deren Grundlagen vorantrieb.
In der Tat nämlich hat die hermeneutische Besinnung, vorbereitet

durch die Arbeit der »Apologeten, schon bei Origenes nicht mehr
die Möglichkeit gehabt, den ursprünglichen Bereich des Daseins zu er-
schliessen und so den Glauben in dem zu überliefern, was er von ihm
selber her gewesen war. Die metaphysische Vorherrschaft der
theologischen Lehrgehalte lässt nur noch eine Hermeneutik zu, welche die

nötigste Klärung der metaphysischen Voraussetzungen beibringt,



— 191 —

ohne dass diese in ihrer Herkunft ausgewiesen würden. Und als »Augustin

das Erbe der Hermeneutik antritt, entdeckt er in diesem

eingegrenzten Bereiche Zusammenhänge, welche einzig, indem sie die
Geschichte der Metaphysik fördern, am Ende einer so bestimmten
Geschichte die Fragen darnach freigeben, was das Setzen seiner
Voraussetzungen ermöglicht oder gar ermächtigt hat. - Inzwischen aber war
längst unausweichlich geworden, dass die theologischen Lehrgehalte
nicht nur den Glauben als solchen völlig verdeckt haben ; schon die
Frage nach ihm blieb und bleibt dadurch verwehrt, dass der Lehrbestand

sich als die gesicherte rechtgläubige Antwort ausgibt und darin
beansprucht in frageloser Weise massgebend zu sein. In diesem

Vorgang ist die Theologie jedoch unterwegs, die blosse Bestätigung des

Bestehenden zu seni und darin den Menschen sicherzustellen vor
allem Bestürzenden und Entsetzenden des gläubigen Daseins. Wemi
demnach die Kirche als Arbeitsgebende der Theologie in der
gegenwärtigen Geschichte keine Mitsprache mehr hat, so deshalb, weil
jenes Entsetzen inzwischen durch die Technik zum Austrag kommt
und aufweist, inwiefern der herkömmliche, metaphysisch verwaltete
christliche Lehrbestand weder das von ihm erwartete Wort des Glaubens

auszurichten vermag, noch auch ausreicht, um das Entsetzen
der Technik wenigstens fernher zu beschwichtigen.

Alle diese Zusammenhänge nötigen zu einer Besinnung auf den
Ursprung der Sache. Soll jedoch die Frage nach dem Ursprung zu
einer wesenhaften Einsicht in die Möglichkeit eines Weges finden, so

darf sie vor allen Dingen nicht in der verbreiteten Ratlosigkeit des

Historismus verharren. Das blosse Feststellen des Vergangenen
verfestigt nur das Bestehende in der Beständigkeit seiner unausgewie-
senen Herkunft. Es gilt vielmehr, die Sache selbst in ihrer ursprünglichen

Fragwürdigkeit zu übernehmen.
Derwege muss zwar im Bereiche der heutigen Wissenschaft weithin

der Anschein entstehen, als verliesse das Befragen der Werke der

Vergangenheit willkürlich den Boden des historisch Gesicherten und
mündete aus in ein Belieben persönlicher Anschauungen und Meinungen,

welches zum Massstab der Beurteilung der Geschichte aufge-
spreizt würde. Es ist jedoch wohl zu beachten, dass die historische
Forschung durch einen Abgrund geschieden bleibt von einem
geschichtlichen Denken. Die Wahrheit einer Sache vermag sich von ihr
selber her je nur einer Sachfrage zu eröffnen, während das Feststellen
der Historie sich ahnungslos mit den Richtigkeiten herumschlägt.
Niemand wird freilich bestreiten, dass auch das Denken irrt. »Aber wir



192

ertragen die Gefahr eines derartigen Missglückens um so hochherziger,

je tiefer wir erfahren haben, in welcher Irrnis sich in solchen Fragen

die vielberufene Historie schon im vorhinein hält, ganz in Absehen

davon, ob sie nun im einzelnen Falle gut oder schlecht gehand-
habtsei.

Übernehmen wir jedoch die Sachfrage, so nötigt sie als Frage
nach dem Ursprung zu einem Abbau alles Abgeleiteten, Abkünftigen
und derwege in seiner Herkunft aufunbedachte Voraussetzungen
Beschränkten. Dieser Abbau erweckt vorerst den Anschein blosser
Zerstörung. Wie aber sollte jemals die Entdeckung, also die Freilegung
eines Ursprunges in die sinnlose Negation losgelassen sein Auch der
Abbau ist ein Bauen, welches als Wohnen-Lassen mitten im Unzu-
hause nur an die Ankunft einer neuen Heimat denkt.

Die Frage nach Verstehen und Auslegen bleibt ein Baustein dieses

Bauens, gesetzt wenigstens, wir versuchen sie freizulegen aus der
technischen Eingrenzung auf die Hermeneutik. Während nämlich
diese darin aufgeht, das Vorgehen der Wissenschaften gesetzmässig
zu regeln, eröffnet jene insofern eine Einsicht in den Ursprung der
Wissenschaften überhaupt, als sie das Verstehen und Auslegen als
solches nach Herkunft und Eigenheit befragt und darin die Möglichkeit
aufdeckt, in denen es sich jeweilen bewegt und also unterwegs ist. Dieses

Unterwegs ist nicht ein Mangel, der uns auf gewisse Abschnitte
der Historie zurückverwiese, sondern die Weisung der Geschichtlichkeit

des Weges.
Insofern auch wir selber auf dem Weg dieser Geschichte sind,

sind wir als Fragende in das Gespräch mit dem Gewesenen verantwortet.

Der Sinn dieses Gespräches ist die Besinnung auf den Ort
unseres eigenen Aufenthaltes. Dieser kann sich einer Erörterung ergeben,

welche im wissenden Verzicht auf das System den Aufweis dessen

sucht, woher das Heutige ist. Die Frage aber nach solchem Woher
gewinnt um so eindringlicher an Klarheit, je ausdrücklicher sich das
Erschhessen des Gewesenen nährt aus jenen Bezügen, die jetzt im
Geschick der Technik ihre Fragwürdigkeit von ihnen selber her hellten. -
Denn weit entfernt davon, dass das Fragwürdige bloss dergleichen
wäre wie das Zweifelhafte oder gar das Undurchsichtige, eignet ihm
die Würde, im Aufbruch von Fragen den Sterblichen bleibendes
Denkmal zu sein auf das hin, wofür der Einzelne sich zu verschwenden

bereit ist.
Das Denkmal des Fragwürdigen ist indessen niemals der blossen

Kritik gestiftet, welche vom sichern Standpunkt aburteilt, was ihr



— 193 —

Unbehagen weckt. Die Frage nach dem Ursprünglichen erwächst nur
aus der Not der Einsicht, dass wir in Irrnis sind und jeder geschichtliche

Aufweis des Weges der Metaphysik nur vollzogen werden kann
im Sinne einer Weisung auf jene Grundlagen hin, welche uns annoch
massgebend bestimmen. Erst wenn wir schrittweise dieses Bestimmende

als Bestimmendes erfahren, kann der Blick frei werden für
Möglichkeiten, die wir nicht erfinden, sondern die sich geben werden,
wenn es an der Zeit ist. In solchem Gespräche mit dem Gewesenen,
dessen Wesendes uns geblieben ist, wird sich darum auch das Verstehen

und Auslegen allmählich selber von Grund auf wandeln. Seine

Wandlung wendet die Aufmerksamkeit der Sache von dem
verstehenden Vertreten dessen, was war, zur schlichteren Annahme und
Übernahme des Gewesenen. Derwege aber geraten wir allererst in
jene Not der Überlieferung, die nie gemieden oder abgewehrt werden
kann - die es wesenhaft durchzustehen gilt. Im Durchstehen solcher
Not könnte sich erst ein Neues geben. »Aber die Gabe des Neuen trägt
nicht den Glanz des Noch-nie-Dagewesenen, sondern erscheint im
unscheinbaren Scheinen des einsther Gewesenen. Das Entdecken des

einsther Gewesenen wäre als ein Verstehen das Ereignis des Gebens
der Gabe. Es vollzöge sich nicht in der Gier des Aneignens, sondern
wäre in der Kraft der ursprünglichen Gabe notvolle Fügsamkeit des

Weitergebens eines Durchgestandenen, des Weggebens eines im
Durchstehen Geläuterten und derwege nach der höchsten Weisung
des Verstehens - ein Ver-geben. Walter Frei


	Vom geschichtlichen Ursprung der Theologie

