
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Die ethische Dimension der volkskirchlichen Predigt, ihre Reichweite
und ihre Grenzen

Autor: Ringeling, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ethische Dimension der volkskirchlichen Predigt,
ihre Reichweite und ihre Grenzen1

1. Kirche und Wertsystem

1.1 Religionssoziologische Vorfragen

Um einen Massstab für die Reichweite und die Grenzen der
volkskirchlichen Predigt zu finden, bedarf es empirischer Grundlagen.

Eine Definition für das, was die Bezeichnung «volkskirchlich»
bedeutet, braucht zu Anfang noch nicht gegeben zu werden; es

mag einstweilen genügen, dass damit die normale Sonntagspredigt
in einer Landeskirche oder entsprechenden kirchlichen
Organisationsformen gemeint ist. Die an diesem Punkt einsetzenden Überlegungen

können sich aber vielfach auf die wichtige religionssoziologische

Untersuchung von Einstellungen zum Gottesdienst stützen,
die Gerhard Schmidtchen vorgelegt hat. Zwar wird die Reichweite
ihrer Aussagen durch eine neuere system-theoretische Untersuchung

des Verhältnisses zur Kirche eingeschränkt; darauf wird zu
achten sein. Indessen bleibt ihre grosse Bedeutung für die Frage
nach der ethischen Dimension der volkskirchlichen Predigt nicht
zuletzt deshalb davon unberührt, weil auch sie gerade methodisch,
von einem anderen Ansatz her, die Wirkungen der Predigt im
Hinblick auf deren Ort im gesellschaftlichen System analysiert2.

Schmidtchens Untersuchung bezieht sich auf den Bereich der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, nämlich

Schleswig-Holstein, Hamburg, Niedersachsen und Bayern. Der
Befund ist aber aus zwei Gründen auch für eine andere konfessionelle

und staatlich-völkische Region wie die der Schweiz belangvoll.

Einmal deshalb, weil der durchgeführte Vergleich mit einer
vorhergehenden, parallelen Befragung von katholischen Christen in
der gesamten Bundesrepublik Deutschland einschliesslich Westber-

1 Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung zur Homiletik an der
Evangelisch-theologischen Fakultät Bern im Wintersemester 1973/74.

2 Gottesdienst in einer rationalen Welt, Religionssoziologische Untersuchungen

im Bereich der VELKD, von Gerhard Schmidtchen in Verbindung
mit dem Institut fiir Demoskopie Aliensbach und mit einer Einführung und
einem theologischen Nachwort von Manfred Seitz, Stuttgart 1973. - Wie
stabil ist die Küche Bestand und Erneuerung. Empirische Untersuchungen
in der Evangelischen Kirche in Deutschland, hrsg. von Helmut Hüd,
Gelnhausen/Berlin 1974.



161

lin im ganzen und wesentlichen ein einheitliches Bild ergeben hat.
Zwar sind die Einstellungen der katholischen und der
evangelischlutherischen Bevölkerungsteile in einer charakteristischen Weise,
die man erwarten konnte, zu unterscheiden; es handelt sich aber

nur um verhältnismässig leichte Abwandlungen einer gemeinsamen
Grundhaltung. Das ist bereits ein Hinweis darauf, dass zumindest
die Unterschiede zwischen lutherischen und reformierten Christen
noch etwas geringfügiger sein dürften, aber auch schon darauf, class

wahrscheinlich die Einstellungsunterschiede mehr Varianten
aufweisen, je nachdem, ob es sich um Stadt- oder Landbevölkerung
handelt oder um Konfessionen, jedenfalls sofern mit diesen die

grossen europäischen Volkskirchen gemeint sind. Wie weit nationale

Unterschiede eingreifen, bedürfte einer eingehenden Klärung;
aufgrund allgemeiner soziologischer Beobachtungen wird sich etwa
folgende Reihe vermuten lassen : Nationale Unterschiede treten
zurück hinter dem Unterschied zwischen hochzivilisatorischen
Gesellschaftsformen mit dem charakteristischen Merkmal der
wissenschaftlich-technischen Entwicklung und traditionalen Systemen;
dies wiederum schliesst ein, dass der Entwicklungstrend zur
Urbanisierung des Lebensstils führt, die Grossstadt also Vorrang vor
den kleinstädtisch-ländlichen Gebieten hat. Harvey Cox wird schon
recht gehabt haben, wenn er diesen evolutionären Trend mit dem

Symbol Metropolis (Megalopolis) bezeichnet. Nun ist aus dieser
Geschichte unserer Zivilisation das Christentum nicht wegzudenken.
In besonderer Weise ist es das reformierte Christentum imÜber-

gang zu einem nicht mehr religionsspezifischen Bürgertum gewesen,
welches gleichsam einen Raketentreibsatz dargestellt hat. Von
daher lässt sich noch immer vermuten, dass reformiert-christliche
Einstellungen um einige Grade positiver gegenüber der
wissenschaftlich-technischen Gesellschaft als anderskonfessionelle sind.
Auch sie aber haben heute an einer allgemeinen christlichen Art zu
denken und zu empfinden teil, die sich als »Ausdruck der übergreifenden

gesellschaftlichen Problemlage beschreiben lässt.
Der zweite Grund für die mögliche Verallgemeinerung des

Befundes besteht darin, dass die Untersuchung in ihrem Kern eine
Theorie enthält und vor allem eben : verifiziert, die den gesuchten
Massstab für Reichweite und Grenzen volkskirchlicher Predigt
vermittelt ; dieser Massstab aber bezieht sich auf das Verhältnis des

gesellschaftlichen Gesamtsystems, wie es soeben angedeutet wurde,
zur Kirche als religiösem Teilsystem, ein Verhältnis, welches grand-



— 162 —

sätzlicher Natur ist, hingegen erst in der Entwicklungsphase einer
dynamischen Gesellschaft sichtbar und verfügbar wird.

Es soll nun nicht darum gehen, die soziologischen Schritte im
einzelnen nachzuvollziehen, die zu dem neuartigen Ansatz dieser
Studie der VELKD und jener anderen der EKD geführt haben. Zu
notieren aber sind die folgenden beiden Gesichtspunkte : Der erste
enthält die generelle Ausgangshypothese der Befragung von 2000
VELKD-Protestanten im Jahre 1972 nach einer vorangehenden,
repräsentativen Leitstudie und zweijähriger Vorbereitung. Diese

Ausgangshypothese lautet: «Die Beachtung und die praktische
Bedeutung, die der Gottesdienst im Rahmen der Verkündigung und
als kirchlicher Dienst gewinnt oder verliert, hängt von der Gestaltung

des Gottesdienstes nur zum Teil und weniger ab als von der
Situation der Menschen in der Gesellschaft und den sich daraus
ergebenden Bewusstseinsproblemen.» Das heisst mit anderen Worten

: Hinter dieser Hypothese steht bereits die Erfahrung, dass eine
isolierte Betrachtung des Gottesdienstes - oder enger gefasst: der
Predigtgestalt und Predigtsprache - noch keinen zureichenden Auf-
schluss darüber gibt, welches die Gründe für die Wirkung oder
Unwirksamkeit der Verkündigung sind. Es kann als erwiesen
gelten, dass Liturgiereformen allein, also auch Reformen des Predigtstils,

wenig auszurichten vermögen. Solche Verbesserungen des
«kirchlichen Produktes» können kurzfristig gewiss attraktiv sein,
für sich genommen bleiben sie hingegen, wie Helmut Schelsky
schon 1957 argwöhnte, soziotaktische Massnahmen mit geringem
Tiefgang. Untersucht werden müssen vielmehr zunächst die
Konfliktbereiche zwischen denjenigen Werten und WTertsystemen, die
auf der einen Seite das Verhalten einer «Gesellschaft» steuern, und
denjenigen, die von der Kirche in dieser Gesellschaft repräsentiert
werden. In der Folge davon wird es aber in der Tat um «die Sache
der Theologie » gehen ; ohne grundsätzliche Neuerungen im
Theologischen, heisst es in der Studie, können nur wenige Konsequenzen
von praktischer Tragweite gezogen werden.

Der zweite Gesichtspunkt bezieht sich auf die Methode der
Befragung. Gewählt wurde eine sozialpsychologische Methode, weil
die Kenntnis von Bewusstseinsvorgängen in einer Gesellschaft
verhältnismässig gute Prognosen über soziale Veränderungen zulässt.
«Es ist nicht nur» heisst es, «irgendwo und irgendwie interessant zu
wissen, was in den Köpfen der Menschen vor sich geht, sondern
diese kognitiv-affektiven Prozesse haben bei aller gesellschaftlichen



— 163 —

Bedingtheit Steuerungsfunktionen, die ihrerseits wieder gewissen
Eigengesetzlichkeiten unterliegen». Solche Eigengesetzlichkeiten
lassen sich forumulieren. Die Studie geht aus von einer
Einstellungstheorie, die der amerikanische Sozialpsychologe Milton Rosenberg

entwickelt hat. Diese Theorie, deren Erklärungskraft sich

allerdings im Verlauf der Untersuchung als begrenzbar erweisen

sollte, geht davon aus, dass die Menschen eine Reihe von Werten
«im Kopf», im Sinn haben. Diese WTerte möchten sie erreichen, es

sind Ziele, und also beurteilen sie die Einrichtungen ihrer Gesellschaft

- ob profan oder religiös - nach dem Ausmass, in welchem
sie die Verwirklichung ihrer Werte fördern oder hindern. Ist das
erstere der Fall, so wird die entsprechende Institution (das gilt natürlich

ebenfalls für Personen) positiv gesehen, man hängt ihr affektiv
an ; ist das letztere der Fall, empfindet man sie als negativ. Dazwischen

hegt die Gleichgültigkeit - um ein WTort Gerhard Ebelings zu
variieren - gegenüber der «instrumentellen Belanglosigkeit» von
Institutionen; wenn sie nämlich für die Durchsetzung des eigenen
Wertkonzeptes w7eder förderlich (das heisst: instrumental) noch
hinderlich sind, ist das Gefühl ihnen gegenüber lau. Was erbringt
die Anwendung dieser These"&

1.2 Erste Ergebnisse

Wonach streben die Menschen heute Dass bereits diese
generalisierende Frage nicht unangemessen ist, belegt die Untersuchung.

Zunächst muss aber doch zurückgefragt werden: ob «die
Menschen heute» nicht gerade sehr Verschiedenes erstreben, je
nachdem, zu welcher Gruppe, Schicht, Klasse sie gehören. Die
Stichworte dafür lauten «Segmentierung» und «Pluralismus». Karl-
Wilhelm Dahm sagt in seinem Buch «Beruf: Pfarrer»: «Gemeint
ist, dass an die Stehe der bisherigen einheitlichen Grundauffassung
in der Gesellschaft immer häufiger jene Vielfalt von Unterabteilungen

tritt, die nicht nur miteinander konkurrieren, sondern oft
auch gar nichts miteinander zu tun haben, vielmehr meilenweit
voneinander entfernt sind. » Aber er fährt fort : Die soziologisch
interessante Frage sei dabei, ob die Gesellschaft auf ein Schema
gemeinsam vertretener Grundiiberzeugungen verzichten könne, ob sie

es auf die Dauer verkraften könne, dass in den Grundfragen des

menschlichen Zusammenlebens, also etwa zwischen strenger Monogamie

und neuen Formen der Polygamie, zwischen Kapitalismus



— 164 —

und Sozialismus, zwischen Gehorsam und Mündigkeit so verschiedene

und gegensätzliche Konzeptionen nebeneinander existieren
können, wie das zur Zeit in Westeuropa der Fall sei. Ist, so fragt
Dahm, diese Pluralität nur ein Übergangsstadium, an dessen Ende
eine neue Einheitlichkeit der religiösen Gesamtauffassung stehen
wird Oder kristallisiert sich sogar insgeheim jetzt schon über und
hinter all den Widersprüchen in den ethischen Grundorientierungen

und Konzeptionen doch wieder so etwas wie ein gemeinsam
verpflichtendes und anerkanntes Wertsystem heraus Dahm weist
auf die mögliche Bedeutung der Allerweltsformeln von Humanität
und Humanisierung hin. Sind das bereits hochabstrakte und
zugleich hochkomplexe Symbole, die auch, wo sie ins Gerede kommen,

einen allgemeinen Konsens bezeichnen3
Vor dem Hintergrund dieser Fragen, die sich vermehren lies-

sen, wird die Auskunft der Studie «Gottesdienst in einer rationalen
Welt» sehr beredt. Eine Stichprobe von 36 Werten, einer ziemlich
grossen Zahl, wurde den Befragten vorgelegt. Der verhältnismässig
hohe Abstraktionsgrad - man erinnere sich an die soeben erwähnte
symbolische Formel «Humanität», man könnte hinzufügen
«Emanzipation » - ist gewiss nicht unbedenklich, verbindet sich aber in der
Ausdrucksform von Satzfragmenten doch mit erheblicher Konkretion

und Anschaulichkeit. Solche Satzfragmente sind zum Beispiel :

«Etwas vom Leben haben»; «Meine Ruhe, meinen Frieden finden»;
«Keine allzu hohen Anforderungen an das Leben stellen»;
«Sympathisch sein, anderen gefallen»; «In einer Gesellschaft leben, in
der sich nicht alles so schnell ändert».

Es ist mehr als ein interessantes Nebenergebnis, dass der
zuletzt genannte Satz quer durch alle Gruppen, die der Kirchlichen,
der Gleichgültigen, der Fernstehenden, für unwichtig gehalten wird.
«In einer Gesellschaft leben, in der sich nicht alles so schnell
ändert»: das will kaum noch einer; der schnelle soziale Wandel
verliert seine Schrecken. Auf der Gegenseite der Skala aber lässt sich

nun ein universelles Wertsystem erkennen; Wertsystem heisst, dass
sich eine Rangordnung von Zielen herstellt, universell, dass sie

allgemein akzeptiert wird. Woraus besteht sie «Die verbreitetsteii
WTerte und Strebungen sind: dass der Friede erhalten bleibt; dass

man bei Schicksalsschlägen den Mut nicht sinken lässt ; in geordneten

Verhältnissen leben: genug Selbstvertrauen haben; eine Auf-

3 K.-W.Dahm, Beruf: Pfarrer, München 1972, 2.Aufl., S. 199f.



165

gäbe, die einen ausfüllt; sich als freier Mensch fühlen zu können;
Verständnis für andere haben ; ein guter Mensch zu sein ; das Leben

tapfer anpacken; anderen helfen, die in Not geraten; vorwärts
kommen, es zu etwas bringen. »

Wie verhält sich dies «Wertsystem im Umriss », wie man es
einmal nennen könnte, zu der Vorstellung, ob die Kirche es fördert,
behindert oder nichts damit zu tun hat Beides gehört ja nach dem

Ausgangspunkt zur kognitiven Struktur : die Reihe der Werte und
die Vorstellung von der Instrumentalität gesellschaftlicher Einrichtungen.

Beschränkt man sich auf die eben genannten Grundwerte,
so kann man - vielleicht etwas vorsichtiger als Schmidtchen -
sagen : Das Ergebnis ist zwiespältig. Festzuhalten ist zunächst, und
diesen Eindruck wird jeder zunächst einmal haben: «Unchristlich»
sind alle jene Werte keineswegs, im Gegenteil, es dürfte sich daran

zeigen, dass die heutige Gesellschaft von der Substanz des

Christentums lebt. Tatsächlich sind auch alle Befragten der Meinung,
dass die Kirche diese Werte repräsentiere. Dann aber - und wenn
man nun die sich gegenseitig ergänzenden und erläuternden weiteren

Werte hinzunimmt - wird man schnell ernüchtert: «Es ist zu
sehen», so lautet die Auskunft der Studie, «dass die Werte, die
nach Auffassung der lutherischen Protestanten ihre Kirche
repräsentiert, grossenteils nicht die Werte sind, nach denen sie streben.

Und umgekehrt sehen sie die Kirche irrelevant oder gar hinderlich
in Bereichen, die ihnen wichtig sind. Anderen Menschen helfen;
einen Halt im Glauben haben ; Trost finden ; für Sitte und Ordnung
eintreten; für andere Menschen dasein; nicht nur für heute leben,
sondern auch an die Ewigkeit denken; für die Gemeinschaft tätig
sein - das sind Werte, die man der Kirche attestiert, die aber nicht
in sehr grossem Umfang als besonders wichtig betrachtet werden.

Umgekehrt haben viele das Empfinden, dass die Kirche bestimmte
Werte ignoriere oder gar blockiere, so den der Freiheit, auch der
sexuellen Freiheit. Die Kirche, so empfinden beträchtliche Minderheiten,

behindere soziale Gerechtigkeit, behindere den Lebensge-

nuss, behindere das Weltverständnis und die Modernisierung der
Gesellschaft (überflüssige Autoritäten abbauen, in einer fortschrittlichen

Gesellschaft leben)».
Viel schlimmer aber ist noch die tiefe Gleichgültigkeit. «Das

hat nichts mit der Kirche zu tun», heisst eine »Antwortmöglichkeit.
Einige der als sehr wichtig empfundenen Werte seien herausgegriffen:

«Dass der Friede erhalten bleibt» (74%), hat für 36% der Be-



— 166 —

fragten mit der Kirche nichts zu tun. «Dass man bei Schicksalsschlägen

den Mut nicht sinken lässt» (45%) : 33% halten die Kirche
für nicht zuständig, nicht hilfreich, für wertindifferent. Man
behalte dies - einen gleichsam « seelsorgerlichen » Wert - im Gedächtnis.
«In geordneten Verhältnissen leben» (45%): Das hat für 62%
nichts mit der Kirche zu tun. «Dass man sich als freier Mensch fühlen

kann, möglichst frei und unabhängig sein» (40%): 61%;
« soziale Gerechtigkeit, Verringerung der Einkommensunterschiede »

(32%): 67%; «immer eine Aufgabe haben, die mich ausfüllt»
(43%): 73%; «genug Selbstvertrauen haben» (44%): 66%.

Nun, die Formel für die Prognose der Einstellung zur Kirche
lautete: «Je positiver die Einstellung zu einem Objekt, desto
wahrscheinlicher wird die Interaktion, das heisst, man handelt gegenüber

diesem Objekt, man lässt sich mit ihm ein. Je negativer die

Einstellung, desto mehr wird die Interaktion reduziert, bis sie ganz
eingestellt wird. Anders ausgedrückt: Bei hoher Kongruenz der
Wertsysteme müssen wir ein hohes Ausmass des Kirchenbesuchs
erwarten, bei geringer Wertinstrumentalität dürfte der Kirchenbesuch

ausserordentlich gering sein. «Diese Erwartungen» - so das
Resultat - «werden durch die empirische Untersuchung sehr klar
eingelöst. Diejenigen, die Kirche und Gesellschaft unter
Wertperspektiven als kongruent oder wenigstens kompatibel empfinden,
gehen zu 42% regelmässig in die Kirche. Diejenigen jedoch, für die
Kirche und Gesellschaft diskrepant sind, gehen nur zu 4%
regelmässig in die Kirche». Das Gefühl breitet sich aus, die Kirche
gehöre nicht in unsere Zeit. Es lässt sich die Diagnose stellen, dass

der Einfluss der Kirche und das heisst eben im Hinblick auf ihr
zentrales Repräsentations- und Steuerungselement: dass der Einfluss

der Predigt sinkt. Dennoch gehen die Dinge so glatt nicht auf,
wie es den Anschein hat. Es gibt zwei Gruppen von Menschen, die
sich nicht «theoriegerecht» verhalten und infolgedessen den ganzen
bisherigen Befund wieder in Frage stellen. Worum geht es4

* Die Auswertung der EKD-Umfrage erbringt weitere Differenzierungen
und mahnt zur Vorsicht gegenüber Prognosen im Hinblick auf die Kon-

secfuenzen, welche die Kirchenmitglieder ziehen. Der methodische Vorteil
der Studie «Wie stabil ist die Kirche » besteht eben darin, dass sie nicht auf
den Brennpunkt Gottesdienstbesuch hin angelegt ist, sondern das Gesamtsystem

Kirche und damit gleichsam eine breite Grauzone der «Religion ohne
Entscheidung» ausleuchtet, wie sie so genau nicht in das Blickfeld der
VELKD-Studie kommen konnte. Die Austrittsneigung ist recht gering, vgl.
S.115, 135. Vor allem aber ist es fraglich, ob G. Schmidtchen und M. Seitz
mit Recht die Entstehung einer « Gesellschaftsreligion» voraussehen. Das ge-



— 167 —

2. Kirche und Glaubensform

2.1 Onlologische Gegensätze

Zwei Gruppen der befragten - evangelischen wie katholischen

- Kirchenmitglieder verhalten sich nicht «theoriegerecht». Das
heisst : sie verhalten sich nicht in der geradlinigen Weise zweckrational,

dass sie am kirchlichen Leben teilnehmen, wenn sie ihre
gesellschaftlich vermittelten Werte von der Kirche gefördert sehen,
oder fernbleiben, wenn das für ihr Empfinden nicht der Fall ist.
Das heisst andererseits noch nicht, und dies macht die Auswertung,
auch im Hinblick auf die theologischen und praktischen
Konsequenzen, keineswegs leichter, dass eben jenes sogenannte affektiv-
kognitive Konsistenzmodell Milton Rosenbergs falsifiziert wäre.
Zunächst wird lediglich die Erklärungskraft seiner Theorie
begrenzt; es wird sich vermutlich zeigen, dass sie in einem neuen
Kontext durchaus ihr - eingeschränktes - Recht behält. Noch
einmal : Worum geht es

Bei der einen der beiden abweichenden Gruppen handelt es

sich um die viel untersuchten und gerade deshalb in einer
kirchensoziologischen Studie sogleich auffälligen «Kirchentreuen». Im
Verhältnis zu dem prognostizierten rationalen Verhalten nach Rosenbergs

These nennt Schmidtchen sie die «unwahrscheinlichen»
Kirchenbesucher. Davon gibt es ziemlich viele. Übrigens bezeichnen
sich rund 76% derjenigen Protestanten, die durch die Kirche ihre
Werte gefördert wissen, als gläubige Mitglieder der Kirche oder
stehen jedenfalls zur Kirche. Die absolute Zahl dieser mehr oder weniger

kirchlich Orientierten liegt bei 38%. Hier bringt also die
Untersuchung der Einstellung zur Kirche als gesellschaftlichem System
ein erstaunliches Mass an Volkskirchhchkeit zutage5. Wie auch
immer: Die «unwahrscheinlichen» Kirchenbesucher sind jene
Gruppe von Kirchentreuen, die - man beachte das genau - zumeist

schieht tatsächlich wohl zu bestimmt, berührt jedoch einen Problemkreis,
der in der Religionssoziologie zur Diskussion steht. Man vergleiche : Thomas
Luckmann, Das Problem der Religion in der modernen Gesellschaft, Freiburg

1963; die Kritik von K.-W.Dahm an Luckmanns Ansatz in: Karl-WU-
helm Dahm, Niklas Luhmann, Dieter Stoodt, Religon - System und Sozialisation,

Darmstadt 1972 S. 146f, und: H.Ringeling, Verfasste Kirche und
distanzierte Küchlichkeit, Theologia Practica 1970, Heft 2.

5 A.a.O. S.20, 184. Gleichhohe Volksküchlichkeit und insbesondere
hohe Frequenz des Gottesdienstbesuches - die übliche Zählweise wüd korrigiert

- dokumentiert auch der EKD-Bericht a.a.O. S.46-55, 184ff.



— 168 —

eine sehr grosse Diskrepanz zwischen den von der Kirche repräsentierten

und den von ihnen selbst erstrebten Werten empfinden und
doch verhältnismässig regelmässig (jeden Sonntag bis ab und zu)
zur Kirche gehen. Woran liegt das

Die Gründe sind nicht neu, nicht unerwartet: In aller Regel
handelt es sich um Menschen, die in einem religiösen Elternhaus
aufgewachsen sind. Genauer aufgeschlüsselt : Es sind solche, die
erstens eine intakte religiöse Sozialisation haben, zweitens Bindung
an die Gemeinde besitzen, drittens eine stärkere religiöse Problematik

haben (- sie denken zum Beispiel mehr als die anderen über
den Tod nach —) und die viertens nach einer transzendenten
Verankerung ihres Lebens suchen («nicht nur für heute leben, sondern
auch an die Ewigkeit denken»). Das ist nicht neu, und es dürfte
auch zu erwarten gewesen sein, dass diese Gruppe verhältnismässig
mehr kognitive Dissonanzen zu ertragen vermag als die Fernerstehenden,

das heisst: Sie halten es eher aus, dass die Predigt ihre
«normalen» und als wichtig empfundenen Werte nicht nur immer
bestätigt, sondern kritische, kultur- und gesellschaftskritische, An-
stösse zum Umdenken gibt. Damit verstärkt sich eine Beobachtung,

die bereits seit dem Erscheinen des Buches von Reinhard
Köster, «Die Kirchentreuen», 1959, gegenüber der Auffassung zur
Geltung gebracht wurde, die Kirchentreuen seien schlichtweg
unkritische Menschen : dass es sich vielmehr eher - wie ich jetzt sagen
würde - um eine potentiell kritische, eine kritikfähige Gruppe handelt.

Heinz-Dietrich Wendlands Bezeichnung «weltliche Christenheit»,

nämlich zur Charakterisierung einer Gruppe aktiver,
problemsensibler, theologischer Laien auf der Grenze zwischen
Gemeinde und Gesellschaft, geistlicher Lebensform und weltlichem
Berufsfeld, trifft, wenn ich recht sehe, je länger je mehr für die
«kirchliche» Schicht selbst zu. Und zwar - auch das gibt die Studie
Schmidtchens gerade noch her - zunehmend für die Jüngeren,
abnehmend für die Alteren. Es war schon beiläufig darauf hinzuweisen,

dass jener Modernitätsschock der sich schnell wandelnden
Gesellschaft tendentiell als überwunden gelten kann. Entsprechend
weniger Menschen «flüchten» sich in die Kirche als eine antimoder-
nistische Gegenwelt. Sie sind - auch wenn es nur im Sinne des «so-

ist-es-nun-einmal » sein mag - in die Realität unserer
wissenschaftlich-technischen oder auch «Leistungsgesellschaft» fest eingewurzelt.

Sie meinen auch, dass die Kirche sich ändern müsste.
Damit sind aber bereits die Stichworte für das Folgende gege-



— 169 —

ben. »Auch jene Gruppe der Kirchentreuen tritt für ihr Wertbe-
wusstsein in eine Gegenwelt ein, wenn sie die Kirche betritt6. In
der Untersuchung heisst es wörtlich für das Gros aller Befragten:
«Sie empfinden deutlich, die Kirche stehe quer zu den Regeln ihrer
Existenz und, wie sie meinen, auf unsinnige Weise quer». Die
Kirchentreuen aber leben auf der Grenze zwischen zwei «Welten», und
es ist lediglich noch einmal als Summe aus dem ersten Teil festzuhalten

: Die Kirche repräsentiert eher die Werte des gemeinschaft-
lich-hingebenden als des gesellschaftlich-leistungsorientierten
Lebens, das «gebundene» Leben - wenn es einmal so ausgedrückt
werden darf- mehr als das «freiheitliche» oder weltanschaulich
abstrakter gesagt: die Theokratie stärker als die Autonomie.

Das Fatale scheint aber nicht die blosse Unterschiedlichkeit
von Akzenten zu sein, sondern dass die kirchliche Verkündigung
für das Gefühl der meisten überhaupt nicht hilfreich eingeht auf
die Probleme ihrer gesellschaftlichen Lebenswelt. Arnold Gehlen
würde boshaft sagen: Das Imstichlassen gehört eben zum
Programm der heutigen Kirche; die Leute finden, dass die Kirche sich
ihren «Weltsorgen » gegenüber indifferent verhält.

Aber nun fragt man doch ein wenig irritiert: Warum gehen
dann so viele trotzdem zur Kirche Nur, weil sie von Kindesbeinen
an daran gewöhnt sind und den Pfarrer gut kennen Das alles
gewiss, aber man kommt erst ganz dahinter, wenn man die zweite
abweichende Gruppe betrachtet. Das sind nun diejenigen, die einerseits

durchaus anerkennen, dass die Kirche wesentliche Werte
fördere, die aber dennoch keinen positiven Affekt für sie entwickeln,
die dennoch kühl bleiben und nicht an ihr teilnehmen. Das ist
ebenfalls nicht theoriegerecht. Warum es trotzdem so ist und
warum umgekehrt die Kirchentreuen trotz stark empfundener
Diskrepanz der Wertsysteme bei der Stange bleiben, erklärt
überraschenderweise eine andere Fragestellung. Es wurde gefragt, wie gut
die Kirche in unsere Zeit passe. Die Befragten konnten sich
graphisch dazu äussern, ob und wieweit sie ein Gefühl von universaler
Kongruenz des Phänomens Kirche mit dem Zeitgeist haben, jedenfalls

von dem, was die Menschen meinen, wenn sie von miserer Zeit

6 Dies muss allerdings ergänzt werden durch die Beobachtung der
EKD-Umfrage, dass «man» sich zwar die «alte» Kirche deutlicher und aktiver
wünscht als bisher, aber eben die alte Kirche, d.h. die Kirche der diakonischen

Repräsentanz. Vgl. a.a.O. S.211 u. passim sowie auch K.-W.Dahm in
Dahm, Luhmann, Stoodt a.a.O.



— 170 —

reden. Dabei ergab sich ein in der Tat ungewöhnlicher Befund : Der
Zusammenhang zwischen dem Gefühl, die Kirche passe in unsere
Zeit oder nicht, und kirchlicher Bindung ist ausserordentlich eng.
Rund drei Fünftel der gesamten Varianz des Verhältnisses zur Kirche

können durch dieses Kongruenzgefühl erklärt werden7.
Was heisst das aber Die Untersuchung der zweiten

abweichenden Gruppe gibt am meisten Aufschluss darüber. Für diese

Gruppe ergibt sich besonders klar: «Die Kirche mag dem Wertsystem

von heute Genüge tun. Man mag die Kirche als Moralisie-
rungsanstalt, als Korrektiv der Kindererziehung schätzen; sie
fördere durchaus wichtige Werte, sagen viele, aber gleichwohl sind sie

nicht in der Lage zu glauben, was die Kirche sagt, nicht in der
Lage, die Bekenntnisse überzeugt nachzusprechen. So fühlt sich
heute die Mehrheit durch die Kirche und ihre Theologie vor die
Zumutung gesteht, in zwei Ontologien zu leben, einer
naturwissenschaftlich-rationalen und einer sozial-wissenschaftlichen Aufklärung

und jener anderen Ontologie, zu der es immer weniger Brük-
ken gibt». Mit anderen Worten: «Die Kirche passt nicht in unsere
Zeit» - dieser Satz besagt viel über die Differenz der Wertsysteme,
erklärt diese Differenz aber erst ganz im Kontext der mehrheitlich
empfundenen Differenz der weltanschaulichen Deutungs-, der
Anschauungssysteme. Damit sind wir am Kern der Sache.

2.2 Theologische Konsequenzen

Es geht um «die Sache der Theologie». Anders gesagt: Es geht
um mehr als «Anpassung» der Kirche an den Zeitgeist. Wir stehen

7 In der «Grauzone» oder mit der EKD-Studie zu sprechen: der «Zone
mittlerer Übereinstimmung» wird das so nicht zutreffen. Hier gibt es einen
beträchtlichen Grundbestand an religiösen Selbstverständlichkeiten, die
«religion civile». Mit dem, was die evangelische Kirche in religiösen Fragen
sagt, stimmen von den Befragten 51% «in manchem» überein, und andererseits

kann man mit der Küche übereinstimmen und sich gleichwohl wenig
verbunden fühlen. «Man kann eine starke Bindung empfinden und doch nur
,in manchem', also ziemlich allgemein übereinstimmen». Unbestreitbar
bleibt hingegen auch fiü die EKD-Studie die Differenz zwischen diesem
religiösen Grundkonsens und der Lehre der Kirche. Man muss hinzufügen: Der
Vorzug der VELKD-Studie besteht eben umgekehrt darin, dass er die Ein-
stellungsproblematik auf den entscheidenden Punkt konzentriert, wo es um
die Vermittlung von Glaubens- und Verhaltensmotiven geht, nämlich auf
Gottesdienst und Predigt. Der .»ussagewert dieser Orientierung ist fiü
Prognosen über die Zukunft einer «produktiven Religiosität» doch wohl grösser.
A.a.O. S.171 ff.



— 171 —

vor der Frage, ob wir - nicht nur die Materialien, die Themen und
den Stil unserer Predigt, sondern - die Glaubensform selbst in den

Denksystemen unserer Gegenwart neu konzipieren können.
Schelsky, das war anzudeuten, hat dies bereits 1957 in seinem Aufsatz

«Ist die Dauerreflektion institutionalisierbar?» gefragt8. Heute
sind wir auch hier insofern - Karl-Wilhelm Dahm weist nachdrücklich

und ermutigend darauf hin - ein gutes Stück weiter, als wir
feststellen können: Diese Frage nach der Zeitgemässheit und also

Sinnhaftigkeit unserer Anschauungsformen wird ja längst und
geradezu stellvertretend in der Kirche zum Thema. Die Verkündigung

ist vielfach gerade deshalb attraktiv, weil - so Dahm -
«bestimmte Manifestationen des religiösen Lebens nach wie vor eine

charakteristische, vielleicht eine vorauslaufende Signifikanz für
solche Probleme haben können, die in verminderter Intensität oder
erst später in anderen Bereichen des gesellschaftlichen Lebens virulent

werden». So, wie die Rede von den braven, etwas tumben und
kritiklosen Kirchentreuen erheblich modifiziert werden müsste, so
sehen wir heute klarer, dass die Kirche durchaus nicht nur als eine

«Eigenwelt im Gegenüber zur gesellschaftlichen Gesamtwirklichkeit»

zu beschreiben ist, der sie sich also immer erst «anpassen»
müsste, sondern dass sie ein hochsensibles Teilsystem unserer
Gesellschaft ist. Noch einmal Dahm : « Dagegenerscheint mirder Streitum
die Inhalte der christlichenLehre als ein vielleicht partieller, aber doch

signifikanter und starker Ausdruck einer Auseinandersetzung, die
die Gesamtgesellschaft um die Veränderung ihrer bisher geltenden
Sinn- und Wertsysteme führt9. »

Man muss sehr vorsichtig sein, wenn man von einem
«Nachhinken» der Kirche hinter den weltlichen Problemen spricht. Das

Bewusstsein, dass dies so sei, haben zwar die meisten Kirchenmitglieder,

wie die Befragung zeigt; deshalb ist es auch keine
unberechtigte Forderung, wenn G. Schmidtchen sagt, angesichts des

umfassenden und ausschlaggebenden Bedürfnisses nach einer
Kongruenz der Deutungssysteme sei eine durchgreifende «kognitive
Reorganisation der Theologie» notwendig. Das würde grundlegende
Neuansätze der Theologie bedingen10. Aber das muss man sogleich

8 In: H. Schelsky, Auf der Suche nach Wirklichkeit, Düsseldorf-Köln
1965.

9 In: Dahm, Luhmann, Stoodt a.a.O. S. 158ff.
10 Dies bezweifelt auch die EKD-Studie nicht. Die Aufgabe der Küche

wird ebenfalls darin gesehen, eine kritische Auseinandersetzung mit der
Tradition zu bewirken. « Sie würde eben damit aber auch ein anderes Küchen-



— 172 —

einschränken : Die Theologen, die Prediger, brauchen sich nicht unbedingt

gleich Asche aufs Haupt zu streuen, und sie brauchen vor
allem nicht anzunehmen, dass dieses Hinterherhinken, dieser
«religious lag», mehr noch : dass dieUngleichzeitigkeitundUnzeitgemäss-
heit der christlichen Lehre für das wahre Christentum konstitutiv
wären. Das Hinterherhinken hinter dem Zeitgeist hat theologiegeschichtliche

und allgemein zeitgeschichtliche Gründe - von dem
Schock der Modernitätserfahrung war wiederholt die Rede - aber
keine prinzipiellen. Wie kann man aber entscheiden, ob es sich
wirklich so verhält, ob das Gegenüber von kirchlich-theologischer
Glaubensform und der modernen naturwissenschaftlich-soziologisch

definierten Lebenswelt ein absoluter, prinzipieller Gegensatz
oder nur ein geschichtlicher und insofern akzidenteller sei

Die Entscheidungsfrage stellt sich - Dahm weist in einer
fruchtbaren Weiterführung der Schelskyschen Frage nach dem
Recht auf undogmatisch-kritische Reflektion in der Kirche darauf
hin - in den sachhaltigen Themen der Predigt : wo es um das Recht
auf Glück, auf Freiheit, auf soziale Gerechtigkeit, wo es um den
Frieden geht, also in der Tat im Bereich jener ethischen Probleme,
die unsere Zeit bewegen. Es geht typischerweise, wie Dahm - dem
hier eine Reihe von Theologen an die Seite zu stellen wären -
ausführt, um Anfragen an die «theologia crucis» und an deren «mögliche

Implikationen einer undialektischen Qualifizierung von Leid,
Scheitern und Versagen», es geht um eine Neubestimmung menschlicher

Grundwerte11. Aber eben : Dies aUes scheint noch zu kurz
gezielt, es überbrückt weder den garstigen Graben zwischen unseren
Zeitgenossen und der Predigt der Kirche noch entscheidet es

bereits darüber, wie es sich prinzipiell mit dem Gegenüber von Kirche
und Gesellschaft verhält - solange nicht diese vordringlichen
ethischen Themen selbst verhandelt werden mit Bezug auf die Glaubensform,

welche sich letzten Endes in der Stellung zur Christus-Offenbarung

ausdrückt. Da und nirgends sonst fällt die Entscheidung
über die Zeitgerechtigkeit der Kirche oder eben ihre möglicherweise
berechtigte Unzeitgemässheit.

Verhältnis erzeugen, ein solches, das die Möglichkeit mündiger, kritischer,
selbstverantworteter Partizipation, selbstbestimmter Distanz nicht nur
ermöglicht, sondern herbeiführt. Im Rahmen der Theorie der Erhebung
ausgedrückt: Es ginge darum, dass die Küche in ihrer Sozialisation der Tatsache
Rechnung trägt, dass sie mehr und mehr zur .Organisation' wüd, zumindest
in bestimmten wesentlichen Zügen». A.a.O. S.249f.

11 In: Dahm, Luhmann, Stoodt a.a.O. S.163.



— 173 —

In welcher Richtung die Entscheidung bei den Kirchenmitgliedern

fällt, zeigt die Analyse G. Schmidtchens ziemlich deutlich.
«Eine Frage», so heisst es in der Untersuchung, «wie man zu Jesus
Christus steht, verlangt eine klare Entscheidung zu drei grossen
Möglichkeiten. Entweder man akzeptiert die orthodoxe Lehre, dass

Jesus Christus der Sohn Gottes ist, dass er Gottes Wort verkündigt
hat, das heute genauso gilt wie vor 2000 Jahren. Die zweite Möglichkeit,

Stellung zu beziehen, ist die symbolistische: Jesus Christus
war ein Mensch, aber er offenbarte Wahrheiten, die für uns heute
noch verbindlich sind. Die dritte Möghchkeit ist die Ablehnung:
Die Lehren von Jesus Christus sind obsolet, sagen uns nichts
mehr». Im Ergebnis kommt heraus: Die regelmässigen Kirchenbesucher

sind in der grossen Mehrheit (75%) orthodox. Das ist auch
der Schlüssel dafür, dass trotz einer Dissonanz der Wertsysteme die
Kirche als zeitgemäss empfunden werden kann; die orthodoxe
Glaubensform kristallisiert sich vornehmlich an den Grenzsituationen

des Lebens, der Todes- und Ewigkeitsfrage, so aber äussert sie
sich auch als Widerstand gegen die vöUige gesellschaftliche
Zurechenbarkeit und Verrechenbarkeit der individuellen Existenz.
Doch eben : Der Trend geht, wie weitere Korrelationen nachweisen,
mit den Jüngeren und den Gebildeten zur symbolistischen
Glaubensform, während allerdings bereits eine starke Minderheit die

Meinung vertritt, dass die Lehren von Jesus Christus uns Heutigen
nichts mehr zu sagen haben. Diese Fraktion kann und wird allein
dadurch noch grösser werden, dass die « Symbolisten », Menschen
also mit einer positiven Einstellung zu Jesus, aber nicht als dem
biblischen Christus, sich nicht legitimiert fühlen, am kirchlichen
Leben teilzunehmen12.

Das ist also der Entscheidungstrend der Kirchenmitglieder.
Welches aber ist die theologische Konsequenz Wahrscheinlich
fällt die Grundentscheidung über die Zukunft, die Reichweite der
Predigt mit der Entscheidung über ihren volkskirchlichen Charakter.

Wenn die Vokabel nicht gar zu ungewöhnlich klingen würde,
sollte man vieUeicht von «Gesellschaftskirche» sprechen. Es geht
nämlich nicht mehr darum, ob man die «Volks»- oder «Landes»-
Kirche als eine historisch überkommene Institution beibehalten
möchte, sondern um die Anerkennung des zeitgemässen Grundsat-

12 A.a.O. S.54. - Ernst Troeltsch hat diese Entwicklung schon 1911
beschrieben: Die Rüche im Leben der Gegenwart, in: E.Troeltsch, Die
Absolutheit des Christentums, Siebenstern-Taschenbuch 138, 1969.



— 174 —

zes der »Autoritätskritik. Dieser Grundsatz kann sich vermutlich in
sehr verschiedenen Kirchenformen Ausdruck und Gestalt verschaffen.

Er schliesst vor allem keineswegs das Moment der
Bekenntnisentscheidung und Bekenntnisbindung des Predigers aus; auch er
muss wählen oder er übt überhaupt keine Wirkung aus. Es geht
schliesslich nicht, dies war schon zu sagen, allein um den Stil der
Predigt. Sie erweist sich, sagt Hans-Dieter Bastian, bei allen Versuchen

der Gottesdienstreform als sperriges Gut. Aber man kann von
der Predigt, wie H.-D. Bastian und auch Kurt Stalder es tun,
verlangen, dass sie die zeitgenössische Wirklichkeit erschliesst, indem
sie vorbildlich und stellvertretend deren Fragen als Christus-Fragen

aufwirft13. Und man sollte Dahms Vorschlag beherzigen, dass
die Themen der Predigt, die für sich genommen kaum verhaltensändernd,

sondern nur anregend wirken kann, in einer emanzipato-
rischen, «herrschaftsfreien» Kleingruppenarbeit rezipiert werden
sollten14. Dahm sieht darin die chancenreiche Aufnahme eines
Elementes der distanzierten Volkskirchlichkeit in das Predigtgeschehen

selbst. Das aber ist die «ethische Dimension» der Predigt, nach
der wir gesucht haben : Zeitgemäss ohne Einbusse an eigener Autorität,

Substanz und Kompetenz wird die Kirche dann sein, wenn
sie das Medium der «rationalen Welt», die kritische Kommunikation,

in welcher Wahrheit erst wird, ausdrücklich als christliche
Glaubensform anerkennt und die Hörer darin einübt.

H. Ringeling

13 Hans-Dieter Bastian, Theologie der Frage, München 1969, S.321;
Kurt Stalder, Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem,
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 1972, Heft II-III,
S.289.

14 In: Dahm, Luhmann, Stoodt a.a.O. S.179f.


	Die ethische Dimension der volkskirchlichen Predigt, ihre Reichweite und ihre Grenzen

