
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Kirche und Welt

Autor: Neuenschwander, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche und Welt

Die Kirchen in ihrer Gesamtheit haben, unbeschadet der
verschiedenen Ausprägung der Konfessionen, niemalseine ganz klare
Haltung der Welt gegenüber gefunden. So kann man durchaus sagen,
dass «die Kirche» die Frage nach Weltverneinung und Weltbejahung
nie bewältigt hat, obgleich «die Kirche» sich konkret nur in den
einzelnen Kirchen darsteht. Innerhalb der Kirche sind die unterschiedlichsten

Einstellungen zur Welt möglich gewesen, und zwar nicht
einfach so, dass die Grenzen der Konfessionen die Unterschiede markieren,

sondern die Einstellungen laufen quer durch die Konfessionen
hindurch, wenn auch in einzelnen Konfessionen bestimmte Tendenzen

vorwiegen.
Ein Aufklärungsprotestantismus unterscheidet sich in seiner

Einstellung zur Welt von der Mönchsgemeinde auf dem Athos
fundamental. Beide Gruppen sind indes der Überzeugung, den Kern des

Christentums erfasst zu haben. In den grossen Kirchen lösten sich

jeweils Wellen von Weltbejahung und Weitverneinung ab. Gegenwärtig

scheinen die meisten Kirchen eher von einer weltzugewandten
Bewegung ergriffen zu sein. Das erweist sich bereits an einem so
empfindlichen Parameter wie dem Begriff « Armut ». Soll Armut bekämpft
oder gesucht werden Ist der »Arme oder derjenige, der Armut durch
soziale Tat aufhebt, der echte Christ Wir werden auf die Bedeutung
der Arrnut für die Welteinstellung der Kirchen noch näher eingehen.

Weltverneinende Reaktionen innerhalb der Kirchen sind jedoch
auch jetzt nicht ausgeschlossen. Eine ganz einheitliche Haltung ist
nie erzielt worden. In weitverneinenden Zeiten blieben weltbej ahende

Züge erhalten, in weltbejahenden Epochen traten weltverneinende
Propheten auf. Diese Unsicherheit wirkt sich praktisch weitgehend
zuungunsten der Kirche aus. Sie erscheint als in sich widersprüchlich,
indem sie Gegenteiliges gleichzeitig anpreist und verdammt.

Die Ambivalenz der Kirche der Welt gegenüber hat tiefe und fast
unaufhebbare Gründe. Die Wurzel liegt darin, dass die Bibel als die
Quelle der kirchlichen Verkündigung selbst verschiedene Phasen mit
verschiedenem Gefälle aufweist, so dass man Bibelstelle gegen Bibelstelle

ausspielen kann.
Wie schon Käsemann bemerkte, ist der Kanon in seiner gegen-



— 146 —

wärtigen Gestalt nicht die Quelle der Einheit der Kirche, sondern der
Verschiedenheit der Konfessionen. Dasselbe gilt für die Einstellung
der Christen zur Welt.

II
Die Fakten sind bekannt, so class wir uns nicht allzu lange dabei

aufzuhalten haben. Sie seien nur eben andeutungsweise in Erinnerung

gerufen.
Das Alte Testament ist bis zum Einbruch der Apokalyptik

weitgehend weltbejahend und diesseitig ausgerichtet. Dem entspricht
eine Denkweise, die kaum über den Tod hinaus spekuliert. Jedenfalls
ist nicht eine jenseitige Seligkeit Sinn und Ziel des diesseitigen
Lebens. Gottes Segen ist ebenfalls mit weltlichen Farben gemalt. Die
Zahl der Kinder, Kamele und Schafe ist ein Massstab des göttlichen
Segens und nicht Makel eines sündigen Reichtums. Die Sündenfallge-
schichte hat nicht die grundsätzliche Bedeutung, die sie später in der
apokalyptischen Welt erhielt (4.Esra 3,7; 7,11; 7,118; Röm. 5,12).
Ihr Stellenwert ist nicht grösser als derjenige der Sintflutgeschichte.
Alles ist hineingenommen in die Weltbejahung des Priesterkodex,
dessen Schöpfungsbejahung nicht durch Gen. 3 ausgelöscht ist. Das
zeigt auch etwa der Hymnus Ps.8, der die Schöpfung, wie sie jetzt
und hier ist, mit ähnlichen Worten preist wie die Schöpfungsgeschichte

Gen. 1.

Diese Bejahung der Schöpfung ist jedoch mit einer realistisch-
kritischen Anthropologie gepaart und verliert sich keineswegs in eine

Verherrlichung des menschlichen Wesens. Der Mensch wird in seiner
Tendenz zum Bösen radikal ausgeleuchtet. Der Schöpfungsbejahung
entspricht keine optimistische »Anthropologie. «Der Mensch ist gut » -
das ist nicht die Konsequenz alttestamentlicher Weltbejahung.

An diesem Punkt kann eine weltverneinende Tendenz ansetzen,
die sich in der Weisheitsliteratur beim Prediger zeigt, ihre eigentliche
»Ausgestaltung aber in der apokalyptischen Weltschau erfährt.
Verbunden mit den misslichen politischen Entwicklungen in der Zeit des

SpätJudentums bringt der apokalyptische Dualismus die Wende, in
der vom Diesseits nichts mehr erhofft wird und die ganze Hoffnung
sich auf einen neuen Himmel und eine neue Erde wirft, die nach dem
radikalen Gericht über diese Schöpfung erstehen sollen. Die
allgemeine Totenauferstehung als Voraussetzung eines glücklichen
Lebens markiert das Übernatürliche des Heilszustandes.



147

Der apokalyptische Dualismus, der nicht ohne Fremdemflüsse
(Persimi) denkbar ist, ist jedoch an sich nicht asketisch ausgerichtet.
So liegt auch in der radikalen Eschatologie noch ein bejahender Zug,
denn in ihr ist eine glühende Hoffnung auf eine bessere Welt lebendig,
wenn auch die gegenwärtige Welt preisgegeben wird. Wir finden in
der Ausmalung der eschatologischen Zukunft nicht nur Himmels-
sehnsucht. Die Gottesherrschaft, deren alttestamentliche Züge durch
die apokalyptische Übernatürlichkeit nicht ganz getilgt sind, geht
keineswegs in einer transzendenten Himmelsvorstellung auf. Die
Zukunft und das Jenseits decken sich nicht vollständig. Es handelt sich
mehr um eine übernatürliche Diesseitigkeit als um eine Jenseitigkeit.
In dieser Ambivalenz ruht der Zündstoff für chiliastische und
revolutionäre Utopien, die den Himmel auf die Erde herabholen wollen.

Erst die aus gnostischer Stimmung hervorwachsende jenseitige
Interpretation des Heils vollendet den weltverneinenden Zug. Das
Zurücktreten der eschatologischen Spannung fördert diese Tendenz.
Der statische Dualismus, der Gut und Böse mit Geist und Materie
identifiziert, trägt seinem Wesen nach stärker asketische Züge an sich
und ist grundsätzlicher diesseitsverneinend, indem die Abtötung des

Leiblichen zum Symbol der Reinigung wird. Wir nennen diesen
statischen Dualismus im weitesten Sinne «gnostisch». Erst die Synthese
des eschatologisch-dynamischen Dualismus und des gnostisch-stati-
schen Dualismus hat die christliche Weltverneinung vollendet.

Die Eschatologie Jesu ist noch unasketisch. Die gegenwärtige
Welt wird nur entwertet um des Kairos willen. So verlieren Kultur-
und Sozialarbeit ihr Gewicht ; die Weltentwicklung wird nicht
berücksichtigt, weil es keine mehr gibt.

In der Urgemeinde wird soziale Arbeit wieder aufgebaut, aber

nur als Bruderschaft innerhalb der Gemeinde und nachher in der Kirche.

Die Welt als solche interessiert nicht. Sie ist im Vergehen begriffen.

Für ihr Funktionieren sorgt der heidnische Staat, der entweder
gleichgültig hingenommen (Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
Mk. 12,17 Parr.) oder wie bei Paulus als göttliche Ordnungsmacht
anerkannt (Röm. 13,1 ff.), oder wie in der Apokalyptik als dämonisch

gemieden wird. An der Weltgestaltung selbst wird noch lange kein
Interesse sichtbar.

Indessen dehnen sich Grösse und Macht der Kirche aus. Die
innerkirchliche Organisation entfaltet sich analog einer weltlichen
Macht, und allmählich gewinnt die Kirche weltweite Bedeutung im
Staat.



— 148 —

Damit ist die Christenheit in ihr unauflösliches Dilemma geworfen.

Die Anerkennung der Kirche durch den Römischen Staat führt
zu einer Etablierung des Christentums in der Welt. Von da an geht die

Kirchengeschichte hin und her : Die Verweltlichung der Kirche ruft
der mönchischen Gegenbewegung ; das Mönchstum im Stile des grossen

Benedikt, das sich auf Kulturarbeit einlässt, führt zu einer
Verweltlichung des Benediktinertums ; die Reformbewegung von Cluny
strafft das Mönchstum erneut ; die Macht- und Prachtentfaltung der
etablierten Cluniazenser wird von der Schlichtheit und harten Askese

der Zisterzienser abgelöst - die Wellenbewegung ist bekannt. Sie

könnte auch im protestantischen Raum aufgezeigt werden.
Weltzugewandtes Luthertum und täuferische Weltabstinenz, aufklärerische
Weltlichkeit und pietistischer Rückzug aus der sündigen Welt stehen
sich gegenüber.

Innerhalb dieses allgemeinen Rahmens erwecken einige Schwerpunkte

unser besonderes Interesse.

m
In hohem Masse bedenkenswert scheint uns zu sein, dass das

Verhältnis der Kriche zum Staat nicht mit dem allgemeinenVerhältnis
zur Welt gleichläuft. Seit der Konstantinischen Verbindung des

Römischen Staates mit der katholischen Kirche hat die Kirche das
Interesse an diesem Zusammengehen nicht mehr preisgegeben. Den

Einbezug des Staates in die dämonische Welt des zu Meidenden hat
sie den Sekten überlassen, die die apokalyptischen Traditionen
weiterpflegen konnten. Die Sekten als soziologisch isoherte Gruppen
konnten dabei zwischen revolutionärer Aggressivität, die von seifen
des übermächtigen Staates, oft mit Hilfe der Kirchen, durch
Verfolgung und Austilgung beantwortet wurde, und äusserem
Untertanengehorsam bei innerer Distanzierung wählen. Auch die zweite

Haltung bewahrte sie nicht immer vor dem Arm eines kirchlich
totalitär denkenden Staates, wie die Täuferverfolgungen im Bernbiet

zeigen. Dass sich auch die Kirche gerne der Staatsmacht
bediente, um missliebige Sekten auszurotten, demonstriert uns die
Kirchen- und Inquisitionsgeschichte in erschreckendem Ausmass.

Die Kirche ihrerseits hat sich auch in weltverneinenden Phasen

ihrer Geschichte nahe bei der Macht des Staates gehalten. Je
nach den Machtverhältnissen, die nicht nur im Mittelalter heiss

umkämpft waren, finden wir mehr einen kirchlichen Druck auf den



— 149 —

Staat oder eine kirchliche Unterwürfigkeit. Es kann zum Caesaro-

papismus oder zur Herrschaft der Hierarchie kommen. Gelegentlich

gestaltet sich auch ein Bündnis von Thron und Altar, das den

gegenseitigen Interessen dient. Die Kirche stützt die Autorität des

Staates, etwa einer Monarchie von Gottes Gnaden, theologisch ab

und wird dafür ihrerseits vom Staate geschützt und mit Privilegien
ausgestattet.

Dass sich eine weltbejahende Auslegung des christlichen Glaubens

mit den Aufgaben der Polis positiv auseinandersetzt, ist natürlich

und weiter nicht verwunderlich. Es stellt sich jeweils nur das
Problem, wieweit eine solche Kirche der völligen Identifizierung mit den
herrschenden Zuständen entgehen und die Kraft der kritischen
Distanzierung dem Bestehenden gegenüber behalten kann. Der
Kulturprotestantismus sah sich dieser Schwierigkeit besonders ausgesetzt.

Was aber für den weltbejahenden Glauben natürlich ist, ist für
den weltverneinenden erstaunlich. Eben diese Anomalie erweckt unser

besonderes Interesse. Die mittelalterliche Weltverneinung sah im
Mönchstum die eigentlich vollkommene Lebensweise. Welche
Identifizierung mit dem Staat aber vollzog sich in der Person von Fürstäbten

Welcher Griffnach derWeltherrschaft bei den asketischen
Päpsten!

Auch im protestantischen Raum finden wir Staatstreue mit
Weltverneinung gepaart. Der antiaufklärerische Pietismus beispielsweise

gründete auf die Stillen im Lande, die sich von der sündigen
Welt zurückhielten. Gleichzeitig aber riefdieser Pietismus den preus-
sischen Staat im Kampfe gegen die Aufklärung zu Hilfe. Der preussi-
sche König Friedrich Wilhelm I. wurde mit dem Argument bedrängt,
die aufklärerische Vernunft führe auch zur Kritik an der Autorität
des Herrschers und gefährde den Untertanengehorsam ; so sei auch

aus politischen Gründen das Wirken Wolffs in HaUe nicht zu dulden.
Welche Gründe liegen hinter dieser Sonderbehandlung des Staates

Es ist nicht nur der Respekt vor der als göttlich empfundenen
Ordnung, so stark auch Röm. 13 in dieser Richtung gewirkt haben

mag. Eine Bejahung weltlicher Ordnung ist innerhalb einer Bejahung
der gesamten welthchen Strukturen sinnvoll, auf der Basis eines

letztlich apokalyptischen Weltbildes aber legt sich die Dämonisie-

rung des Staates näher.
An dieser Stelle erweist sich ein sonderbares Phänomen der

kirchlichen (nicht der individuell-asketischen) Weltverneinung. Die



150

Weltverneinung, die den Gebrauch der Güter dieser Welt als Sünde
misstrauisch betrachtet, richtet sich nicht primär gegen den
Gebrauch der Macht. Vielmehr scheint Machtausübung durchaus mit
WTeltverneinung zusammenzugehen, und es ist das Verhältnis zur
Macht, was Kirche und Staat zusammenbindet. Um so mehr richtet

sich dann der verurteilende Impuls der Weltverneinung gegen
die vitale Freude und die Lebenslust. Die asketische Tendenz
konzentriert sich auf Eros, Vergnügen, Theater, Tanz, Essen und Trinken.

Alle diese Dinge werden als Sünde deklariert, gleichzeitig aber

pflegt man eine enge Beziehung zur Macht.

Einen Spezialfall bildet dabei noch die Macht des Mammons.
Die Polemik gegen den Reichtum ist alt, doch die freiwillige Armut
war je und je nur eine Eigenschaft der weltverneinend-asketischen
Individuen, nicht aber der Kirche selbst, auch wenn sie Armut als

Tugend anpries. Die einzelnen Mönche mussten das Gelübde der
Armut ablegen, die Orden und Klöster selbst aber wurden
Grossgrundbesitzer und übten auch mit Hilfe ihrer wirtschaftlichen
Potenz Macht aus, die sich von weltlicher Macht nicht immer durch
grössere christliche Milde unterschied.

Die Macht ist nicht in ihrer potentiellen Bosheit erfasst. Nur
wo ein Tyrann allzu offensichtliche Unterdrückung vollzieht,
erhebt sich die Busspredigt der weltverneinenden Kirche gegen ihn,
und auch das oftmals erst dann, wenn sich der Gewaltherrscher
gegen die Privilegien der Kirche selbst richtet. Es kommt häufig vor,
dass die Kirche eher die Untertanen mahnt, im Gehorsam auch das

Unrecht und das Leiden anzunehmen.
Die Sonderstellung der Macht selbst bei weltverneinender

Tendenz manifestiert sich auch im Mönchstum. Der Mönch, als
Repräsentant der weltverneinenden Linie, hat ein dreifaches Gelübde
abzulegen. Er unterwirft sich den Mönchstugenden Gehorsam,
Keuschheit, Armut. Der Verzicht auf Lebensgenuss durch Reichtum

und Eros entspricht genau der Situation. Aber « Gehorsam »

Man kann auch dies als demütigen Verzicht auf den Eigenwillen
interpretieren. Aber es ist doch eine andere Lage als bei den beiden

übrigen Verzichtleistungen. Bei den Geboten der Armut und
Keuschheit handelt es sich um Verzichte an sich. Aber Gehorsam
ist ein Relationsbegriff. Gehorsam setzt jemanden voraus, dem ich
gehorche, der also Macht ausübt. Das kann nicht Gott selbst sein.
Das würde gerade wieder jene Gewissensautonomie bedingen, die



151

Luther in den Konflikt mit der Hierarchie gestürzt hat. Gehorsam

gilt vielmehr dem hierarchisch Vorgesetzten gegenüber, dem Abt,
dem Papste. Der Gehorsam setzt die Hierarchie voraus und damit
bei den Vorgesetzten ein positives Verhältnis zur Macht.

rv

Was sich im Mönchstum zuspitzt hat allgemeinere Bedeutung.
Nicht nur die Sonderstellung der Macht, sondern auch das Verhältnis

zu den beiden anderen Grundsymbolen der Weltbejahung, Eros
und Besitz, reicht weit über die mönchische Radikalität und
Konsequenz hinaus.

Wenden wir uns vor allem der Frage der Armut zu Die Stellung

der Kirche zur Welt kann geradezu daran abgelesen werden,
welcher Wert der Armut zugeschrieben wird. Wir sagen ausdrücklich

«Wert», denn es liegt im Wesen asketisch-weltverneinender
Tendenz, die Armut nicht als Übel, sondern als Gut oder doch
zumindest als Tugend zu bewerten. Der Arme steht Gott von vorneherein

um seiner Armut willen nahe.
Die Polemik gegen den Reichtum ist lange nicht so relevant

wie das Lob der Armut. Der Reiche kann auch deshalb angegriffen
werden, weil er rücksichtlos raffend den Schwächeren schädigt und
den Armen noch ärmer macht, ohne dass deshalb die Armut als
Ideal erscheinen müsste. Im Gegenteil, bei einer solchen Stossrich-

tung der Kritik am Reichen wird Armut als Übel vorausgesetzt.
Diese Einstellung finden wir häufig in der alttestamentlichen
Prophétie, die ja grundsätzlich auf weltbejahendem Boden steht. Die
Reichen werden angegriffen, weil sie die Witwen und Waisen
bedrängen und das Gut der Armen an sich reissen. Das entspricht
genau der alttestamentlichen Weltbejahung. Die soziale Botschaft
der Propheten und des Deuteronomiums sucht demnach Armut zu
vermindern oder wenigstens zu lindern. In den eschatologischen
Hoffnungen ist die Erde nicht arm. Im Gegenteil, es herrscht Fülle,
ja Überfülle, es ist für alle genug da. Die Aufhebung der Armut
gehört zum Bilde der erhofften Zukunft.

Schon früh jedoch werden der Arme und der Fromme identifiziert.

Jesus selbst dachte unbefangen über Reichtum und Armut;
er beurteilte die Menschen nach anderen Kriterien. Seine Begegnung

mit dem reichen Jüngling wurde freilich bald als Lobpreis der
Armut ausgelegt. Einige Stellen in den Evangelien zeigen uns die



— 152 —

urgemeindliche Tendenz zur Bevorzugung der Armut. Erst in der
asketischen Weltverneinung aber wird die Armut als Ideal fast zur
Voraussetzung der Frömmigkeit. Die franziskanische Welle im
13. Jahrhundert - also gerade zu jener Zeit, da auch die antiklerikale

fromme Diesseitigkeit aufbrach - ist nur ein Höhepunkt. Es
ist der Kirche oft zum Vorwurf gemacht worden, dass sie nicht die
Armut bekämpft, sondern sich damit begnügt habe, den einzelnen
notleidenden Armen zum Objekt des guten Werkes der Almosen zu
machen. In der Tat haben die Weitverneinung und der Lobpreis
der Armut jedenfalls zu einer zwiespältigen Einstellung der Kirche
den sozialen Problemen gegenüber beigetragen.

Umgekehrt hat die Kirche, sowie sie auf Weltbejahung eintrat,
sogleich die »Armut anders bewertet. Der Kampf gegen die Armut,
wie er von den Aufklärungskirchen geführt wurde, zeigt den
entscheidenden Wechsel in der Stimmung. Nur noch die Genügsamkeit

des Bescheidenen, der des Luxus nicht bedarf, nicht mehr die
Besitzlosigkeit an sich wird als Wert anerkannt.

Es war nicht erst die marxistische Kritik, die der Kirche die
Bekämpfung der Armut dringlich machte. Vom christlichen Liebesgebot

aus legte sich das vielmehr nahe, sobald die Kirche auf die

Weltbejahung eintrat. Die marxistische Kritik hat nur jenen
Selbstwiderspruch der Kirchen getroffen, die weltverneinend die
Tugend der Armut priesen und sich gleichzeitig mit der Macht des

Staates verbündeten. So konnte der Vorwurf entstehen, sie seien
ein Werkzeug der Mächtigen, um die Armen unten zu halten.

In der Gegenwart scheinen die Kirchen den Kampf gegen die
Armut im besonderen auf ihre Fahne geschrieben zu haben. Da die
Armut in den kapitalistischen Industriestaaten, entgegen den
marxistischen Voraussagen, weitgehend zurückgebildet ist, richtet sich
das Interesse in verdoppeltem Masse auf die Entwicklungsländer.

Diese negative Bewertung der Armut ist, gleich wie im Alten
Testament, keineswegs mit einer Rechtfertigung des Reichtums
identisch. Die Kritik am Reichtum erreicht vielmehr gegenwärtig
einen Höhepunkt innerhalb der kirchlichen Aktivität. Diese Kritik
zielt nicht mehr so sehr gegen den Besitz oder dessen Genuss an
sich, wie es von einer asketischen Auffassung aus sein müsste. Sie

argumentiert vielmehr damit, dass der Reiche auf Kosten dessen,
der zuwenig hat, sich noch mehr bereichert. Gegenstand der Kritik
ist die mangelnde Solidarität und Nächstenliebe, nicht die Möglichkeit

vermehrten Lebensgenusses. Die Erzählung vom reichen Jung-



— 153 —

ling, die noch einen Antonius zur freiwilligen Armut veranlasst und
in die Wüste getrieben hatte, ist deshalb aus dem Mittelpunkt
gerückt und hat der Parabel vom reichen Mann und armen Lazarus
Platz gemacht.

Die Umwertung der Armut entspricht genau der Umwertung
der Welt. Ähnliches könnte am Verhältnis zum Eros aufgezeigt
werden. Armut und Eros sind die Symbolgrössen im Hinblick auf
die Einstellung zur Welt überhaupt.

Was ist nun eigentlich christlich? Angesichts der diametral
entgegengesetzten Haltungen kann man sich schon diese Frage
stellen.

Die Kirche ist aufgefordert, eindeutig zu erklären, wie sie zu
dieser diesseitigen Welt steht. Ist diese Welt - der Kosmos jetzt
und hier, in Raum und Zeit - Gottes, oder gehört er, mythologisch
ausgedrückt, dem Teufel als dem Fürsten dieser Welt

Sofern sich die Kirche auf Weltbejahung einliess, tat sie es

meist auf Grund des Schöpfungsverhältnisses; das war das grosse
Gegenargument gegen die Gnosis. Die Natur, obgleich unheimlich,
erschien als das bevorzugte Feld des Schöpfergottes. Waches
Misstrauen jedoch bestand je und je gegen das dem Menschen gegebene,
ebenso natürliche Geschenk der Freiheit und Vernunft, des
Menschen Fähigkeit zu schöpferischer Weltumgestaltung.

So ergab sich in der kirchlichen Weltzuwendung immer wieder
eine Spaltung in der Beurteilung der auf die Welt gerichteten
Tätigkeit, merkwürdig durchgehend quer durch die Konfessionen.
Bejaht wurde das Ordnen, verneint das schöpferische Gestalten. Es
ist eigentümlich, wie einhellig als Prototyp des gottwohlgefälligen
Berufsmannes der Bauer gezeichnet, wie aber andererseits der
Techniker mit Misstrauen beurteilt wird. Wiederum sind Staatsmann

und Richter durchaus anerkannt, aber der schöpferische
Künstler begegnet eher der Ungunst der Kirchen, soweit er nicht
speziell kirchliche Kunst schafft. Der Schauspieler gar und die
Tänzerin haben Mühe, von den Kirchen unbefangen akzeptiert zu werden.

Welche Einstellung zur Welt spiegelt sich in solchen Wert-
hierarchien wider Auch der Bauer bedient sich der Technik, auch
der Staatsmann bedarf der schöpferischen Phantasie. Welche
Vorstellung welcher heilen Welt lässt die Klischees so allgemein verbreitet



— 154 —

sein Steht dahinter nicht doch letztlich das ungeklärte, nie ganz
unbefangen gewordene Verhältnis der Kirchen zur Menschenwelt
als Ganzem

Welchen Ort hat überhaupt die Kirche selbst innerhalb der
Welt Sie ist, als soziologische Gestalt, eindeutig eine Grösse innerhalb

der Welt ; sie besteht aus Menschen und Institutionen, die an
den Weltstrukturen partizipieren. Macht, Geld, Beziehungen,
Organisation sind für sie ebenso unentbehrlich wie für jede grosse
Institution. Andererseits versteht sich die Kirche von ihrem
Ursprung her als Einbruch eschatologischer, also übernatürlicher
Kräfte. Sie führt ihre Entschlüsse auf den Heiligen Geist zurück,
letztlich betrachtet sie sich als eine Grösse nicht von dieser WTelt.

Die Unfehlbarkeit des Papstes in der römisch-katholischen Kirche
ist lediglich ein dogmatischer Spitzenausclruck für die Tatsache,
dass sich die Kirche als im Grunde nicht durch weltliche Kräfte
bedingt versteht. In der Unfehlbarkeit repräsentiert sich die göttliche
Autorität, die durch die Spitze der Hierarchie spricht.

Dieses Postulat ist freilich in der Wirklichkeit nur sehr schwer
aufrechtzuerhalten und stimmt auch mit den konkreten Erfahrungen

nicht überein. Die Ersetzung des alten Aon durch den neuen
Äon des Leibes Christi blieb ein Postulat, das mit dem Nichtein-
treffen der eschatologischen Hoffnungen seine Basis verlor. Die
natürliche Geschichte ging weiter, und die Kirche fand sich als Teil
dieser Geschichte vor. Die Ersetzung des Selbstverständnisses der
Kirche als «Vorhut» des Gottesreiches durch das «von oben» (im Zuge

der Verdrängung des dynamischen durch den statischen Dualismus)

erreichte das Ziel nicht, sondern wurde nur das klassische
Beispiel eines ideologischen Überbaus. Immer weniger konnte die Kirche

dartun, dass sie als Ganzes eine über den geschichtlichen
Verwicklungen stehende Grösse sei.

Der Rückzug auf das Amt (im donatistischen Streit) oder auf
die Schrift (Reformation) oder den Heiligen Geist, der als solcher

gerade nicht fixierbar ist, führte die Ekklesiologie nicht aus den
Schwierigkeiten heraus. Die Abgrenzung eines nicht der Geschichte

zugehörigen, überweltlichen Bezirkes wollte nicht überzeugend
gelingen. Immer wieder wurde «Welt», Relativität, Geschichtlichkeit,
Zweideutigkeit auch in jenen Räumen gefunden, die man sorgfältig
auszusondern gesucht hatte. Es gelang nicht, die Kirche von der
Welt so glaubwürdig zu separieren, wie es die beanspruchte fraglose
»Autorität erforderte.



— 155 —

Die Krise der Kirche im heutigen Zeitalter hat einen ihrer
Gründe darin, dass die Kirche nicht nur ihre Stellung zu der WTelt,
sondern auch ihren Ort in der Welt nicht klar zu definieren
vermochte. Sie blieb in der Ambivalenz zwischen Anspruch und
Wirklichkeit stehen.

Die Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche
löst den Konflikt nur scheinbar, indem die sichtbare Kirche der
weltlichen Relativität preisgegeben wird. Aber die unsichtbare Kirche,

die nun das Überweltliche repräsentieren sollte, bleibt als
unsichtbare ungreifbar.

VI

Nun besteht die Kirche nicht nur aus der Hierarchie und den
Theologen. Der allergrösste Teil der Kirchenglieder sind die Laien, die
selbst in einem weltlichen Beruf stehen und am Leben teilnehmen. So

hat sich denn je und je in der Laienfrömmigkeit die Weltzuwendung
viel unbefangener verwirklicht als in der kirchlichen Ideologie.

Neben der Kirche, der Sekte und der individuellen mystischen
Innerlichkeit, jenen drei grossen soziologischen Gestaltungen der
Frömmigkeit, wie sie Ernst Troeltsch in seinen Soziallehren so erhellend

beschrieben hat, ist das nüchterne Laienchristentum nicht zu
vergessen. Es lebt, wenn auch nicht unkirchlich, so doch unklerikal
und oft in einer gewissen Spannung zur Kirchlichkeit, dabei durchaus
in die konkrete Welt integriert.

Es ist Dietrich Bonhoeffer gewesen, der es versucht hat, eine
«Ahnenreihe» christlicher Diesseitigkeit in der Laienfrömmigkeit zu
entwerfen ; sie ist sehr unvollständig und teilweise überraschend, hebt
aber gerade das Nichtklerikale hervor :

«Ich habe mich in letzter Zeit mit der nicht durch die Renaissance

bedingten, sondern aus dem Mittelalter, vermutlich aus der
Kaiseridee im Kampf gegen das Papsttum, erwachsenen ,Weltlichkeit'

des 13. Jahrhunderts (Walther, Nibelungen, Parzival, erstaunlich

die Toleranz gegen die Mohammedaner in der Gestalt des

Halbbruders Parzivals Feirefiz Naumburger und Magdeburger
Dom) beschäftigt. Es ist nicht eine ,emanzipierte', sondern eine

,christliche', aber antiklerikale Weltlichkeit. Wo ist diese, von der
Renaissance ganz wesensverschiedene ,Weltlichkeit' eigentlich
abgebrochen Ich glaube bei Lessing - im Unterschied zur westlichen
Aufklärung - noch etwas davon zu entdecken, in anderer Weise
auch noch bei Goethe und später bei Stifter und Mörike (von Clau-



— 156 —

chus und Gotthelf ganz zu schweigen), garnicht aber bei Schiller
und den Idealisten. Es wäre sehr wichtig, hier zu einer guten
Ahnenreihe zu kommen» (Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und
Ergebung, München 1952, S. 156f.).

Gerade diese Ausführungen Bonhoeffers belegen, dass
Weltlichkeit und Weltlichkeit, Diesseitigkeit und Diesseitigkeit, Weltbejahung

und Weltbejahung nicht einfach dasselbe sind. Die Frage
der christlichen Weltbejahung ist deshalb auch nicht identisch mit
der Modernität oder der Säkularisierung. Der Versuch Blumenbergs,

die säkulare Neuzeit eindeutig gegen das Christentum zu
profilieren, ist ebenso undifferenziert wie andererseits das
Unternehmen, die Säkularisierung schlicht christlich zu vereinnahmen.
Und wenn seinerzeit Franz Overbeck den damals modernen
Kulturprotestantismus Ritschlscher und Harnackscher Prägung mit dem
Verweis auf die Weltverneinung des frühen Christentums als keine
christliche Möglichkeit diskriminiert hat, dann hat er zum mindesten

einseitig geurteilt, ganz abgesehen davon, dass weltflüchtig-
gnostische und eschatologische Verneinung des Jetzt und Hier
wohl zu unterscheiden sind.

Die von Bonhoeffer beschriebene Weise der christlichen
Weltbejahung ist, wie die Ahnenreihe zeigt, zweifellos eine christliche
Möglichkeit.

Welches sind die Gründe dafür, dass sie sich so wenig hat
durchsetzen können und dass sie stets zwischen einer klerikalen
Weltverneinung und einer unfrommen Weltlichkeit zerrieben worden

ist Warum hat sich die Kirche so wenig darauf eingelassen,
während sie sich andererseits so entschlossen mit der Macht
verbunden hat

Es wäre zunächst zu fragen, ob die geschilderte laienhafte,
antiklerikale, fromme Weltbejahung wirklich so selten ist. Vielleicht
ist sie einfach ganz nüchtern und tragend da, ohne sich theoretisch
zu artikulieren, weil eben die Sprachwerdung des Glaubens und der
Frömmigkeit vorwiegend den Theologen vorbehalten bleibt, die

naturgemäss stärker den klerikalen Aspekt repräsentieren. Es
könnte sein, dass die Haltimg laienhafter nüchternder Weltfröm-
migkeit als sprachlose Wirklichkeit weit verbreitet ist, aber um
ihrer Sprachlosigkeit willen weniger zum geschichtlichen Ausdruck
kommt, als es ihrer effektiven Wirksamkeit entspricht. Das ist
zweifellos der Fall. Aber es müssen auch noch andere Gründe namhaft

gemacht werden.



— 157 —

Es scheint, dass einer Tendenz der Radikalisierung zufolge die
Position der frommen Weltlichkeit nur schwer durchzuhalten ist,
und dass sie leicht in einen unehrfürchtigen Atheismus der
Weltausbeutung umschlägt. Das heisst mit anderen Worten, dass eine
fromme Diesseitigkeit leicht zu einer Verweltlichung im negativen
Sinne entartet. Umgekehrt verwandelt sich, wo das fromme
Element vorherrscht, die Weltbejahung leicht in eine Distanzierung
von der Welt, sobald diese Gefahr der Verweltlichung spürbar
wird. Eine Diskriminierung der Welt scheint vordergründig vor
einem solchen Abgleiten einen besseren Schutz zu bieten. So befindet

sich die fromme Diesseitigkeit zwischen Hammer und Amboss
und erscheint oft als schwächliche Vermittlung, nicht als starke
Synthese zwischen Gott und Welt. Die einseitigen Extreme üben
durch ihre scheinbare Konsequenz eine grössere Anziehungskraft
aus als eine vermittelnde Position. Der Fehler der extremen Position,

der in der Nichtberücksichtigung der Gegenseite liegt, springt
weniger ins Auge. Die fromme Weltlichkeit wird damit als Kom-
promiss diskriminiert. Dabei ist es durchaus falsch, die fromme
Diesseitigkeit schlicht als Mittelposition auszulegen. Es handelt
sich vielmehr bei der ausbeuterischen oder ehrfürchtigen Weise, der
Welt positiv zu begegnen, um zwei entgegengesetzte Grundmöglichkeiten

menschlichen Verhaltens, die beide in sich konsequent
sind. Keineswegs hat die zweite an sich einen stärker kompromisshaften

Charakter.
Ein weiterer wichtiger Grund für die Schwierigkeit der christlichen

frommen Diesseitigkeit liegt in dem Umstand, dass
ausgerechnet das Neue Testament als die Hauptquelle der christlichen
Frömmigkeit stark von apokalyptischem Geist durchzogen ist. «Es

komme die Gnade, es vergehe diese Welt!» Dieser Sehnsuchtsruf
durchzieht doch als Stimmung die frühe Christenheit, und das

apokalyptische Weltschema von der gefallenen Welt, die nicht zu pflegen,

sondern durch eine neue zu ersetzen ist, bildet die Grundlage
des neutestamentlichen Weltbildes. Das breite Fundament der
frommen W'eltbejahung, wie es durch das Alte Testament gelegt
ist, kommt dagegen nicht auf, weil das Alte Testament doch durch
das Neue in den zweiten Rang verwiesen wurde. Überdies konnte
man das »Alte Testament durch die im apokalyptischen Sinne
ausgelegte Geschichte vom Sündenfall in das apokalyptische Weltbild
hinein integrieren, ohne sich durch die Gegeninstanzen allzusehr
stören zu lassen. Deshalb vermochte sich eigentlich auch nur im



— 158 —

Judentum eine fromme Diesseitigkeit ungestört zu entwickeln.
Innerhalb des Christentums konnte fromme Diesseitigkeit leicht des

Abfalls bezichtigt werden.
Das macht zwar umgekehrt die Schwierigkeiten der

weltverneinenden Tendenz innerhalb der Kirche nicht geringer. Da die

eschatologische Spannung des neutestamentlichen Christentums
nicht durchgehalten werden kann, ist eine konsequent biblisch sein

wollende Weltverneinung auf die Dauer der Zeit gar nicht
durchführbar, weil die Grundlage der Naherwartung des Endes fehlt. Die
Inkonsequenz tritt aber weniger in Erscheinung, weil man sich auf
einzelne, aus dem apokalyptischen Zusammenhang herausgelöste
Stellen radikaler Weltkritik zurückzieht, die in den statischen
Dualismus hineininterpretiert werden können.

Dennoch wird diese Position der Kirche immer schwächer. Da
in der Neuzeit die weltbildlichen Grundlagen des apokalyptischen
Weltverständnisses unglaubwürdig geworden sind, ist die ontologi-
sche Basis der kirchlichen Weltverneinung dahingeschwunden.
Nicht mehr nur die geschichtliche Widerlegung der Naherwartung
erschüttert das weltbildliche Fundament, sondern auch die
andere Auffassung des Weltanfangs. Der Hinweis auf Adam als

Begründung der gefallenen Schöpfung hat seine Kraft eingebüsst. In
einer wirklich ernsten Auseinandersetzung von Niveau kann nicht
mehr auf Adam verwiesen werden.

An die Stelle des Mythus von der ursprünglich vollkommenen,
dann gefallenen Schöpfung tritt die Konzeption der Evolution als

dynamisches Prinzip der Entwicklung. Die Kirche versäumt lediglich,

die Konsequenzen aus dieser Grundlagenwandlung zu ziehen,
die sie an sich zu bestreiten nicht in der Lage ist.

Von da aus erscheint die Unvollkommenheit der Schöpfung in
einem ganz anderen Licht, und das grundsätzliche Nein über das

Diesseits ist schwerer auszusprechen. Alle realistisch begründbare
Kritik am Sosein der Welt und insbesondere des Menschen fliesst
nicht mehr aus grundsätzlicher Weltverneinung und mündet nicht
mehr in sie. Die Kirche muss sich dieser Weltkonzeption stellen,
wenn sie sich nicht damit begnügen will, in eine Ghettoexistenz
abzusinken. So ist kirchliche Weltverneinung immer schwerer zu
begründen, obgleich sie, einmal vorausgesetzt, für die Etablierung der
kirchlichen Autorität von gewaltigem Vorteil ist. Welche enge
Verzahnung zum apokalyptischen Weltschema ist schon nur dadurch
gegeben, dass mit dem Erbsündendogma die Zugehörigkeit zur Kir-



— 159 —

che und der Empfang der Taufe als heilsnotwendig dokumentiert
sind Auf solche Positionen zu verzichten fällt der Kirche
begreiflicherweise schwer ; die Laienfrömmigkeit ist da unbefangener.

Es wird indes auch der Kirche nichts anderes übrigbleiben, als
auf Grund der gewandelten Denkfundamente ihre Aussagen zu
revidieren und die Konsequenzen aus dem Untergang des
Weltschemas Urständ - Fall - Erlösung zu ziehen. Und das heisst auch,
dass sie sich doch auf die in der Laienfrömmigkeit längst
vorgeprägte fromme Diesseitigkeit einzulassen hat.

Wir vermuten deshalb, dass die heutige Weltzuwendung der
Kirche nicht bloss einer der in der Geschichte so häufigen
Pendelausschläge ist, sondern dass sich ein irreversibler Prozess abspielt.
Denn kein gerader Weg führt mehr zu den alten Fundamenten der
kirchlichen Verneinung dieser Welt als der durch Adam gefallenen
Schöpfung zurück. Das heisst nicht Weltverklärung, nicht Aufhören

der realistischen Weltkritik. Aber es bedeutet doch ein
fundamentales Umdenken im Verhältnis zum Kosmos als Gottes Kosmos.

Es wäre für die Kirchen gut, diesen Weg ebenso bewusst wie
umsichtig zu beschreiten. Ulrich Neuenschwander


	Kirche und Welt

