Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultat der Universitat
Bern

Artikel: Kirche und Welt

Autor: Neuenschwander, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche und Welt

I

Die Kirchen in ihrer Gesamtheit haben, unbeschadet der ver-
schiedenen Auspragung der Konfessionen, niemalseine ganz klare Hal-
tung der Welt gegeniiber gefunden. So kann man durchaus sagen,
dass «die Kirche» die Frage nach Weltverneinung und Weltbejahung
nie bewiltigt hat, obgleich «die Kirche» sich konkret nur in den ein-
zelnen Kirchen darstellt. Innerhalb der Kirche sind die unterschied-
lichsten Einstellungen zur Welt moglich gewesen, und zwar nicht ein-
fach so, dass die Grenzen der Konfessionen die Unterschiede markie-
ren, sondern die Einstellungen laufen quer durch die Konfessionen
hindurch, wenn auch in einzelnen Konfessionen bestimmte Tenden-
zen vorwiegen.

Ein Aufklirungsprotestantismus unterscheidet sich in seiner
Einstellung zur Welt von der Ménchsgemeinde auf dem Athos funda-
mental. Beide Gruppen sind indes der Uberzeugung, den Kern des
Christentums erfasst zu haben. In den grossen Kirchen lésten sich
jeweils Wellen von Weltbejahung und Weltverneinung ab. Gegen-
wirtig scheinen die meisten Kirchen eher von einer weltzugewandten
Bewegung ergriffen zu sein. Das erweist sich bereits an einem so emp-
findlichen Parameter wie dem Begriff « Armut ». Soll Armut bekdampft
oder gesucht werden ? Ist der Arme oder derjenige, der Armut durch
soziale Tat aufhebt, der echte Christ ? Wir werden auf die Bedeutung
der Armut fiir die Welteinstellung der Kirchen noch néher eingehen.

Weltverneinende Reaktionen innerhalb der Kirchen sind jedoch
auch jetzt nicht ausgeschlossen. Eine ganz einheitliche Haltung ist
nie erzielt worden. In weltverneinenden Zeiten blieben weltbejahende
Ziige erhalten, in weltbejahenden Epochen traten weltverneinende
Propheten auf. Diese Unsicherheit wirkt sich praktisch weitgehend
zuungunsten der Kirche aus. Sie erscheint als in sich widerspriichlich,
indem sie Gegenteiliges gleichzeitig anpreist und verdammt.

Die Ambivalenz der Kirche der Welt gegeniiber hat tiefe und fast
unaufhebbare Grinde. Die Wurzel liegt darin, dass die Bibel als die
Quelle der kirchlichen Verkiindigung selbst verschiedene Phasen mit
verschiedenem Gefille aufweist, so dass man Bibelstelle gegen Bibel-
stelle ausspielen kann.

Wie schon Kéasemann bemerkte, ist der Kanon in seiner gegen-



— 146 —

wirtigen Gestalt nicht die Quelle der Einheit der Kirche, sondern der
Verschiedenheit der Konfessionen. Dasselbe gilt fiir die Einstellung
der Christen zur Welt.

II

Die Fakten sind bekannt, so dass wir uns nicht allzu lange dabei
aufzuhalten haben. Sie seien nur eben andeutungsweise in Erinne-
rung gerufen.

Das Alte Testament ist bis zum Einbruch der Apokalyptik weit-
gehend weltbejahend und diesseitig ausgerichtet. Dem entspricht
eine Denkweise, die kaum iiber den Tod hinaus spekuliert. Jedenfalls
ist nicht eine jenseitige Seligkeit Sinn und Ziel des diesseitigen
Lebens. Gottes Segen ist ebenfalls mit weltlichen Farben gemalt. Die
Zahl der Kinder, Kamele und Schafe ist ein Massstab des géttlichen
Segens und nicht Makel eines siindigen Reichtums. Die Siindenfallge-
schichte hat nicht die grundsétzliche Bedeutung, die sie spater in der
apokalyptischen Welt erhielt (4. Esra 3,7; 7,11; 7,118; Rom.5,12).
Ihr Stellenwert ist nicht grésser als derjenige der Sintflutgeschichte.
Alles ist hineingenommen in die Weltbejahung des Priesterkodex,
dessen Schopfungsbejahung nicht durch Gen. 3 ausgeldscht ist. Das
zeigt auch etwa der Hymnus Ps. 8, der die Schépfung, wie sie jetzt
und hier ist, mit dhnlichen Worten preist wie die Schopfungsge-
schichte Gen. 1.

Diese Bejahung der Schopfung ist jedoch mit einer realistisch-
kritischen Anthropologie gepaart und verliert sich keineswegs in eine
Verherrlichung des menschlichen Wesens. Der Mensch wird in seiner
Tendenz zum Bosen radikal ausgeleuchtet. Der Schépfungsbejahung
entspricht keine optimistische Anthropologie. « Der Mensch ist gut» —
dasist nicht die Konsequenz alttestamentlicher Weltbejahung.

An diesem Punkt kann eine weltverneinende Tendenz ansetzen,
die sich in der Weisheitsliteratur beim Prediger zeigt, ihre eigentliche
Ausgestaltung aber in der apokalyptischen Weltschau erféahrt. Ver-
bunden mit den misslichen politischen Entwicklungen in der Zeit des
Spiatjudentums bringt der apokalyptische Dualismus die Wende, in
der vom Diesseits nichts mehr erhofft wird und die ganze Hoffnung
sich auf einen neuen Himmel und eine neue Erde wirft, die nach dem
radikalen Gericht iiber diese Schopfung erstehen sollen. Die allge-
meine Totenauferstehung als Voraussetzung eines gliicklichen
Lebens markiert das Ubernatiirliche des Heilszustandes.



— 147 —

Der apokalyptische Dualismus, der nicht ohne Fremdeinfliisse
(Persien) denkbar ist, ist jedoch an sich nicht asketisch ausgerichtet.
So liegt auch in der radikalen Eschatologie noch ein bejahender Zug,
denninihrist eine gliihende Hoffnung auf eine bessere Welt lebendig,
wenn auch die gegenwirtige Welt preisgegeben wird. Wir finden in
der Ausmalung der eschatologischen Zukunft nicht nur Himmels-
sehnsucht. Die Gottesherrschaft, deren alttestamentliche Ziige durch
die apokalyptische Ubernatiirlichkeit nicht ganz getilgt sind, geht
keineswegs in einer transzendenten Himmelsvorstellung auf. Die Zu-
kunft und das Jenseits decken sich nicht vollstandig. Es handelt sich
mehr um eine iibernatiirliche Diesseitigkeit als um eine Jenseitigkeit.
In dieser Ambivalenz ruht der Ziindstoff fiir chiliastische und revolu-
tiondre Utopien, die den Himmel auf die Erde herabholen wollen.

Erst die aus gnostischer Stimmung hervorwachsende jenseitige
Interpretation des Heils vollendet den weltverneinenden Zug. Das
Zuricktreten der eschatologischen Spannung fordert diese Tendenz.
Der statische Dualismus, der Gut und Bdse mit Geist und Materie
identifiziert, trigt seinem Wesen nach starker asketische Ziige an sich
und ist grundsétzlicher diesseitsverneinend, indem die Abtétung des
Leiblichen zum Symbol der Reinigung wird. Wir nennen diesen stati-
schen Dualismus im weitesten Sinne ¢gnostisch». Erst die Synthese
des eschatologisch-dynamischen Dualismus und des gnostisch-stati-
schen Dualismus hat die christliche Weltverneinung vollendet.

Die Eschatologie Jesu ist noch unasketisch. Die gegenwirtige
Welt wird nur entwertet um des Kairos willen. So verlieren Kultur-
und Sozialarbeit ihr Gewicht; die Weltentwicklung wird nicht be-
riicksichtigt, weil es keine mehr gibt.

In der Urgemeinde wird soziale Arbeit wieder aufgebaut, aber
nur als Bruderschaft innerhalb der Gemeinde und nachher in der Kir-
che. Die Welt als solche interessiert nicht. Sie ist im Vergehen begrif-
fen. Fiir ihr Funktionieren sorgt der heidnische Staat, der entweder
gleichgiiltig hingenommen (Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
Mk. 12,17 Parr.) oder wie bei Paulus als géttliche Ordnungsmacht an-
erkannt (Rom.13,11f.), oder wie in der Apokalyptik als démonisch
gemieden wird. An der Weltgestaltung selbst wird noch lange kein In-
teresse sichtbar.

Indessen dehnen sich Grésse und Macht der Kirche aus. Die in-
nerkirchliche Organisation entfaltet sich analog einer weltlichen
Macht, und allméhlich gewinnt die Kirche weltweite Bedeutung im
Staat.



— 148 —

Damit ist die Christenheit in ihr unauflosliches Dilemma gewor-
fen. Die Anerkennung der Kirche durch den Rémischen Staat fiihrt
zu einer Etablierung des Christentums in der Welt. Von da an geht die
Kirchengeschichte hin und her: Die Verweltlichung der Kirche ruft
der monchischen Gegenbewegung; das Ménchstum im Stile des gros-
sen Benedikt, das sich auf Kulturarbeit einlisst, fiihrt zu einer Ver-
weltlichung des Benediktinertums; die Reformbewegung von Cluny
strafft das Monchstum erneut ; die Macht- und Prachtentfaltung der
etablierten Cluniazenser wird von der Schlichtheit und harten Askese
der Zisterzienser abgelost — die Wellenbewegung ist bekannt. Sie
kénnte auch im protestantischen Raum aufgezeigt werden. Weltzu-
gewandtes Luthertum und tduferische Weltabstinenz, aufklarerische
Weltlichkeit und pietistischer Riickzug aus der siindigen Welt stehen
sich gegeniiber.

Innerhalb dieses allgemeinen Rahmens erwecken einige Schwer-
punkte unser besonderes Interesse.

I

In hohem Masse bedenkenswert scheint uns zu sein, dass das Ver-
héaltnis der Kriche zum Staat nicht mit dem allgemeinenVerhéltnis
zur Welt gleichliuft. Seit der Konstantinischen Verbindung des
Romischen Staates mit der katholischen Kirche hat die Kirche das
Interesse an diesem Zusammengehen nicht mehr preisgegeben. Den
Einbezug des Staates in die dimonische Welt des zu Meidenden hat
sie den Sekten iiberlassen, die die apokalyptischen Traditionen wei-
terpflegen konnten. Die Sekten als soziologisch isolierte Gruppen
konnten dabei zwischen revolutiondrer Aggressivitit, die von seiten
des tiberméchtigen Staates, oft mit Hilfe der Kirchen, durch Ver-
folgung und Austilgung beantwortet wurde, und dusserem Unterta-
nengehorsam bei innerer Distanzierung wéahlen. Auch die zweite
Haltung bewahrte sie nicht immer vor dem Arm eines kirchlich
totalitir denkenden Staates, wie die Tauferverfolgungen im Bern-
biet zeigen. Dass sich auch die Kirche gerne der Staatsmacht be-
diente, um missliebige Sekten auszurotten, demonstriert uns die
Kirchen- und Inquisitionsgeschichte in erschreckendem Ausmass.

Die Kirche ihrerseits hat sich auch in weltverneinenden Pha-
sen ihrer Geschichte nahe bei der Macht des Staates gehalten. Je
nach den Machtverhiltnissen, die nicht nur im Mittelalter heiss
umkampft waren, finden wir mehr einen kirchlichen Druck auf den



— 149 —

Staat oder eine kirchliche Unterwiirfigkeit. Es kann zum Caesaro-
papismus oder zur Herrschaft der Hierarchie kommen. Gelegent-
lich gestaltet sich auch ein Biindnis von Thron und Altar, das den
gegenseitigen Interessen dient. Die Kirche stiitzt die Autoritit des
Staates, etwa einer Monarchie von Gottes Gnaden, theologisch ab
und wird dafiir ihrerseits vom Staate geschiitzt und mit Privilegien
ausgestattet.

Dass sich eine weltbejahende Auslegung des christlichen Glau-
bens mit den Aufgaben der Polis positiv auseinandersetzt, ist natiir-
lich und weiter nicht verwunderlich. Es stellt sich jeweils nur das Pro-
blem, wieweit eine solche Kirche der volligen Identifizierung mit den
herrschenden Zustinden entgehen und die Kraft der kritischen
Distanzierung dem Bestehenden gegeniiber behalten kann. Der Kul-
turprotestantismus sah sich dieser Schwierigkeit besonders ausge-
setzt.

Was aber fiir den weltbejahenden Glauben natiirlich ist, ist fiir
den weltverneinenden erstaunlich. Eben diese Anomalie erweckt un-
ser besonderes Interesse. Die mittelalterliche Weltverneinung sah im
Moénchstum die eigentlich vollkommene Lebensweise. Welche Identi-
fizierung mit dem Staat aber vollzog sich in der Person von Fiirst-
abten! Welcher Griff nach der Weltherrschaft bei den asketischen Pép-
sten !

Auch im protestantischen Raum finden wir Staatstreue mit
Weltverneinung gepaart. Der antiaufklirerische Pietismus beispiels-
weise griindete auf die Stillen im Lande, die sich von der siindigen
Welt zuriickhielten. Gleichzeitig aber rief dieser Pietismus den preus-
sischen Staat im Kampfe gegen die Aufklarung zu Hilfe. Der preussi-
sche Konig Friedrich Wilhelm I. wurde mit dem Argument bedriangt,
die aufklarerische Vernunft fithre auch zur Kritik an der Autoritéit
des Herrschers und gefihrde den Untertanengehorsam; so sei auch
aus politischen Griinden das Wirken Wolffs in Halle nicht zu dulden.

Welche Griinde liegen hinter dieser Sonderbehandlung des Staa-
tes ! Es ist nicht nur der Respekt vor der als gottlich empfundenen
Ordnung, so stark auch Rom.13 in dieser Richtung gewirkt haben
mag. Eine Bejahung weltlicher Ordnung ist innerhalb einer Bejahung
der gesamten weltlichen Strukturen sinnvoll, auf der Basis eines
letztlich apokalyptischen Weltbildes aber legt sich die Damonisie-
rung des Staates néher.

An dieser Stelle erweist sich ein sonderbares Phanomen der
kirchlichen (nicht der individuell-asketischen) Weltverneinung. Die



— 150 —

Weltverneinung, die den Gebrauch der Giiter dieser Welt als Siinde
misstrauisch betrachtet, richtet sich nicht primér gegen den Ge-
brauch der Macht. Vielmehr scheint Machtausiibung durchaus mit
Weltverneinung zusammenzugehen, und es ist das Verhaltnis zur
Macht, was Kirche und Staat zusammenbindet. Um so mehr rich-
tet sich dann der verurteilende Impuls der Weltverneinung gegen
die vitale Freude und die Lebenslust. Die asketische Tendenz kon-
zentriert sich auf Eros, Vergniigen, Theater, Tanz, Essen und Trin-
ken. Alle diese Dinge werden als Siinde deklariert, gleichzeitig aber
pflegt man eine enge Beziehung zur Macht.

Einen Spezialfall bildet dabei noch die Macht des Mammons.
Die Polemik gegen den Reichtum ist alt, doch die freiwillige Armut
war je und je nur eine Eigenschaft der weltverneinend-asketischen
Individuen, nicht aber der Kirche selbst, auch wenn sie Armut als
Tugend anpries. Die einzelnen Ménche mussten das Gelitbde der
Armut ablegen, die Orden und Kloster selbst aber wurden Gross-
grundbesitzer und tiibten auch mit Hilfe ihrer wirtschaftlichen
Potenz Macht aus, die sich von weltlicher Macht nicht immer durch
grossere christliche Milde unterschied.

Die Macht ist nicht in ihrer potentiellen Bosheit erfasst. Nur
wo ein Tyrann allzu offensichtliche Unterdriickung vollzieht, er-
hebt sich die Busspredigt der weltverneinenden Kirche gegen ihn,
und auch das oftmals erst dann, wenn sich der Gewaltherrscher ge-
gen die Privilegien der Kirche selbst richtet. Es kommt héufig vor,
dass die Kirche eher die Untertanen mahnt, im Gehorsam auch das
Unrecht und das Leiden anzunehmen.

Die Sonderstellung der Macht selbst bei weltverneinender Ten-
denz manifestiert sich auch im Ménchstum. Der Monch, als Repri-
sentant der weltverneinenden Linie, hat ein dreifaches Geliibde ab-
zulegen. Er unterwirft sich den Mdnchstugenden Gehorsam,
Keuschheit, Armut. Der Verzicht auf Lebensgenuss durch Reich-
tum und Eros entspricht genau der Situation. Aber «Gehorsam» ¢
Man kann auch dies als demiitigen Verzicht auf den Eigenwillen in-
terpretieren. Aber es ist doch eine andere Lage als bei den beiden
iibrigen Verzichtleistungen. Bei den Geboten der Armut und
Keuschheit handelt es sich um Verzichte an sich. Aber Gehorsam
ist ein Relationsbegriff. Gehorsam setzt jemanden voraus, dem ich
gehorche, der also Macht ausiibt. Das kann nicht Gott selbst sein.
Das wiirde gerade wieder jene Gewissensautonomie bedingen, die



— 151 —

Luther in den Konflikt mit der Hierarchie gestiirzt hat. Gehorsam
gilt vielmehr dem hierarchisch Vorgesetzten gegeniiber, dem Abt,
dem Papste. Der Gehorsam setzt die Hierarchie voraus und damit
bei den Vorgesetzten ein positives Verhéltnis zur Macht.

IV

Was sich im Moénchstum zuspitzt hat allgemeinere Bedeutung.
Nicht nur die Sonderstellung der Macht, sondern auch das Verhilt-
nis zu den beiden anderen Grundsymbolen der Weltbejahung, Eros
und Besitz, reicht weit iber die ménchische Radikalitit und Kon-
sequenz hinaus.

Wenden wir uns vor allem der Frage der Armut zu! Die Stel-
lung der Kirche zur Welt kann geradezu daran abgelesen werden,
welcher Wert der Armut zugeschrieben wird. Wir sagen ausdriick-
lich «Wert», denn es liegt im Wesen asketisch-weltverneinender
Tendenz, die Armut nicht als Ubel, sondern als Gut oder doch zu-
mindest als Tugend zu bewerten. Der Arme steht Gott von vorne-
herein um seiner Armut willen nahe.

Die Polemik gegen den Reichtum ist lange nicht so relevant
wie das Lob der Armut. Der Reiche kann auch deshalb angegriffen
werden, weil er riicksichtlos raffend den Schwicheren schadigt und
den Armen noch drmer macht, ohne dass deshalb die Armut als
Tdeal erscheinen miisste. Im Gegenteil, bei einer solchen Stossrich-
tung der Kritik am Reichen wird Armut als Ubel vorausgesetzt.
Diese Einstellung finden wir hdufig in der alttestamentlichen Pro-
phetie, die ja grundsétzlich auf weltbejahendem Boden steht. Die
Reichen werden angegriffen, weil sie die Witwen und Waisen be-
dringen und das Gut der Armen an sich reissen. Das entspricht ge-
nau der alttestamentlichen Weltbejahung. Die soziale Botschaft
der Propheten und des Deuteronomiums sucht demnach Armut zu
vermindern oder wenigstens zu lindern. In den eschatologischen
Hoffnungen ist die Erde nicht arm. Im Gegenteil, es herrscht Fiille,
ja Uberfiille, es ist fiir alle genug da. Die Aufhebung der Armut ge-
hort zum Bilde der erhofften Zukunft.

Schon frith jedoch werden der Arme und der Fromme identifi-
ziert. Jesus selbst dachte unbefangen iiber Reichtum und Armut;
er beurteilte die Menschen nach anderen Kriterien. Seine Begeg-
nung mit dem reichen Jingling wurde freilich bald als Lobpreis der
Armut ausgelegt. Einige Stellen in den Evangelien zeigen uns die



— 152 —

urgemeindliche Tendenz zur Bevorzugung der Armut. Erst in der
asketischen Weltverneinung aber wird die Armut als Ideal fast zur
Voraussetzung der Frommigkeit. Die franziskanische Welle im
13. Jahrhundert — also gerade zu jener Zeit, da auch die antikleri-
kale fromme Diesseitigkeit aufbrach — ist nur ein Hohepunkt. Es
ist der Kirche oft zum Vorwurf gemacht worden, dass sie nicht die
Armut bekimpft, sondern sich damit begniigt habe, den einzelnen
notleidenden Armen zum Objekt des guten Werkes der Almosen zu
machen. In der Tat haben die Weltverneinung und der Lobpreis
der Armut jedenfalls zu einer zwiespiltigen Einstellung der Kirche
den sozialen Problemen gegeniiber beigetragen.

Umgekehrt hat die Kirche, sowie sie auf Weltbejahung eintrat,
sogleich die Armut anders bewertet. Der Kampf gegen die Armut,
wie er von den Aufklirungskirchen gefiihrt wurde, zeigt den ent-
scheidenden Wechsel in der Stimmung. Nur noch die Geniigsam-
keit des Bescheidenen, der des Luxus nicht bedarf, nicht mehr die
Besitzlosigkeit an sich wird als Wert anerkannt.

Es war nicht erst die marxistische Kritik, die der Kirche die
Bekdampfung der Armut dringlich machte. Vom christlichen Liebes-
gebot aus legte sich das vielmehr nahe, sobald die Kirche auf die
Weltbejahung eintrat. Die marxistische Kritik hat nur jenen
Selbstwiderspruch der Kirchen getroffen, die weltverneinend die
Tugend der Armut priesen und sich gleichzeitig mit der Macht des
Staates verbiindeten. So konnte der Vorwurf entstehen, sie seien
ein Werkzeug der Machtigen, um die Armen unten zu halten.

In der Gegenwart scheinen die Kirchen den Kampf gegen die
Armut im besonderen auf ihre Fahne geschrieben zu haben. Da die
Armut in den kapitalistischen Industriestaaten, entgegen den mar-
xistischen Voraussagen, weitgehend zuriickgebildet ist, richtet sich
das Interesse in verdoppeltem Masse auf die Entwicklungslédnder.

Diese negative Bewertung der Armut ist, gleich wie im Alten
Testament, keineswegs mit einer Rechtfertigung des Reichtums
identisch. Die Kritik am Reichtum erreicht vielmehr gegenwirtig
einen Hohepunkt innerhalb der kirchlichen Aktivitat. Diese Kritik
zielt nicht mehr so sehr gegen den Besitz oder dessen (Genuss an
sich, wie es von einer asketischen Auffassung aus sein miisste. Sie
argumentiert vielmehr damit, dass der Reiche auf Kosten dessen,
der zuwenig hat, sich noch mehr bereichert. Gegenstand der Kritik
ist die mangelnde Solidaritdt und Nachstenliebe, nicht die Méglich-
keit vermehrten Lebensgenusses. Die Erzahlung vom reichen Jiing-



— 163 —

ling, die noch einen Antonius zur freiwilligen Armut veranlasst und
in die Wiiste getrieben hatte, ist deshalb aus dem Mittelpunkt ge-
riickt und hat der Parabel vom reichen Mann und armen Lazarus
Platz gemacht.

Die Umwertung der Armut entspricht genau der Umwertung
der Welt. Ahnliches konnte am Verhiltnis zum Eros aufgezeigt
werden. Armut und Eros sind die Symbolgréssen im Hinblick auf
die Einstellung zur Welt iiberhaupt.

Was ist nun eigentlich christlich ? Angesichts der diametral
entgegengesetzten Haltungen kann man sich schon diese Frage
stellen.

A4

Die Kirche ist aufgefordert, eindeutig zu erkléren, wie sie zu
dieser diesseitigen Welt steht. Ist diese Welt — der Kosmos jetzt
und hier, in Raum und Zeit — Gottes, oder gehort er, mythologisch
ausgedriickt, dem Teufel als dem Fiirsten dieser Welt ?

Sofern sich die Kirche auf Weltbejahung einliess, tat sie es
meist auf Grund des Schopfungsverhéltnisses; das war das grosse
Gegenargument gegen die Gnosis. Die Natur, obgleich unheimlich,
erschien als das bevorzugte Feld des Schopfergottes. Waches Miss-
trauen jedoch bestand je und je gegen das dem Menschen gegebene,
ebenso natiirliche Geschenk der Freiheit und Vernunft, des Men-
schen Fahigkeit zu schépferischer Weltumgestaltung.

So ergab sich in der kirchlichen Weltzuwendung immer wieder
eine Spaltung in der Beurteilung der auf die Welt gerichteten
Téatigkeit, merkwiirdig durchgehend quer durch die Konfessionen.
Bejaht wurde das Ordnen, verneint das schopferische Gestalten. Es
ist eigentiimlich, wie einhellig als Prototyp des gottwohlgefilligen
Berufsmannes der Bauer gezeichnet, wie aber andererseits der
Techniker mit Misstrauen beurteilt wird. Wiederum sind Staats-
mann und Richter durchaus anerkannt, aber der schopferische
Kiinstler begegnet eher der Ungunst der Kirchen, soweit er nicht
speziell kirchliche Kunst schafft. Der Schauspieler gar und die Tén-
zerin haben Miihe, von den Kirchen unbefangen akzeptiert zu wer-
den.

Welche Einstellung zur Welt spiegelt sich in solchen Wert-
hierarchien wider ? Auch der Bauer bedient sich der Technik, auch
der Staatsmann bedarf der schopferischen Phantasie. Welche Vor-
stellung welcher heilen Welt lasst die Klischees so allgemein verbreitet



— 154 —

sein ? Steht dahinter nicht doch letztlich das ungeklérte, nie ganz
unbefangen gewordene Verhaltnis der Kirchen zur Menschenwelt
als Ganzem ?

Welchen Ort hat tberhaupt die Kirche selbst innerhalb der
Welt ? Sie ist, als soziologische Gestalt, eindeutig eine Grosse inner-
halb der Welt; sie besteht aus Menschen und Institutionen, die an
den Weltstrukturen partizipieren. Macht, Geld, Beziehungen,
Organisation sind fiir sie ebenso unentbehrlich wie fiir jede grosse
Institution. Andererseits versteht sich die Kirche von ihrem Ur-
sprung her als Einbruch eschatologischer, also {ibernatiirlicher
Krifte. Sie fithrt ihre Entschliisse auf den Heiligen Geist zuriick,
letztlich betrachtet sie sich als eine Grosse nicht von dieser Welt.
Die Unfehlbarkeit des Papstes in der romisch-katholischen Kirche
ist lediglich ein dogmatischer Spitzenausdruck fiir die Tatsache,
dass sich die Kirche als im Grunde nicht durch weltliche Krafte be-
dingt versteht. In der Unfehlbarkeit reprisentiert sich die gottliche
Autoritéat, die durch die Spitze der Hierarchie spricht.

Dieses Postulat ist freilich in der Wirklichkeit nur sehr schwer
aufrechtzuerhalten und stimmt auch mit den konkreten Erfahrun-
gen nicht iiberein. Die Ersetzung des alten Aon durch den neuen
Aon des Leibes Christi blieb ein Postulat, das mit dem Nichtein-
treffen der eschatologischen Hoffnungen seine Basis verlor. Die
natirliche Geschichte ging weiter, und die Kirche fand sich als Teil
dieser Geschichte vor. Die Ersetzung des Selbstverstindnisses der
Kirche als «Vorhut» des Gottesreiches durch das «von oben» (im Zu-
ge der Verdringung des dynamischen durch den statischen Dualis-
mus) erreichte das Ziel nicht, sondern wurde nur das klassische Bei-
spiel eines ideologischen Uberbaus. Immer weniger konnte die Kir-
che dartun, dass sie als Ganzes eine iiber den geschichtlichen Ver-
wicklungen stehende Grosse sei.

Der Riickzug auf das Amt (im donatistischen Streit) oder auf
die Schrift (Reformation) oder den Heiligen Geist, der als solcher
gerade nicht fixierbar ist, filhrte die Ekklesiologie nicht aus den
Schwierigkeiten heraus. Die Abgrenzung eines nicht der Geschichte
zugehorigen, iiberweltlichen Bezirkes wollte nicht iiberzeugend ge-
lingen. Immer wieder wurde «Welt», Relativitiat, Geschichtlichkeit,
Zweideutigkeit auch in jenen Raumen gefunden, die man sorgféltig
auszusondern gesucht hatte. Es gelang nicht, die Kirche von der
Welt so glaubwiirdig zu separieren, wie es die beanspruchte fraglose
Autoritat erforderte.



— 155 —

Die Krise der Kirche im heutigen Zeitalter hat einen ihrer
Griinde darin, dass die Kirche nicht nur ihre Stellung zu der Welt,
sondern auch ihren Ort in der Welt nicht klar zu definieren ver-
mochte. Sie blieb in der Ambivalenz zwischen Anspruch und Wirk-
lichkeit stehen.

Die Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche
lost den Konflikt nur scheinbar, indem die sichtbare Kirche der
weltlichen Relativitit preisgegeben wird. Aber die unsichtbare Kir-
che, die nun das Uberweltliche repriisentieren sollte, bleibt als un-
sichtbare ungreifbar.

VI

Nun besteht die Kirche nicht nur aus der Hierarchie und den
Theologen. Der allergrosste Teil der Kirchenglieder sind die Laien, die
selbst in einem weltlichen Beruf stehen und am Leben teilnehmen. So
hat sich denn je und je in der Laienfrommigkeit die Weltzuwendung
viel unbefangener verwirklicht als in der kirchlichen Ideologie.

Neben der Kirche, der Sekte und der individuellen mystischen
Innerlichkeit, jenen drei grossen soziologischen Gestaltungen der
Frommigkeit, wie sie Ernst Troeltsch in seinen Soziallehren so erhel-
lend beschrieben hat, ist das niichterne Laienchristentum nicht zu
vergessen. Hs lebt, wenn auch nicht unkirchlich, so doch unklerikal
und oft in einer gewissen Spannung zur Kirchlichkeit, dabei durchaus
in die konkrete Welt integriert.

Es ist Dietrich Bonhoeffer gewesen, der es versucht hat, eine
«Ahnenreihe» christlicher Diesseitigkeit in der Laienfrémmigkeit zu
entwerfen ; sie ist sehr unvollstandig und teilweise iiberraschend, hebt
aber gerade das Nichtklerikale hervor:

«Ich habe mich in letzter Zeit mit der nicht durch die Renais-
sance bedingten, sondern aus dem Mittelalter, vermutlich ausder
Kaiseridee im Kampf gegen das Papsttum, erwachsenen ,Weltlich-
keit* des 13. Jahrhunderts (Walther, Nibelungen, Parzival, erstaun-
lich die Toleranz gegen die Mohammedaner in der Gestalt des
Halbbruders Parzivals Feirefiz!, Naumburger und Magdeburger
Dom) beschéaftigt. Es ist nicht eine ,emanzipierte‘, sondern eine
,christliche‘, aber antiklerikale Weltlichkeit. Wo ist diese, von der
Renaissance ganz wesensverschiedene ,Weltlichkeit‘ eigentlich ab-
gebrochen ? Ich glaube bei Lessing — im Unterschied zur westlichen
Aufkldrung — noch etwas davon zu entdecken, in anderer Weise
auch noch bei Goethe und spéter bei Stifter und Mérike (von Clau-



— 156 —

dius und Gotthelf ganz zu schweigen), garnicht aber bei Schiller
und den Idealisten. Es wire sehr wichtig, hier zu einer guten
Ahnenreihe zu kommen» (Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Er-
gebung, Miinchen 1952, S.1561.).

Gerade diese Ausfiihrungen Bonhoeffers belegen, dass Welt-
lichkeit und Weltlichkeit, Diesseitigkeit und Diesseitigkeit, Weltbe-
jahung und Weltbejahung nicht einfach dasselbe sind. Die Frage
der christlichen Weltbejahung ist deshalb auch nicht identisch mit
der Modernitédt oder der Sidkularisierung. Der Versuch Blumen-
bergs, die sdkulare Neuzeit eindeutig gegen das Christentum zu
profilieren, ist ebenso undifferenziert wie andererseits das Unter-
nehmen, die Sékularisierung schlicht christlich zu vereinnahmen.
Und wenn seinerzeit Franz Overbeck den damals modernen Kul-
turprotestantismus Ritschlscher und Harnackscher Prigung mit dem
Verweis auf die Weltverneinung des frihen Christentums als keine
christliche Méglichkeit diskriminiert hat, dann hat er zum minde-
sten einseitig geurteilt, ganz abgeschen davon, dass weltfliichtig-
gnostische und eschatologische Verneinung des Jetzt und Hier
wohl zu unterscheiden sind.

Die von Bonhoeffer beschriebene Weise der christlichen Welt-
bejahung ist, wie die Ahnenreihe zeigt, zweifellos eine christliche
Moglichkeit.

Welches sind die Griinde dafiir, dass sie sich so wenig hat
durchsetzen konnen und dass sie stets zwischen einer klerikalen
Weltverneinung und einer unfrommen Weltlichkeit zerrieben wor-
den ist ? Warum hat sich die Kirche so wenig darauf eingelassen,
wahrend sie sich andererseits so entschlossen mit der Macht ver-
bunden hat ?

Es wire zundchst zu fragen, ob die geschilderte laienhafte, an-
tiklerikale, fromme Weltbejahung wirklich so selten ist. Vielleicht
ist sie einfach ganz niichtern und tragend da, ohne sich theoretisch
zu artikulieren, weil eben die Sprachwerdung des Glaubens und der
Frommigkeit vorwiegend den Theologen vorbehalten bleibt, die
naturgemiss stdrker den klerikalen Aspekt reprasentieren. Es
kénnte sein, dass die Haltung laienhafter niichternder Weltfrom-
migkeit als sprachlose Wirklichkeit weit verbreitet ist, aber um
ihrer Sprachlosigkeit willen weniger zum geschichtlichen Ausdruck
kommt, als es ihrer effektiven Wirksamkeit entspricht. Das ist
zweifellos der Fall. Aber es miissen auch noch andere Griinde nam-
haft gemacht werden.



— 157 —

Es scheint, dass einer Tendenz der Radikalisierung zufolge die
Position der frommen Weltlichkeit nur schwer durchzuhalten ist,
und dass sie leicht in einen unehrfiirchtigen Atheismus der Welt-
ausbeutung umschlégt. Das heisst mit anderen Worten, dass eine
fromme Diesseitigkeit leicht zu einer Verweltlichung im negativen
Sinne entartet. Umgekehrt verwandelt sich, wo das fromme Ele-
ment vorherrscht, die Weltbejahung leicht in eine Distanzierung
von der Welt, sobald diese Gefahr der Verweltlichung spiirbar
wird. Eine Diskriminierung der Welt scheint vordergriindig vor
einem solchen Abgleiten einen besseren Schutz zu bieten. So befin-
det sich die fromme Diesseitigkeit zwischen Hammer und Amboss
und erscheint oft als schwéchliche Vermittlung, nicht als starke
Synthese zwischen Gott und Welt. Die einseitigen Extreme iiben
durch ibre scheinbare Konsequenz eine grossere Anziehungskraft
aus als eine vermittelnde Position. Der Fehler der extremen Posi-
tion, der in der Nichtberiicksichtigung der Gegenseite liegt, springt
weniger ins Auge. Die fromme Weltlichkeit wird damit als Kom-
promiss diskriminiert. Dabei ist es durchaus falsch, die fromme
Diesseitigkeit schlicht als Mittelposition auszulegen. Es handelt
sich vielmehr bei der ausbeuterischen oder ehrfiirchtigen Weise, der
Welt positiv zu begegnen, um zwel entgegengesetzte Grundmog-
lichkeiten menschlichen Verhaltens, die beide in sich konsequent
sind. Keineswegs hat die zweite an sich einen stérker kompromiss-
haften Charakter.

Ein weiterer wichtiger Grund fiir die Schwierigkeit der christ-
lichen frommen Diesseitigkeit liegt in dem Umstand, dass ausge-
rechnet das Neue Testament als die Hauptquelle der christlichen
Frommigkeit stark von apokalyptischem Geist durchzogen ist. «Es
komme die Gnade, es vergehe diese Welt!» Dieser Sehnsuchtsruf
durchzieht doch als Stimmung die frithe Christenheit, und das apo-
kalyptische Weltschema von der gefallenen Welt, die nicht zu pfle-
gen, sondern durch eine neue zu ersetzen ist, bildet die Grundlage
des neutestamentlichen Weltbildes. Das breite Fundament der
frommen Weltbejahung, wie es durch das Alte Testament gelegt
ist, kommt dagegen nicht auf, weil das Alte Testament doch durch
das Neue in den zweiten Rang verwiesen wurde. Uberdies konnte
man das Alte Testament durch die im apokalyptischen Sinne aus-
gelegte Geschichte vom Siindenfall in das apokalyptische Weltbild
hinein integrieren, ohne sich durch die Gegeninstanzen allzusehr
storen zu lassen. Deshalb vermochte sich eigentlich auch nur im



— 158 —

Judentum eine fromme Diesseitigkeit ungestort zu entwickeln. In-
nerhalb des Christentums konnte fromme Diesseitigkeit leicht des
Abfalls bezichtigt werden.

Das macht zwar umgekehrt die Schwierigkeiten der weltver-
neinenden Tendenz innerhalb der Kirche nicht geringer. Da die
eschatologische Spannung des neutestamentlichen Christentums
nicht durchgehalten werden kann, ist eine konsequent biblisch sein
wollende Weltverneinung auf die Dauer der Zeit gar nicht durch-
fihrbar, weil die Grundlage der Naherwartung des Endes fehlt. Die
Inkonsequenz tritt aber weniger in Erscheinung, weil man sich auf
einzelne, aus dem apokalyptischen Zusammenhang herausgeloste
Stellen radikaler Weltkritik zuriickzieht, die in den statischen Dua-
lismus hineininterpretiert werden koénnen.

Dennoch wird diese Position der Kirche immer schwicher. Da
in der Neuzeit die weltbildlichen Grundlagen des apokalyptischen
Weltverstindnisses unglaubwiirdig geworden sind, ist die ontologi-
sche Basis der kirchlichen Weltverneinung dahingeschwunden.
Nicht mehr nur die geschichtliche Widerlegung der Naherwartung
erschiittert das weltbildliche Fundament, sondern auch die an-
dere Auffassung des Weltanfangs. Der Hinweis auf Adam als Be-
griindung der gefallenen Schépfung hat seine Kraft eingebiisst. In
einer wirklich ernsten Auseinandersetzung von Niveau kann nicht
mehr auf Adam verwiesen werden.

An die Stelle des Mythus von der urspriinglich vollkommenen,
dann gefallenen Schopfung tritt die Konzeption der Evolution als
dynamisches Prinzip der Entwicklung. Die Kirche versaumt ledig-
lich, die Konsequenzen aus dieser Grundlagenwandlung zu ziehen,
die sie an sich zu bestreiten nicht in der Lage ist.

Von da aus erscheint die Unvollkommenheit der Schépfung in
einem ganz anderen Licht, und das grundsétzliche Nein iiber das
Diesseits ist schwerer auszusprechen. Alle realistisch begriindbare
Kritik am Sosein der Welt und insbesondere des Menschen fliesst
nicht mehr aus grundsédtzlicher Weltverneinung und miindet nicht
mehr in sie. Die Kirche muss sich dieser Weltkonzeption stellen,
wenn sie sich nicht damit begniigen will, in eine Ghettoexistenz ab-
zusinken. So ist kirchliche Weltverneinung immer schwerer zu be-
griinden, obgleich sie, einmal vorausgesetzt, fiir die Etablierung der
kirchlichen Autoritiat von gewaltigem Vorteil ist. Welche enge Ver-
zahnung zum apokalyptischen Weltschema ist schon nur dadurch
gegeben, dass mit dem Erbsiindendogma die Zugehoérigkeit zur Kir-



— 159 —

che und der Empfang der Taufe als heilsnotwendig dokumentiert
sind! Auf solche Positionen zu verzichten féllt der Kirche begreif-
licherweise schwer; die Laienfrémmigkeit ist da unbefangener.

Es wird indes auch der Kirche nichts anderes tibrighleiben, als
auf Grund der gewandelten Denkfundamente ihre Aussagen zu
revidieren und die Konsequenzen aus dem Untergang des Welt-
schemas Urstand — Fall — Erlésung zu ziehen. Und das heisst auch,
dass sie sich doch auf die in der Laienfrommigkeit lingst vorge-
pragte fromme Diesseitigkeit einzulassen hat.

Wir vermuten deshalb, dass die heutige Weltzuwendung der
Kirche nicht bloss einer der in der Geschichte so hdufigen Pendel-
ausschlage ist, sondern dass sich ein irreversibler Prozess abspielt.
Denn kein gerader Weg fithrt mehr zu den alten Fundamenten der
kirchlichen Verneinung dieser Welt als der durch Adam gefallenen
Schépfung zuriick. Das heisst nicht Weltverklarung, nicht Aufhs-
ren der realistischen Weltkritik. Aber es bedeutet doch ein funda-
mentales Umdenken im Verhaltnis zum Kosmos als Gottes Kos-
mos.

Es wire fiir die Kirchen gut, diesen Weg ebenso bewusst wie
umsichtig zu beschreiten. Ulrich Neuenschwander



	Kirche und Welt

