Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultat der Universitat
Bern

Artikel: Die Katholizitat der Kirche und das anglikanisch-altkatholische
Interkommunionsabkommen

Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Katholizitat der Kirche
und das anglikanisch-altkatholische

Interkommunionsabkommen®

Der Begriff der Katholizitét ist fiir das Versténdnis der besonde-
ren Beziehung der anglikanischen und altkatholischen Kirchen von
wesentlicher Bedeutung. In der anglikanisch-altkatholischen
Unionskonferenz des Jahres 1931 einigten sich die Vertreter beider
Kirchengemeinschaften auf die bekannte Interkommunionsformel,
deren erster Artikel wie folgt lautet:

«Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitdit und
Selbststandigkeit der anderen und halt ihre eigene aufrecht. »

(Each Communion recognises the catholicity and independence
of the other and maintains its own)?.

Allerdings war gerade bei diesem Satz ein Zogern festzustellen,
das die Ratifizierung der Formel durch die altkatholische Seite be-
trifft. Wiahrend ndmlich die verschiedenen anglikanischen Kirchen
das Abkommen ohne jede Anderung im Wortlaut annahmen?, ist in
dem Beschluss der altkatholischen Bischofskonferenz gerade dieser
erste Satz nicht enthalten. An seine Stelle tritt eine Formulierung, die
die Grundlage fiir die Interkommunion in der Anerkennung der Giil-
tigkeit der anglikanischen Weihen durch die altkatholischen Kirchen
sieht:

«Die am 7. September 1931 in Wien versammelte Konferenz der
in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischéfe stimmt
auf Grund der Anerkennung der Giiltigkeit der anglikanischen Wei-
hen der Interkommunion der altkatholischen Kirchen mit der angli-
kanischen Kirchengemeinschaft zu3.»

Mir sind die Griinde fiir diese Anderung, die wahrscheinlich im
Protokoll der betreffenden Sitzung der Bischofskonferenz zu finden

* Referat, gehalten bei der anglikanisch-altkatholischen Theologenkon-
ferenz in Luzern am 16. September 1974

1 Dokumente zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen und altka-
tholischen Kirche, IKZ 21 (1931), 161.

2 Vgl. die Texte in IKZ 24 (1934), 73-76. Fiir die Kirche von England
ausfihrlicher Bericht: Das altkatholisch-anglikanische Interkommunions-
schema vor den Konvokationen wvon Canterbury und York, 1KZ 22 (1932),
28-38.

s IKZ 21 (1931), 161.



sind, nicht bekannt. Sie haben auch heute kaum mehr als einen histo-
rischen Wert; denn der vermiedene Satz ist inzwischen auch von der
altkatholischen Seite unmissverstindlich als Bestandteil des Ab-
kommens anerkannt worden. So erklirten die altkatholischen Bi-
schofe 1964 in ihrem Memorandum tber die anglikanisch-metho-
distischen Unionsverhandlungen:

«Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz betrach-
tet weiter als dessen (d.h. des Abkommens von 1931) wesentlichen
Punkt die gegenseitige Anerkennung der Katholizitit, woraus die
volle ,communio in sacramentis‘ hervorgeht. »

(The International Old Catholic Bishop’s Conference still regards
as its [sc. of the Bonn Agreement of 1931] essential point the recogni-
tion of each other’s catholicity, out of which results the complete com-
munio in sacramentis?.)

Ferner ist im Text des Abkommens der altkatholischen Kirchen
mit den spanischen. portugiesischen und philippinischen Kirchen
1965 der erste Artikel in seiner urspriinglichen Form enthalten. Da
aber dort die Bischofskonferenz in keiner Weise weitergehen wollte
als im bestehenden Verhéltnis mit der anglikanischen Kirchenge-
meinschaft, sondern im Gegenteil ganz bewusst das anglikanisch-alt-
katholische Abkommen als Modell fiir das neue Abkommen benutzte,
kann man mit Sicherheit folgern, dass dieser Satz auch von altkatho-
lischer Seite als voll in Kraft stehend angesehen wird. Die gegensei-
tige Anerkennung der Katholizitit wird also von beiden Seiten als der
Kern und die Grundlage des Interkommunionsabkommens an-
gesehen.

Was dieser Artikel in bezug auf die Katholizitidt sagt, ist klar:
Jeder Teil betrachtet den anderen und sich selbst als katholische Kir-
che. Eine genaue Definition dieser Katholizitat wird allerdings weder
im Interkommunionsabkommen noch im Protokoll der Bonner Kon-
ferenz gegeben. Wir stehen also vor der Aufgabe, den Sinn dieses Be-
griffs zu prézisieren. Als einen Beitrag dazu mochte ich hier einige
Thesen aufstellen, die teils als eine Auslegung des damaligen Abkom-
mens, teils aus dem heutigen Verstéindnis der Katholizitidt entstan-
den sind. Sie stehen also im Rahmen des allgemeinen Themas unserer
Konferenz: « Das Bonner Abkommen, wie es heute verstanden wird ».

¢ Memorandum der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz:
Anglican-Methodist-Conversations, 1KZ 56 (1966), 195. (Vgl. eine geringfiigig
abweichende deutsche Ubersetzung ebda., 199.)



— 130 —

1. Katholizitit ist eine Eigenschaft der Kirche
schlechthin: darum kann sie nicht zum Monopol
einer einzigen Konfession gemacht werden.

Diese These besagt das, was Altkatholiken und Anglikaner seit
dem Beginn ihrer Kontakte stets als selbstverstéindliche Basis ihrer
Einheitstheologie angesehen haben. So sagte z. B. Déllinger 1872 in
seinen Wiedervereinigungsvortrigen:

«Sehen wir naher zu, so diirfen wir Neigung und Bereitschaft zur
Vereinigung bei allen jenen voraussetzen, welche anerkennen, dass
der kirchliche Korper, welchem sie angehéren, nicht die Kirche
schlechthin, nicht die eine und einzige, in sich vé6llig abgeschlossene
Kirche ist, sondern nur eine Teilkirche, welche von sich allein keines-
wegs rithmen kann, dass sie jene heilige, katholische und apostolische
Kirche sei, die das alte Symbolum bekennt3. »

Und im gleichen Jahr hatte William Chauncy Langdon, der Ver-
treter der nordamerikanischen Bischéflichen Kirche, in einem offenen
Brief dhnliche Gedanken ausgedriickt®.

Mogen diese wenigen Beispiele fiir die allgemeine Uberzeugung
beider Kirchen stehen, dass sie selbst nicht die ganze Kirche des Glau-
bensbekenntnisses sind — auch beide Kirchengemeinschaften zusam-
men nicht.

Altkatholiken und Anglikaner bekennen also, dass ihre Kirchen-
gemeinschaften Katholizitdt besitzen, aber nicht die ganze Katholizi-
tat erschopfen. Diese Fiille der ganzen Katholizitit kann es nur in
einer wiedervereinigten Kirche geben, die die ganze Christenheit um-
fassen soll.

2. Das Wort «katholisch» ist nicht als Gegensatz
zu «protestantisch» oder «evangelisch» zu verstehen.

Gewiss hat derjenige Teil der westlichen Kirche, der im XVTI.
Jahrhundert die Lehren der Reformation nicht annahm und mit Rom
in Gemeinschaft blieb, diese Bezeichnung gebraucht, um sich von den

5 I. von Déllinger, Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Sieben Vortrdge, gehalten zu Miinchen im Jahre 1872, Nordlingen 1888, 127f.

¢ W.Chauncy Langdon, A Letter to J.J.Dillinger: The Restoration of
Christian Unity and the Approaching Old-Catholic Congress at Cologne, Lon-
don 1872. Ein Exemplar dieser seltenen Schrift befindet sich in der ehema-
ligen Bilcherei Dallingers, heute im Besitz der Miinchener Universititsbi-
bliothek.



— 131 —

Christen zu unterscheiden, die sich als die gegen Roms Anspriiche
protestierenden, sich auf das Evangelium und die Reform der Kirche
berufenden verstanden. Doch ist Katholizitédt kein kontroverstheolo-
gischer Begriff aus der Reformationszeit, sondern eine altkirchliche
Bezeichnung, die in das Glaubensbekenntnis der alten Kirche aufge-
nommen wurde und ein wesentliches Merkmal der Kirche schlechthin
meint. Als die Reformatoren das griechische Wort «katholisch» im
Glaubensbekenntnis durch Ausdriicke aus der Volkssprache wie «all-
gemein», «allgemein christlich» wiedergaben, wollten sie damit ein
Fremdwort durch einen verstédndlicheren Ausdruck ersetzen, nicht
aber die Bedeutung des Wortes dndern oder abschaffen. (Bekanntlich
gab es vor und wihrend der Reformationszeit auch «katholische»
Ubersetzungen des Credos, die das Wort dhnlich iibertrugen.)

In Wirklichkeit ist die ganze Kirche und nicht nur ein Teil von
ihr zugleich katholisch. evangelisch und orthodox. Indem der Konfes-
sionalismus sich diese Begriffe aneignete und sie fiir einen Teil der
Kirche in Anspruch nahm, engte er sie ein und verfalschte damit ihre
wahre Tragweite.

Fir die altkatholisch-anglikanischen Beziehungen ist dieser
Punkt von besonderer Bedeutung, weil die Kirche von England eine
Kirche der Reformation ist und einen evangelikalen Fliigel hat, der
ganz besonders fiir das reformatorische Glaubensverstandnis eintritt.
Die nordamerikanische Tochterkirche nennt sich offiziell « protestan-
tisch», und dieses Wort wird auch sonst von Anglikanern gebraucht.

Nun war der altkatholischen Seite beim Abschluss des Interkom-
munionsabkommens diese Tatsache selbstverstindlich bewusst. Im
Protokoll der Konferenz sind die Ausserungen des Bischofs von Glou-
cester festgehalten worden:

«Er stellte fest, es diirfe kein Zweifel dariiber obwalten, dass das
evangelikale Element ein dauerndes und geschétztes Element in der
Kirche von England sei und dass eine Interkommunion mit der
ganzen Kirche geschlossen werden miisse?.»

Zugleich versteht sich die anglikanische Kirche als eine katho-
lische Kirche ohne Einschrinkungen. Dass beide Bezeichnungen
zugleich in Anspruch genommen werden, geht z.B. aus der Ant-
wort hervor, die die Bischofliche Kirche 1869 auf die Einladung
zum I. Vatikanischen Konzil gab:

«Obwohl wir fiir unsere Kirche die Katholizitdt in Anspruch

" IKZ, 21 (1931), 151.



— 132 —

nehmen, so leugnen wir doch nicht ,Protestanten‘ zu sein. Prote-
stanten namlich sind wir, insofern wir gegen alle Irrlehren prote-
stieren, die dem katholischen Glauben widersprechen. Wir sind
Protestanten geworden, um wahrhaft Katholiken zu bleiben®. »

In diesem Zusammenhang weisen die anglikanischen Christen
auf die «comprehensivness» ihrer Kirche als einen besonderen Bei-
trag im 6kumenischen Dialog. Die Moglichkeit, dass verschiedene
Gruppen, reformatorischer wie traditioneller Pragung, in einer Kir-
che zusammenleben, sich gegenseitig akzeptieren, gemeinsame For-
men des Gottesdienstes und des Glaubensbekenntnisses und eine
gemeinsame bischoéfliche Kirchenleitung besitzen, stellt das Modell
einer tatséchlich gelebten Fiille, einer Einheit in der Vielfalt dar.

Dadurch, dass die altkatholische Kirche die Katholizitit der
anglikanischen Kirchengemeinschaft anerkennt, bekennt sie tat-
siichlich, dass eine Kirche zugleich katholisch und evangelisch sein
kann und, dass es moglich ist, «evangelische» und «katholische» Ele-
mente im dynamischen Aufeinanderwirken zu vereinigen. Bedin-
gung dafiir ist allerdings ein dritter Satz:

3. «Katholizitiit ist allen Formen des Egoismus
und Partikularismus entgegengesetzt.»

Dieser Satz ist dem Bericht von Uppsala entnommen? und bil-
det eine Weiterentwicklung dessen, was im 2.Satz gesagt worden
ist. Augustinus hat zu seiner Zeit den Partikularismus der Donatisten
charakterisiert und bekdmpft. Diese nordafrikanische Gruppe be-
hauptete, die Kirche hitte durch einen allgemeinen Abfall in den
iibrigen Teilen der Welt aufgehort, zu existieren, und wére nur
noch bei ihnen in Afrika vorhanden. So etwas zu sagen, entgegnete
der grosse Kirchenvater, sei lacherlich; denn es heisst die Augen
vor der Wirklichkeit verschliessen, dass die von den Aposteln ge-
grindete Kirche iiberall auf dem Erdkreis lebt; die Donatisten sol-
len darum aufhéren, nach Beweisen fiir etwas zu suchen, was es gar
nicht gibt. Augustinus sieht die Wurzel der Katholizitdt im Befehl
des Herrn, seine Lehre bis an die Grenzen der Erde zu verkiinden.
Freilich besteht die Kirche bis zur Parousie aus Weizen und Un-

8 Zitiert bei Kiiry, U., Die Altkatholische Kirche, Stuttgart 1966, 398.

® Bericht aus Uppsala. Offizieller Bericht, Genf 1968: Angenommener
Bericht der Sektion I: Der Heilige Geist und die Katholizitdt der Kirche, S.10,
Abs. 7.



— 133 —

kraut, aus Siindern und Gerechten. Die Donatisten dagen wollten
ihre partiukularistische Auffassung damit begriinden, dass die Kir-
che nur aus den reinen Glaubigen bestinde, die weder in der Ver-
folgung abgefallen waren noch Gemeinschaft mit den damals Abge-
fallenen hielten?.

Die katholische Kirche, so wie sie Augustinus bekennt, steht
also im Gegensatz zu jeder Auffassung, die den Versuch unter-
nimmt, die Kirche auf eine bestimmte Gruppe innerhalb der Chri-
stenheit zu reduzieren, die sich dann als die Kirche der Gerechten,
der Auserwahlten, der Rechtgldubigen usw. von den anderen Teilen
abtrennt. Die ganze konfessionalistische Ekklesiologie, die vor
allem seit der Reformation und Gegenreformation ihre Bliiten
treibt und im letzten Jahrhundert ihren Hohepunkt erreichte, ist
im Grunde eine Wiederholung des Donatismus in seiner Engherzig-
keit, in seinem Nicht-wahrhaben-Wollen der Friichte des Geistes
bei den anderen. Wenn die verschiedenen mehr oder weniger pieti-
stisch orientierten Erweckungsbewegungen sagen, die Kirche be-
stehe nur aus den «Bekehrten». was sie dann dazu fiihrt, die Struk-
turen der Kirche als «#ussere Organisation» abzulehnen oder zu
ignorieren, wenn die strenggldubig reformatorischen Gruppen das
Kirchsein von der «reinen Lehre» abhéngig machen und so eine be-
stimmte, historisch gewachsene Auffassung des Christentums ver-
absolutieren, wenn eine bestimmte, heute wohl iiberholte rémisch-
katholische Apologetik nur diejenigen als Mitglieder der von Chri-
stus gegriindeten Kirche betrachtet, die mit dem rémischen Stuhl
in Gemeinschaft geblieben sind; wenn eine grosse Zahl orthodoxer
Theologen immer wieder ihre Uberzeugung bekunden, dass die
ganze westliche Halfte der Kirche, mit ihren Heiligen und Gelehr-
ten, mit ihren Mystikern und Missionaren von der «einzig wahren
Orthodoxen Kirche» abgefallen seien, wenn das Kirchsein ganz all-
gemein an bestimmte Elemente der christlichen Uberlieferung ge-
kniipft wird, die eine bestimmte Richtung besonders gepflegt und
entwickelt hat, um damit dann die anderen als «nicht-Kirche» ab-
zustempeln, dann ist immer, unter diesen verschiedenen Verklei-

10 ¢,..unde probent ecclesiam mundo perdito ad solos Afros redactam
...desinant ergo quaerere quod invenire non poterunt, non quia occultum
est, sed quia non est.» Epistula ad catholicos, 16, 43 (CSEL 52, 288). «tot
christianas gentes tam lata per mundum christiana unitate porrectas ignot-
orum Afrorum ignotisque criminibus nolite perfundere.» Contra Cresconium,
111, 66, 83 (CSEL, 52, 582). Die Argumentation des Augustinus ist im gan-
zen Band 52 des CSEL immer wieder zu finden.



— 134 —

dungen und sich einander bekampfenden Auffassungen der gleiche,
donatistische Geist am Werk — ein wahrhaft unkatholischer Geist.

Die bisherigen Uberlegungen sollen in keiner Weise den Eindruck
erwecken, dass der gegenwirtige, gespaltene Zustand der Christen-
heit als Ausdruck der katholischen Vielfalt zu rechtfertigen sei;
denn zur Katholizitdt gehort die Vielfalt, aber nicht die Trennung.
Die Frage nach der Wahrheit und die Suche nach einem gemeinsa-
men Bekenntnis des Glaubens soll ebensowenig unterdriickt wer-
den; denn nur die Vielfalt ist legitim, die sich ihrer tieferen Einheit
bewusst ist. Aberessollte in der Losung der Fragen, die die Christen seit
Jahrhunderten schmerzlich bewegen, die Abstempelung des Gegners
mit der Hilfe einer unkatholischen apologetischen Ekklesiologie un-
terlassen werden. Denn nur dann ist es moglich, die katholische Ein-
heit wiederherzustellen, wenn das Bewusstsein der gemeinsamen Zu-
gehorigkeit zur einen, katholischen und apostolischen Kirche, die lei-
der nach aussen und durch Menschenwerk gespalten, aber doch von
innen und durch Gottes Gnadenwerk unversehrt ist, wieder wach und
lebendig wird.

Katholizitit bedeutet aber auch die Uberwindung aller einseiti-
gen Bindungen an Nationalitat, Rasse, Sprache oder Kultur. Der Sla-
wenapostel Kyrill schrieb, um die Beschuldigungen zuriickzuweisen,
die ihm zuteil wurden, weil er in einer Zeit, in der Griechisch und
Latein noch als die einzigen gebildeten Sprachen galten, die Liturgie
in die slawische Sprache iibersetzt hatte : « Derselbe Gott, der die bei-
den Hauptsprachen schuf, machte auch alle anderen.» Durch ihre
Interkommunion bereichern sich die Kirchen der anglikanischen und
der altkatholischen Gemeinschaft gegenseitig, indem sie sich Zugang
zu Sprachgebieten erschliessen, die in ihrer eigenen Tradition nicht
vertreten sind. Dieses wird mindestens auf altkatholischer Seite sehr
bewusst empfunden.

4. «Katholizitit ist die Eigenschaft, durch welche
die Kirche die Fiille, die Integritiit und die Totalitét
des Lebens in Christus zum Ausdruck bringt.»

Auch dieser Satz ist im Bericht von Uppsala enthalten!?, Katho-
lizitdt ist Fiille, Integritdt und Totalitdt und darum kein Minimum,

11 ¢deus qui fecit duas linguas principales fecit et caeteras alias» (Ich
habe die Quelle des Zitates nicht wiedergefunden).
12 A.a.0., S.10, Abs.7.



— 135 —

das man als das einzig Wichtige ansehen kénnte. Einer bestimmten
Denkweise liegt die Gefahr nahe, in dem Bestreben, eine mehr oder
weniger breite Basis zu schaffen, die alle «wesentlichen » Elemente des
Christentums enthalten wiirde und auf die sich die getrennten Kir-
chen einigen koénnten, zu glauben, dass alles, was nicht zu diesem ge-
meinsamen Minimum gehort, zweitrangig oder unwichtig sei. Auch
von Gegnern der kumenischen Bewegung kann man oft die Beschul-
digung héren, unter den Einheitsbestrebungen verstecke sich ein ab-
lehnungswiirdiger Minimalismus. Beide Auffassungen beruhen auf
einem Missverstdndnis. Die alte Kirche hielt es fiir notwendig, sich
auf einige gemeinsame Glaubensformulierungen, kirchliche Gesetze
und Formen des Gottesdienstes zu einigen. Sie wollte aber durchaus
nicht sagen, nur das sei das Gemeinsame oder nur das sei das Wich-
tige. Zur Fiille der Katholizitdt gehoren ebensosehr das nichtdefi-
nierte Gemeinsame wie auch das nicht Gemeinsame, solange es eine
legitime Entwicklung der christlichen Botschaft ist. Eine gemein-
same Basis hat also nicht die Funktion, alles Ubrige zu relativieren,
sondern die Ubereinstimmung aller Christen in einem besonders wich-
tigen Punkt auch sprachlich zum Ausdruck zu bringen.

Da aber zu Katholizitat auch diejenigen Lebensédusserungen der
Kirchen gehoren, die einzelnen Teilen der Christenheit eigen sind und
in anderen Teilen fehlen, ist die Moglichkeit gegeben, sich gegenseitig
zu 0ffnen, zu bereichern, in einem Wort, im Gebiet der Katholizitiat zu
empfangen und zu geben. Die ganze Fiille der Katholizitit kann es
nur in der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche des
Glaubensbekenntnisses geben; und es besteht kein Widerspruch,
wenn einzelne Teile dieser Kirche sich zugleich als katholisch beken-
nen und doch zugeben, dass sie nicht die ganze Fiille der Katholizitéat
besitzen, dass sie vervollkommnungs- und ergénzungsfahig sind. Ein
Teil der Kirche, sei es eine der jetzt getrennten Konfessionen, sei es
die Kirche eines Landes, einer Region oder eines Ortes, ist einerseits
nach Uberzeugung der alten Kirche die Verkérperung der ganzen
Kirche an diesem Ort, in dieser Region oder in diesem Land, und
dadurch besitzt diese Teilkirche in sich alle Wesensmerkmale der Kir-
che schlechthin; andererseits ist der Leib des Herrn erst durch die
Zahl der Glaubigen aller Orten und aller Zeiten vollstindig, eine mul-
tiforme Totalitat, in der jeder einzelne und jeder Teil der Kirche sei-
nen eigenen, personlichen, unwiederholbaren Beitrag leistet.

Das Bekenntnis zur Katholizitit ist ein Bekenntnis zur Fiille, ein
Wille, sich den Gaben der anderen zu 6ffnen ; zugleich ist es auch der



— 136 —

stindige Kampf gegen den egoistischen Partikularismus, gegen das
selbstzufriedene Gefiihl, alles zu haben und sich in keiner Weise
andern zu brauchen.

5. Darum ist die Katholizitit nicht nur eine Gabe
sondern auch eine Aufgabe?3,

Einerseits gibt der Herr seiner Kirche stets die Fiille seines
Lebens, die Fiille seines Geistes. Andererseits ist die Moglichkeit des
Einzelnen, diese Fiille zu leben und sie sichtbar zu machen, begrenzt ;
es kommen hinzu die Siinden und Fehler der Einzelnen und der Zu-
stand der Spaltung der Kirche, um diese erlebte Katholizitét noch
mehr zu begrenzen und zu verdunklen. Wahrend von oben her die
Fille gegeben ist, ist es von unten her die Aufgabe der Menschen, sich
diese Fille anzueignen, sich ihr zu 6ffnen; und diese Aufgabe wird
durch Begrenztheit und Schuld oft sehr unvollkommen erfiillt.

Indem sich die anglikanische und die alkatholische Kirche zur
Katholizitat bekennen, bekennen sie sich zu dieser Aufgabe : sie wol-
len nicht nur an den ihnen zugeteilten Gaben festhalten, sondern sich
ebenfalls gegenseitig ergéinzen, um so eine vollere Katholizitiat zu erle-
ben. Sie wollen aber auch gemeinsam wachsam bleiben, um auch den
iibrigen Teilen der Kirchen gegeniiber in der Haltung des Empfan-
gens und Gebens zu verharren.

In 43 Jahren erlebter Sakramentsgemeinschaft ist dieses auch
mehr und mehr zur lebendigen Wirklichkeit geworden. Konnten z. B.
die anglikanischen Missionen und das anglikanische Ordensleben den
Altkatholiken die Moglichkeit eréffnen, sich am missionarischen und
spirituellen Leben der Kirche intensiver zu beteiligen, was ihnen vor-
her auf Grund der kleineren Zahl nicht méglich war, so ist es die altka-
tholische Aufgabe, etwa auf die altkirchliche Krankensalbung auf-
merksam zu machen oder in der Stellungnahme zu den leider geschei-
terten anglikanisch-methodistischen Verhandlungen auf die Inkonse-
quenz eines Verséhnungsritus, deren eigentliche Bedeutung nur Gott
und nicht den Teilnehmern bekannt sein sollte, hinzuweisen!¢. Doch
gibt es noch vieles, was auf dieser Ebene geschehen konnte, um die
Kontakte zu intensivieren. Es wire wiinschenswert, dass die ganzen
Kirchenkérper, Laien und Kierus, in hoherem Mass an diesem Aus-

13 Vgl. ebenfalls den Bericht von Uppsala, ebda.
u Vgl. dazu Oeyen, Chr., 4postolisches und nichtapostolisches Amt, IKZ
62 (1972), 202f.



— 137 —

tausch teilnehmen. Insbesondere wire es sehr wiinschenswert, dass
haufiger Theologiestudenten oder Priester eine gewisse Zeit an den
Ausbildungsstéatten der anderen Kirche studieren kénnten und auch
dass anglikanische Reisende, die fiir Vortrige oder kirchliche Kon-
takte auf das Festland kommen und dabei viele Stellen und Person-
lichkeiten der grosseren Kirchen kontaktieren, ebenfalls hiufiger
einen Vortrag oder Besuch bei ihren bescheidenen altkatholischen
«full-communion»-Partnern einplanen wiirden. Auch das ist eine
Moglichkeit, katholisch zu sein und Katholizitdt zu praktizieren.
Katholizitéit als Aufgabe bedeutet aber auch, dass beide Kirchen das
sein wollen, wozu ihr eigenartiger Platz innerhalb der 6kumenischen
Konstellation sie seit eh und je bestimmt hat, nimlich Briicke zwi-
schen den Konfessionen, Modell und Ort einer zukiinftigen Wieder-
vereinigung. Wenn man von rémisch-katholischer Seite das anglika-
nische Modell als eine annehmbare Losung der 6kumenischen Frage
in Erwégung zieht, wenn man von bestimmten evangelischen Rich-
tungen hort, die Altkatholiken befénden sich ungefiahr da, wo alle sich
einmal treffen kénnten, dann sind diese Ausserungen kein Grund zur
Selbstbeweihrducherung, als ob diese Erwdgungen etwas mehr als
noch nicht verwirklichte M6glichkeiten wiren ; aber sie sind ein An-
lass zur Besinnung, zum Aufhorchen, um nicht eine solche Aufgabe
durch eigene Verschuldung unerfiillt vorbeigehen zu lassen.

6. Erlebte Katholizitit zielt auf eine Einigung
im Ausdruck des Glaubens und in den verfassungsmassigen
Organen der Kirche.

Esist soeben gesagt worden, dass die mit der vollen Sakraments-
gemeinschaft zusammenhingenden Kontakte zwischen den beiden
Kirchengemeinschaften in der Zuktnft noch intensiver gestaltet wer-
den konnten, was ein Wachstum in der erlebten Katholizitidt bedeuten
wiirde. Damit ist aber noch nicht alles ausgedriickt, was als Aufgabe
vor uns liegt, wenn wir uns wirklich zur Katholizitét der Einen Kirche
bekennen wollen. Hier soll die Frage angeschnitten werden, ob das
Abkommen von 1931, einschliesslich der durch die Einfiihrung des
Begriffs «full communion » vollzogenen Steigerung, als die letzte Stufe
der Einheit betrachtet werden kann, deren Wiederherstellung die ge-
trennten Kirchen erstreben oder ob es ein noch nicht vollkommenes,
Stadium dieser Einheit darstellt, das eines Tages durch eben diese
héhere, endgiiltige Form der Einheit ersetzt werden kann und soll.



— 138 —

Dazu mochte ich eine einfithrende Bemerkung vorausschicken:
die Untersuchung dieser Frage deckt sich in keiner Weise mit einer
versteckten Absicht, die Bedeutung der Sakramentsgemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen zu verharmlosen oder etwas an der bis-
her erlebten Gemeinsamkeit zuriickschrauben zu wollen. Eine solche
bewusste oder unbewusste Neigung, die etwa im Hinblick auf die An-
naherung an andere Kirchen, die Beziehungen zu der Kirche, die als
erste den Altkatholiken Briiderlichkeit und Gemeinschaft anbot,
meint reduzieren zu miissen, wire undankbar, aber auch toricht.
Dadurch wiirden diese anderen Verhandlungen keine wirkliche 6ku-
menische Relevanz mehr besitzen, sondern nur eine taktische oder
kirchenpolitische Schwankung von einem Lager in das andere dar-
stellen. Wie es schon Déllinger sagte, und zwar im Zusammen-
hang mit der anglikanischen Kirche, soll nicht «das Bestreben, eine
Kluft auszufiillen zur Erweiterung und Vertiefung einer anderen
fithren15y.

Die hier unternommene Betrachtung soll also in keiner Weise zu
einer solchen Reduzierung oder Minimalisierung fiihren, sondern im
Gegenteil zeigen, dass die gegenwirtigen Beziehungen noch fahig
sind, vertieft und erweitert zu werden, und dass diese Vertiefung und
Erweiterung eine vom Herrn der Kirche gewollte Aufgabe an die
Partnerkrichen darstellt.

Es ist manchmal gesagt worden, das Bonner Abkommen stelle
das Modell einer zukiinftigen Einheit der Kirche dar. Die volle Sakra-
mentsgemeinschaft, mit der Moglichkeit fir alle Glaubigen und Geist-
lichen einer Kirche, in der anderen die Sakramente zu empfangen
bzw. auch zu spenden, bei Aufrechterhaltung der vollen Selbsténdig-
keit einer jeden Kirchengemeinschaft in ihren internen Angelegenhei-
ten, dariiber hinaus ein loser Verkehr mit gegenseitiger Information
und gelegentlichen Stellungnahmen, wenn Fragen auftauchen, die fiir
die Partnerkirchen von Wichtigkeit scheinen — das alles scheint eine

15 « Jedenfalls 1st es fur Glieder der lateinisch-katholischen Kirche uner-
lasslich, dass sie, sobald sie in henotische Verhandlungen mit Protestanten
eintreten, nur mit steter Ricksichtnahme auf die anatolische Kirche, oder,
besser noch, mit Zuziehung von Angehérigen derselben zu Werke gehen;
sonst mochte das Bestreben, eine Kluft auszufiillen, zur Erweiterung und
Vertiefung einer anderen fithren, deren Verschwinden nicht minder wiin-
schenswerth, nicht minder von oben geboten ist. Und wollten wir die eng-
lische Kirche in unsere Bestrebungen bei Seite lassen, so wlirde uns in der
goldenen Kette, deren Risse wir zu entfernen, deren Zusammenschliessung
wir herzustellen wiinschen, ein eben so unentbehrliches als kostbares Mittel-
glied fehlen.» Uber die Wiedervereinigung, a.a.0., 33f.



— 139 —

realistische Moglichkeit zu bieten, die Einheit ohne Uniformitit zu
verwirklichen.

Doch demgegeniiber stehen andere Stimmen und andere Argu-
mente. Der «Report» der Konferenz von Lund, z. B., der sich im Jahr
1952 mit der Fragen der Interkommunion beschéftigte und dabei aus-
driicklich die bestehende Sakramentsgemeinschaft zwischen den an-
glikanischen und altkatholischen Kirchen erwiahnte, bemerkte ein-
fithrend dazu:

‘It is important to remember, however, that none of the rela-
tionships described below can be regarded as the fulfilment of that
complete unity which we believe to be God’s will for His Church.’

«Es ist allerdings wichtig, daran zu erinnern, dass keine der un-
ten beschriebenen Formen der Beziehung als die Erfiillung jener voll-
kommenen Einheit angesehen werden kann, von der wir glauben,
dass sie dem Willen Gottes in bezug auf seine Kirche entspricht16.»

Aber auch in den Unionsverhandlungen zwischen Anglikanern
und Methodisten in England wird die «full communion» nur als vor-
laufiger Schritt angesehen, dem in einem spéteren Stadium die Ver-
wirklichung der vollen kirchlichen Einheit folgen sollte :

‘During the period of full communion, we should expect that our
Churches would grow together and learn how to achieve the final goal
of unity. If however, our Churches agree to accept stage one of this
movement, we believe that it is essential that they should at the same
time accept the obligation to achieve, in due course, union with one
another in one Church. The existence of two parallel Churches, side
by side, in full communion, would be anomalous and unsatisfactory
except as a step towards and a means of achieving the ultimate goal of
uniont”.’

«Wir hoffen, dass unsere Kirchen wihrend der Zeit der vollen
Sakramentsgemeinschaft zusammenwachsen und lernen, wie das
Endziel der Einheit zu erreichen ist. Wenn allerdings unsere Kir-
chen der Annahme des ersten Stadiums dieses Prozesses zustim-
men, glauben wir, dass es wesentlich ist, dass sie zugleich die Ver-
pflichtung annehmen, die Einheit miteinander in einer Kirche in
geeigneter Weise zu erreichen. Das Vorhandensein von zwei Paral-

16 Tomkins, Oliver 8. (ed.), The third World Conference on Faith and
Order held at Lund, London 1953, 51. (Massgebend ist der englische Text, die
deutsche Ubersetzung ist meine eigene.)

17 Conversations between the Church of England and the Methodist

Church. A Report to the Archbishops of Canterbury and York and the Confe-
rence of the Methodist Church, London 1963, 9.



— 140 —

lelkirchen, die nebeneinanderstehen und sich in voller Sakraments-
gemeinschaft miteinander befinden, wire eine Anomalie und wiirde
nicht befriedigen, wenn es nicht ein Schritt zum Endziel der Union
und ein Mittel dazu wére.»

Man hat gelegentlich gemeint, dass diese «organische Einheit»
mit den Methodisten nur deshalb gefordert gewesen wire, weil
beide Kirchen sich in ein und demselben Land in einer Sprache an
das gleiche Volk wenden; wihrend die anglikanischen und altka-
tholischen Kirchen zumeist 6rtlich getrennt sind und in den weni-
gen Fillen, in denen dieses nicht zutrifft, sich ganz klar an ge-
trennte Volksgruppen wenden (wie z.B. die polnischen Altkatholi-
ken in den USA oder die anglikanischen Gemeinden auf dem euro-
péischen Festland). Die «organische Einheit» wére also nur an einem
Ort und innerhalb einer sprachlich oder national geschlossenen
Gruppe notwendig, fiir die anderen Fille wiirde die «volle Sakra-
mentsgemeinschaft» reichen. Wir werden aber sehen, dass die hier
angeschnittenen Fragen iiber den sicher auch wichtigen Aspekt der
ortlichen Einheit hinaus reichen.

Aber zuerst ist es notwendig, ein drittes Zeugnis zu vernehmen,
nimlich das der Schopfer des Bonner Abkommens selber. Im Pro-
tokoll der Bonner Konferenz wurde folgende Stellungnahme der
Evangelikalen zu der geplanten Interkommunion verlesen:

«Der von den Evangelikalen eingenommene Gesichtspunkt ist
der, dass es unmdoglich ist, eine Union auf Grund der Gleichheit des
Glaubens zustande zu bringen. Es ist klar, dass die Lehre der Kir-
che von England und die Lehre der altkatholischen Kirche nicht
miteinander vereinbar sind. Wenn daher Gleichheit oder Uberein-
stimmung der Lehre als Bedingung fiir eine Vereinigung gefordert
wiirde, so konne eine sclche Vereinigung nur durch eine Anderung
der Lehre des einen oder des anderen Teiles der Kirchen zustande-
kommen. Es ist nun aber zu erwigen, dass die Frage der Interkom-
munion etwas ganz anderes ist. Hierfiir brauchte nicht auf einer
solchen Gleichheit oder Ubereinstimmung der Lehre bestanden
werden...18.»

Als Griinde fiir diese evangelische Auffassung werden an einem
anderen Ort des Berichtes erwihnt; «unter anderem, weil die altka-
tholische Kirche nicht die Schrift als Grundlage ihres Glaubens er-
wihnt und weil ihre Lehre von der Eucharistie in einem Sinne ge-

18 TKZ 21 (1931), 1541,



— 141 —

deutet werden konnte, der nicht im Einklang mit den Lehren der
anglikanischen Kirche nach den 39 Artikel stinde»'®. Man kann
sich die Frage stellen, ob diese Griinde im Lichte der heutigen ¢ku-
menischen Theologie noch immer so massgebend oder uniiberwind-
lich sind; jedenfalls steht aber fest, dass beim Zustandekommen
des Abkommens ohne Widerspruch festgestellt wurde, es handle
sich nicht um eine Vereinigung (die also als eine héhere Art der
Einheit betrachtet wurde), sondern «nur» um Interkommunion.
Die drei zitierten Dokumente enthalten also von verschiedenen
Gesichtspunkten her dieselbe Aussage: es gibt ein «Mehr», das iiber
die im Zustand der vollen Sakramentsgemeinschaft verwirklichten
Einheit hinausreicht und als das Ziel der christlichen Einheitsbe-
mithungen angesehen wird. Dafiir werden Namen wie «Vereini-
gung» oder «organische Einheit» gebraucht. Es stellt eine Anomalie
dar (eine Anomalie, die ihre Wurzel im gespaltenen Zustand der
Kirche hat, der ebenfalls anomal ist), dass zwei Kirchen einerseits
sich zur Katholizitéit, also zur ganzen Fiille des christlichen Lebens
bekennen, andererseits aber nicht imstande sind, ihre Grundiiber-
zeugungen auf den Gebieten der Kirchenverfassung, des Gottes-
dienstes und des Glaubensbekenntnisses gemeinsam zu formulieren.
Dieser Zustand wird noch klarer dadurch zum Ausdruck gebracht,
dass jede Kirche fiir ihre eigenen Mitglieder bestimmte bekenntnis-
missige Dokumente, bestimmte Formen des Gottesdienstes und
19 A.8.0., 149. Vgl. die ausfiihrlichere Aufzéhlung von G.F.Graham-
Brown vor der Konvokation von Canterbury in IKZ 22 (1932), 33f. Gra-
ham-Brown, der in Bonn der Hauptvertreter der Evangelikalen gewesen
war, erklirte sich {iber die Stellungnahme der Altkatholiken zu den stritti-
gen Punkten zufrieden: «Die Altkatholiken erklirten, dass sie die Hinlidng-
lichkeit der Hl. Schrift annédhmen. Sie setzten die Bedeutung, die fiir sie die
Tradition habe, auseinander, indem sie betonten, dass die hl. Schrift als
prima regula fidei anerkannt wiirde. Die Tradition finde sich teils in der
Ubereinstimmung der grossen Kirchen, die mit der Urkirche in historischer
Kontinuitédt stdnden, teils wiirde sie aus den geschriebenen Dokumenten
nach wissenschaftlichen Methoden eruiert. (Sinngeméss zitiert aus der I.
Bonner Unionskonferenz von 1874; genauer Text in IKZ 21/1931, 156. Ch.
O.) Im Hinblick auf diese Erkldarung sei es ihm méglich gewesen, die altka-
tholische Stellung zu Schrift und Tradition anzunehmen. Ebenso sei er in
der Lage gewesen, die Erklarung anzuerkennen, dass die vier ersten allge-
meinen Konzilien eine grossere Bedeutung haben als die drei nachfolgenden.
Die schlimmste Schwierigkeit war ihm die Lehre von der HIl. Eucharistie,
besonders wie sie sich in den Weiheformularen ausspricht. Aber die Altka-
tholiken erkldrten, dass sie den Ausdruck ,Stithnopfer‘ nicht im Sinne einer
Wiederholung des Opfers auf Golgatha annehmen und dass sie die Transsub-

stantiationslehre nicht im mittelalterlichen Sinne akzeptieren. So sei es thm
moglich gewesen, das Dokument zu unterzeichnen.»



— 142 —

der Verfassung fiir unentbehrlich und verpflichtend halt, die von
den Mitgliedern der anderen Kirchengemeinschaft fiir eine Teil-
nahme an den eigenen Sakramenten nicht abverlangt werden. Eine
wirkliche kirchliche Einheit setzt aber voraus, dass das, was fiir
«wesentlich und unentbehrlich» gehalten wird, in allen Teilen der
Kirche gleich bleibt?2°.

7. Das Modell der katholischen Einheit
ist in dem Glauben und den Institutionen
der alten Kirche, die dieses Wort schuf, zu suchen.

Das Wort «katholisch» befindet sich nicht im Neuen Testa-
ment. Es ist, wie z.B. der Begriff <homoousios» und anderes mehr,
von der alten Kirche in ihre Glaubensbekenntnisse aufgenommen
worden. Gewiss ist die durch diese neuen Begriffe gemeinte Wirk-
lichkeit dem Neuen Testament nicht fremd ; so ist die Katholizitit
im allgemeinen Taufbefehl, in den Verheissungen iiber die Verkiin-
digung bis an die Grenzen der Erde und in manchen Gleichnissen
enthalten, wozu auch noch das paulinische Kirchenverstindnis und
die in der Apostelgeschichte bezeugte Praxis zu gesellen wéren. So
ist die Entwicklung der kirchlichen Tradition legitim. Doch ist es
gerade deshalb notwendig, wenn man das Wort recht verstehen
will, auf diejenigen Dinge zu achten, die fiir diese Tradition den In-
halt des Wortes bildeten.

Tatséchlich bildet die alte Kirche in ihren Wesensziigen das
nétige Modell fiir eine Vereinigung. In allen ihren Teilen galten die
gleichen Elemente als wesentlich; diese Einheit stand in einer
dynamischen Spannung mit der Vielfalt der lokalen Formen und
der theologischen Schulen. Konflikte wurde mit dem Prinzip des
synodalen Handelns geltst, das den Lebensnerv der altkirchlichen
Einheit darstellte. Augustinus hat auch dieses Prinzip in seinen an-
tidonatistischen Werken beschrieben: entstand aus den Lehrmei-
nungen, die in den Briefen der Bischiofe und Theologen enthalten
waren, ein Streit, so wurde dieser durch ein Konzil der betreffenden

20 Vgl. den Text der Einladung Déllingers zur ersten Bonner Unions-
konferenz: «Als Grundlage und Maasstab des Erreichbaren und zu Erstre-
benden sind die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und
diejenigen Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der allgemei-
nen Kirche des Westens wie des Ostens als wesentlich und unentbehrlich ge-
golten haben.» Reusch, Bericht 1874, S.1, mit leichten orthographischen
Verinderungen abgedruckt.



— 143 —

Kirchenprovinz beseitigt. Wie wir wissen, wurden oft die Entschei-
dungen solcher Regionalkonzile auch in anderen Teilen der Kirche
rezipiert, wie z.B. die beriihmten Konzile von Karthago und
Orange. Waren andere Teile der Kirche mit der Entscheidung nicht
einverstanden, dann blieb der Weg fiir ein grosseres, zum Schluss
fiir ein 6kumenisches Konzil offen. Wie Augustinus es hervorhob,
geschah das alles «ohne jeden gotteslasterlichen Stolz, ohne hoch-
mitige Arroganz, ohme jeglichen Streit des blassen Neides, in
heiliger Demut, im katholischen Frieden, in christlicher Liebe»2.
Wir stehen heute vor der Situation, dass die verschiedenen Kir-
chen fiir ihre Mitglieder verpflichtende bekenntnisméssige Schriften
aufgestellt haben, die aber bei den anderen keine volle Zustimmung
erreichen. Das ist auch der Fall fiir die altkatholische und die angli-
kanische Kirchengemeinschaft: die Altkatholiken koénnen den 39
Artikeln nicht voll zustimmen, und die Anglikaner (mindestens die
evangelikale Gruppe) auch nicht der Utrechter Erklirung. Der
konziliare Prozess, der zur Uberwindung dieses Gegensatzes fiihren
sollte, ist aber blockiert. So fehlt es im jetzigen Stadium zugleich
an Glaubensiibereinstimmung und an konziliaren Strukturen.

Wie ist es moglich, diesen gewissen jetzigen «toten Punkt» zu
iiberwinden, um wieder gemeinsam auf dem Weg der christlichen
Einheit voranzuschreiten ? Die letzte These soll versuchen. einige
Uberlegungen in dieser Richtung zusammenzufassen.

8. Es ist in der jetzigen Situation notwendig,
das Endziel der christlichen Einheit ins Auge zu fassen,
indem zunichst die vorhandenen Ansitze
einer Glaubensiibereinstimmung und eines konziliaren
Handelns weiter ausgebaut werden.

Es ist im Lichte des vorher Gesagten festzuhalten, dass die all-
gemeine Feststellung, dass jeder Teil «alles Wesentliche des christ-
lichen Glaubens festhalte», nicht reicht, um von einer vollen katho-
lischen Glaubenseinheit zu sprechen. Aber diese Feststellung ist ein
Ansatzpunkt. Es sollte moglich sein, an der Beschreibung dieses
«Wesentlichen» zu arbeiten, sich der Fortschritte der 6kumenischen
Theologie zu bedienen, um eine gréssere Ubereinstimmung in den
Kontroverspunkten zu erreichen. Seit den Bonner Unionskonferen-

21 De baptismo contra Donatistas, 11, 4 (CSEL, 51, 178f.).



— 144 —

zen der Jahre 1874 und 18752 ist in den anglikanisch-altkatho-
lischen Beziehungen wenig auf diesem Gebiet geschehen. Doch zei-
gen andere Ergebnisse, z.B. die der anglikanisch-rémisch-katho-
lischen Gesprichkommissionen in bezug auf Eucharistie, Amt und
Ordination, dass es heutzutage moglich ist, gemeinsame Formulie-
rungen zu finden. Ist es zu grosse Kithnheit, zu erwarten, dass eines
Tages eine gemeinsame Glaubensformel unserer beiden Kirchen die
39 Artikel und die Utrechter Erklirung ersetzen werden ? Und
doch, wenn wir konsequent fiir die katholische Einheit wirken wol-
len, miissen wir dieses Ziel ins Auge fassen. Eine solche gemeinsame
Basis wiirde fiir unsere Kirchen die Uberwindung des Gegensatzes
Reformation—-Gegenreformation bedeuten, und insofern wéire sie
auch féhig, andere anzuziehen, die sich ebenfalls um die Uberwin-
dung dieses Gegensatzes bemiihen. Das Lambeth- Quadrilateral
kénnte als erste Basis gelten, der jede Kirche all die Prazisierungen
hinzufiigen sollte, die sie fiir wesentlich halt; die weitere Arbeit
wiirde darin bestehen, nach Wegen zur Uberwindung der festge-
stellten Gegensitze zu suchen.

Der Gast-Status der altkatholischen Bischofe bei den Lam-
beth-Konferenzen und die Praxis der schriftlichen Stellungnahmen
zu Problemen, die die Sakramentsgemeinschaft zu gefihrden schei-
nen, bilden ihrerseits einen Ansatz auf dem Gebiet des konziliaren
Handelns. Die Erarbeitung und Verabschiedung eines gemeinsa-
men Glaubensbekenntnisses wiirde aber eine universellere und ver-
bindlichere Form mit sich bringen, niamlich die eines anglikanisch-
altkatholischen Konzils (an dem vermutlich auch die portugiesi-
sche, spanische und philippinische Kirche teilnehmen wiirden). In
diesem Konzil gabe es keine Unterscheidung zwischen Mitgliedern
und Gasten; seine Beschliisse wiren auch — unter der Vorausset-
zung einer geniligenden Vorbereitung durch theologische Kommis-
sionen und Arbeit unter den Glaubigen — fiir alle Teile verbindlich.

Ob es unseren Kirchen méglich sein wird, diese Schritte zu
verwirklichen, ist eine offene Krage. Doch ist es meine Uberzeu-
gung, dass es unsere Pflicht ist, in diesem Sinne zu arbeiten.

Christian Oeyen

22 Vgl. Reusch, Fr.Heinrich, Bericht iber die... zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen, 2 Bde., Bonn 1874-1875. Englische Ubersetzungen von
E.M.B. (= Evelyn Mary Bevan), A.Plummer und §S.Buel, London
1875-1876, New York 1876. Oeyen, Chr. Die Entstehung der Bonner Unions-
konferenzen im Jahr 1874, masch. Habilitationsschrift, Bern 1972.



	Die Katholizität der Kirche und das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen

