
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Die Katholizität der Kirche und das anglikanisch-altkatholische
Interkommunionsabkommen

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Katholizität der Kirche
und das anglikanisch-altkatholische

Interkommunionsabkommen*

Der Begriff der Katholizität ist für das Verständnis der besonderen

Beziehung der anglikanischen und altkathohschen Kirchen von
wesentlicher Bedeutung. In der anglikanisch-altkatholischen
Unionskonferenz des Jahres 1931 einigten sich die Vertreter beider
Kirchengemeinschaften auf die bekannte Interkommunionsformel,
deren erster »Artikel wie folgt lautet :

«Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und
Selbstständigkeit der anderen und hält ihre eigene aufrecht. »

(Each Communion recognises the catholicity and independence
of the other and maintains its own)1.

Allerdings war gerade bei diesem Satz ein Zögern festzustellen,
das die Ratifizierung der Formel durch die altkatholische Seite
betrifft. Während nämlich die verschiedenen anglikanischen Kirchen
das Abkommen ohne jede »Änderung im Wortlaut annahmen2, ist in
dem Beschluss der altkatholischen Bischofskonferenz gerade dieser
erste Satz nicht enthalten. An seine Stelle tritt eine Formulierung, die
die Grundlage für die Interkommunion in der Anerkennung der
Gültigkeit der anglikanischen Weihen durch die altkatholischen Kirchen
sieht :

«Die am 7. September 1931 in Wien versammelte Konferenz der
in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe stimmt
auf Grund der Anerkennung der Gültigkeit der anglikanischen Weihen

der Interkommunion der altkatholischen Kirchen mit der
anglikanischen Kirchengemeinschaft zu3. »

Mir sind die Gründe für diese Änderung, die wahrscheinlich im
Protokoll der betreffenden Sitzung der Bischofskonferenz zu finden

* Referat, gehalten bei der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz

in Luzern am 16. September 1974
1 Dokumente zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen und

altkatholischen Kirche, IKZ 21 (1931), 161.
2 Vgl. die Texte in IKZ 24 (1934), 73-76. Fiü die Küche von England

ausführlicher Bericht: Das altkatholisch-anglikanische Interkommunions-
schema vor den Konvokationen von Canterbury und York, IKZ 22 (1932),
28-38.

3 IKZ 21 (1931), 161.



— 129 —

sind, nicht bekannt. Sie haben auch heute kaum mehr als einen
historischen Wert; denn der vermiedene Satz ist inzwischen auch von der
altkatholischen Seite unmissverständlich als Bestandteil des
Abkommens anerkannt worden. So erklärten die altkatholischen
Bischöfe 1964 in ihrem Memorandum über die anglikanisch-metho-
distischen Unionsverhandlungen :

«Die Internationale Altkathohsche Bischofskonferenz betrachtet

weiter als dessen (d.h. des Abkommens von 1931) wesentlichen
Punkt die gegenseitige Anerkennimg der Katholizität, woraus die
volle ,communio in sacramentis' hervorgeht. »

(The International Old Catholic Bishop's Conference stiU regards
as its [sc. of the Bonn Agreement of 1931] essential point the recognition

of each other's catholicity, out ofwhich results the complete
communio in sacramentis4.)

Ferner ist im Text des Abkommens der altkathohschen Kirchen
mit den spanischen, portugiesischen und philippinischen Kirchen
1965 der erste Artikel in seiner ursprünglichen Form enthalten. Da
aber dort die Bischofskonferenz in keiner Weise weitergehen woUte
als im bestehenden Verhältnis mit der anglikanischen
Kirchengemeinschaft, sondern im Gegenteil ganz bewusst das anglikanisch-altkatholische

Abkommen als Modell für das neue Abkommen benutzte,
kann man mit Sicherheit folgern, dass dieser Satz auch von altkatholischer

Seite als voll in Kraft stehend angesehen wird. Die gegenseitige

Anerkennung der Katholizität wird also von beiden Seiten als der
Kern und die Grundlage des Iiiterkommunionsabkonmiens
angesehen.

Was dieser Artikel in bezug auf die Katholizität sagt, ist klar :

Jeder Teil betrachtet den anderen und sich selbst als katholische Kirche.

Eine genaue Definition dieser Katholizität wird allerdings weder
im Interkommunionsabkommen noch im ProtokoU der Bonner
Konferenz gegeben. Wir stehen also vor der Aufgabe, den Sinn dieses
Begriffs zu präzisieren. Als einen Beitrag dazu möchte ich hier einige
Thesen aufstellen, die teils als eine Auslegung des damaligen Abkommens,

teils aus dem heutigen Verständnis der Katholizität entstanden

sind. Sie stehen also im Rahmen des allgemeinen Themas unserer
Konferenz : « Das Bonner Abkommen, wie es heute verstanden wird ».

4 Memorandum der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz:
Anglican-Methodist-Conversations, IKZ 56 (1966), 195. (Vgl. eine geringfügig
abweichende deutsche Übersetzung ebda., 199.)



— 130 —

1. Katholizität ist eine Eigenschaft der Kirche
schlechthin: darum kann sie nicht zum Monopol

einer einzigen Konfession gemacht werden.

Diese These besagt das, was Altkatholiken und Anglikaner seit
dem Beginn ihrer Kontakte stets als selbstverständliche Basis ihrer
Einheitstheologie angesehen haben. So sagte z.B. Döllinger 1872 in
seinen Wiedervereinigungsvorträgen :

« Sehen wir näher zu, so dürfen wir Neigung und Bereitschaft zur
Vereinigung bei allen jenen voraussetzen, welche anerkennen, dass

der kirchliche Körper, welchem sie angehören, nicht die Kirche
schlechthin, nicht die eine und einzige, in sich völlig abgeschlossene
Kirche ist, sondern nur eine Teilkirche, welche von sich allein keineswegs

rühmen kann, dass sie jene heilige, katholische und apostolische
Kirche sei, die das alte Symbolum bekennt5. »

Und im gleichen Jahr hatte William Chauncy Langdon, der
Vertreter der nordamerikanischen Bischöflichen Kirche, in einem offenen
Brief ähnliche Gedanken ausgedrückt6.

Mögen diese wenigen Beispiele für die allgemeine Überzeugung
beider Kirchen stehen, dass sie selbst nicht die ganze Kirche des

Glaubensbekenntnisses sind - auch beide Kirchengemeinschaften zusammen

nicht.
Altkatholiken und Anglikaner bekennen also, dass ihre

Kirchengemeinschaften Katholizität besitzen, aber nicht die ganze Katholizität

erschöpfen. Diese Fülle der ganzen Katholizität kann es nur in
einer wiedervereinigten Kirche geben, die die ganze Christenheit
umfassen soll.

2. Das Wort «katholisch» ist nicht als Gegensatz
zu «protestantisch» oder «evangelisch» zu verstehen.

Gewiss hat derjenige Teil der westlichen Kirche, der im XVI.
Jahrhundert die Lehren der Reformation nicht annahm und mit Rom
in Gemeinschaft blieb, diese Bezeichnung gebraucht, um sich von den

5 I. von Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Sieben Vorträge, gehalten zu München im Jahre 1872, Nördlingen 18S8, 127 f.

6 W.Chauncy Langdon, A Letter to J.J'.Döllinger: The Restoration of
Christian Unity and the Approaching Old-Catholic Congress at Cologne, London

1872. Ein Exemplar dieser seltenen Schrift befindet sich in der ehemaligen

Bücherei Dqllingers, heute im Besitz der Münchener Universitätsbibliothek.



— 131 —

Christen zu unterscheiden, die sich als die gegen Roms Ansprüche
protestierenden, sich auf das Evangelium und die Reform der Kirche
berufenden verstanden. Doch ist Katholizität kein kontroverstheologischer

Begriff aus der Reformationszeit, sondern eine altkirchliche
Bezeichnung, die in das Glaubensbekenntnis der alten Kirche
aufgenommen wurde und ein wesentliches Merkmal der Kirche schlechthin
meint. Als die Reformatoren das griechische Wort «katholisch» im
Glaubensbekenntnis durch Ausdrücke aus der Volkssprache wie «

allgemein», «allgemein christlich» wiedergaben, wollten sie damit ein
Fremdwort durch einen verständlicheren Ausdruck ersetzen, nicht
aber die Bedeutung des Wortes ändern oder abschaffen. (Bekanntlich
gab es vor und während der Reformationszeit auch «katholische»
Übersetzungen des Credos, die das Wort ähnlich übertrugen.)

In Wirklichkeit ist die ganze Kirche und nicht nur ein Teil von
ihr zugleich katholisch, evangelisch und orthodox. Indem der
Konfessionalismus sich diese Begriffe aneignete und sie für einen Teil der
Kirche in Anspruch nahm, engte er sie ein und verfälschte damit ihre
wahre Tragweite.

Für die altkatholisch-anglikanischen Beziehungen ist dieser
Punkt von besonderer Bedeutung, weil die Kirche von England eine
Kirche der Reformation ist und einen evangelikalen Flügel hat, der

ganz besonders für das reformatorische Glaubensverständnis eintritt.
Die nord amerikanische Tochterkirche nennt sich offiziell «protestantisch

», und dieses Wort wird auch sonst von Anglikanern gebraucht.
Nun war der altkatholischen Seite beim Abschluss des Interkom-

munionsabkommens diese Tatsache selbstverständlich bewusst. Im
Protokoll der Konferenz sind die Äusserungen des Bischofs von
Gloucester festgehalten worden :

«Er stellte fest, es dürfe kein Zweifel darüber obwalten, dass das

evangelikale Element ein dauerndes und geschätztes Element in der
Kirche von England sei und dass eine Interkommunion mit der

ganzen Kirche geschlossen werden müsse7.»

Zugleich versteht sich die anglikanische Kirche als eine katholische

Kirche ohne Einschränkungen. Dass beide Bezeichnungen
zugleich in Anspruch genommen werden, geht z.B. aus der Antwort

hervor, die die Bischöfliche Kirche 1869 auf die Einladung
zum I. Vatikanischen Konzil gab :

«Obwohl wir für unsere Kirche die Katholizität in Anspruch

' IKZ, 21 (1931), 151.



— 132 —

nehmen, so leugnen wir doch nicht Protestanten' zu sein.
Protestanten nämlich sind wir, insofern wir gegen alle Irrlehren
protestieren, die dem katholischen Glauben widersprechen. Wir sind
Protestanten geworden, um wahrhaft Katholiken zu bleiben8. »

In diesem Zusammenhang weisen die anglikanischen Christen
auf die « comprehensivness » ihrer Kirche als einen besonderen
Beitrag im ökumenischen Dialog. Die Möglichkeit, dass verschiedene
Gruppen, reformatorischer wie traditioneller Prägung, in einer Kirche

zusammenleben, sich gegenseitig akzeptieren, gemeinsame Formen

des Gottesdienstes und des Glaubensbekenntnisses und eine
gemeinsame bischöfliche Kirchenleitung besitzen, stellt das Modell
einer tatsächlich gelebten Fülle, einer Einheit in der Vielfalt dar.

Dadurch, dass die altkatholische Kirche die Katholizität der
anglikanischen Kirchengemeinschaft anerkennt, bekennt sie

tatsächlich, dass eine Kirche zugleich katholisch und evangelisch sein
kann und dass es möglich ist, «evangelische» und «katholische»
Elemente im dynamischen Aufeinanderwirken zu vereinigen. Bedingung

dafür ist allerdings ein dritter Satz :

3. «Katholizität ist allen Formen des Egoismus
und Partikularismus entgegengesetzt.»

Dieser Satz ist dem Bericht von Uppsala entnommen9 und bildet

eine Weiterentwicklung dessen, was im 2. Satz gesagt worden
ist. Augustinus hat zu seiner Zeit den Partikularismus der Donatisten
charakterisiert und bekämpft. Diese nordafrikanische Gruppe
behauptete, die Kirche hätte durch einen allgemeinen Abfall in den

übrigen Teilen der Welt aufgehört, zu existieren, und wäre nur
noch bei ihnen in »Afrika vorhanden. So etwas zu sagen, entgegnete
der grosse Kirchenvater, sei lächerlich; denn es heisst die Augen
vor der Wirklichkeit verschliessen, dass die von den Aposteln
gegründete Kirche überall auf dem Erdkreis lebt ; die Donatisten sollen

darum aufhören, nach Beweisen für etwas zu suchen, was es gar
nicht gibt. Augustinus sieht die Wurzel der Katholizität im Befehl
des Herrn, seine Lehre bis an die Grenzen der Erde zu verkünden.
Freilich besteht die Kirche bis zur Parousie aus Weizen und Un-

8 Zitiert bei Küry, U., Die Altkatholische Kirche, Stuttgart 1966, 398.
9 Bericht aus Uppsala. Offizieller Bericht, Genf 1968: Angenommener

Bericht der Sektion I: Der Heilige Geist und die Katholizität der Kirche. S. 10,
Abs. 7.



— 133 —

kraut, aus Sündern und Gerechten. Die Donatisten dagen wollten
ihre partiukularistische Auffassung damit begründen, dass die Kirche

nur aus den reinen Gläubigen bestände, die weder in der
Verfolgung abgefallen waren noch Gemeinschaft mit den damals
Abgefallenen hielten10.

Die katholische Kirche, so wie sie Augustinus bekennt, steht
also im Gegensatz zu jeder »Auffassung, die den Versuch
unternimmt, die Kirche auf eine bestimmte Gruppe innerhalb der
Christenheit zu reduzieren, die sich dann als die Kirche der Gerechten,
der Auserwählten, der Rechtgläubigen usw. von den anderen Teilen
abtrennt. Die ganze konfessionalistische Ekklesiologie, die vor
allem seit der Reformation und Gegenreformation ihre Blüten
treibt und im letzten Jahrhundert ihren Höhepunkt erreichte, ist
im Grunde eine Wiederholung des Donatismus in seiner Engherzigkeit,

in seinem Nicht-wahrhaben-Wollen der Früchte des Geistes
bei den anderen. Wenn dje verschiedenen mehr oder weniger
pietistisch orientierten Erweckungsbewegungen sagen, die Kirche
bestehe nur aus den «Bekehrten», was sie dann dazu führt, die Strukturen

der Kirche als «äussere Organisation» abzulehnen oder zu
ignorieren, wenn die strenggläubig reformatorischen Gruppen das

Kirchsein von der «reinen Lehre» abhängig machen und so eine
bestimmte, historisch gewachsene Auffassung des Christentums
verabsolutieren, wenn eine bestimmte, heute wohl überholte
römischkatholische Apologetik nur diejenigen als Mitglieder der von Christus

gegründeten Kirche betrachtet, die mit dem römischen Stuhl
in Gemeinschaft geblieben sind; wenn eine grosse Zahl orthodoxer
Theologen immer wieder ihre Überzeugung bekunden, dass die

ganze westhche Hälfte der Kirche, mit ihren Heiligen und Gelehrten,

mit ihren Mystikern und Missionaren von der «einzig wahren
Orthodoxen Kirche» abgefallen seien, wenn das Kirchsein ganz
allgemein an bestimmte Elemente der christlichen Überlieferung
geknüpft wird, die eine bestimmte Richtung besonders gepflegt und
entwickelt hat, um damit dann die anderen als «nicht-Kirche»
abzustempeln, dann ist immer, unter diesen verschiedenen Verklei-

10 «...unde probent ecclesiam mundo perdito ad solos »4fros redactam
...desinant ergo quaerere quod invenüe non poterunt, non quia occultum
est, sed quia non est.» Epistula ad cathoucos, 16, 43 (CSEL 52, 288). «tot
Christianas gentes tarn lata per mundum Christiana imitate porrectas ignot-
orum Afrorum ignotisque criminibus nolite perfundere.» Contra Cresconium,
III, 66, 83 (CSEL, 52, 582). Die Argumentation des »Augustinus ist im ganzen

Band 52 des CSEL immer wieder zu finden.



— 134 —

düngen und sich einander bekämpfenden Auffassungen der gleiche,
donatistische Geist am Werk - ein wahrhaft unkatholischer Geist.

Die bisherigen Überlegungen sollen in keiner Weise den Eindruck
erwecken, dass der gegenwärtige, gespaltene Zustand der Christenheit

als Ausdruck der katholischen Vielfalt zu rechtfertigen sei;
denn zur Katholizität gehört die Vielfalt, aber nicht die Trennung.
Die Frage nach der Wahrheit und die Suche nach einem gemeinsamen

Bekenntnis des Glaubens soll ebensowenig unterdrückt werden

; denn nur die Vielfalt ist legitim, die sich ihrer tieferen Einheit
bewusst ist. Aberes sollte in derLösung der Fragen, die die Christen seit
Jahrhunderten schmerzlich bewegen, die Abstempelung des Gegners
mit der Hilfe einer unkatholischen apologetischen Ekklesiologie
unterlassen werden. Denn nur dann ist es möglich, die katholische Einheit

wiederherzustellen, wenn das Bewusstsein der gemeinsamen
Zugehörigkeit zur einen, katholischen und apostolischen Kirche, die
leider nach aussen und durch Menschenwerk gespalten, aber doch von
innen und durch Gottes Gnadenwerk unversehrt ist, wieder wach und
lebendig wird.

Katholizität bedeutet aber auch die Überwindung aller einseitigen

Bindungen an Nationalität, Rasse, Sprache oder Kultur. Der
Slawenapostel Kyrill schrieb, um die Beschuldigungen zurückzuweisen,
die ihm zuteil wurden, weil er in einer Zeit, in der Griechisch und
Latein noch als die einzigen gebildeten Sprachen galten, die Liturgie
in die slawische Sprache übersetzt hatte : «Derselbe Gott, der die beiden

Hauptsprachen schuf, machte auch alle anderen11. » Durch ihre
Interkommunion bereichern sich die Kirchen der anglikanischen und
der altkathohschen Gemeinschaft gegenseitig, indem sie sich Zugang
zu Sprachgebieten erschliessen, die in ihrer eigenen Tradition nicht
vertreten sind. Dieses wird mindestens auf altkatholischer Seite sehr
bewusst empfunden.

4. «Katholizität ist die Eigenschaft, durch welche
die Kirche die Fülle, die Integrität und die Totalität

des Lebens in Christus zum Ausdruck bringt.»

»Auch dieser Satz ist im Bericht von Uppsala enthalten12, Katholizität

ist Fülle, Integrität und Totalität und darum kein Minimum,

11 «deus qui fecit duas linguas principales fecit et caeteras alias» (Ich
habe die Quelle des Zitates nicht wiedergefunden).

12 A.a.O., S.10, Abs.7.



— 135 —

das man als das einzig Wichtige ansehen könnte. Einer bestimmten
Denkweise liegt die Gefahr nahe, in dem Bestreben, eine mehr oder
weniger breite Basis zu schaffen, die alle «wesentlichen « Elemente des

Christentums enthalten würde und auf die sich die getrennten
Kirchen einigen könnten, zu glauben, dass alles, was nicht zu diesem
gemeinsamen Minimum gehört, zweitrangig oder unwichtig sei. Auch
von Gegnern der ökumenischen Bewegung kann man oft die Beschuldigung

hören, unter den Einheitsbestrebungen verstecke sich ein
ablehnungswürdiger Minimalismus. Beide Auffassungen beruhen auf
einem Missverständnis. Die alte Kirche hielt es für notwendig, sich
auf einige gemeinsame Glaubensformulierungen, kirchliche Gesetze
und Formen des Gottesdienstes zu einigen. Sie wollte aber durchaus
nicht sagen, nur das sei das Gemeinsame oder nur das sei das Wichtige.

Zur Fülle der Katholizität gehören ebensosehr das nichtdefinierte

Gemeinsame wie auch das nicht Gemeinsame, solange es eine
legitime Entwicklung der christlichen Botschaft ist. Eine gemeinsame

Basis hat also nicht die Funktion, alles Übrige zu relativieren,
sondern die Übereinstimmung aller Christen in einem besonders wichtigen

Punkt auch sprachlich zum Ausdruck zu bringen.
Da aber zu Katholizität auch diejenigen Lebensäusserungen der

Kirchen gehören, die einzelnen Teilen der Christenheit eigen sind und
in anderen Teilen fehlen, ist die Möglichkeit gegeben, sich gegenseitig
zu öffnen, zu bereichern, in einem Wort, im Gebiet der Katholizität zu
empfangen und zu geben. Die ganze Fülle der Katholizität kann es

nur in der einen, heihgen, katholischen und apostolischen Kirche des

Glaubensbekenntnisses geben; und es besteht kein Widerspruch,
wenn einzelne Teile dieser Kirche sich zugleich als katholisch bekennen

und doch zugeben, dass sie nicht die ganze Fülle der Katholizität
besitzen, dass sie vervollkommnungs- und ergänzungsfähig sind. Ein
Teil der Kirche, sei es eine der jetzt getrennten Konfessionen, sei es
die Kirche eines Landes, einer Region oder eines Ortes, ist einerseits
nach Überzeugung der alten Kirche die Verkörperung der ganzen
Kirche an diesem Ort, in dieser Region oder in diesem Land, und
dadurch besitzt diese Teilkirche in sich alle Wesensmerkmale der Kirche

schlechthin; andererseits ist der Leib des Herrn erst durch die
Zahl der Gläubigen aller Orten und aller Zeiten vollständig, eine
multiforme Totalität, in der jeder einzelne und jeder Teil der Kirche
seinen eigenen, persönlichen, unwiederholbaren Beitrag leistet.

Das Bekenntnis zur Katholizität ist ein Bekenntnis zur Fülle, ein
Wille, sich den Gaben der anderen zu öffnen; zugleich ist es auch der



— 136 —

ständige Kampf gegen den egoistischen Partikularismus, gegen das
selbstzufriedene Gefühl, alles zu haben und sich in keiner Weise
ändern zu brauchen.

5. Darum ist die Katholizität nicht nur eine Gabe

sondern auch eine Aufgabe13.

Einerseits gibt der Herr seiner Kirche stets die Fülle seines

Lebens, die Fülle seines Geistes. Andererseits ist die Möglichkeit des

Einzelnen, diese Fülle zu leben und sie sichtbar zu machen, begrenzt ;

es kommen hinzu die Sünden und Fehler der Einzelnen und der
Zustand der Spaltung der Kirche, um diese erlebte Katholizität noch
mehr zu begrenzen und zu verdunklen. WTährend von oben her die
Fülle gegeben ist, ist es von unten her die Aufgabe der Menschen, sich
diese Fülle anzueignen, sich ihr zu öffnen ; und diese Aufgabe wird
durch Begrenztheit und Schuld oft sehr unvollkommen erfüllt.

Indem sich die anglikanische und die alkathohsche Kirche zur
Katholizität bekennen, bekennen sie sich zu dieser Aufgabe : sie wollen

nicht nur an den ihnen zugeteilten Gaben festhalten, sondern sich
ebenfalls gegenseitig ergänzen, um so eine vollere Katholizität zu erleben.

Sie wollen aber auch gemeinsam wachsam bleiben, um auch den

übrigen Teilen der Kirchen gegenüber in der Haltung des Empfan-
gens und Gebens zu verharren.

In 43 Jahren erlebter Sakramentsgemeinschaft ist dieses auch
mehr und mehr zur lebendigen Wirklichkeit geworden. Konnten z.B.
die anglikanischen Missionen und das anglikanische Ordensleben den
Altkatholiken die Möglichkeit eröffnen, sich am missionarischen und
spirituellen Leben der Kirche intensiver zu beteiligen, was ihnen vorher

auf Grund der kleineren Zahl nicht möglich war, so ist es die
altkatholische Aufgabe, etwa auf die altkirchliche Krankensalbung
aufmerksam zu machen oder in der Stellungnahme zu den leider gescheiterten

anglikanisch-methodistischen Verhandlungen auf die Inkonsequenz

eines Versöhnungsritus, deren eigentliche Bedeutung nur Gott
und nicht den Teilnehmern bekannt sein sollte, hinzuweisen14. Doch
gibt es noch vieles, was auf dieser Ebene geschehen könnte, um die
Kontakte zu intensivieren. Es wäre wünschenswert, dass die ganzen
Kirchenkörper, Laien und Klerus, in höherem Mass an diesem Aus-

13 Vgl. ebenfalls den Bericht von Uppsala, ebda.
14 Vgl. dazu Oeyen, Chr., Apostolisches und nichtapostolisches Amt, IKZ

62 (1972), 202 f.



— 137 —

tausch teilnehmen. Insbesondere wäre es sehr wünschenswert, dass

häufiger Theologiestudenten oder Priester eine gewisse Zeit an den

Ausbildungsstätten der anderen Kirche studieren könnten und auch
dass anglikanische Reisende, die für Vorträge oder kirchliche
Kontakte auf das Festland kommen und dabei viele Stellen und
Persönlichkeiten der grösseren Kirchen kontaktieren, ebenfalls häufiger
einen Vortrag oder Besuch bei ihren bescheidenen altkatholischen
«full-communion »-Partnern einplanen würden. Auch das ist eine

Möglichkeit, katholisch zu sein und Katholizität zu praktizieren.
Katholizität als Aufgabe bedeutet aber auch, dass beide Kirchen das
sein wollen, wozu ihr eigenartiger Platz innerhalb der ökumenischen
Konstellation sie seit eh und je bestimmt hat, nämlich Brücke
zwischen den Konfessionen, Modell und Ort einer zukünftigen
Wiedervereinigung. Wenn man von römisch-katholischer Seite das anglikanische

Modell als eine annehmbare Lösung der ökumenischen Frage
in Erwägung zieht, wenn man von bestimmten evangelischen
Richtungen hört, die Altkatholiken befänden sich ungefähr da, wo ahe sich
einmal treffen könnten, dann sind diese Äusserungen kein Grund zur
Selbstbeweihräucherung, als ob diese Erwägungen etwas mehr als

noch nicht verwirklichte Möglichkeiten wären ; aber sie sind ein Anlass

zur Besinnung, zum Aufhorchen, um nicht eine solche Aufgabe
durch eigene Verschuldung unerfüllt vorbeigehen zu lassen.

6. Erlebte Katholizität zielt auf eine Einigung
im Ausdruck des Glaubens und in den verfassungsmässigen

Organen der Kirche.

Es ist soeben gesagt worden, dass die mit der vollen
Sakramentsgemeinschaft zusammenhängenden Kontakte zwischen den beiden
Kirchengemeinschaften in der Zuktnft noch intensiver gestaltet werden

könnten, was ein Wachstum in der erlebtenKatholizität bedeuten
würde. Damit ist aber noch nicht alles ausgedrückt, was als Aufgabe
vor uns hegt, wenn wir uns wirklich zur Katholizität der Einen Kirche
bekennen wollen. Hier soll die Frage angeschnitten werden, ob das
Abkommen von 1931, einschliesslich der durch die Einführung des

Begriffs «full communion » vollzogenen Steigerung, als die letzte Stufe
der Einheit betrachtet werden kann, deren Wiederherstellung die
getrennten Kirchen erstreben oder ob es ein noch nicht vollkommenes,
Stadium dieser Einheit darstellt, das eines Tages durch eben diese

höhere, endgültige Form der Einheit ersetzt werden kann und soll.



— 138 —

Dazu möchte ich eine einführende Bemerkung vorausschicken :

die Untersuchung dieser Frage deckt sich in keiner Weise mit einer
versteckten Absicht, die Bedeutung der Sakramentsgemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen zu verharmlosen oder etwas an der bisher

erlebten Gemeinsamkeit zurückschrauben zu wollen. Eine solche
bewusste oder unbewusste Neigung, die etwa im Hinblick auf die
Annäherung an andere Kirchen, die Beziehungen zu der Kirche, die als
erste den »Altkatholiken Brüderlichkeit und Gemeinschaft anbot,
meint reduzieren zu müssen, wäre undankbar, aber auch töricht.
Dadurch würden diese anderen Verhandlungen keine wirkliche
ökumenische Relevanz mehr besitzen, sondern nur eine taktische oder
kirchenpohtische Schwankung von einem Lager in das andere
darstellen. Wie es schon Döhinger sagte, und zwar im Zusammenhang

mit der anglikanischen Kirche, soll nicht «das Bestreben, eine
Kluft auszufüllen zur Erweiterung und Vertiefung einer anderen
führen15».

Die hier unternommene Betrachtung soll also in keiner Weise zu
einer solchen Reduzierung oder Minimalisierung führen, sondern im
Gegenteil zeigen, dass die gegenwärtigen Beziehungen noch fähig
sind, vertieft und erweitert zu werden, und dass diese Vertiefung und
Erweiterung eine vom Herrn der Kirche gewollte Aufgabe an die
Partnerkrichen darstellt.

Es ist manchmal gesagt worden, das Bonner Abkommen stelle
das Modell einer zukünftigen Einheit der Kirche dar. Die volle
Sakramentsgemeinschaft, mit der Möglichkeit für alle Gläubigen und
Geistlichen einer Kirche, in der anderen die Sakramente zu empfangen
bzw. auch zu spenden, bei Aufrechterhaltung der vollen Selbständigkeit

einer jeden Kirchengemeinschaft in ihren internen Angelegenheiten,

darüber hinaus ein loser Verkehr mit gegenseitiger Information
und gelegentlichen Stellungnahmen, wenn Fragen auftauchen, die für
die Partnerkirchen von Wichtigkeit scheinen - das alles seheint eine

15 «Jedenfalls ist es für Glieder der lateinisch-katholischen Kirche uner-
lässlich, dass sie, sobald sie in henotische Verhandlungen mit Protestanten
eintreten, nur mit steter Rücksichtnahme auf die anatolische Küche, oder,
besser noch, mit Zuziehung von Angehörigen derselben zu Werke gehen;
sonst möchte das Bestreben, eine Kluft auszufüllen, zur Erweiterung und
Vertiefung einer anderen führen, deren Versehwinden nicht minder
wünschenswert!», nicht minder von oben geboten ist. Und wollten wir die
englische Küche in unsere Bestrebungen bei Seite lassen, so würde uns in der
goldenen Kette, deren Risse wü zu entfernen, deren Zusammenschliessung
wü herzustellen wünschen, ein eben so unentbehrliches als kostbares Mittelglied

fehlen.» Über die Wiedervereinigung, a.a.O., 33f.



— 139 —

realistische Möglichkeit zu bieten, die Einheit ohne Uniformität zu
verwirklichen.

Doch demgegenüber stehen andere Stimmen und andere
Argumente. Der «Report» der Konferenz von Lund, z.B., der sich im Jahr
1952 mit der Fragen der Interkommunion beschäftigte und dabei
ausdrücklich die bestehende Sakramentsgemeinschaft zwischen den
anglikanischen und altkatholischen Kirchen erwähnte, bemerkte
einführend dazu :

' It is important to remember, however, that none of the
relationships described below can be regarded as the fulfilment of that
complete unity which we believe to be God's will for His Church. '

«Es ist allerdings wichtig, daran zu erinnern, dass keine der unten

beschriebenen Formen der Beziehung als die Erfüllung jener
vollkommenen Einheit angesehen werden kann, von der wir glauben,
dass sie dem Willen Gottes in bezug aufseine Kirche entspricht16. »

Aber auch in den Unionsverhandlungen zwischen Anglikanern
und Methodisten in England wird die «full communion» nur als
vorläufiger Schritt angesehen, dem in einem späteren Stadium die
Verwirklichung der vollen kirchlichen Einheit folgen sollte :

'During the period of full communion, we should expect that our
Churches would grow together and learn how to achieve the final goal
of unity. If however, our Churches agree to accept stage one of this
movement, we believe that it is essential that they should at the same
time accept the obligation to achieve, in due course, union with one
another in one Church. The existence of two parallel Churches, side

by side, in full communion, would be anomalous and unsatisfactory
except as a step towards and a means ofachieving the ultimate goal of
union17.'

«Wir hoffen, dass unsere Kirchen während der Zeit der vollen
Sakramentsgemeinschaft zusammenwachsen und lernen, wie das

Endziel der Einheit zu erreichen ist. Wenn aherdings unsere
Kirchen der Annahme des ersten Stadiums dieses Prozesses zustimmen,

glauben wir, dass es wesentlich ist, dass sie zugleich die
Verpflichtung annehmen, die Einheit miteinander in einer Kirche in
geeigneter Weise zu erreichen. Das Vorhandensein von zwei Paral-

16 Tomkins, Oliver S. (ed.), The third World Conference on Faith and
Order held at Lund, London 1953, 51. (Massgebend ist der englische Text, die
deutsche Übersetzung ist meine eigene.)

17 Conversations between the Church of England and the Methodist
Church. A Report to the Archbishops of Canterbury and York and the Conference

of the Methodist Church, London 1963, 9.



— 140 —

lelkirchen, die nebeneinanderstehen und sich in voller
Sakramentsgemeinschaft miteinander befinden, wäre eine Anomalie und würde
nicht befriedigen, wenn es nicht ein Schritt zum Endziel der Union
und ein Mittel dazu wäre. »

Man hat gelegentlich gemeint, dass diese «organische Einheit»
mit den Methodisten nur deshalb gefordert gewesen wäre, weil
beide Kirchen sich in ein und demselben Land in einer Sprache an
das gleiche Volk wenden; während die anglikanischen und
altkathohschen Kirchen zumeist örtlich getrennt sind und in den wenigen

Fällen, in denen dieses nicht zutrifft, sich ganz klar an
getrennte Volksgruppen wenden (wie z.B. die polnischen Altkatholiken

in den USA oder die anglikanischen Gemeinden auf dem
europäischen Festland). Die « organische Einheit » wäre also nur an einem
Ort und innerhalb einer sprachlich oder national geschlossenen
Gruppe notwendig, für die anderen Fälle würde die «volle
Sakramentsgemeinschaft» reichen. Wir werden aber sehen, dass die hier
angeschnittenen Fragen über den sicher auch wichtigen Aspekt der
örtlichen Einheit hinaus reichen.

Aber zuerst ist es notwendig, ein drittes Zeugnis zu vernehmen,
nämlich das der Schöpfer des Bonner Abkommens selber. Im
Protokoll der Bonner Konferenz wurde folgende Stellungnahme der
Evangelikaien zu der geplanten Interkommunion verlesen :

«Der von den Evangelikaien eingenommene Gesichtspunkt ist
der, dass es unmöglich ist, eine Union auf Grund der Gleichheit des
Glaubens zustande zu bringen. Es ist klar, dass die Lehre der Kirche

von England und die Lehre der altkatholischen Kirche nicht
miteinander vereinbar sind. Wenn daher Gleichheit oder
Übereinstimmung der Lehre als Bedingung für eine Vereinigung gefordert
würde, so könne eine solche Vereinigung nur durch eine Änderung
der Lehre des einen oder des anderen Teiles der Kirchen Zustandekommen.

Es ist nun aber zu erwägen, dass die Frage der Interkommunion

etwas ganz anderes ist. Hierfür brauchte nicht auf einer
solchen Gleichheit oder Übereinstimmung der Lehre bestanden
werden...18.»

Als Gründe für diese evangelische Auffassung werden an einem
anderen Ort des Berichtes erwähnt; «unter anderem, weil die
altkatholische Kirche nicht die Schrift als Grundlage ihres Glaubens
erwähnt und weil ihre Lehre von der Eucharistie in einem Sinne ge-

18 IKZ 21 (1931), 154f.



— 141 —

deutet werden könnte, der nicht im Einklang mit den Lehren der
anglikanischen Kirche nach den 39 Artikel stände»19. Man kann
sich die Frage stellen, ob diese Gründe im Lichte der heutigen
ökumenischen Theologie noch immer so massgebend oder unüberwindlich

sind; jedenfalls steht aber fest, dass beim Zustandekommen
des Abkommens ohne Widerspruch festgestellt wurde, es handle
sich nicht um eine Vereinigung (die also als eine höhere Art der
Einheit betrachtet wurde), sondern «nur» um Interkommunion.

Die drei zitierten Dokumente enthalten also von verschiedenen
Gesichtspunkten her dieselbe Aussage: es gibt ein «Mehr», das über
die im Zustand der vollen Sakramentsgemeinschaft verwirklichten
Einheit hinausreicht und als das Ziel der christlichen Einheitsbemühungen

angesehen wird. Dafür werden Namen wie «Vereinigung»

oder «organische Einheit» gebraucht. Es steht eine Anomalie
dar (eine Anomalie, die ihre Wurzel im gespaltenen Zustand der
Kirche hat, der ebenfahs anomal ist), dass zwei Kirchen einerseits
sich zur Kathohzität, also zur ganzen Fülle des christlichen Lebens
bekennen, andererseits aber nicht imstande sind, ihre Grundüberzeugungen

auf den Gebieten der Kirchenverfassung, des
Gottesdienstes und des Glaubensbekenntnisses gemeinsam zu formulieren.
Dieser Zustand wird noch klarer dadurch zum Ausdruck gebracht,
dass jede Kirche für ihre eigenen Mitglieder bestimmte bekenntnis-
mässige Dokumente, bestimmte Formen des Gottesdienstes und

19 A.a.O., 149. Vgl. die ausführlichere Aufzählung von G.F.Graham-
Brown vor der Konvokation von Canterbury in IKZ 22 (1932), 33 f. Gra-
ham-Brown, der in Bonn der Hauptvertreter der Evangelikaien gewesen
war, erklärte sich über die Stellungnahme der Altkatholiken zu den strittigen

Punkten zufrieden: «Die Altkatholiken erklärten, dass sie die Hinlänglichkeit

der Hl. Schrift annähmen. Sie setzten die Bedeutung, die für sie die
Tradition habe, auseinander, indem sie betonten, dass die hl. Schrift als
prima régula fidei anerkannt würde. Die Tradition fände sich teüs in der
Übereinstimmung der grossen Küchen, die mit der Urküche in historischer
Kontinuität ständen, teüs würde sie aus den geschriebenen Dokumenten
nach wissenschaftlichen Methoden eruiert. (Sinngemäss zitiert aus der I.
Bonner Unionskonferenz von 1874; genauer Text in IKZ 21/1931, 156. Ch.
O.) Im Hinblick auf diese Erklärung sei es ihm möglich gewesen, die
altkatholische Stellung zu Schrift und Tradition anzunehmen. Ebenso sei er in
der Lage gewesen, die Erklärung anzuerkennen, dass die vier ersten
allgemeinen Konzüien eme grössere Bedeutung haben als die drei nachfolgenden.
Die schlimmste Schwierigkeit war ihm die Lehre von der Hl. Eucharistie,
besonders wie sie sich in den Weiheformularen ausspricht. Aber die
Altkatholiken erklärten, dass sie den Ausdruck ,Sühnopfer' nicht im Sinne einer
Wiederholung des Opfers auf Golgatha annehmen und dass sie die Transsub-
stantiationslehre nicht im mittelalterlichen Sinne akzeptieren. So sei es ihm
möglich gewesen, das Dokument zu unterzeichnen.»



— 142 —

der Verfassung für unentbehrlich und verpflichtend hält, die von
den Mitgliedern der anderen Kirchengemeinschaft für eine
Teilnahme an den eigenen Sakramenten nicht abverlangt werden. Eine
wirkliche kirchliche Einheit setzt aber voraus, dass das, was für
«wesentlich und unentbehrlich» gehalten wird, in allen Teilen der
Kirche gleich bleibt20.

7. Das Modell der katholischen Einheit
ist in dem Glauben und den Institutionen

der alten Kirche, die dieses Wort schuf, zu suchen.

Das Wort «katholisch» befindet sich nicht im Neuen Testament.

Es ist, wie z.B. der Begriff «homoousios» und anderes mehr,
von der alten Kirche in ihre Glaubensbekenntnisse aufgenommen
worden. Gewiss ist die durch diese neuen Begriffe gemeinte
Wirklichkeit dem Neuen Testament nicht fremd; so ist die Katholizität
im allgemeinen Taufbefehl, in den Verheissungen über die Verkündigung

bis an die Grenzen der Erde und in manchen Gleichnissen
enthalten, wozu auch noch das paulinische Kirchenverständnis und
die in der Apostelgeschichte bezeugte Praxis zu gesellen wären. So
ist die Entwicklung der kirchlichen Tradition legitim. Doch ist es

gerade deshalb notwendig, wenn man das Wort recht verstehen
will, auf diejenigen Dinge zu achten, die für diese Tradition den
Inhalt des Wortes bildeten.

Tatsächlich bildet die alte Kirche in ihren Wesenszügen das

nötige Modell für eine Vereinigung. In allen ihren Teilen galten die
gleichen Elemente als wesentlich; diese Einheit stand in einer
dynamischen Spannung mit der Vielfalt der lokalen Formen und
der theologischen Schulen. Konflikte wurde mit dem Prinzip des

synodalen Handelns gelöst, das den Lebensnerv der altkirchlichen
Einheit darstellte. Augustinus hat auch dieses Prinzip in seinen an-
tidonatistischen Werken beschrieben: entstand aus den Lehrmeinungen,

die in den Briefen der Bischöfe und Theologen enthalten
waren, ein Streit, so wurde dieser durch ein Konzil der betreffenden

20 Vgl. den Text der Einladung Döllingers zur ersten Bonner Unions-
konferenz: «»41s Grundlage und Maasstab des Erreichbaren und zu
Erstrebenden sind die Bekenntnissformeln der ersten küchlichen Jahrhunderte und
diejenigen Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der allgemeinen

Kirche des Westens wie des Ostens als wesentlich und unentbehrlich
gegolten haben.» Reusch, Bericht 1874, S.l, mit leichten orthographischen
Veränderungen abgedruckt.



— 143 —

Kirchenprovinz beseitigt. Wie wir wissen, wurden oft die Entscheidungen

solcher Regionalkonzile auch in anderen Teilen der Kirche
rezipiert, wie z.B. die berühmten Konzile von Karthago und
Orange. Waren andere Teile der Kirche mit der Entscheidung nicht
einverstanden, dann blieb der Weg für ein grösseres, zum Schluss

für ein ökumenisches Konzil offen. Wie Augustinus es hervorhob,
geschah das alles «ohne jeden gotteslästerlichen Stolz, ohne
hochmütige Arroganz, ohne jeglichen Streit des blassen Neides, in
heiliger Demut, im katholischen Frieden, in christlicher Liebe»21.

Wir stehen heute vor der Situation, dass die verschiedenen
Kirchen für ihre Mitglieder verpflichtende bekenntnismässige Schriften
aufgestellt haben, die aber bei den anderen keine volle Zustimmung
erreichen. Das ist auch der Fall für die altkatholische und die
anglikanische Kirchengemeinschaft: die Altkatholiken können den 39

Artikeln nicht voll zustimmen, und die Anglikaner (mindestens die

evangelikale Gruppe) auch nicht der Utrechter Erklärung. Der
konzihare Prozess, der zur Überwindung dieses Gegensatzes führen
sollte, ist aber blockiert. So fehlt es im jetzigen Stadium zugleich
an Glaubensübereinstimmung und an konziliaren Strukturen.

Wie ist es möglich, diesen gewissen jetzigen «toten Punkt» zu
überwinden, um wieder gemeinsam auf dem Weg der christlichen
Einheit voranzuschreiten Die letzte These soll versuchen, einige
Überlegungen in dieser Richtung zusammenzufassen.

8. Es ist in der jetzigen Situation notwendig,
das Endziel der christlichen Einheit ins Auge zu fassen,

indem zunächst die vorhandenen Ansätze
einer Glaubensübereinstimmung und eines konziliaren

Handelns weiter ausgebaut werden.

Es ist im Lichte des vorher Gesagten festzuhalten, dass die
allgemeine Feststellung, dass jeder Teil «alles Wesentliche des christlichen

Glaubens festhalte», nicht reicht, um von einer vollen
katholischen Glaubenseinheit zu sprechen. »Aber diese Feststellung ist ein

Ansatzpunkt. Es sollte möglich sein, an der Beschreibung dieses

«Wesentlichen » zu arbeiten, sich der Fortschritte der ökumenischen
Theologie zu bedienen, um eine grössere Übereinstimmung in den

Kontroverspunkten zu erreichen. Seit den Bonner Unionskonferen-

21 De baptismo contra Donatistas, II, 4 (CSEL, 51, 178f.).



— 144 —

zen der Jahre 1874 und 187522 ist in den anglikanisch-altkatholischen

Beziehungen wenig auf diesem Gebiet geschehen. Doch
zeigen andere Ergebnisse, z.B. die der anglikanisch-römisch-katholischen

Gesprächkommissionen in bezug auf Eucharistie, Amt und
Ordination, dass es heutzutage möglich ist, gemeinsame Formulierungen

zu finden. Ist es zu grosse Kühnheit, zu erwarten, dass eines

Tages eine gemeinsame Glaubensformel unserer beiden Kirchen die
39 Artikel und die Utrechter Erklärung ersetzen werden Und
doch, wenn wir konsequent für die katholische Einheit wirken wollen,

müssen wir dieses Ziel ins Auge fassen. Eine solche gemeinsame
Basis würde für unsere Kirchen die Überwindung des Gegensatzes
Reformation-Gegenreformation bedeuten, und insofern wäre sie
auch fähig, andere anzuziehen, die sich ebenfalls um die Überwindung

dieses Gegensatzes bemühen. Das Lambeth-Quadrilateral
könnte als erste Basis gelten, der jede Kirche all die Präzisierungen
hinzufügen sollte, die sie für wesenthch hält; die weitere Arbeit
würde darin bestehen, nach Wegen zur Überwindung der
festgestellten Gegensätze zu suchen.

Der Gast-Status der altkatholischen Bischöfe bei den Lam-
beth-Konferenzen und die Praxis der schriftlichen Stellungnahmen
zu Problemen, die die Sakramentsgemeinschaft zu gefährden scheinen,

bilden ihrerseits einen Ansatz auf dem Gebiet des konziliaren
Handelns. Die Erarbeitung und Verabschiedung eines gemeinsamen

Glaubensbekenntnisses würde aber eine universellere und
verbindlichere Form mit sich bringen, nämlich die eines anglikanisch-
altkathohschen Konzils (an dem vermutlich auch die portugiesische,

spanische und philippinische Kirche teilnehmen würden). In
diesem Konzil gäbe es keine Unterscheidung zwischen Mitgliedern
und Gästen; seine Beschlüsse wären auch - unter der Voraussetzung

einer genügenden Vorbereitung durch theologische Kommissionen

und Arbeit unter den Gläubigen - für alle Teile verbindlich.
Ob es unseren Kirchen möglich sein wird, diese Schritte zu

verwirklichen, ist eine offene Frage. Doch ist es meine Überzeugung,

dass es unsere Pflicht ist, in diesem Sinne zu arbeiten.
Christian Oeyen

22 Vgl. Reusch, Fr.Heinrich, Bericht über die... zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen, 2 Bde., Bonn 1874r-1875. Englische Übersetzungen von
E.M.B. Evelyn Mary Bevan), A.Plummer und S.Buel, London
1875-1876, New York 1876. Oeyen, Chr. Die Entstehung der Bonner
Unionskonferenzen im Jahr 1874, masch. Habilitationsschrift, Bern 1972.


	Die Katholizität der Kirche und das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen

