Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultat der Universitat
Bern

Artikel: Die Einheit der Kirche und die drtlichen Kirchen

Autor: Zonevski, 1. K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Einheit der Kirche und die ortlichen Kirchen

Seit der Grindung der Kirche wurde es allen, die Christus ange-
héren und ihm nachfolgen, klar bewusst, Glieder eines lebendigen
gottmenschlichen Organismus, des Leibes Christi, zu sein. Sie verharr-
ten in der festen Uberzeugung, dass sie Glieder der einen Kirche Chri-
sti sind und dass jede Uneinigkeit unter ihnen sie von Christus und
seiner Kirche entfernen und den Leib Christi zerreissen wiirde. Von
daher versteht es sich von selbst, dass auf die Einheit der Kirche so
nachdriicklich Wert gelegt wird und aus welchem Grunde jeder Ansatz
zu einer Verletzung oder jegliche Gefadhrdung der kirchlichen Einheit
einen seelischen Aufruhr bei den Christen hervorzurufen pflegte. Als
in der romischen Kirche bekannt wurde, dass in der Kirche von
Korinth Unruhe und Zwist die Einheit dieser gottmenschlichen Ein-
richtung angegriffen haben, verfasste der hl. Clemens Romanus im
Namen seiner Kirche ein Sendschreiben an die korinthischen Christen
und versuchte darin, dem Beispiel des hl. Apostels Paulus folgend
(vgl. 1.Kor. 1,10.1f.), sie mit allen moglichen Beweisfithrungen zur
Behebung des Zwistes und zur Wiederherstellung der eingebiissten
Einheit ihrer Kirche zu iiberreden. Wenn man die vollige Harmonie
der Welt in Betracht zieht, schreibt er, und bedenkt, dass sogar die un-
verniinftige Natur den Gesetzen ihres Schopfers gehoreht!, wenn alle
gesellschaftlichen Institutionen durch Einheit geprigt sind, wenn die
einzelnen Glieder des menschlichen Korpers eine Einigkeit darstel-
len2 um wieviel mehr muss sich da die Kirche Christi unter allen ande-
ren durch ihre unangetastete Einheit abheben, sind doch ihre Mitglie-
der «dem gottlichen Willen geméss durch unseren Herrn Jesus Chri-
stus berufen und geweiht»®. Alle Glaubigen sollen sich durch ihren
einheitlichen Glauben an Jesus Christus in ihrer Uberzeugung, Glie-
der des Leibes Christi zu sein, gerechtfertigt wissen®. Daher seien Auf-
ruhr, Zwist und Unstimmigkeiten gleichbedeutend mit Zerstérung
von Christi Gliedern, mit Rebellion gegen den eigenen Korper®. Der
hl. Ignatius von Antiochien vergleicht die Kirche ebenfalls mit einem
Leib®, mit einem mehrstimmigen Chor, der ein Lied in wunderbarer

1 Epist. ad Cor. 1., c. 20.

z Ebenda, c. 37.

® Ebenda, Inscript.

4 Ebenda, c. 32.

5 Ebenda, c. 46,
¢ Epist. ad Smyrn., c. 1.



— 87 —

Harmonie singt’. In seinen Briefen an verschiedene Kirchen rit er
den Glaubigen, die Einheit der Kirche iiber alles hochzuhalten, in
einer Liebe und einem Glauben zu verharren?®, vollige Gleichgesin-
nung anzustreben®, indem sie sich an ein Gebet ein Sinnen und
Denken, eine Hoffnung halten?, denn wo keine Kinheit besteht,
dort ist an eine echte Kirche nicht zu denken!'. Auch spiter haben
alle Kirchenviter und -lehrer darauf Wert gelegt, dass die Kirche
ein einheitliches geistiges Biindnis der Glaubigen, ihrer Mitglieder,
darstellt, deren Einheit nichts beeintrachtigen darf.

Der treffende Ausdruck dieser Vereinigung, die reale Urquelle
dieser organischen Einigkeit der Kirche als Leib Christi war seit eh
und je, und bleibt auf immer das Sakrament der Eucharistie, die
Kommunion mit dem Leib und Blut Christi, von dem auch der hl.
Apostel Paulus schreibt: «Denn ein Brot ist’s, so wie wir viele ein
Leib sind, weil wir alle eines Brotes teilhaftig sind» (1.Kor. 10, 17).
Durch das Sakrament der Eucharistie geht die Einheit real in Kr-
fiilllung, die der Heiland in seinem hohepriesterlichen Gebet von
seinem Vater erfleht hat, «auf dass sie alle eins seien, gleich wie du,
Vater, in mir und ich in dir, so auch sie in uns eins seien»
(Joh.17,21). Diese Einheit tritt besonders deutlich im Leben der
frithchristlichen Kirche von Jerusalem zutage. Aus der Apostelge-
schichte erfahren wir, dass nach der ersten Predigt von Petrus drei-
tausend Menschen sich taufen liessen, und dann «blieben sie aber
bestindig in der Apostel Lehre und in der Gemeinschaft und
im Brotbrechen und im Gebet» (Apg.2,42), «waren téglich und
stets beieinander einmiitig im Tempel und brachen das Brot hin
und her in den Héusern, und nahmen die Speise mit Freuden und
lauterem Herzen» (Apg.2,42-43). «Die Menge aber der Glaubigen
war etn Herz und eine Seele; auch nicht einer sagte von seinen
Giitern, dass sie sein wiren, sondern es war ihnen alles gemeinsam»
(Apg.4,32; 2,44). Die alten Christen lebten in der Uberzeugung,
dass «wenn ein Glied leidet, so leiden alle Glieder mit, und wenn
ein Glied wird herrlich gehalten, so freuen sich alle Glieder mit»
(1.Kor. 12, 26).

Um diese Einheit in Christo, dass alle Glieder der Kirche ihrer

? Epist. ad Eph., c. 4.

8 Epist. ad Trall., c. 8.
® Epist. ad Eph., c. 4.
10 Epist. ad Magn., c. 7.
1 Epist. ad Eph., ¢. 2.



durch das Sakrament der Eucharistie teilhaftig wiirden, beteten die
ersten Christen tagtaglich, wie es aus den bis zu unserer Zeit erhal-
tenen (Gebeten in der «Lehre der zwolf Apostel» zu ersehen ist:
«Wie dieses gebrochene Brot auf den Bergen zerstreut war (d.h. als
Weizenkérner — Anm.d.V.) und zusammengebracht eins wurde, so
moge Deine Gemeinde von den Enden der Erde zusammengebracht
werden in Dein Reich?.» « Gedenke, o Herr, Deiner Gemeinde, dass
Du sie erlésest von allem Ubel und sie vollkommen machest in Dei-
ner Liebe, und ,fithre sie zusammen von den vier Winden®
(Matth. 24,31), die Geheiligte, in Dein Reich, dass Du ihr bereitet
hast!3».

Der hl. Ignatius von Antiochien sah im Gebet und in der
Eucharistie das stirkste und wirksamste Mittel gegen die Gefahr,
dass die Glaubigen, die Mitglieder der Kirche, auf Irrwege geraten,
zugleich aber betrachtete er sie als Gewahr der Einigkeit: «Befleis-
siget euch daher, dass ihr héufiger zusammenkommt zur Feier der
Eucharistie Gottes und zum Lobe. Denn wenn ihr euch oft versam-
melt, wird die Macht Satans gebrochen, und sein verderblicher Ein-
fluss wird in der Eintracht des Glaubens aufgehoben4»... «dass ihr
alle Mann fiir Mann gemeinsam in der Gnade zufolge des Namens
euch versammelt in einem Glauben und in Jesus Christus ... dem
Menschensohn und Gottessohn, auf dass ihr untertédnig seid dem
Bischof und dem Presbyterium in ungeteilter Gesinnung, ein Brot
brechend, das ein Heilmittel ist zur Unsterblichkeit, ein Gegengift,
dass wir nicht sterben, sondern leben in Jesus Christus immer-
dar'3.» Diese Bedeutung der Eucharistie als hochster Ausdruck der
Einigkeit aller Glaubigen in Christo und untereinander haben spé-
ter auch andere Kirchenviter hervorgehoben: Justinus der Marty-
rer, Irendus von Lyon, Cyprianus von Karthago, Athanasius der
Grosse, Johannes Chrysostomos, Theodoret von Cyrus, Johannes
von Damaskus u.a. In einem seiner Briefe an Cécilius schreibt der
hl. Cyprianus von Karthago: «Diese Vereinigung und Verbindung
von Wasser und Wein geht nun im Kelche des Herrn in der Weise
vor sich, dass sich diese Mischung nicht mehr voneinander trennen
lasst. Deshalb wird auch nichts imstande sein, die Kirche, das
heisst das innerhalb der Kirche stehende Volk, das treu und fest bei

12 Pie Lehre der zwolf Apostel, 9, 4.
13 Ebenda, ¢. 10, 5.

14 Epist. ad Eph., ¢. 13.

15 Ebenda, c. 20.



— 89 —

dem verharrt, was es einmal glaubt, von Christus wieder zu tren-
nen, sondern sie wird ihm stets anhangen, und ihre Liebe bleibt un-
zertrennlich... Auch dieses Geheimnis deutet auf die Vereinigung
unseres Volkes hin, damit wir wissen: wie erst viele Kérner auf
einen Haufen gesammelt, gemahlen und gemischt werden miissen,
um ein einziges Brot zu bilden, so hat auch Christus, der das himm-
lische Brot ist, nur einen Leib, mit dem die Zahl der Unsrigen ver-
bunden und vereinigt ist!®.» Der hl. Johannes Chrysostomos deutet
die Worte des Paulus «das Brot, das wir brechen, ist das nicht die
Gemeinschaft des Leibes Christi?» (1.Kor.10,16), indem er die
Frage stellt: «Was geschieht in den Kommunizierenden ?» und dar-
auf die Antwort gibt: «Sie werden zum Leibe Christi, nicht viele
Leiber, sondern ein Leib. So wie das Brot aus zahlreichen Kérnern
bereitet ist, deren Unterschied aber nicht mehr besteht, nachdem
sie eins geworden sind, so vereinigen auch wir uns miteinander
und mit Christus... Da wir alle von ein und demselben Leib unsere
Labung erhalten, so werden wir auch eins!?.»

So kommt es, dass gleich in den ersten Tagen des Bestehens
der Kirche durch das Sakrament der Eucharistie der Geist der Ein-
heit, «Sobornost», der briiderlichen Verbundenheit aller Glaubigen
untereinander zutage tritt. Hier feiert die allumfassende Einheit
der Kirche als Leib Christi den Hochstsieg ihrer mystischen Macht,
indem sie durch den Gottmenschen im Bund der Liebe Fern- und
Nahestehende zusammenfiihrt, wie der hl. Apostel Paulus schreibt:
«In Christus Jesus seid ihr aber jetzt, die ihr vormals ferne gewesen
seid, nahe geworden durch das Blut Christi. Denn er ist unser
Friede, der aus beiden ewnes hat gemacht und hat abgebrochen den
Zaun, der dazwischen war, nidmlich die Feindschaft ... Denn durch
ihn haben wir den Zugang alle beide in einem Geist zum Vater»
(Eph.2,13-18).

Die Ausbreitung des Christentums in verschiedenen Lindern
und unter zahlreichen Volkern sowie die Griindung ortlicher Kir-
chen vermochte die Einheit der Kirche nicht zu zerstéren. Die Vor-
aussetzung dafiir war, den Glauben rein und unversehrt zu erhal-
ten, die ungeteilte Gesinnung aller in der Lehre zu wahren — das ist
der hochste Grundsatz, dem die 6kumenische Kirche ihre Einheit
verdankt, moge sie noch so weit tiber die ganze Welt zerstreut sein,
wie der hl. Irendus von Lyon betont: «Die Kirche erstreckt sich

15 Epist. 65, 13.
17 In 1 Cor. hom. 24, 2.



iiber das ganze Weltall bis an die dussersten Grenzen der Erde. Sie
hat von den Aposteln und ihren Schiilern den Glauben empfangen,
den Glauben an einen Gott, den allméchtigen Vater ... und an den
einen Christus Jesus, den Sohn Gottes, der, um uns zu erliésen,
Fleisch angenommen hat, und den Heiligen Geist, der durch die
Propheten die Heilsordnung Gottes verkiindet hat... Nun hat die
Kirche die Botschaft und diesen Glauben wohl bewahrt, wie sie ihn
empfangen hat, obwohl sie, wie gesagt, iiber die ganze Welt zer-
streut ist, so sorgféltig, als ob sie in einem einzigen Hause wohnte,
sie glaubt so, als ob sie nur eine Seele und ein Herz hiatte, und ver-
kiindet und iiberliefert ihre Lehre so einstimmig, als ob sie nur
einen Mund besésse. Und wenngleich es auf der Welt verschiedene
Sprachen gibt, so ist doch die Kraft der Uberlieferung ein und die-
selbe. Die in Germanien gegriindeten Kirchen glauben und iiberlie-
fern nicht anders als die in Spanien oder bei den Kelten, die im
Orient oder in Agypten, die in Libyen... So wie Gottes Sonne in der
ganzen Welt eine und dieselbe ist, so dringt auch die Botschaft der
Wahrheit iberall hin und erleuchtet alle Menschen, die zur Er-
kenntnis der Wahrheit kommen wollen» (1.Tim. 2,4)®. Auch der
hl. Cyprianus von Karthago vertritt die Auffassung, dass die Ein-
heit der Kirche keinesfalls durch die Existenz einer Vielzahl einzel-
ner oOrtlicher Kirchen angetastet wird. Denn alle sind untrennbare
Teile der einen Gkumenischen Kirche Christi und behaupten ihre
Daseinsberechtigung nur durch ihre ungeteilte Gesinnung und Ein-
tracht mit ihr: «Die Kirche ist nur eine, die sich zur Vielheit nur
durch ihr iippiges Wachstum immer weiter ausbreitet, ebenso wie
die Sonne viele Strahlen hat, aber nur ein Licht, und wie der Baum
zwar viele Zweige besitzt, aber nur einen auf fester Wurzel gegriin-
deten Stamm ; und wenn aus einem Quell noch so zahlreiche Biche
entspringen, die Einheit bleibt dennoch im Ursprung gewahrt, mag
auch die Zahl (von Gewéssern) noch sostattlich sein, die dem Reich-
tum iiberquellender Fiille entstromten. Reiss einen Strahl los von
dem Lichtkorper (der Sonne): die Einheit des Lichtes lasst eine Ab-
sonderung nicht zu; brich vom Baum einen Zweig: einmal abgebro-
chen, wird er nicht mehr zu sprossen vermodgen; schneide einen
Bach ab von seiner Quelle: sofort wird er vertrocknen. Ebenso sen-
det auch die von des Herrn Licht durchstrémte Kirche iiber den
ganzen Erdkreis ihre Strahlen aus; dennoch ist es nur ein Licht,

18 Adver. Haeres., 1, 10, 1-2.



— 91 —

das iiberallhin flutet, ohne dass die Einheit ihres Kérpers getrennt
wird.

Thre Zweige streckt sie in reicher Fiille aus iiber die ganze Erde
hin, méachtig hervorstromende Béche lisst sie immer weiter sich er-
giessen: und dennoch gibt es nureine Quelle, nur einen Ursprung, nur
eine Mutter, die mit gliicklicher Fruchtbarkeit gesegnet ist: aus ihrem
Schosse werden wir geboren, mit ihrer Milch genédhrt, von ihrem Gei-
ste beseelt!?.» Auch der hl. Basilius der Grosse besteht darauf, dass
die Kirche trotz ortlicher Unterteilungen eine einzige ist, denn «alle
bauen auf Christus, bilden ein Volk, und alle Angehorigen Christi
sind nun eine Kirche»2?, denn «der Rock Christi war ungeniht, von
obenan gewebt durch und durch (Joh.19,23), so dass sogar die
Kriegsknechte ihn nicht zu zerteilen wagten; also soll die Kirche,
die sich in Christus kleidet, seinen Rock auch nicht zerteilen»?. Die
Kirche muss ihre Einheit allerorts bewahren, hebt auch der hl.
Johannes Chrysostomos hervor, mag sie sich auch an verschiedenen
Orten befinden?.

Die Unterschiedlichkeit in den Gepflogenheiten einzelner ort-
licher Kirchen war niemals Anlass zur Beeintrichtigung der Ein-
heit und des Friedens in der Kirche als Ganzes. Die hl. Apostel ge-
hen uns in dieser Hinsicht mit gutem Beispiel voran. In Antiochien
erwuchs z.B. eine Meinungsverschiedenheit in der Diskussion, ob
das Gesetz des Alten Testaments in bezug auf die Beschneidung
auch fiir die zu Christen bekehrten Heiden verbindlich sein sollte,
was das apostolische Konzil in Jerusalem aus dein Jahre 51 bewog,
ein Urteil zu fillen, «dass man denen, die aus den Heiden zu Gott
sich bekehren, nicht Unruhe mache» (Apg.15,19), d.h. dass man sie
der Einhaltung dieses Gesetzes Mose entheben solle. Diese Freiheit
in bezug auf Brauche und Riten wurde in der Kirche auch spiter
gewahrt. In den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung feier-
ten die Christen im Osten das Osterfest zu gleicher Zeit mit den
Juden am 14.Nissan, ohne auf den Wochentag zu achten, wihrend
sie im Westen fiir die Feier immer den ersten Sonntag nach diesem
Datum wéhlten. Etwa um 155 n.Chr. begab sich der hl. Polykarp
von Smyrna nach Rom, um dort gemeinsam mit dem romischen
Bischof Anicetus einige die gesamte Kirche betreffenden Probleme

1% De unitate Ecclesiae, ¢. 5.

20 Epist. 166, 1.

2t Hom. in st. martyr. Mamantem, c. 4.
2 Tn 1 Cor. hom. 1, 1.



zu erdrtern, vor allem aber die Frage der Osterfeier. Zu einem ein-
heitlichen Standpunkt konnten die beiden Geistlichen nicht gelan-
gen, da jeder von ihnen die Gepflogenheiten seiner eigenen Kirche
erhalten wollte. Trotzdem kam es aber zu keinem Bruch zwischen
den Vertretern der Ost- und Westkirche. Der Frieden und die brii-
derliche Gemeinschaft blieben im Gegenteil unter ihnen so gut er-
halten, dass der Papst Anicetus dem heiligen Polykarp anbot, die
feierliche Messe in Rom zu zelebrieren. Als spater zu derselben
Frage im Jahre 190 abermals ein Meinungsstreit zwischen den Chri-
sten aus Kleinasien und der romischen Kirche entbrannte, richtete
der hl. Irendus von Lyon im Namen der Bischéfe Galliens ein
Schreiben an den Papst Victor, in dem er die von Rom eingefiihrte
Praxis als richtig erkldrte, den Papst aber ersuchte, Frieden und
Einheit der Kirche nur eines Brauches wegen nicht aufs Spiel zu
setzen, und ihm den christlichen Geist der Duldsamkeit und Ver-
sohnlichkeit seines Vorgéngers, des Papstes Anicetus, ins Gedécht-
nis zuriickrief?3. «Die Apostel» schreibt der hl. Irenéus in seinem
Brief an den Presbyter Blastus, <haben uns die Bestimmung hin-
terlassen, dass wir keinen Menschen um des Essens oder Trinkens
willen verurteilen, noch weniger aber wegen Festen, Neumond oder
Sabbat. Wie kommt es dann zu solchem Zwist und derartigen
Streitigkeiten ? Wir feiern, tragen aber den Géarstoff der Bosheit
und Arglist im Herzen, indem wir Gottes Kirche zerteilen, um das
Aussere einzuhalten, wihrend wir dabei das Bessere, namlich den
Glauben und die Liebe, verstossen24.»

Wie schon in frithchristlicher Zeit die Verbreitung des Chri-
stentums die Griindung regionaler und értlicher Kirchen zur Folge
hatte, so bestehen auch heutzutage ortliche autokephale Kirchen,
deren territoriale Abgrenzung nach dem ethnischen Prinzip erfolgt
ist und die in ihrem Tétigkeitsbereich verwaltungsméssig ganz
selbstindig und unabhidngig voneinander wirken. Als solche Kir-
chen wéiren zu nennen: die Kirchen von Konstantinopel, Alexan-
drien, Antiochien, Jerusalem, Russland, Georgien, Serbien, Rumi-
nien, Bulgarien, Cypern, Griechenland, Albanien, der Tschechoslo-
wakel und Finnland. Die Existenz der soeben genannten ¢rtlichen
autokephalen orthodoxen Kirchen beeintrichtigt keinesfalls die

23 Kusebius, Hist. ecel., 5, 24, 12-17.

24 Soéinenija sviatago Irineja, episkopa Lionskago (russ.) — (Die Schrif-
ten des hl. Irenius, Bischof von Lyon, herausgegeben in russischer Uberset-
zung vom Priester P. PreobraZenski, Auszug 36), Moskau 1871, S.710.



e B8

Einheit der Kirche, obwohl jede ihre eigene Gottesdienstsprache
hat und manche unter ihnen sogar besondere Sitten und Briuche
pflegen, die das Wesen des Glaubens und der kirchlichen Verfas-
sung nicht antasten. Es geniigt, wenn diese Kirchen «die Einigkeit
im Geist durch das Band des Friedens» halten (Eph.4,3). Sie bil-
den alle zusammen eine organisch zusammengefiligte Einheit, einen
Leib Christi, eine Kirche Christi, denn «es sind mancherlei Gaben,
aber es ist ein Geist; und es sind mancherlei Amter, aber es ist ein
Herr. Und es sind mancherlei Krifte, aber es ist ein Gott, der da
wirkt alles in allem... Denn wir sind durch einen Geist alle zu einem
Leibe getauft» (1.Kor. 12,1-6; 13).

Die Einheit der ¢rtlichen autokephalen orthodoxen Kirchen ist
nicht verwaltungsmaissig bedingt. «Obwohl sie von der sichtbaren
Ordnung aus getrennt sind, bleiben sie geistig die grossen Glieder
des einen Leibes, der 6kumenischen Kirche, mit einem Haupt in
Christus und einem Geist des Glaubens und des Heils. Ausserlich
bekunden sie ihre Einheit durch das gleiche Bekenntnis des Glau-
bens sowie durch die Gemeinschaft im Gebet und in den Sakra-
menten?®.» Eine jede von ihnen «gehorcht im Bereich des Glaubens
und des christlichen Lebenswandels der Stimme der 6kumenischen
Kirche, wie sie durch die okumenischen Konzile verlautbart
wird»*. Daraus ergibt es sich, dass die Einheit der ortlichen auto-
kephalen orthodoxen Kirchen als Einheit in Glaubens-, Gottes-
dienst-, Verfassungs- und Disziplinarfragen zu deuten ist, d.h. sie
ist dogmatischer, liturgischer und, kanonistischer Art. Fur die
orthodoxe Kirche bleibt selbstredend die innere Einheit am wich-
tigsten — die Einheit des Geistes, des Glaubens, des Gebets, der
Liebe —, die Briicken zwischen den Menschen schldgt??. Die wesent-
lichste Voraussetzung fiir die Einheit der Kirche ist zweifellos im
einheitlichen Glauben zu suchen, in jener Form der Lehre, wie sie
der Kirche vom Heiland selbst durch die hl. Apostel vermittelt und
an den 6kumenischen Konzilien formuliert wurde, denn «wenn wir

25 Pravoslaven hristijanski katehizis (bulg.) — (Christlicher Katechis-
mus der Orthodoxie), Sofia 1930, S.71.

26 Sofijski mitropolit Stefan i Protoprezviter Georgi Savelski, Pravosla-
ven katehizis (bulg.) — (Stefan, Metropolit von Sofia und Protopresbyter
Georgi Schavelski — Katechismus der Orthodoxie), Sofia 1953, S.72.

27 Vgl. Metropolit Seraphim, Die Ostkirche, Stuttgart 1950, S.68ff.
Prof.Dr. Johannes Karmiris, Abriss der dogmatischen Lehre der orthodoxen
katholischen Kirche, im Sammelband «Die Kirchen der Welt», Bd. I: Die
orthodoxe Kirche in griechischer Sicht, 1.7Teil, Stuttgart 1959, S.94.



— 94 —

alle eins sind im Glauben, dann herrscht Einheit unter uns», lehrt
der hl. Johannes Chrysostomos2®. Daher wird im Sendschreiben
der ostlichen Patriarchen tuber den orthodoxen Glauben aus dem
Jahre 1723 «an die in Grossbritannien weilenden Erzbischofe und
Bischofe und an ihren ganzen wohlloblichen Klerus» unter anderem
betont, dass «unsere Dogmen und die Lehrsitze unserer Ostkirche
noch in alter Zeit untersucht worden sind, um eine richtige und
fromme Festlegung und Bestédtigung von seiten der heiligen und
0kumenischen Konzilien zu erfahren, so dass uns weder etwas hin-
zuzufiigen, noch etwas zu streichen gestattet ist. Deswegen sollen
diejenigen, die eine Koordinierung mit uns in den Problemen der
gottlichen Lehrsitze im orthodoxen Glauben anstreben, einfach,
gefiligig, ohne jegliche Priifung oder Neugier, den Bestimmungen
und Erlassen folgen, die, wie aus der alten Uberlieferung der Kir-
chenviter verlautet, durch die heiligen und 6kumenischen Konzi-
lien kodifiziert wurden und den Stempel aus der Zeit der Apostel
und ihrer Nachfolger, der Gott im Herzen tragenden Viater unserer
Kirche, ausweisen2®.» Auf den christlichen Konferenzen fiir die
Einheit der Kirche haben die Delegierten der orthodoxen Kirchen
gemeinsame Erkldrungen abgegeben, in denen klar und unzweideu-
tig gezeigt wird, dass die orthodoxe Kirche in Glaubensfragen kei-
nen Kompromiss billigt und dass die orthodoxen Christen sich zur
Orthodoxie als zu einer Fiille und Lauterkeit des Glaubens beken-
nen und die Lehre verbreiten, die unversehrt in der orthodoxen
Kirche, der wahren Nachfolgerin der alten ungetrennten Kirche,
verwahrt ist; dass die Einstellung zu den anderen christlichen Kon-
fessionen keinen konfessionellen Indifferentismus dulden darf, nach
dem alle Konfessionen gleich sein sollten, sondern dass der Grad, in
dem sie sich von der Orthodoxie entfernt haben, entsprechend be-
achtet werden miisse®®. An der 1927 in Lausanne abgehaltenen
Konferenz fiir die Wiedervereinigung der Kirchen verfassten die
orthodoxen Delegierten eine schriftliche Erklarung, in der unter
anderem zu lesen ist: «Die Orthodoxe Kirche hilt streng an dem

28 In Eph. hom. 11, 3.

29 Pravoslaven hristijanski katehizis (bulg.) — (Christlicher Katechis-
mus der Orthodoxie), Sofia 1930, S.210ff.

30 Vgl. Prot. Sergij Bulgakov, Osnovanie ekumenizma (russ.) — (Prot.
Sergij Bulgakov. Grundlagen des Okumenismus), «Putj», Nr.58, 1939, S.11. —
Ilija K. Zonevski, Bélgarskata pravoslavna cirkva i ikumenigeskoto dviZenie
(bulg.) — (1lija K.Zonevski, Die Bulgarische orthodoxe Kirche und die 6ku-
menische Bewegung), «Duhovna kultura», 1965, H. 1, S.22.



— 95 —

Grundsatz fest, dass die Grenzen der individuellen Glaubensfreiheit
durch die Definitionen, welche die Gesamtkirche gegeben hat, fest-
gelegt sind. Wir behaupten, dass diese Definitionen fiir jeden ein-
zelnen verpflichtend sind. Dieser Grundsatz gilt bei uns nicht nur
fir die gegenwirtigen Glieder der Orthodoxen Kirche, sondern
auch fiir diejenigen, welche sich vielleicht in Zukunft mit ihr im
Glauben und in der Verfassung vereinigen werden... Es sollte fiir
uns unnétig sein, hinzuzufiigen, dass die Orthodoxe Kirche als 6ku-
menisches Symbol nur das Nicaeno-Constantinopolitanum aner-
kennt und annimmt. Was fiir uns hinsichtlich des 6kumenischen
Symbolums gilt, das gilt auch hinsichtlich der dogmatischen Defi-
nitionen der sieben 6kumenischen Konzilien, deren Autoritit zu er-
schiittern kein Orthodoxer berechtigt wéare. Daher vertritt die
Orthodoxe Kirche die Meinung, dass eine Wiedervereinigung nur
auf der Grundlage des gemeinsamen Glaubens und Bekenntnisses
der alten ungeteilten Kirche der sieben 6kumenischen Konzilien in
den ersten acht Jahrhunderten erfolgen kann... Nach der Lehre der
Orthodoxen Kirche kann es dort keine communio in sacris geben,
wo die Totalitdt des Glaubens fehlt...®'.» Die Erklarung der ortho-
doxen Delegierten zur Zeit der Zweiten Vollversammlung des Oku-
menischen Rates der Kirchen im Jahre 1954 in Evanston betont,
dass «das Ganze des christlichen Glaubens als eine unteilbare Ein-
heit betrachtet werden muss. Es geniigt nicht, einfach gewisse Ein-
zellehren anzunehmen, so grundlegend sie als solche sein mogen,
etwa die, dass Christus Gott und Heiland ist. Es ist zwingende For-
derung, dass alle von den 6kumenischen Konzilien formulierten
Lehren wie auch die gesamte Lehre der alten, ungeteilten Kirche
angenommen werden. Man kann sich nicht mit Formeln zufrieden-
geben, die von Leben und Erfahrung der Kirche losgelost sind. Sie
miissen im inneren Zusammenhang mit dem Leben der Kirche ge-
wertet und verstanden werden. Vom orthodoxen Standpunkt aus
kann die Wiedervereinigung der Kirche, die das Anliegen des Oku-
menischen Rates ist, einzig auf der Grundlage des totalen Dogmen-
glaubens der alten, ungeteilten Kirche ochne Abzug und ohne Ande-
rung erreicht werden...32.»

31 Erkldarung fir die Orthodoxe Kirche des Ostens, im Sammelband
«Die Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassungy, hrsg. von Her-
mann Sasse, Berlin 1929, S.441{f.

32 Die Erklirung der orthodoxen Delegierten zu dem Bericht der

I.Sektion, in Evanston-Dokumente, hrsg. von F.Liipsen, Witten/Ruhr
1954, S.130.



s OB s

Die Einheit der ortlichen autokephalen orthodoxen Kirchen
aussert sich ferner im gleichen Gottesdienst, der zugleich auch zur
Verwirklichung, Festigung und Aufrechterhaltung dieser Einheit
gereicht. Ganz abgesehen von den nationalen Eigenheiten und den
unterschiedlichen Sprachen, sind aus den ersten Jahrhunderten, in
denen die Kirche sich behauptet hat, ein und dieselben damals be-
stitigten Formen verschiedenartigen Gottesdienstes, namlich die
Heilige Messe, Morgenandacht, Vesper, die Heiligen Sakramente
erhalten geblieben, um in allen 6rtlichen orthodoxen Kirchen in
ihrer Urfassung weiterzuleben. Diese Gleichheit ist sogar in den
verschiedenen Riten vorhanden,indem z.B. die Einsegnung der Ge-
storbenen oder die Wasserweihe mit von der Kirche bestimmten
Gebeten vor sich geht. Aus diesem Grunde fiihlt sich ein Orthodo-
xer in jeder der Ortlichen orthodoxen Kirchen beim Gottesdienst
wie in seiner eigenen Kirche, obwohl die Sprache nicht seine eigene
ist®®. Unwesentliche Abweichungen in manchen Riten und Briu-
che, die auf die volkstiimlichen 6rtlichen Lebensbedingungen oder
auf andere Faktoren zuriickzufiihren sind, beeintriachtigen die Ein-
heit der Orthodoxen Kirche nicht im geringsten, da sie keine Be-
rithrung mit dem eigentlichen Glauben oder Dogma der Kirche
haben. «Aus den geschichtlichen Kirchenbiichern ist uns bekannt,
dass einige Brauche oder die Rangordnung in manchen Kirchen
eine Verdnderung erfahren haben oder momentan in Umbildung
begriffen sind, aber die Einheit im Glauben und die ungeteilte Ge-
sinnung in bezug auf die kirchlichen Lehrséitze bleiben nach wie vor
dieselben3*.» Die Bedeutung des einheitlichen Gottesdienstes haben
bereits in der frithchristlichen Zeit alle Kirchenviter betont. Der
hl. Ignatius von Antiochien erteilt den Christen von Magnesien fol-
genden Ratschlag: «Nichts sei unter euch, das imstande wére, euch
zu spalten... Bei eurer Versammlung sei ein Gebet, eine Bitte, ein
Sinn, eine Hoffnung in Liebe, in untadeliger Freude, das ist Jesus
Christus, im Vergleich zu dem es nichts besseres gibt. Kommet alle
zusammen wie in einem Tempel Gottes, wie zu einem Opferaltar,
zu dem einen Jesus Christus, welcher von einem Vater ausging und bei

33 Vgl. Mitropolit Nektarij, Edinstvo pravoslavnoj cerkvi (russ.) —
(Metropolit Nektarij, Einheit der Orthodoxen Kirche), im Sammelband
«Hristijanskoje vozsoedinenije» (Christliche Wiedervereinigung), Paris 1933,
S. 56 ff.

34 Sendbrief der Patriarchen der Ost-katholischen Kirche fiir den
orthodoxen Glauben, in Christlichem Katechismus der Orthodoxie (bulg.),
Sofia 1950, S.211.



dem Einen blieb und zu ihm zuriickgekehrt ist®.» Die Einheit der
ortlichen orthodoxen Kirchen widerspiegelt sich auch in der glei-
chen kanonistischen Organisation, in den iibereinstimmenden
Grundlagen von Verfassung und Verwaltung, d.h. in von den 6ku-
menischen und ortlichen Konzilien sowie von den Kirchenvitern
festgelegten Kirchenkanones. Sie findet ihren eindeutigen Aus-
druck in der Einheit des Episkopats, «in der einheitlichen Macht,
die alle Kirchenvorsteher ortlicher Kirchen in demselben Geist und
den gemeinsamen Gesetzen der Okumenischen Kirche gemiiss,
auszuiiben haben®.» In den einzelnen ortlichen Kirchen wirken de-
ren Vorsteher selbst fiir diese Einheit mit, indem sie nach den Wor-
ten des hl. Irendus von Lyon «gut auf die apostolische Tradition
achten und uns damit beweisen, dass alle ein und desselben Glau-
bens sind, sich zum Namen ein und desselben Gottvaters bekennen,
das Gleiche als Ziel der Fleischwerdung von Gottes Sohn billigen,
dieselben geistigen Gaben anerkennen und sich in der Kirchenver-
waltung sowie beim Vollzug anderer Amter von ein und denselben
Leitsitzen fithren lassen®.»

Die vollige eucharistische Gemeinschaft, die die ortlichen
orthodoxen Kirchen untereinander pflegen, ist eine weitere Ausse-
rung ihrer Einheit. Letztere findet ihren Niederschlag auch in den
bestehenden und immer fester werdenden freundschaftlichen Bezie-
hungen unter den Schwesterkirchen, sei es in der Form von ge-
meinsamen Beratungen und Konferenzen zur Klérung von gesamt-
kirchlichen Problemen oder als Besuch und Gegenbesuch von Kir-
chenvorstehern einzelner Kirchen, sei es in der Form eines Austau-
sches von kirchlichen Spitzendelegationen oder als Sendschreiben
an die tbrigen ortlichen Kirchen nach der Ernennung eines neuen
Kirchenoberhaupts. Durch diese und andere Formen der Kontakt-
pflege, wie z.B. Grussadressen zu Weihnachten, Neujahr oder
Ostern, gegenseitige Anerkennung der Autoritit im kirchenrecht-
lichen und Kirchenverfassungsbereich, ohne dass irgendeine der
ortlichen orthodoxen Kirchen ein Vorrecht zum Nachteil der ande-
ren fir sich in Anspruch nimmt, Freundschaftsabkommen zwischen
den theologischen Lehranstalten zum Austausch von Professoren,

3 Kpist. ad Magn., c. 6, 7.

8 Episkop Nikodim Mila§, Pravoslavno cirkovno pravo (bulg.) —
(Bischof Nikodemus Milasch, Kirchenrecht der Orthodoxie), Sofia 1904,
S.229,

37 Adv. haeres, 5, 20 ff.



. 98 —

Lektoren und Studenten, sind die einzelnen Kirchen bestrebt, ihre
Geistesverwandtschaft im Bekenntnis zu ein und demselben Glau-
ben und in der Einhaltung der Kirchenkanones zu betonen. In letz-
ter Zeit fanden Beratungen von Vtreterner aller orthodoxen Kirchen
auf der Insel Rhodos (1961, 1963, 1964), spater auch in Genf (1968)
statt. Diese Gremien sowie die Sitzungen der Interorthodoxen
Kommissionen zum Dialog mit der altkatholischen und anglikani-
schen Kirche legten ein beredtes Zeugnis von der Einheit der auto-
kephalen orthodoxen Kirchen ab, von den Banden christlicher
Liebe und Friedensbereitschaft, die sie zu einer heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche innig verkniipfen.

Wenn von der Einheit der ortlichen autokephalen orthodoxen
Kirchen die Rede ist, wire es angebracht, zu betonen, dass diese
Einheit nicht als Gleichschaltung zu verstehen ist, bei der die ein-
zelnen Kirchen ihr individuelles Gepriage einbiissen. Wie der grosse
Kenner und Freund der Orthodoxie Prof. Friedrich Heiler zu Recht
betont, «ist ihre Einheit nicht wie die der abendlandisch-lateinischen
Kirche Uniformitdt der theologischen Lehre, der zentralistischen
Organisation und der liturgischen Sprache, sondern eine religios-
dogmatische und kanonistisch-liturgische Einheit in einer grossen
Mannigfaltigkeit der volkstiimlichen Charaktere, der liturgischen
Formen, der theologischen Doktrinen...»38.

Prof. Dr. I. K. Zonevski

38 Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, Munchen 1937, S.546.



	Die Einheit der Kirche und die örtlichen Kirchen

