
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Die Einheit der Kirche und die örtlichen Kirchen

Autor: Zonevski, I. K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einheit der Kirche und die örtlichen Kirchen

Seit der Gründung der Kirche wurde es allen, die Christus
angehören und ihm nachfolgen, klar bewusst, Glieder eines lebendigen
gottmenschlichen Organismus, des Leibes Christi, zu sein. Sie verharrten

in der festen Überzeugung, dass sie Glieder der einen Kirche Christi

sind und dass jede Uneinigkeit unter ihnen sie von Christus und
seiner Kirche entfernen und den Leib Christi zerreissen würde. Von
daher versteht es sich von selbst, dass auf die Einheit der Kirche so
nachdrücklich Wert gelegtwird und aus welchem Grunde jederAnsatz
zu einer Verletzung oder jegliche Gefährdung der kirchlichen Einheit
einen seelischen »Aufruhr bei den Christen hervorzurufen pflegte. Als
in der römischen Kirche bekannt wurde, dass in der Kirche von
Korinth Unruhe und Zwist die Einheit dieser gottmenschlichen
Einrichtung angegriffen haben, verfasste der hl. Clemens Romanus im
Namen seiner Kirche ein Sendschreiben an die korinthischen Christen
und versuchte darin, dem Beispiel des hl. Apostels Paulus folgend
(vgl. I.Kor. 1,10.ff.), sie mit allen möghchen Beweisführungen zur
Behebung des Zwistes und zur Wiederherstellung der eingebüssten
Einheit ihrer Kirche zu überreden. Wenn man die völlige Harmonie
der Welt in Betracht zieht, schreibt er, und bedenkt, dass sogar die
unvernünftige Natur den Gesetzen ihres Schöpfers gehorcht1, wenn alle
gesellschaftlichen Institutionen durch Einheit geprägt sind, wenn die
einzelnen Glieder des menschlichen Körpers eine Einigkeit darstellen2

um wieviel mehr muss sich da die Kirche Christi unter allen anderen

durch ihre unangetastete Einheit abheben, sind doch ihre Mitglieder

«dem göttlichen Willen gemäss durch unseren Herrn Jesus Christus

berufen und geweiht»3. »411e Gläubigen sollen sich durch ihren
einheitlichen Glauben an Jesus Christus in ihrer Überzeugung, Glieder

des Leibes Christi zu sein, gerechtfertigt wissen4. Daher seien
Aufruhr, Zwist und Unstimmigkeiten gleichbedeutend mit Zerstörung
von Christi Gliedern, mit Rebellion gegen den eigenen Körper5. Der
hl. Ignatius von Antiochien vergleicht die Kirche ebenfalls mit einem
Leib6, mit einem mehrstimmigen Chor, der ein Lied in wunderbarer

1 Epist. ad Cor. L, c. 20.
2 Ebenda, c. 37.
3 Ebenda, Inscript.
4 Ebenda, c. 32.
5 Ebenda, c. 46.
6 Epist. ad Smyrn., c. 1.



— 87 —

Harmonie singt7. In seinen Briefen an verschiedene Kirchen rät er
den Gläubigen, die Einheit der Kirche über alles hochzuhalten, in
einer Liebe und einem Glauben zu verharren8, völlige Gleichgesinnung

anzustreben9, indem sie sich an ein Gebet ein Sinnen und
Denken, eine Hoffnung halten10, denn wo keine Einheit besteht,
dort ist an eine echte Kirche nicht zu denken11. Auch später haben
alle Kirchenväter und -lehrer darauf Wert gelegt, dass die Kirche
ein einheitliches geistiges Bündnis der Gläubigen, ihrer Mitglieder,
darstellt, deren Einheit nichts beeinträchtigen darf.

Der treffende Ausdruck dieser Vereinigung, die reale Urquelle
dieser organischen Einigkeit der Kirche als Leib Christi war seit eh

und je, und bleibt auf immer das Sakrament der Eucharistie, die
Kommunion mit dem Leib und Blut Christi, von dem auch der hl.

Apostel Paulus schreibt: «Denn ein Brot ist's, so wie wir viele ein

Leib sind, weil wir alle eines Brotes teilhaftig sind» (I.Kor. 10,17).
Durch das Sakrament der Eucharistie geht die Einheit real in
Erfüllung, die der Heüand in seinem hohepriesterlichen Gebet von
seinem Vater erfleht hat, «auf dass sie alle eins seien, gleich wie du,
Vater, in mir und ich in dir, so auch sie in uns eins seien»

(Joh. 17,21). Diese Einheit tritt besonders deutlich im Leben der
frühchristlichen Kirche von Jerusalem zutage. Aus der Apostelgeschichte

erfahren wir, dass nach der ersten Predigt von Petrus
dreitausend Menschen sich taufen liessen, und dann «blieben sie aber

beständig in der Apostel Lehre und in der Gemeinschaft und
im Brotbrechen und im Gebet» (Apg.2,42), «waren täglich und
stets beieinander einmütig im Tempel und brachen das Brot hin
und her in den Häusern, und nahmen die Speise mit Freuden und
lauterem Herzen» (Apg. 2,42-43). «Die Menge aber der Gläubigen
war ein Herz und eine Seele; auch nicht einer sagte von seinen

Gütern, dass sie sein wären, sondern es war ihnen alles gemeinsam »

(Apg. 4,32; 2,44). Die alten Christen lebten in der Überzeugung,
dass «wenn ein Glied leidet, so leiden alle Glieder mit, und wenn
ein Glied wird herrlich gehalten, so freuen sich alle Glieder mit»
(I.Kor. 12,26).

Um diese Einheit in Christo, dass alle Glieder der Kirche ihrer

7 Epist. ad Eph., c. 4.
8 Epist. ad Trail., c. 8.
9 Epist. ad Eph., c. 4.
10 Epist. ad Magn., c. 7.
11 Epist. ad Eph., c. 2.



durch das Sakrament der Eucharistie teilhaftig würden, beteten die
ersten Christen tagtäglich, wie es aus den bis zu unserer Zeit erhaltenen

Gebeten in der «Lehre der zwölf Apostel» zu ersehen ist:
«Wie dieses gebrochene Brot auf den Bergen zerstreut war (d.h. als
Weizenkörner - Anm.d.V.) und zusammengebracht eins wurde, so

möge Deine Gemeinde von den Enden der Erde zusammengebracht
werden in Dein Reich12. » « Gedenke, o Herr, Deiner Gemeinde, dass

Du sie erlösest von allem Übel und sie vollkommen machest in Deiner

Liebe, und .führe sie zusammen von den vier WTinden'

(Matth. 24,31), die Geheiligte, in Dein Reich, dass Du ihr bereitet
hast13».

Der hl. Ignatius von Antiochien sah im Gebet und in der
Eucharistie das stärkste und wirksamste Mittel gegen die Gefahr,
dass die Gläubigen, die Mitglieder der Kirche, auf Irrwege geraten,
zugleich aber betrachtete er sie als Gewähr der Einigkeit: «Befleis-

siget euch daher, dass ihr häufiger zusammenkommt zur Feier der
Eucharistie Gottes und zum Lobe. Denn wenn ihr euch oft versammelt,

wird die Macht Satans gebrochen, und sein verderblicher
Einfluss wird in der Eintracht des Glaubens aufgehoben14»... «dass ihr
alle Mann für Mann gemeinsam in der Gnade zufolge des Namens
euch versammelt in einem Glauben und in Jesus Christus dem
Menschensohn und Gottessohn, auf dass ihr untertänig seid dem
Bischof und dem Presbyterium in ungeteilter Gesinnung, ein Brot
brechend, das ein Heilmittel ist zur Unsterblichkeit, ein Gegengift,
dass wir nicht sterben, sondern leben in Jesus Christus immerdar15.

» Diese Bedeutung der Eucharistie als höchster Ausdruck der

Einigkeit aller Gläubigen in Christo und untereinander haben später

auch andere Kirchenväter hervorgehoben : Justinus der Märtyrer,

Irenäus von Lyon, Cyprianus von Karthago, Athanasius der
Grosse, Johannes Chrysostomos, Theodoret von Cyrus, Johannes
von Damaskus u.a. In einem seiner Briefe an Cäcilius schreibt der
hl. Cyprianus von Karthago: «Diese Vereinigung und Verbindung
von Wasser und WTein geht nun im Kelche des Herrn in der Weise

vor sich, dass sich diese Mischung nicht mehr voneinander trennen
lässt. Deshalb wird auch nichts imstande sein, die Kirche, das
heisst das innerhalb der Kirche stehende Volk, das treu und fest bei

12 Die Lehre der zwölf »-»postel, 9, 4.
13 Ebenda, c. 10, 5.
14 Epist. ad Eph., c. 13.
15 Ebenda, c. 20.



— 89 —

dem verharrt, was es einmal glaubt, von Christus wieder zu trennen,

sondern sie wird ihm stets anhangen, und ihre Liebe bleibt
unzertrennlich... Auch dieses Geheimnis deutet auf die Vereinigung
unseres Volkes hin, damit wir wissen: wie erst viele Körner auf
einen Haufen gesammelt, gemahlen und gemischt werden müssen,
um ein einziges Brot zu bilden, so hat auch Christus, der das himmlische

Brot ist, nur einen Leib, mit dem die Zahl der Unsrigen
verbunden und vereinigt ist16.» Der hl. Johannes Chrysostomos deutet
die Worte des Paulus «das Brot, das wir brechen, ist das nicht die
Gemeinschaft des Leibes Christi?» (I.Kor. 10,16), indem er die

Frage stellt : «Was geschieht in den Kommunizierenden » und darauf

die Antwort gibt: «Sie werden zum Leibe Christi, nicht viele
Leiber, sondern ein Leib. So wie das Brot aus zahlreichen Körnern
bereitet ist, deren Unterschied aber nicht mehr besteht, nachdem
sie eins geworden sind, so vereinigen auch wir uns miteinander
und mit Christus... Da wir alle von ein und demselben Leib unsere
Labung erhalten, so werden wir auch eins17. »

So kommt es, dass gleich in den ersten Tagen des Bestehens
der Kirche durch das Sakrament der Eucharistie der Geist der
Einheit, «Sobornost», der brüderlichen Verbundenheit aller Gläubigen
untereinander zutage tritt. Hier feiert die allumfassende Einheit
der Kirche als Leib Christi den Höchstsieg ihrer mystischen Macht,
indem sie durch den Gottmenschen im Bund der Liebe Fern- und
Nahestehende zusammenführt, wie der hl. Apostel Paulus schreibt:
«In Christus Jesus seid ihr aber jetzt, die ihr vormals ferne gewesen
seid, nahe geworden durch das Blut Christi. Denn er ist unser
Friede, der aus beiden eines hat gemacht und hat abgebrochen den
Zaun, der dazwischen war, nämlich die Feindschaft Denn durch
ihn haben wir den Zugang alle beide in einem Geist zum Vater»
(Eph. 2,13-18).

Die Ausbreitung des Christentums in verschiedenen Ländern
und unter zahlreichen Völkern sowie die Gründung örtlicher
Kirchen vermochte die Einheit der Kirche nicht zu zerstören. Die
Voraussetzung dafür war, den Glauben rein und unversehrt zu erhalten,

die ungeteilte Gesinnung aller in der Lehre zu wahren - das ist
der höchste Grundsatz, dem die ökumenische Kirche ihre Einheit
verdankt, möge sie noch so weit über die ganze Welt zerstreut sein,
wie der hl. Irenäus von Lyon betont: «Die Kirche erstreckt sich

16 Epist. 65, 13.
17 In 1 Cor. hom. 24, 2.



90

über das ganze WTeltall bis an die äussersten Grenzen der Erde. Sie

hat von den Aposteln und ihren Schülern den Glauben empfangen,
den Glauben an einen Gott, den allmächtigen Vater und an den
einen Christus Jesus, den Sohn Gottes, der, um uns zu erlösen,
Fleisch angenommen hat, und den Heiligen Geist, der durch die

Propheten die Heilsordnung Gottes verkündet hat... Nun hat die
Kirche die Botschaft und diesen Glauben wohl bewahrt, wie sie ihn
empfangen hat, obwohl sie, wie gesagt, über die ganze Welt
zerstreut ist, so sorgfältig, als ob sie in einem einzigen Hause wohnte,
sie glaubt so, als ob sie nur eine Seele und ein Herz hätte, und
verkündet und überliefert ihre Lehre so einstimmig, als ob sie nur
einen Mund besässe. Und wenngleich es auf der Welt verschiedene

Sprachen gibt, so ist doch die Kraft der Überlieferung ein und
dieselbe. Die in Germanien gegründeten Kirchen glauben und überliefern

nicht anders als die in Spanien oder bei den Kelten, die im
Orient oder in Ägypten, die in Libyen... So wie Gottes Sonne in der

ganzen WTelt eine und dieselbe ist, so dringt auch die Botschaft der
Wahrheit überall hin und erleuchtet alle Menschen, die zur
Erkenntnis der Wahrheit kommen wollen» (l.Tim. 2,4)18. Auch der
hl. Cyprianus von Karthago vertritt die Auffassung, dass die Einheit

der Kirche keinesfalls durch die Existenz einer Vielzahl einzelner

örtlicher Kirchen angetastet wird. Denn alle sind untrennbare
Teile der einen ökumenischen Kirche Christi und behaupten ihre
Daseinsberechtigung nur durch ihre ungeteilte Gesinnung und
Eintracht mit ihr: «Die Kirche ist nur eine, die sich zur Vielheit nur
durch ihr üppiges Wachstum immer weiter ausbreitet, ebenso wie
die Sonne viele Strahlen hat, aber nur ein Licht, und wie der Baum
zwar viele Zweige besitzt, aber nur einen auf fester Wurzel gegründeten

Stamm; und wenn aus einem Quell noch so zahlreiche Bäche

entspringen, die Einheit bleibt dennoch im Ursprung gewahrt, mag
auch die Zahl (von Gewässern) noch so stattlich sein, die dem Reichtum

überquellender Fülle entströmten. Reiss einen Strahl los von
dem Lichtkörper (der Sonne) : die Einheit des Lichtes lässt eine

Absonderung nicht zu ; brich vom Baum einen Zweig : einmal abgebrochen,

wird er nicht mehr zu sprossen vermögen; schneide einen
Bach ab von seiner Quelle: sofort wird er vertrocknen. Ebenso sendet

auch die von des Herrn Licht durchströmte Kirche über den

ganzen Erdkreis ihre Strahlen aus; dennoch ist es nur ein Licht,

18 Adver. Haeres., 1, 10, 1-2.



91

das überallhin flutet, ohne dass die Einheit ihres Körpers getrennt
wird.

Ihre Zweige streckt sie in reicher Fülle aus über die ganze Erde
hin, mächtig hervorströmende Bäche lässt sie immer weiter sich er-
giessen : und dennoch gibt es nur eine Quelle, nur einen Ursprung, nur
eine Mutter, die mit glückhcher Fruchtbarkeit gesegnet ist : aus ihrem
Schosse werden wir geboren, mit ihrer Milch genährt, von ihrem Geiste

beseelt19.» Auch der hl. Basilius der Grosse besteht darauf, dass

die Kirche trotz örtlicher Unterteilungen eine einzige ist, denn «alle

bauen auf Christus, bilden ein Volk, und alle Angehörigen Christi
sind nun eine Kirche»20, dem. «der Rock Christi war ungenäht, von
obenan gewebt durch und durch (Joh. 19,23), so dass sogar die

Kriegsknechte ihn nicht zu zerteüen wagten; also soll die Kirche,
die sich in Christus kleidet, seinen Rock auch nicht zerteilen»21. Die
Kirche muss ihre Einheit allerorts bewahren, hebt auch der hl.
Johannes Chrysostomos hervor, mag sie sich auch an verschiedenen
Orten befinden22.

Die Unterschiedlichkeit in den Gepflogenheiten einzelner
örtlicher Kirchen war niemals Anlass zur Beeinträchtigung der Einheit

und des Friedens in der Kirche als Ganzes. Die hl. Apostel
gehen uns in dieser Hinsicht mit gutem Beispiel voran. In Antiochien
erwuchs z.B. eine Meinungsverschiedenheit in der Diskussion, ob
das Gesetz des Alten Testaments in bezug auf die Beschneidting
auch für die zu Christen bekehrten Heiden verbindlich sein sollte,
was das apostolische Konzil in Jerusalem aus dem Jahre 51 be wog,
ein Urteil zu fällen, «dass man denen, die aus den Heiden zu Gott
sich bekehren, nicht Unruhe mache» (Apg. 15,19), d.h. dass man sie

der Einhaltung dieses Gesetzes Mose entheben solle. Diese Freiheit
in bezug auf Bräuche und Riten wurde in der Kirche auch später
gewahrt. In den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung feierten

die Christen im Osten das Osterfest zu gleicher Zeit mit den
Juden am 14. Nissan, ohne auf den Wochentag zu achten, während
sie im Westen für die Feier immer den ersten Sonntag nach diesem
Datum wählten. Etwa um 155 n.Chr. begab sich der hl. Polykarp
von Smyrna nach Rom, um dort gemeinsam mit dem römischen
Bischof Anicetus einige die gesamte Kirche betreffenden Probleme

19 De imitate Ecclesiae, c. 5.
20 Epist. 166, 1.
21 Hom. in st. martyr. Mamantem, c. 4.
22 In 1 Cor. hom. 1, 1.



92

zu erörtern, vor allem aber die Frage der Osterfeier. Zu einem
einheitlichen Standpunkt konnten die beiden Geistlichen nicht gelangen,

da jeder von ihnen die Gepflogenheiten seiner eigenen Kirche
erhalten wollte. Trotzdem kam es aber zu keinem Bruch zwischen
den Vertretern der Ost- und Westkirche. Der Frieden und die
brüderliche Gemeinschaft blieben im Gegenteil unter ihnen so gut
erhalten, dass der Papst Anicetus dem heiligen Polykarp anbot, die
feierliche Messe in Rom zu zelebrieren. Als später zu derselben

Frage im Jahre 190 abermals ein Meinungsstreit zwischen den Christen

aus Kleinasien und der römischen Kirche entbrannte, richtete
der hl. Irenäus von Lyon im Namen der Bischöfe Galliens ein
Schreiben an den Papst Victor, in dem er die von Rom eingeführte
Praxis als richtig erklärte, den Papst aber ersuchte, Frieden und
Einheit der Kirche nur eines Brauches wegen nicht aufs Spiel zu
setzen, und ihm den christlichen Geist der Duldsamkeit und
Versöhnlichkeit seines Vorgängers, des Papstes »4nicetus, ins Gedächtnis

zurückrief23. «Die »Apostel» schreibt der hl. Irenäus in seinem
Brief an den Presbyter Blastus, «haben uns die Bestimmung
hinterlassen, dass wir keinen Menschen um des Essens oder Trinkens
willen verurteilen, noch weniger aber wegen Festen, Neumond oder
Sabbat. Wie kommt es dann zu solchem Zwist und derartigen
Streitigkeiten Wir feiern, tragen aber den Gärstoff der Bosheit
und Arglist im Herzen, indem wir Gottes Kirche zerteilen, um das
»\ussere einzuhalten, während wir dabei das Bessere, nämlich den
Glauben und die Liebe, Verstössen24.»

Wie schon in frühchristlicher Zeit die Verbreitung des
Christentums die Gründung regionaler und örtlicher Kirchen zur Folge
hatte, so bestehen auch heutzutage örtliche autokephale Kirchen,
deren territoriale Abgrenzung nach dem ethnischen Prinzip erfolgt
ist und die in ihrem Tätigkeitsbereich verwaltungsmässig ganz
selbständig und unabhängig voneinander wirken. Als solche
Kirchen wären zu nennen: die Kirchen von Konstantinopel, Alexandrien,

»antiochien, Jerusalem, Russland, Georgien, Serbien, Rumänien,

Bulgarien, Cypern, Griechenland, Albanien, der Tschechoslowakei

und Finnland. Die Existenz der soeben genannten örtlichen
autokephalen orthodoxen Kirchen beeinträchtigt keinesfalls die

23 Eusebius, Hist, eccl., 5, 24, 12-17.
24 Socinenija sviatago Irineja, episkopa Lionskago (russ.) - (Die Schriften

des hl. Irenäus, Bischof von Lyon, herausgegeben in russischer Übersetzung

vom Priester P.Preobrazenski, Auszug 36), Moskau 1871, S.710.



— 93 —

Einheit der Kirche, obwohl jede ihre eigene Gottesdienstsprache
hat und manche unter ihnen sogar besondere Sitten und Bräuche
pflegen, die das Wesen des Glaubens und der kirchlichen Verfassung

nicht antasten. Es genügt, wenn diese Kirchen «die Einigkeit
im Geist durch das Band des Friedens» halten (Eph.4,3). Sie
bilden alle zusammen eine organisch zusammengefügte Einheit, einen
Leib Christi, eine Kirche Christi, denn «es sind mancherlei Gaben,
aber es ist ein Geist ; und es sind mancherlei »Ä.mter, aber es ist ein
Herr. Und es sind mancherlei Kräfte, aber es ist ein Gott, der da
wirkt alles in allem... Denn wir sind durch einen Geist alle zu einem
Leibe getauft» (I.Kor. 12,1-6; 13).

Die Einheit der örtlichen autokephalen orthodoxen Kirchen ist
nicht verwaltungsmässig bedingt. «Obwohl sie von der sichtbaren
Ordnung aus getrennt sind, bleiben sie geistig die grossen Glieder
des einen Leibes, der ökumenischen Kirche, mit einem Haupt in
Christus und einem Geist des Glaubens und des Heils. Äusserlich
bekunden sie ihre Einheit durch das gleiche Bekenntnis des Glaubens

sowie durch die Gemeinschaft im Gebet und in den
Sakramenten25.» Eine jede von ihnen «gehorcht im Bereich des Glaubens
und des christlichen Lebenswandels der Stimme der ökumenischen
Kirche, wie sie durch die ökumenischen Konzile verlautbart
wird»26. Daraus ergibt es sich, dass die Einheit der örtlichen
autokephalen orthodoxen Kirchen als Einheit in Glaubens-, Gottesdienst-,

Verfassungs- und Disziplinarfragen zu deuten ist, d.h. sie
ist dogmatischer, liturgischer und kanonistischer Art. Für die
orthodoxe Kirche bleibt selbstredend die innere Einheit am
wichtigsten - die Einheit des Geistes, des Glaubens, des Gebets, der
Liebe -, die Brücken zwischen den Menschen schlägt27. Die wesentlichste

Voraussetzung für die Einheit der Kirche ist zweifellos im
einheitlichen Glauben zu suchen, in jener Form der Lehre, wie sie
der Kirche vom Heiland selbst durch die hl. Apostel vermittelt und
an den ökumenischen Konzilien formuliert wurde, denn «wenn wir

25 Pravoslaven hristijanski katehizis (bulg.) - (Christlicher Katechismus

der Orthodoxie), Sofia 1930, S.71.
26 Sofijski mitropoht Stefan i Protoprezviter Georgi Savelski, Pravoslaven

katehizis (bulg.) - (Stefan, Metropolit von Sofia und Protopresbyter
Georgi Schavelski - Katechismus der Orthodoxie), Sofia 1953, S.72.

27 Vgl. Metropolit Seraphim, Die Ostküche, Stuttgart 1950, S.68ff.
Prof. Dr. Johannes Karmüis, »4»briss der dogmatischen Lehre der orthodoxen
katholischen Küche, im Sammelband «Die Kirchen der Welt», Bd. I: Die
orthodoxe Küche in griechischer Sicht, l.Teil, Stuttgart 1959, S.94.



— 94 —

alle eins sind im Glauben, dann herrscht Einheit unter uns», lehrt
der hl. Johannes Chrysostomos28. Daher wird im Sendschreiben
der östlichen Patriarchen über den orthodoxen Glauben aus dem
Jahre 1723 «an die in Grossbritannien weüenden Erzbischöfe und
Bischöfe und an ihren ganzen wohllöblichen Klerus » unter anderem
betont, dass «unsere Dogmen und die Lehrsätze unserer Ostkirche
noch in alter Zeit untersucht worden sind, um eine richtige und
fromme Festlegung und Bestätigung von Seiten der heiligen und
ökumenischen Konzilien zu erfahren, so dass uns weder etwas
hinzuzufügen, noch etwas zu streichen gestattet ist. Deswegen sollen
diejenigen, die eine Koordinierung mit uns in den Problemen der
göttlichen Lehrsätze im orthodoxen Glauben anstreben, einfach,
gefügig, ohne jegliche Prüfung oder Neugier, den Bestimmungen
und Erlassen folgen, die, wie aus der alten Überlieferung der
Kirchenväter verlautet, durch die heihgen und ökumenischen Konzilien

kodifiziert wurden und den Stempel aus der Zeit der Apostel
und ihrer Nachfolger, der Gott im Herzen tragenden Väter unserer
Kirche, ausweisen29.» Auf den christlichen Konferenzen für die
Einheit der Kirche haben die Delegierten der orthodoxen Kirchen
gemeinsame Erklärungen abgegeben, in denen klar und unzweideutig

gezeigt wird, dass die orthodoxe Kirche in Glaubensfragen keinen

Kompromiss billigt und dass die orthodoxen Christen sich zur
Orthodoxie als zu einer Fülle und Lauterkeit des Glaubens bekennen

und die Lehre verbreiten, die unversehrt in der orthodoxen
Kirche, der wahren Nachfolgerin der alten ungetrennten Kirche,
verwahrt ist ; dass die Einstellung zu den anderen christlichen
Konfessionen keinen konfessionellen Indifferentismus dulden darf, nach
dem alle Konfessionen gleich sein sollten, sondern dass der Grad, in
dem sie sich von der Orthodoxie entfernt haben, entsprechend
beachtet werden müsse30. An der 1927 in Lausanne abgehaltenen
Konferenz für die Wiedervereinigung der Kirchen verfassten die
orthodoxen Delegierten eine schriftliche Erklärung, in der imter
anderem zu lesen ist: «Die Orthodoxe Kirche hält streng an dem

28 In Eph. hom. 11, 3.
29 Pravoslaven hristijanski katehizis (bulg.) - (Christlicher Katechismus

der Orthodoxie), Sofia 1930, S.210ff.
80 Vgl. Prot. Sergij Bulgakov, Osnovanie ekumenizma (russ.) - (Prot.

Sergij Bulgakov. Grundlagen des Ökumenismus), «Putj», Nr. 58, 1939, S. 11.-
Ilija K.Zonevski, Bälgarskata pravoslavna cärkva i ikumeniceskoto dviZenie
(bulg.) - (Ilija K.Zonevski, Die Bulgarische orthodoxe Küche und die
ökumenische Bewegung), «Duhovna kultura», 1965, H. 1, S.22.



— 95 —

Grundsatz fest, dass die Grenzen der individuellen Glaubensfreiheit
durch die Definitionen, welche die Gesamtkirche gegeben hat,
festgelegt sind. Wir behaupten, dass diese Definitionen für jeden
einzelnen verpflichtend sind. Dieser Grundsatz gilt bei uns nicht nur
für die gegenwärtigen Glieder der Orthodoxen Kirche, sondern
auch für diejenigen, welche sich vielleicht in Zukunft mit ihr im
Glauben und in der Verfassung vereinigen werden... Es sollte für
uns unnötig sein, hinzuzufügen, dass die Orthodoxe Kirche als
ökumenisches Symbol nur das Nicaeno-Constantinopolitanum
anerkennt und annimmt. Was für uns hinsichtlich des ökumenischen
Symbolums gilt, das gilt auch hinsichtlich der dogmatischen
Definitionen der sieben ökumenischen Konzilien, deren Autorität zu
erschüttern kein Orthodoxer berechtigt wäre. Daher vertritt die
Orthodoxe Kirche die Meinung, dass eine Wiedervereinigung nur
auf der Grundlage des gemeinsamen Glaubens und Bekenntnisses
der alten ungeteilten Kirche der sieben ökumenischen Konzilien in
den ersten acht Jahrhunderten erfolgen kann... Nach der Lehre der
Orthodoxen Kirche kann es dort keine communio in sacris geben,
wo die Totalität des Glaubens fehlt...31.»DieErklärung der orthodoxen

Delegierten zur Zeit der Zweiten Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen im Jahre 1954 in Evanston betont,
dass «das Ganze des christlichen Glaubens als eine unteilbare Einheit

betrachtet werden muss. Es genügt nicht, einfach gewisse
Einzellehren anzunehmen, so grundlegend sie als solche sein mögen,
etwa die, dass Christus Gott und Heiland ist. Es ist zwingende
Forderung, dass alle von den ökumenischen Konzilien formulierten
Lehren wie auch die gesamte Lehre der alten, ungeteilten Kirche
angenommen werden. Man kann sich nicht mit Formeln zufriedengeben,

die von Leben und Erfahrung der Kirche losgelöst sind. Sie

müssen im inneren Zusammenhang mit dem Leben der Kirche
gewertet und verstanden werden. Vom orthodoxen Standpunkt aus
kann die Wiedervereinigung der Kirche, die das »Anliegen des
Ökumenischen Rates ist, einzig auf der Grundlage des totalen Dogmenglaubens

der alten, ungeteilten Kirche ohne Abzug und ohne Änderung

erreicht werden ...32. »

31 Erklärung für die Orthodoxe Küche des Ostens, im Sammelband
«Die Weltkonferenz für Glauben und KüchenVerfassung», hrsg. von
Hermann Sasse, Berlin 1929, S. 441 ff.

32 Die Erklärung der orthodoxen Delegierten zu dem Bericht der
I.Sektion, in Evanston-Dokumente, hrsg. von F.Lüpsen, Witten/Buhr
1954, S. 130.



— 96 —

Die Einheit der örtlichen autokephalen orthodoxen Kirchen
äussert sich ferner im gleichen Gottesdienst, der zugleich auch zur
Verwirklichung, Festigung und Aufrechterhaltung dieser Einheit
gereicht. Ganz abgesehen von den nationalen Eigenheiten und den
unterschiedlichen Sprachen, sind aus den ersten Jahrhunderten, in
denen die Kirche sich behauptet hat, ein und dieselben damals
bestätigten Formen verschiedenartigen Gottesdienstes, nämlich die

Heilige Messe, Morgenandacht, Vesper, die Heiligen Sakramente
erhalten gebheben, um in allen örtlichen orthodoxen Kirchen in
ihrer Urfassung weiterzuleben. Diese Gleichheit ist sogar in den
verschiedenen Riten vorhanden, indem z.B. die Einsegnung der
Gestorbenen oder die Wasserweihe mit von der Kirche bestimmten
Gebeten vor sich geht. Aus diesem Grunde fühlt sich ein Orthodoxer

in jeder der örtlichen orthodoxen Kirchen beim Gottesdienst
wie in seiner eigenen Kirche, obwohl die Sprache nicht seine eigene
ist33. Unwesentliche Abweichungen in manchen Riten und Bräuche,

die auf die volkstümlichen örtlichen Lebensbedingungen oder
auf andere Faktoren zurückzuführen sind, beeinträchtigen die Einheit

der Orthodoxen Kirche nicht im geringsten, da sie keine
Berührung mit dem eigentlichen Glauben oder Dogma der Kirche
haben. «Aus den geschichtlichen Kirchenbüchern ist uns bekannt,
dass einige Bräuche oder die Rangordnung in manchen Kuchen
eine Veränderung erfahren haben oder momentan in Umbildung
begriffen sind, aber die Einheit im Glauben und die ungeteilte
Gesinnung in bezug auf die kirchlichen Lehrsätze bleiben nach wie vor
dieselben34. » Die Bedeutung des einheitlichen Gottesdienstes haben
bereits in der frühchristlichen Zeit alle Kirchenväter betont. Der
hl. Ignatius von Antiochien erteilt den Christen von Magnesien
folgenden Ratschlag: «Nichts sei unter euch, das imstande wäre, euch

zu spalten... Bei eurer Versammlung sei ein Gebet, eine Bitte, ein
Sinn, eine Hoffnung in Liebe, in untadeliger Freude, das ist Jesus

Christus, im Vergleich zu dem es nichts besseres gibt. Kommet alle

zusammen wie in einem Tempel Gottes, wie zu einem Opferaltar,
zu demeinen Jesus Christus, welcher von einem Vater ausging und bei

33 Vgl. Mitropolit Nektarij, Edinstvo pravoslavnoj cerkvi (russ.) -
(Metropolit Nektarij, Einheit der Orthodoxen Kirche), im Sammolband
«Hristijanskoje vozsoedinenije» (Christliche Wiedervereinigung), Paris 1933,
S.56ff.

34 Sendbrief der Patriarchen der Ost-katholischen Küche für den
orthodoxen Glauben, in Christlichem Katechismus der Orthodoxie (bulg.),
Sofia 1950, S.211.



— 97 —

dem Einen blieb und zu ihm zurückgekehrt ist35.» Die Einheit der
örtlichen orthodoxen Kirchen widerspiegelt sich auch in der
gleichen kanonistischen Organisation, in den übereinstimmenden
Grundlagen von Verfassung und Verwaltung, d.h. in von den
ökumenischen und örtlichen Konzilien sowie von den Kirchenvätern
festgelegten Kirchenkanones. Sie findet ihren eindeutigen
Ausdruck in der Einheit des Episkopats, «in der einheitlichen Macht,
die alle Kirchenvorsteher örtlicher Kirchen in demselben Geist und
den gemeinsamen Gesetzen der Ökumenischen Kirche gemäss,
auszuüben haben36. » In den einzelnen örtlichen Kirchen wirken
deren Vorsteher selbst fiir diese Einheit mit, indem sie nach den Worten

des hl. Irenäus von Lyon «gut auf die apostolische Tradition
achten und uns damit beweisen, dass alle ein und desselben Glaubens

sind, sich zum Namen ein und desselben Gottvaters bekennen,
das Gleiche als Ziel der Fleischwerdung von Gottes Sohn billigen,
dieselben geistigen Gaben anerkennen und sich in der Kirchenverwaltung

sowie beim Vollzug anderer Ämter von ein und denselben
Leitsätzen führen lassen37. »

Die völlige eucharistische Gemeinschaft, die die örtlichen
orthodoxen Kirchen untereinander pflegen, ist eine weitere Äusserung

ihrer Einheit. Letztere findet ihren Niederschlag auch in den
bestehenden und immer fester werdenden freundschaftlichen
Beziehungen unter den Schwesterkirchen, sei es in der Form von
gemeinsamen Beratungen und Konferenzen zur Klärung von gesamt-
kirchlichen Problemen oder als Besuch und Gegenbesuch von
Kirchenvorstehern einzelner Kirchen, sei es in der Form eines Austausches

von kirchlichen Spitzendelegationen oder als Sendschreiben

an die übrigen örtlichen Kirchen nach der Ernennung eines neuen
Kirchenoberhaupts. Durch diese und andere Formen der Kontaktpflege,

wie z.B. Grussadressen zu Weihnachten, Neujahr oder
Ostern, gegenseitige Anerkennung der Autorität im kirchenrechtlichen

und Kirchenverfassungsbereich, ohne dass irgendeine der
örtlichen orthodoxen Kirchen ein Vorrecht zum Nachteil der anderen

für sich in »Anspruch nimmt, Freundschaftsabkommen zwischen
den theologischen Lehranstalten zum Austausch von Professoren,

35 Epist. ad Magn., c. 6, 7.
36 Episkop Nikodim Milas, Pravoslavno cärkovno pravo (bulg.) -

(Bischof Nikodemus Müasch, Kirchenrecht der Orthodoxie), Sofia 1904,
S.229.

37 »4dv. haeres, 5, 20 ff.



98

Lektoren und Studenten, sind die einzelnen Kirchen bestrebt, ihre
Geistesverwandtschaft im Bekenntnis zu ein und demselben Glauben

und in der Einhaltung der Kirchenkanones zu betonen. In letzter

Zeit fanden Beratungen von Vtreterner aller orthodoxen Kirchen
auf der Insel Rhodos (1961, 1963, 1964), später auch in Genf (1968)
statt. Diese Gremien sowie die Sitzungen der Interorthodoxen
Kommissionen zum Dialog mit der altkatholischen und anglikanischen

Kirche legten ein beredtes Zeugnis von der Einheit der
autokephalen orthodoxen Kirchen ab, von den Banden christlicher
Liebe und Friedensbereitschaft, die sie zu einer heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche innig verknüpfen.

Wenn von der Einheit der örtlichen autokephalen orthodoxen
Kirchen die Rede ist, wäre es angebracht, zu betonen, dass diese
Einheit nicht als Gleichschaltung zu verstehen ist, bei der die
einzelnen Kirchen ihr individuelles Gepräge einbüssen. Wie der grosse
Kenner und Freund der Orthodoxie Prof. Friedrich Heiler zu Recht
betont, «ist ihre Einheit nicht wie die der abendländisch-lateinischen
Kirche Uniformität der theologischen Lehre, der zentralistischen
Organisation und der liturgischen Sprache, sondern eine
religiösdogmatische und kanonistisch-liturgische Einheit in einer grossen
Mannigfaltigkeit der volkstümlichen Charaktere, der liturgischen
Formen, der theologischen Doktrinen...»38.

Prof. Dr. I.K.Zonevski

38 Friedrich Heiler, Urküche und Ostkirche, München 1937, S.546.


	Die Einheit der Kirche und die örtlichen Kirchen

