
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Das Mysterium der Kirche

Autor: Dimitrijevi, Dimitrije

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Mysterium der Kirche

Das Wort « mysterion » ist biblisch gut bezeugt. Es wird im Neuen
Testament mehr als 20mal gebraucht, ist aber nie, jedenfalls nicht
direkt, auf die Kirche bezogen. In den synoptischen Evangelien wird
es dreimal verwendet, nämlich in Mk. 4,11 und den Par. Mt. 13,11 und
Luk. 8,10, wo es sich auf das Reich Gottes bezieht, das betont eine
Sache Gottes ist. Bei Paulus bezeichnet das Wort vor allem das göttliche

Geheimnis, das vor allen Zeiten von Gott vorherbestimmt
(I.Kor. 2,7; Eph.3,9), seit Beginn der Weltzeiten (Kol.1,26;
Röm. 16,25) und von Ewigkeit her in Gott verborgen ist (Eph. 3,9).
Der Hauptinhalt dieses Mysteriums ist der göttliche Heilsplan, der
ewige Ratschluss Gottes über das Heil des Menschengeschlechts und
der ganzen Welt, der in, mit und durch Jesus Christus vollzogen und
so als geschichtliche Wirklichkeit enthüllt und offenbart worden ist.
Deshalb wird Jesus Christus als der, der sowohl in seiner Person als
auch in seinem ganzen Heilsleben die Verwirklichung des ewigen,
geheimnisvollen Heilsplans ist, auch selbst «mysterion» genannt
(Kol.2,2). Mit «mysterion» bezeichnet Paulus auch eschatologische
Ereignisse wie beispielsweise die Verv/andlung der noch in gegenwärtiger

Gestalt Lebenden und der Auferstandenen am Jüngsten Tag
(I.Kor. 15,51)1.

Dass die Kirche im Neuen Testament nicht direkt «mysterion»
genannt wird, schliesst jedoch nicht aus, dass sie nicht gleichwohl unter

dem Aspekt des Mysteriums betrachtet und behandelt werden
dürfte ; denn das, was als « mysterion » bezeichnet ist, entbehrt keineswegs

jeder Beziehung zur Kirche. Wenn nämlich nach dem biblischen
Zeugnis einerseits mit «mysterion» Anfang und Ende des nach dem

ewigen Ratschluss vollzogenen Heils umfasst wird, andererseits die
Kirche ihren Anfang in dem von Christus verkündeten und verwirklichten

Heil hat, dessen Realität und Vollendung sich in ihr, der Kirche,

erweisen soll und dessen Ende auf der Erde in der Verwandlung
der Lebenden und der Auferstandenen besteht, also in der Verwandlung

der Welt und aller Menschen, zu denen auch die Glieder der Kirche

gehören, so ist der Zusammenhang zwischen der Kirche und dem,
was mit «mysterion» gemeint ist, offenkundig. Indem dieser Zusam-

1 Bibel-Lexikon, herausgegeben von Herbert Haag, Benziger Verlag,
Einsiedeln, Zürich/Köln 1956, S. 1180-1191.



— 76 —

menhang und die darin enthaltenen Beziehungen erforscht werden,
darfvom «Mysterium der Kirche» gesprochen werden.

Von daher lässt sich bereits sagen, dass gleich wie der Heilsplan
und seine Verwirklichung und somit Jesus Christus als »mysterion »

bezeichnet wird, auch die Kirche als «mysterion» zu betrachten ist,
weil sie von Christus gestiftet ist und mit ihm in jener Verbindung
steht, in welcher er ihr Haupt und sie sein Leib ist. Die Daseinsweise
sowohl Christi als auch der Kirche spricht für ihren mj^sterienhaften
Charakter; sie hat ihn von ihrem Haupt, dem ewigen Mysterium,
empfangen. Denn nach dem ewigen Ratschluss, der den Heilsplan
enthält, macht die Einheit, Gemeinschaft und Gemeinschaftlichkeit
Gottes mit dem Menschen das Zentrale dieses « mysterion » aus. Sie ist
zuerst in einzigartiger, einmaliger und zugleich grundlegender Weise
in der Person Jesu Christi verwirklicht worden, welcher der sich in
hypostatischer Einheit mit dem Menschen verbindende Sohn Gottes
ist, dann aber auch auf eine andere, durch die Verherrlichung Christi
ermöglichte Weise, die in seiner Verbindung mit der Kirche als seinem
Leib besteht, wobei die Kirche die Gemeinschaft der in Christus
Gerechtfertigten mit der Heiligsten Dreifaltigkeit ist. Demnach ist die
Kirche von ihrem Anfang an in ihrer Wesenheit « mysterion » ; es hat
nie Kirche gegeben, die nicht dieses « mysterion » gewesen wäre.

Mit dem eben Ausgeführten ist der Mysteriencharakter der Kirche

aber noch keineswegs im vollen Umfang beschrieben, sondern erst
dessen Grundlage angegeben. Denn wie die hypostatische Union des

Sohnes Gottes mit dem Menschen die Grundlage für die Verwirklichung

des Heilsmysteriums ist, so ist die Gemeinschaft der
Gerechtfertigten mit der Heiligsten Dreifaltigkeit die Grundlage für die
Verwirklichung des in Christus vollzogenen Heils seitens der Kirche. Die
Kirche ist auf die Heiligste Dreifaltigkeit gegründet, damit sie die
Vollkommenheit des Heils erreicht und so in einer Hinsicht das

Mysterium wird, das sie in anderer Hinsicht in und durch Christus
schon ist. So ist Jesus Christus das Mysterium sowohl in seiner Person,

seinem Wesen und in seinem Heilswerk als auch in seiner
ekklesiologischen Daseinsweise. Die Rede von einer zweifachen Daseinsweise

und die darin implizierte Unterscheidung bedeutet aber nicht
eine Zweiheit oder eine Verdoppelung des Heils und des Mysteriums.
Es ist nicht so, als ob Christus in verschiedenen Daseinsweisen zweimal

das Heil und das Mj-sterium verwirklicht hätte. Es ist nur ein
einziges und einmaliges Heil, und die Kirche erfährt die Errettung und
ihre Ausbildung zum Mysterium durch die Annahme und Aneignung



— 77 —

dieses einen Heils. Dies geschieht selbstverständlich durch die
Wirksamkeit Jesu, die seiner ekklesiologischen Daseinsweise entspricht.

Der Ausdruck «Wirksamkeit Jesu in seiner ekklesiologischen
Daseinsweise» meint zunächst die Konstituierung dieser Daseinsweise

selbst und dann deren Weiterführung in der durch Annahme
und Aneignung des Heils geschehenden Verwirklichung des Heilshandelns.

Für beides hat Jesus in konstitutiver Weise selbst gesorgt,
indem er die Jünger auswählte, beauftragte, bevollmächtigte und mit
Kraft ausstattete, sein ihm vom Vater anvertrautes Amt bis zum
Ende dieser Weltzeit in der Weise auszuüben, wie es der schon
vollbrachten Heilstat entsprach, was sie nach der Herabkunft des

Heiligen Geistes auf sie denn auch getan haben und dadurch sogleich die
Kirche als die Gemeinschaft der in Christus gerechtfertigten Gläubigen

mit der Heiligsten Dreifaltigkeit derart zustande brachten, dass

Jesus das Haupt dieser Kirche und sie sein Leib ist.
Als das Haupt muss Jesus die Kirche, die sein in seinem

gottmenschlichen Dasein schon erlöster Leib ist und ihm als Organon
dient, durch alle von ihm durchlebten Heilsphasen hindurchführen
bis hin zur Erhöhung zur Rechten Gottes. Im Unterschied zur einmalig

irdischen entfaltet Jesus in seiner ekklesiologischen Daseinsweise
seine Wirksamkeit in kultischem Handeln durch die Tätigkeit der für
die Ausübung seines Heilsamtes bestimmten Amtsträger. Dadurch
macht sich Jesus in seiner Person und in seinem Heilswerk gegenwärtig

und eröffnet damit die Möglichkeit, an diesem Heilsgeschehen
aktiv teilzunehmen, in die Schicksalsgemeinschaft mit ihm einzutreten,

sich in den Heilsprozess zu integrieren und somit unter den

entsprechenden Bedingungen das in ihm für uns geschaffene Heil
anzueignen. Auf diese Weise befindet sich die Kirche mit allen ihren
Gliedern in einem fortschreitenden Prozess des Mysterium-Werdens,
der das Heil überall, immer und für aUe gegenwartsnah macht.

Für die Stiftung und Erhaltung der Kirche in dieser ihrer
gottmenschlichen Daseinsweise sind verschiedene kultische Heilshandlungen

nötig, die für den in Entwicklung stehenden Prozess des

Mysteriencharakters der Kirche entscheidend und konstitutiv sind,
ihn bedingen, bestimmen und bewirken. Sie sind gegenseitig
unzertrennlich miteinander verbunden und gemeinsam aufdas höchste Ziel
ausgerichtet, die Kirche in makelloser Gestalt zur Rechten des Vaters
zu führen ; hinsichtlich ihrer konkreten Bedeutung und Auswirkungen

sind sie dennoch voneinander verschieden. Die Unterschiede
ergeben sich daraus, dass mit einer Ausnahme jede dieser kultischen



78

Handlungen je ein konkretes Heilsgeschehen aus dem geschichtlichen

Leben Jesu besonders hervorhebt, darstellt und gegenwärtig
setzt, während nur eine einzige als solche das Heil in seiner Totalität

darstellt und vergegenwärtigt. Diese Handlungen, die
Sakramente, heissen «Mysterien», weil sie mit dem Heilsmysterium in
Verbindung stehen, es gegenwärtig setzen und die Kirche selber

zum Heilsmysterium machen. Ihre Zahl ist auf sieben festgelegt,
und sie heissen: Ordination, Taufe, Firmung, Beichte, Kommunion,

Ehe und Ölsalbung. Hier soll nur von den ersten fünf die
Rede sein, weil sie den Mysteriencharakter der Kirche schon hinreichend

zur Darstellung bringen.
Die Ordination ist sowohl für die Stiftung und Erhaltung der

Kirche als auch für die Entfaltung ihrer Mysterienhaftigkeit von
grundlegender und konstitutiver Bedeutung, weil sie in engster
Beziehung zum Hohepriestertum Christi steht, indem sie es gegenwärtig

macht und den Ordinierten zur Teilhabe an ihm bestimmt und
bevollmächtigt und ihn mit der für seine Aufgabe nötigen Kraft
erfüllt. So bringt der durch die Ordination bestellte Amtsträger Jesus
Christus in seinem Heilshandeln zur Darstellung, so dass sowohl
Christus selbst als auch sein Heilswerk in ihm gegenwärtig werden.
In diesem Sinn sagt Jean Zizioulas: «Die Ordination verwirklicht
hier und jetzt, innerhalb einer konkreten Daseinssituation, das
Dienstamt Christi, indem sie ein Amt schafft, das dem Dienstamt
Christi nicht parallel läuft, sondern mit diesem identisch ist, so dass

in Wirklichkeit Christus der einzige Dienstträger in der Kirche
bleibt (Chrysostomus)2. » Denselben Gedanken vertritt auch Maurice
Villain, wenn er auf die Frage, was denn »Amtspriestertum sei, die
Antwort gibt: «Das »amtspriestertum ist nur eine besondere
Teilhabe am einzigen Hohepriestertum Christi, genaugenommen ein
Zeichen, ein sakramentaler Reflex der Rolle Christi als Haupt seines

Leibes im Diener am Wort und an der Eucharistie, zum Dienst
am priesterlichen Volk3.»

Wenn gesagt wurde, dass die Ordination grundlegend und
konstitutiv sei für die Kirche und ihre Mysterienhaftigkeit, so bedeutet
das, dass man die Auffassung nicht annehmen kann, nach welcher
von der charismatischen Natur der Kirche in der Weise gesprochen

2 Jean Zizioulas, Ist die Ordination ein Sakrament?, Concilium 1972,
H.4, S.251.

3 Maurice Villain, Wie können wir theologisch und praktisch zu einer
gegenseitigen Anerkennung der Ämter kommen Concüium 1972, H. 4, S. 260.



— 79 —

wird, dass die Kirche als Gemeinde, als die Quelle und als das gene-
rische Prinzip der besonderen Dienstämter erscheint; denn das

würde bedeuten, dass zuerst eine charismatische Natur
Gemeinde) da sein müsste und dass erst davon her besondere Charismen

Ordinationen) entstehen könnten. Danach wäre das königliche

Priestertum der Gemeinde Grundlage und Quelle des Amts-
priestertums, das seinerseits von diesem königlichen Priestertum
bedingt und bestimmt wäre. Diese Auffassung ist indessen der

Theologie des Ostens fremd. Sie behauptet, mit Jean Zizioulas zu
reden, «dass die besonderen Charismen Ordinationen) nicht auf
die Existenz des Leibes Christi folgen, sondern diese konstituieren...».

Denn «die Ordination ist ein primordialer, konstitutiver
Akt der Christengemeinde»4.

Auch die Taufe ist wie für die Stiftung, so auch für die
Mysterienhaftigkeit der Kirche von grundlegender und konstitutiver
Bedeutung, da sie in engster Beziehung zu den Heilsereignissen von
Tod und Auferstehung Christi steht, diese Ereignisse gegenwärtig
macht und damit die Teilhabe des Täuflings an ihnen derart ermöglicht,

dass er sowohl den geschichtlichen Tod Jesu unter Pontius
Pilatus als auch seine glorreiche Auferstehung am dritten Tag
darnach miterlebt und, indem er in die Gemeinschaft mit der Heiligsten

Dreifaltigkeit eintritt, gleich wie Jesus vom Tod zum ewigen
Leben übergeht und so den Weg betritt, der zur Rechten des

Vaters hinführt. «Die Taufe ist ihrem innersten Wesen nach», sagt
Viktor Warnach, «Todes- und Auferstehungsgemeinschaft mit
Christus... Die Taufe vermittelt nicht nur effektiv die Gnade bzw. das

neue Leben als eine von Christus verdiente Gabe; sie schenkt uns
vielmehr Anteil an dem Auferstehungsieben Christi, und zwar
dadurch, dass sie uns die reale Möglichkeit gibt, seinen Hinübergang

durch den Tod zum Leben mitzuvollziehen. Durch die Taufe
werden wir unmittelbar in das Christusereignis hineingenommen,
indem wir ,in Christus' ja sogar ,in seinen Tod hineingetauft'
(Röm. 6,3) und zusammen mit ihm in seinen Tod begraben werden
(Röm.6,4)5.» Die Taufe bewirkt den Übergang vom Tode zum ewigen

Leben durch ihre Verbindung mit den geschichtlichen Ereignissen

des Todes und der Auferstehung, wreil durch diese Verbindung
die Gültigkeit des am Kreuz vollzogenen Sieges der Gerechtigkeit

4 Zizioulas. op.cit., S.252.
5 Vü.tor Warnach, Taufe und Christusgeschehen, »Archiv fiü Liturgiewissenschaft,

Band 3/Zweiter Halbband 1954, Sonderdruck, S. 333.



— 80 —

Gottes über alles Gottwidrige und Böse im konkreten Fall des

Täuflings zu seiner Geltung kommt, was für ihn Rechtfertigung
und Gemeinschaft mit der Heiligsten Dreifaltigkeit bedeutet. «Wie
die Taufe», sagt V. Warnach weiter, «kein blosses Menschenwerk
ist, das wir im Gehorsam gegen Christi Auftrag zur Belebung unseres

Glaubens verrichten, sondern Gottes Handeln mit uns, so besitzt
sie auch in der Gegenüberstellung zum Heilswerk, das Gott in Christus

getan hat, aus sich keine eigene Heilskraft», noch ist sie ein
eigenes Heilsgeschehen, vielmehr ist die «heilende Kraft, die sie

ausübt, die Kraft des am Kreuze vergossenen Blutes Christi, durch
das wir .gerechtfertigt' (Röm. 5,9; vgl. 3,25), durch das wir Josgekauft'

(Eph. 1,7) und Gott bzw. dem Gottesvolk ,nahe' geworden
sind (Eph. 2,13; vgl. Kol. 1,20); das Heilsgeschehen, das sich in der
Taufe ereignet, ist eins mit der Heilstat, die Christus ein für allemal

zum Heil der Menschen vollbracht hat. Das sakramentale
Heilsgeschehen der Taufe ist also das in der Geschichte einmalig
vollzogene Christusgeschehen, wie es uns durch das Sakrament
ergreift6. »

Die Firmung ist neben der das göttliche Amt fortsetzenden
Ordination und der die Gemeinschaft mit der Heiligsten Dreifaltigkeit

herstellenden Taufe ebenfalls für die Stiftung und Mysterienhaftigkeit

der Kirche grundlegend und konstitutiv, aber in einem
besondern, eigenständigen Sinne, weil sie sich auf die für das
Wesen und die Mysterienhaftigkeit der Kirche notwendige Heiligkeit

bezieht. Sie steht in enger Beziehung sowohl zur Firmung
Jesu, d.h. zur Herabkunft des Heiligen Geistes auf ihn, als auch
zur Ausgiessung des Heiligen Geistes auf die Apostel, bei der alle,
die mit ihnen in Gemeinschaft stehen, grundsätzlich miteingeschlossen

sind. Denn die Heiligkeit, zu der wir berufen sind
(l.Thess. 5,3.7), ist für die Erreichung des höchsten Heilsziels, das
Sitzen zur Rechten des Vaters, das die Verwirklichung des Mysteriums

in seiner Vollkommenkeit ausmacht, unabdingbar, da an der
Hochzeit des königlichen Sohnes nur der teilnehmen darf, der mit
dem hochzeitlichen Kleid angetan ist. Dieses hochzeitliche Kleid
der Tugenden vermag aber nur der Heilige Geist zu «weben», da
nur er den Menschen dahin bringt, dass er das wird und tut, was er
ohne die Kraft des Geistes nie zu werden und zu tun vermöchte.
Somit ist, wie bereits gesagt, auch die Firmung eine für die Stif-

6 Viktor Warnach, op.cit., S. 335.



— 81 —

tuiig und Mysterienhaftigkeit der Kirche konstitutive kultische
Handlung, weil in ihr die Herabkunft des Heiligen Geistes auf
Jesus, also seine Firmung, dergestalt gegenwärtig wird, dass es zur
Teilhabe des Täuflings an ihr, d.h. zu der Vermittlung des Geistes

an ihn kommen kann, welche die Heiligkeit und damit die Hinführung

zum Heilsziel wirkt. In diesem Sinn sagt Cyrill von Jerusalem

: « So wurde euch, als ihr dem heiligen Bade entstiegen wäret,
die Salbung gegeben, ein Abbild jener Salbung, welche Christus
empfangen hat... Christus ist nicht mit irdischem Öl oder irdischer
Salbe von Menschen gesalbt worden, sondern sein Vater hat ihn
mit dem Heiligen Geist gesalbt... Wie Christus in Wirklichkeit
gekreuzigt und begraben wurde und auferstanden ist, während ihr in
der Taufe gewürdigt werdet, in .Ähnlichkeit' mit ihm gekreuzigt
und begraben zu werden, so ist es auch bei der Firmung. Während
Christus mit dem geistigen Öl der Freude gesalbt wurde, d.i. mit
dem Heiligen Geist, der die Quelle der geistigen Freude, das ÖI

der Freude heisst, wurdet ihr mit Salbe (myron) gesalbt, nachdem
ihr Teilnehmer und Genossen Christi geworden wäret... So ist diese

heilige Salbe nach der Anrufung nicht mehr einfache Salbe,
vielmehr ist sie Gnade Christi und gibt durch die Gegenwart von Christi

Gottheit den Heiligen Geist7.» Die heiligende Bedeutung der

Firmung kommt symbolisch darin zum Ausdruck, dass die wichtigsten

Organe des Leibes mit der Salbe gesalbt und dabei die Worte
gesprochen werden: «Das Siegel der Gaben des Heiligen Geistes»;
denn der ganze Mensch mit allen seinen Tätigkeiten und Wirkungen

soll geheiligt werden.
Die Beichte steht im engsten Zusammenhang mit der Taufe

und Firmung, besonders deshalb, weil die Gemeinschaft mit Gott
und der Heiligungsprozess immer wieder ernst und gefährlich
bedroht werden. Denn die Sünde als die in jedem Menschen
wohnende gottwidrige Macht wird durch die Taufe und Firmung nicht
mechanisch getilgt und vernichtet ; sie muss vielmehr in der neuen
Situation und mit den neuen, göttlichen Kräften in lebenslangem
Kampf bekämpft und überwunden und durch das Gute ersetzt
werden. Da diese Macht, obwohl sie am Kreuze verurteilt, getilgt
und vernichtet ist, im konkreten Leben auch der getauften
Menschen dennoch sehr stark ist, sind die Versuchungen, wieder in den

ursprünglichen Zustand der Sünde zurückzufallen, sehr gross und

' Cyrillus von Jerusalem, Mystagogische Katechesen (Bibliothek der
Küchenväter), S. 374.



— 82 —

verführerisch. Und wenn man den Versuchungen unterliegt und die
Heilsbeziehungen zwischen Gott und Mensch gestört oder völlig
zerbrochen sind, so wird hier die Beichte nötig, wenn der Bruch
wieder geheilt und die Heilsbeziehungen wiederhergestellt werden
sollen. Die Beichte als kultische Handlung hat ihren Grund und
ihre Kraft im Versöhnungsopfer Christi und in der in diesem Opfer
vollzogenen Rechtfertigung aller Menschen. Denn Jesus Christus
hat in seinem Tod alle Sünden der Welt in Gott wohlgefälliger
Weise und in überreichem Mass gesühnt; am Kreuz ist alle Sünde

getilgt, nicht nur die, die zuvor begangen worden war, sondern
auch die, die noch geschehen mag. So gibt es keine Sünde, die un-
gesühnt und ungetilgt geblieben wäre. Darum ist das Versöhnungsopfer

Christi eine unerschöpfliche Quelle der Gnade, die der
unerschöpflichen Liebe Gottes entspringt und immer grösser und mächtiger

ist als die Sünde, wie Paulus sagt: «Wo jedoch die Sünde

grösser wurde, da wurde die Gnade noch überschwänglicher »

(Röm. 5,20). Diese Unerschöpflichkeit der Gnade ist der Grund für
die Möglichkeit immer wieder erneuter Umkehr und so auch der
Grund der Beichte oder des Buss-Sakraments. Es ist gestiftet, um
die Gültigkeit der am Kreuz vollzogenen Rechtfertigung in jedem
konkreten Fall, da Vergebung gesucht wird und die nötige Bedingung

dazu erfüllt ist - Vergebung, um in der Sünde zu bleiben,
kann es nicht geben -, zu bestätigen und zur Geltung zu bringen. Es
ist Christus selbst, der das tut, indem er bei der Beichte unsichtbar
zugegen ist und sich des Sünders erbarmt, der die Gemeinschaft
mit ihm zurückgewinnen möchte und so in einer Busse begriffen ist,
die Vergebung zu empfangen vermag und ihrer insofern würdig ist.
Deshalb lautet das Absolutionsgebet : «Unser Herr und Gott Jesus
Christus vergebe dir, mein Kind N durch die Gnade und
Barmherzigkeit seiner Menschenliebe alle deine Versündigungen. Und
auch ich unwürdiger Priester vergebe dir durch seine mir verliehene
Vollmacht und spreche dich los von deinen Sünden im Namen des

Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. - Amen8.»
Die Eucharistie ist, wie schon angedeutet, darum in höherem

Grad und mehr als alle andern eine für die Kirche und ihren
Mysteriencharakter grundlegende und konstitutive Kulthandlung, weil in
ihr sowohl die Gesamtheit aller Heilsereignisse objektiv dargestellt
als auch die rein eschatologische Dimension und Daseinsweise des

8 D.Dimitrijevic, Die Heilsordnung der Busse, Catholica Unio,
39. Jahrgang, Juni 1971, Heft 2, S.42ff.



83

Heils vermittelt wird. In der Eucharistie werden also nicht nur
Vergangenheit und Gegenwart, sondern auch die eschatologische
Zukunft aktuell gegenwärtig gesetzt und erlebt. Da nun einerseits
«mysterion» den ganzen ewigen Heilsplan und seine Verwirklichung
in Jesus Christus meint, der nicht nur der Heiland seiner menschlichen

Natur, sondern auch seines Leibes, nämlich der Kirche ist, so
dass in der Kirche und durch sie der schon verwirklichte Heilsplan
zur Geltung und zur Entfaltung kommt, und da andererseits dies
alles in der Eucharistie zusammengefasst und zur Teilhabe, zum
Darin-Leben vermittelt wird, so ist die Eucharistie nicht nur selber

«mysterion» im neutestamentlichen Sinn, sondern, indem sie das

ist, macht sie in umfassender Weise auch die Kirche zum «mysterion».

Der sakramentale Charakter des gesamten eucharistischen
Geschehens ist aus der Gegenwart des himmlischen Hohepriesters zu
verstehen, der nicht nur zur Rechten Gottes sitzt, sondern auch da
ist, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind. Eben
darum geht es in der eucharistischen Versammlung : da ist Christus
in seiner Eigenschaft als himmlischer Hohepriester selber zugegen
und vollzieht selber als Hauptliturge das liturgische Geschehen, so
dass die Eucharistie durch seine Realpräsenz, d.h. die Präsenz
seiner Person, und durch die Aktualpräsenz seines ganzen Heilswerks
zum «mysterion» wird.

Besondere Beachtung fordern die vielfachen Beziehungen
zwischen der himmlischen Liturgie, der Urliturgie, und dem eucharistischen

Geschehen. Einerseits wird die irdische Eucharistiefeier als

Bild, als eine Ikone dessen verstanden, was im Himmel vor dem
Throne Gottes geschieht. Nach dem im 6. Jahrhundert eingeführten

Cherubimhymnus stellen die Teilnehmer an der Eucharistiefeier
«die Cherubim mystisch dar und singen der lebendig machenden
Dreieinigkeit das Dreimalheilig». Andererseits kommt in der
Eucharistie, indem sie die lebendige Ikone der Urliturgie ist,
zugleich etwas von der Wirklichkeit der himmlischen Liturgie auf die
Erde herab, bricht etwas von jener Herrlichkeit, die am Ende der
Zeiten offenbar werden soll, schon jetzt in diese Welt hinein, so

etwa, wenn Christus während des grossen Einzugs inmitten der
himmlischen Heerscharen einzieht, um mit uns gemeinsam das

ewige Opfer darzubringen. Umgekehrt ist die irdische Liturgie eine
Teilhabe an der Urliturgie, wofür wiederum auf das Dreimalheilig
gewiesen sei: wenn der Chor, d.h. das Volk, das der Chor repräsen-



84

tiert, «das Heilig, Heilig, Heilig anstimmt, so fällt es damit in den
Gesang der himmlischen Heere ein»9. Im «Engelgesang des

Dreimalheilig, in den die ganze Gemeinde miteinstimmt, erscheint die
irdische Liturgie selbst als Anteil am himmlischen Gottesdienst der
Engel. Eine Sicht der kirchlichen Liturgie, die im Hebräerbrief und
vor allem in der Apokalypse sich ankündigt, kommt hier voll zum
Ausdruck10. »

In ihrem Höhepunkt, der Kommunion, die das messianische
Mahl im Reiche Gottes darstellt, vermittelt die Eucharistie auch
das eschatologische Leben ; denn in der Kommunion der Gläubigen
verwirklicht sich schon jetzt das messianische Mahl durch den
Gebrauch der geweihten Gaben, welche die Gemeinschaft mit Blut
und Leib Christi darstellen und sind und seine Personal- und
Aktualpräsenz bedeuten. Es handelt sich dabei zwar um eine erst
vorläufige Vorwegnahme des eschatologischen Mahles unter den
sichtbaren Gestalten, aber um eine Vorwegnahme in der vollen
Wirklichkeit der Erwartung und der Offenheit für das Kommende,
wie ja die Kirche in der Eucharistiefeier zu Gott ruft, «einmal nicht
mehr in den Bildern, sondern unverhüllt deiner Gemeinschaft sich
freuen zu dürfen am abendlosen Tage deines Reiches».

Die Anteilgabe am eschatologischen Heil und Leben in der
Kommunion bezieht sich indessen nicht allein auf die Einheit des
Menschen mit Gott, sondern auch auf die Einheit der Menschen
untereinander, die ja ebenfalls wesentlich zum Mysterium der Kirche
gehört. Indem die Kommunizierenden durch die Teilhabe an
demselben Brot und demselben Wein mit Christus und mit der Heiligsten

Dreifaltigkeit Eins werden, werden sie eben deshalb zugleich
auch untereinander Eins in demselben Leibe. So wird in der
heiligen Eucharistie das Heil sowohl als Einheit der Menschen mit
Gott wie auch als Einheit der Menschen untereinander nicht nur
vorgebildet, sondern auch schon zustande gebracht und erlebt, was
ein Angeld des rein eschatologischen Mahles und der himmlischen
Freude ist.

Im Rückblick auf die obigen Ausführungen kann man also

sagen : Wenn bei Paulus mit « mysterion » der ewige Heilsratschluss
9 P.Zacharias, Einführung in die orthodoxe Liturgie, in: E.Benz/L.A.

Zander, Evangelisches und orthodoxes Christentum in Begegnung und
Auseinandersetzung, Hamburg 1952, S.91f.

10 H. J.Schulz, Kultsymbolik der byzantinischen Küche, in: E.Ham¬
merschmidt, Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums,
Stuttgart 1962, S.8.



— 85 —

und seine Verwirklichung in Jesus Christus mit allem, was im
Christusereignis gründet, gemeint ist, so kommt in der Kirche unter
den verschiedensten Aspekten und in den mannigfachsten
Beziehungen eben dieses «mysterion» zur Entfaltung und zum Ausdruck.
Somit kann, umgekehrt, die Kirche auch in allen diesen Beziehungen

als «mysterion» bezeichnet und betrachtet werden. Man darf
sich deshalb Odo Casel anschliessen, der sagt: «Das Christusmysterium

ist der ewige Heilsplan Gottes mit der Menschheit» und: «Der

Inbegriff des Christusmysteriums ist also die Person des
Gottmenschen und seine Erlösungstat zum Heile der Kirche, die auf
diese Weise in das Mysterium einbezogen wird11.» Und abschliessend

lässt sich mit der Konstitution «Lumen Gentium» erklären:
«Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen
und Werkzeug für die innerste Vereinigung mit Gott wie für die
Vereinigung der ganzen Menschheit. »

Prof. Dr.Dimitrije Dimitrijevic, Belgrad

11 Odo Casel, Das christliche Kultmysterium, 4. Auflage, Verlag Friedrich

Pustet, Regensburg I960, 133.28.


	Das Mysterium der Kirche

