Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultat der Universitat
Bern

Artikel: Das Mysterium der Kirche

Autor: Dimitrijevi, Dimitrije

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Mysterium der Kirche

Das Wort «mysterion»ist biblisch gut bezeugt. Es wird im Neuen
Testament mehr als 20mal gebraucht, ist aber nie, jedenfalls nicht
direkt, auf die Kirche bezogen. In den synoptischen Evangelien wird
es dreimal verwendet, namlich in Mk. 4, 11 und den Par. Mt.13, 11 und
Luk. 8,10, wo es sich auf das Reich Gottes bezieht, das betont eine
Sache Gottes ist. Bei Paulus bezeichnet das Wort vor allem das gott-
liche Geheimnis, das vor allen Zeiten von Gott vorherbestimmt
(1.Kor. 2,7; Eph.3,9), seit Beginn der Weltzeiten (Kol.1,26;
Ro6m.16,25) und von Ewigkeit her in Gott verborgen ist, (Eph. 3,9).
Der Hauptinhalt dieses Mysteriums ist der gottliche Heilsplan, der
ewige Ratschluss Gottes iiber das Heil des Menschengeschlechts und
der ganzen Welt, der in, mit und durch Jesus Christus vollzogen und
so als geschichtliche Wirklichkeit enthiillt und offenbart worden ist.
Deshalb wird Jesus Christus als der, der sowohl in seiner Person als
auch in seinem ganzen Heilsleben die Verwirklichung des ewigen, ge-
heimnisvollen Heilsplans ist, auch selbst «mysterion» genannt
(Kol.2,2). Mit «mysterion» bezeichnet Paulus auch eschatologische
Ereignisse wie beispielsweise die Verwandlung der noch in gegenwér-
tiger Gestalt Lebenden und der Auferstandenen am Jiingsten Tag
(1.Kor. 15,51)1.

Dass die Kirche im Neuen Testament nicht direkt «mysterion»
genannt wird, schliesst jedoch nicht aus, dass sie nicht gleichwohl un-
ter dem Aspekt des Mysteriums betrachtet und behandelt werden
diirfte ; denn das, was als «mysterion» bezeichnet ist, entbehrt keines-
wegs jeder Beziehung zur Kirche. Wenn ndmlich nach dem biblischen
Zeugnis einerseits mit ¢mysterion» Anfang und Ende des nach dem
ewigen Ratschluss vollzogenen Heils umfasst wird, andererseits die
Kirche ihren Anfang in dem von Christus verkiindeten und verwirk-
lichten Heil hat, dessen Realitit und Vollendung sich in ihr, der Kir-
che, erweisen soll und dessen Ende auf der Erde in der Verwandlung
der Lebenden und der Auferstandenen besteht, also in der Verwand-
lung der Welt und aller Menschen, zu denen auch die Glieder der Kir-
che gehoren, so ist der Zusammenhang zwischen der Kirche und dem,
was mit «mysterion» gemeint ist, offenkundig. Indem dieser Zusam-

1 Bibel-Lexikon, herausgegeben von Herbert Haag, Benziger Verlag,
Einsiedeln, Ziirich/Ké6ln 1956, S.1180-1191.



— 76 —

menhang und die darin enthaltenen Beziehungen erforscht werden,
darf vom «Mysterium der Kirche» gesprochen werden.

Von daher lasst sich bereits sagen, dass gleich wie der Heilsplan
und seine Verwirklichung und somit Jesus Christus als »mysterion»
bezeichnet wird, auch die Kirche als «mysterion» zu betrachten ist,
weil sie von Christus gestiftet ist und mit ihm in jener Verbindung
steht, in welcher er ihr Haupt und sie sein Leib ist. Die Daseinsweise
sowohl Christi als auch der Kirche spricht fiir ihren mysterienhaften
Charakter; sie hat ihn von ihrem Haupt, dem ewigen Mysterium,
empfangen. Denn nach dem ewigen Ratschluss, der den Heilsplan
enthilt, macht die Einheit, Gemeinschaft und Gemeinschaftlichkeit
Gottes mit dem Menschen das Zentrale dieses « mysterion» aus. Sie ist
zuerst in einzigartiger, einmaliger und zugleich grundlegender Weise
in der Person Jesu Christi verwirklicht worden, welcher der sich in
hypostatischer Einheit mit dem Menschen verbindende Sohn Gottes
ist, dann aber auch auf eine andere, durch die Verherrlichung Christi
ermoglichte Weise, die in seiner Verbindung mit der Kirche als seinem
Leib besteht, wobei die Kirche die Gemeinschaft der in Christus Ge-
rechtfertigten mit der Heiligsten Dreifaltigkeit ist. Demnach ist die
Kirche von ihrem Anfang an in ihrer Wesenheit « mysterion»; es hat
nie Kirche gegeben, die nicht dieses «mysterion » gewesen wire.

Mit dem eben Ausgefiihrten ist der Mysteriencharakter der Kir-
che aber noch keineswegs im vollen Umfang beschrieben, sondern erst
dessen Grundlage angegeben. Denn wie die hypostatische Union des
Sohnes Gottes mit dem Menschen die Grundlage fiir die Verwirkli-
chung des Heilsmysteriums ist, so ist die Gemeinschaft der Gerecht-
fertigten mit der Heiligsten Dreifaltigkeit die Grundlage fiir die Ver-
wirklichung des in Christus vollzogenen Heils seitens der Kirche. Die
Kirche ist auf die Heiligste Dreifaltigkeit gegriindet, damit sie die
Vollkommenheit des Heils erreicht und so in einer Hinsicht das
Mysterium wird, das sie in anderer Hinsicht in und durch Christus
schon ist. So ist Jesus Christus das Mysterium sowohl in seiner Per-
son, seinem Wesen und in seinem Heilswerk als auch in seiner ekkle-
siologischen Daseinsweise. Die Rede von einer zweifachen Daseins-
weise und die darin implizierte Unterscheidung bedeutet aber nicht
eine Zweiheit oder eine Verdoppelung des Heils und des Mysteriums.
Es ist nicht so, als ob Christus in verschiedenen Daseinsweisen zwei-
mal das Heil und das Mysterium verwirklicht hétte. Esist nur ein ein-
ziges und einmaliges Heil, und die Kirche erfahrt die Errettung und
ihre Ausbildung zum Mysterium durch die Annahme und Aneignung



— 7T —

dieses einen Heils. Dies geschieht selbstverstindlich durch die Wirk-
samkeit Jesu, die seiner ekklesiologischen Daseinsweise entspricht.

Der Ausdruck «Wirksamkeit Jesu in seiner ekklesiologischen
Daseinsweise» meint zunéchst die Konstituierung dieser Daseins-
weise selbst und dann deren Weiterfiihrung in der durch Annahme
und Aneignung des Heils geschehenden Verwirklichung des Heilshan-
delns. Fiir beides hat Jesus in konstitutiver Weise selbst gesorgt, in-
dem er die Jiinger auswihlte, beauftragte, bevollméachtigte und mit
Kraft ausstattete, sein thm vom Vater anvertrautes Amt bis zum
Ende dieser Weltzeit in der Weise auszuiiben, wie es der schon voll-
brachten Heilstat entsprach, was sie nach der Herabkunft des Hei-
ligen Geistes auf sie denn auch getan haben und dadurch sogleich die
Kirche als die Gemeinschaft der in Christus gerechtfertigten Gliubi-
gen mit der Heiligsten Dreifaltigkeit derart zustande brachten, dass
Jesus das Haupt dieser Kirche und sie sein Leib ist.

Als das Haupt muss Jesus die Kirche, die sein in seinem gott-
menschlichen Dasein schon erldster Leib ist und ihm als Organon
dient, durch alle von ihm durchlebten Heilsphasen hindurchfithren
bis hin zur Erhéhung zur Rechten Gottes. Im Unterschied zur einma-
lig irdischen entfaltet Jesus in seiner ekklesiologischen Daseinsweise
seine Wirksamkeit in kultischem Handeln durch die Tatigkeit der fiir
die Ausiibung seines Heilsamtes bestimmten Amtstriager. Dadurch
macht sich Jesus in seiner Person und in seinem Heilswerk gegenwir-
tig und eréffnet damit die Moglichkeit, an diesem Heilsgeschehen
aktiv teilzunehmen, in die Schicksalsgemeinschaft mit ihm einzutre-
ten, sich in den Heilsprozess zu integrieren und somit unter den ent-
sprechenden Bedingungen das in ihm fiir uns geschaffene Heil an-
zueignen. Auf diese Weise befindet sich die Kirche mit allen ihren
Gliedern in einem fortschreitenden Prozess des Mysterium-Werdens,
der das Heil iiberall, immer und fiir alle gegenwartsnah macht.

Fir die Stiftung und Erhaltung der Kirche in dieser ihrer gott-
menschlichen Daseinsweise sind verschiedene kultische Heilshand-
lungen nétig, die fiir den in Entwicklung stehenden Prozess des
Mysteriencharakters der Kirche entscheidend und konstitutiv sind,
ihn bedingen, bestimmen und bewirken. Sie sind gegenseitig unzer-
trennlich miteinander verbunden und gemeinsam auf das hochste Ziel
ausgerichtet, die Kirche in makelloser Gestalt zur Rechten des Vaters
zu fiithren; hinsichtlich ihrer konkreten Bedeutung und Auswirkun-
gen sind sie dennoch voneinander verschieden. Die Unterschiede er-
geben sich daraus, dass mit einer Ausnahme jede dieser kultischen



— 78 —

Handlungen je ein konkretes Heilsgeschehen aus dem geschicht-
lichen Leben Jesu besonders hervorhebt, darstellt und gegenwirtig
setzt, wihrend nur eine einzige als solche das Heil in seiner Totali-
tat darstellt und vergegenwirtigt. Diese Handlungen, die Sakra-
mente, heissen «Mysterien», weil sie mit dem Heilsmysterium in
Verbindung stehen, es gegenwirtig setzen und die Kirche selber
zum Heilsmysterium machen. Ihre Zahl ist auf sieben festgelegt,
und sie heissen: Ordination, Taufe, Firmung, Beichte, Kommu-
nion, Ehe und Olsalbung. Hier soll nur von den ersten fiinf die
Rede sein, weil sie den Mysteriencharakter der Kirche schon hinrei-
chend zur Darstellung bringen.

Die Ordination ist sowohl fiir die Stiftung und Erhaltung der
Kirche als auch fiir die Entfaltung ihrer Mysterienhaftigkeit von
grundlegender und konstitutiver Bedeutung, weil sie in engster Be-
ziehung zum Hohepriestertum Christi steht, indem sie es gegenwér-
tig macht und den Ordinierten zur Teilhabe an ihm bestimmt und
bevollméchtigt und ihn mit der fiir seine Aufgabe notigen Kraft er-
fillt. So bringt der durch die Ordination bestellte Amtstriger Jesus
Christus in seinem Heilshandeln zur Darstellung, so dass sowohl
Christus selbst als auch sein Heilswerk in ihm gegenwirtig werden.
In diesem Sinn sagt Jean Zizioulas: «Die Ordination verwirklicht
hier und jetzt, innerhalb einer konkreten Daseinssituation, das
Dienstamt Christi, indem sie ein Amt schafft, das dem Dienstamt
Christi nicht parallel lduft, sondern mit diesem identisch ist, so dass
in Wirklichkeit Christus der einzige Diensttriger in der Kirche
bleibt (Chrysostomus)2. » Denselben Gedanken vertritt auch Maurice
Villain, wenn er auf die Frage, was denn Amtspriestertum sei, die
Antwort gibt: «Das Amtspriestertum ist nur eine besondere Teil-
habe am einzigen Hohepriestertum Christi, genaugenommen ein
Zeichen, ein sakramentaler Reflex der Rolle Christi als Haupt sei-
nes Leibes im Diener am Wort und an der Eucharistie, zum Dienst
am priesterlichen Volk3.»

Wenn gesagt wurde, dass die Ordination grundlegend und kon-
stitutiv sei fiir die Kirche und ihre Mysterienhaftigkeit, so bedeutet
das, dass man die Auffassung nicht annehmen kann, nach welcher
von der charismatischen Natur der Kirche in der Weise gesprochen

2 Jean Zizioulas, Ist die Ordination ein Sakrament ?, Concilium 1972,
H.4, S.251.

3 Maurice Villain, Wie kénnen wir theologisch und praktisch zu einer ge-
genseitigen Anerkennung der Amter kommen ?, Concilium 1972, H.4, S. 260.



— 79 —

wird, dass die Kirche als Gemeinde, als die Quelle und als das gene-
rische Prinzip der besonderen Dienstamter erscheint; denn das
wiirde bedeuten, dass zuerst eine charismatische Natur (= Ge-
meinde) da sein miisste und dass erst davon her besondere Charis-
men ( = Ordinationen) entstehen kénnten. Danach wire das konig-
liche Priestertum der Gemeinde Grundlage und Quelle des Amts-
priestertums, das seinerseits von diesem koniglichen Priestertum
bedingt und bestimmt wire. Diese Auffassung ist indessen der
Theologie des Ostens fremd. Sie behauptet, mit Jean Zizioulas zu
reden, «dass die besonderen Charismen ( = Ordinationen) nicht auf
die Existenz des Leibes Christi folgen, sondern diese konstituie-
ren...». Denn «die Ordination ist ein primordialer, konstitutiver
Akt der Christengemeinde»?.

Auch die Taufe ist wie fiir die Stiftung, so auch fiir die Myste-
rienhaftigkeit der Kirche von grundlegender und konstitutiver Be-
deutung, da sie in engster Beziehung zu den Heilsereignissen von
Tod und Auferstehung Christi steht, diese Ereignisse gegenwartig
macht und damit die Teilhabe des Tauflings an ihnen derart ermdég-
licht, dass er sowohl den geschichtlichen Tod Jesu unter Pontius
Pilatus als auch seine glorreiche Auferstehung am dritten Tag dar-
nach miterlebt und, indem er in die Gemeinschaft mit der Heilig-
sten Dreifaltigkeit eintritt, gleich wie Jesus vom Tod zum ewigen
Leben iibergeht und so den Weg betritt, der zur Rechten des
Vaters hinfiihrt. «Die Taufe ist ihrem innersten Wesen nach», sagt
Viktor Warnach, «Todes- und Auferstenungsgemeinschajt mit Chri-
stus... Die Taufe vermittelt nicht nur effektiv die Gnade bzw. das
neue Leben als eine von Christus verdiente Gabe; sie schenkt uns
vielmehr Anteil an dem Auferstehungsleben Christi, und zwar
dadurch, dass sie uns die reale Moglichkeit gibt, seinen Hiniiber-
gang durch den Tod zum Leben mitzuvollziehen. Durch die Taufe
werden wir unmittelbar in das Christusereignis hineingenommen,
indem wir ,in Christus‘ ja sogar ,in seinen Tod hineingetauft’
(R6m. 6, 3) und zusammen mit ihm in seinen Tod begraben werden
(R6m. 6,4)5.» Die Taufe bewirkt den Ubergang vom Tode zum ewi-
gen Leben durch ihre Verbindung mit den geschichtlichen Ereignis-
sen des Todes und der Auferstehung, weil durch diese Verbindung
die Giltigkeit des am Kreuz vollzogenen Sieges der Gerechtigkeit

i+ Zizioulas, op.cit., S.252.
3 Viktor Warnach, Taufe und Christusgeschehen, Archiv fiir Liturgiewis-
senschaft, Band 3/Zweiter Halbband 1954, Sonderdruck, S. 333.



— 80 —

Gottes iiber alles Gottwidrige und Bése im konkreten Fall des
Tauflings zu seiner Geltung kommt, was fiir ihn Rechtfertigung
und Gemeinschaft mit der Heiligsten Dreifaltigkeit bedeutet. «Wie
die Taufe», sagt V. Warnach weiter, «kein blosses Menschenwerk
ist, das wir im Gehorsam gegen Christi Auftrag zur Belebung unse-
res Glaubens verrichten, sondern Gottes Handeln mit uns, so besitzt
sie auch in der Gegeniiberstellung zum Heilswerk, das Gott in Chri-
stus getan hat, aus sich keine eigene Heilskraft», noch ist sie ein
eigenes Heilsgeschehen, vielmehr ist die «heilende Kraft, die sie
ausiibt, die Kraft des am Kreuze vergossenen Blutes Christi, durch
das wir ,gerechtfertigt’ (Rom.5,9; vgl. 3,25), durch das wir ,losge-
kauft’ (Eph.1,7) und Gott bzw. dem Gottesvolk ,nahe‘ geworden
sind (Eph.2,13; vgl. Kol. 1,20); das Heilsgeschehen, das sich in der
Taufe ereignet, ist eins mit der Heilstat, die Christus ein fiir alle-
mal zum Heil der Menschen vollbracht hat. Das sakramentale
Heilsgeschehen der Taufe ist also das in der Geschichte einmalig
vollzogene Christusgeschehen, wie es uns durch das Sakrament er-
greift®.»

Die Firmung ist neben der das gottliche Amt fortsetzenden
Ordination und der die Gemeinschaft mit der Heiligsten Dreifaltig-
keit herstellenden Taufe ebenfalls fiir die Stiftung und Mysterien-
haftigkeit der Kirche grundlegend und konstitutiv, aber in einem
besondern, eigenstiandigen Sinne, weil sie sich auf die fiir das
Wesen und die Mysterienhaftigkeit der Kirche notwendige Heilig-
keit bezieht. Sie steht in enger Beziehung sowohl zur Firmung
Jesu, d.h. zur Herabkunft des Heiligen Geistes auf ihn, als auch
zur Ausgiessung des Heiligen Geistes auf die Apostel, bei der alle,
die mit ihnen in Gemeinschaft stehen, grundsitzlich miteinge-
schlossen sind. Denn die Heiligkeit, zu der wir berufen sind
(1. Thess. 5,3.7), ist fir die Erreichung des hochsten Heilsziels, das
Sitzen zur Rechten des Vaters, das die Verwirklichung des Mysteri-
ums in seiner Vollkommenheit ausmacht, unabdingbar, da an der
Hochzeit des koniglichen Sohnes nur der teilnehmen darf, der mit
dem hochzeitlichen Kleid angetan ist. Dieses hochzeitliche Kleid
der Tugenden vermag aber nur der Heilige Geist zu «weben», da
nur er den Menschen dahin bringt, dass er das wird und tut, was er
ohne die Kraft des Geistes nie zu werden und zu tun vermdochte.
Somit ist, wie bereits gesagt, auch die Firmung eine fiir die Stif-

8 Viktor Warnach, op.cit., S.335.



— 81 —

tung und Mysterienhaftigkeit der Kirche konstitutive kultische
Handlung, weil in ihr die Herabkunft des Heiligen Geistes auf
Jesus, also seine Firmung, dergestalt gegenwirtig wird, dass es zur
Teilhabe des Tauflings an ihr, d.h. zu der Vermittlung des Geistes
an ihn kommen kann, welche die Heiligkeit und damit die Hinfiih-
rung zum Heilsziel wirkt. In diesem Sinn sagt Cyrill von Jerusa-
lem: «So wurde euch, als ihr dem heiligen Bade entstiegen waret,
die Salbung gegeben, ein Abbild jener Salbung, welche Christus
empfangen hat... Christus ist nicht mit irdischem Ol oder irdischer
Salbe von Menschen gesalbt worden, sondern sein Vater ... hat ihn
mit dem Heiligen Geist gesalbt... Wie Christus in Wirklichkeit ge-
kreuzigt und begraben wurde und auferstanden ist, wihrend ihr in
der Taufe gewiirdigt werdet, in ,Ahnlichkeit’ mit ihm gekreuzigt
und begraben zu werden, so ist es auch bei der Firmung. Wéhrend
Christus mit dem geistigen Ol der Freude gesalbt wurde, d.i. mit
dem Heiligen Geist, der die Quelle der geistigen Freude, das Ol
der Freude heisst, wurdet ihr mit Salbe (myron) gesalbt, nachdem
ihr Teilnehmer und Genossen Christi geworden waret... So ist diese
heilige Salbe nach der Anrufung nicht mehr einfache Salbe, viel-
mehr ist sie Gnade Christi und gibt durch die Gegenwart von Chri-
sti Gottheit den Heiligen Geist’.» Die heiligende Bedeutung der
Firmung kommt symbolisch darin zum Ausdruck, dass die wichtig-
sten Organe des Leibes mit der Salbe gesalbt und dabei die Worte
gesprochen werden: «Das Siegel der Gaben des Heiligen Geistes»;
denn der ganze Mensch mit allen seinen Téatigkeiten und Wirkun-
gen soll geheiligt werden.

Die Beichte steht im engsten Zusammenhang mit der Taufe
und Firmung, besonders deshalb, weil die Gemeinschaft mit Gott
und der Heiligungsprozess immer wieder ernst und gefahrlich be-
droht werden. Denn die Siinde als die in jedem Menschen woh-
nende gottwidrige Macht wird durch die Taufe und Firmung nicht
mechanisch getilgt und vernichtet; sie muss vielmehr in der neuen
Situation und mit den neuen, gottlichen Kraften in lebenslangem
Kampf bekimpft und iiberwunden und durch das Gute ersetzt
werden. Da diese Macht, obwohl sie am Kreuze verurteilt, getilgt
und vernichtet ist, im konkreten Leben auch der getauften Men-
schen dennoch sehr stark ist, sind die Versuchungen, wieder in den
urspriinglichen Zustand der Siinde zuriickzufallen, sehr gross und

7 Cyrillus von Jerusalem, Mystagogische Katechesen (Bibliothek der
Kirchenviter), S.374.



— 82 —

verfiihrerisch. Und wenn man den Versuchungen unterliegt und die
Heilsbeziehungen zwischen Gott und Mensch gestort oder vollig
zerbrochen sind, so wird hier die Beichte nétig, wenn der Bruch
wieder geheilt und die Heilsbeziehungen wiederhergestellt werden
sollen. Die Beichte als kultische Handlung hat ihren Grund und
ihre Kraft im Versohnungsopfer Christi und in der in diesem Opfer
vollzogenen Rechtfertigung aller Menschen. Denn Jesus Christus
hat in seinem Tod alle Siinden der Welt in Gott wohlgefalliger
Weise und in iiberreichem Mass gesiihnt; am Kreuz ist alle Siinde
getilgt, nicht nur die, die zuvor begangen worden war, sondern
auch die, die noch geschehen mag. So gibt es keine Siinde, die un-
gesiihnt und ungetilgt geblieben wire. Darum ist das Verséhnungs-
opfer Christi eine unerschopfliche Quelle der Gnade, die der uner-
schopflichen Liebe Gottes entspringt und immer grésser und méch-
tiger ist als die Siinde, wie Paulus sagt: «Wo jedoch die Siinde
grosser wurde, da wurde die Gnade noch iiberschwinglicher»
(R6m. 5, 20). Diese Unerschoptlichkeit der Gnade ist der Grund fiir
die Moglichkeit immer wieder erneuter Umkehr und so auch der
Grund der Beichte oder des Buss-Sakraments. Es ist gestiftet, um
die Giiltigkeit der am Kreuz vollzogenen Rechtfertigung in jedem
konkreten Fall, da Vergebung gesucht wird und die notige Bedin-
gung dazu erfiillt ist — Vergebung, um in der Siinde zu bleiben,
kann es nicht geben —, zu bestétigen und zur Geltung zu bringen. Es
ist Christus selbst, der das tut, indem er bei der Beichte unsichtbar
zugegen ist und sich des Siinders erbarmt, der die Gemeinschaft
mit ihm zuriickgewinnen méchte und so in einer Busse begriffen ist,
die Vergebung zu empfangen vermag und ihrer insofern wiirdig ist.
Deshalb lautet das Absolutionsgebet: « Unser Herr und Gott Jesus
Christus vergebe dir, mein Kind N., durch die Gnade und Barm-
herzigkeit seiner Menschenliebe alle deine Versiindigungen. Und
auch ich unwiirdiger Priester vergebe dir durch seine mir verliehene
Vollmacht und spreche dich los von deinen Siinden im Namen des
Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. — Amen3.»

Die Eucharistie ist, wie schon angedeutet, darum in héherem
Grad und mehr als alle andern eine fiir die Kirche und ihren Myste-
riencharakter grundlegende und konstitutive Kulthandlung, weil in
ihr sowohl die Gesamtheit aller Heilsereignisse objektiv dargestellt
als auch die rein eschatologische Dimension und Daseinsweise des

8 D.Dimitrijevi¢, Die Heilsordnung der Busse, Catholica Unio,
39. Jahrgang, Juni 1971, Heft 2, S.421f.



SR -

Heils vermittelt wird. In der Eucharistie werden also nicht nur
Vergangenheit und Gegenwart, sondern auch die eschatologische
Zukunft aktuell gegenwirtig gesetzt und erlebt. Da nun einerseits
«mysterion» den ganzen ewigen Heilsplan und seine Verwirklichung
in Jesus Christus meint, der nicht nur der Heiland seiner mensch-
lichen Natur, sondern auch seines Leibes, nimlich der Kirche ist, so
dass in der Kirche und durch sie der schon verwirklichte Heilsplan
zur Geltung und zur Entfaltung kommt, und da andererseits dies
alles in der Eucharistie zusammengefasst und zur Teilhabe, zum
Darin-Leben vermittelt wird, so ist die Eucharistie nicht nur selber
«mysterion» im neutestamentlichen Sinn, sondern, indem sie das
ist, macht sie in umfassender Weise auch die Kirche zum «myste-
rion».

Der sakramentale Charakter des gesamten eucharistischen Ge-
schehens ist aus der Gegenwart des himmlischen Hohepriesters zu
verstehen, der nicht nur zur Rechten Gottes sitzt, sondern auch da
ist, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind. Eben
darum geht es in der eucharistischen Versammlung: da ist Christus
in seiner Eigenschaft als himmlischer Hohepriester selber zugegen
und vollzieht selber als Hauptliturge das liturgische Geschehen, so
dass die Eucharistie durch seine Realprisenz, d.h. die Prisenz sei-
ner Person, und durch die Aktualprasenz seines ganzen Heilswerks
zum «mysterion» wird.

Besondere Beachtung fordern die vielfachen Beziehungen zwi-
schen der himmlischen Liturgie, der Urliturgie, und dem eucharisti-
schen Geschehen. Einerseits wird die irdische Eucharistiefeier als
Bild, als eine Ikone dessen verstanden, was im Himmel vor dem
Throne Gottes geschieht. Nach dem im 6.Jahrhundert eingefiihr-
ten Cherubimhymnus stellen die Teilnehmer an der Eucharistiefeier
«die Cherubim mystisch dar und singen der lebendig machenden
Dreieinigkeit das Dreimalheiligr. Andererseits kommt in der
Hucharistie, indem sie die lebendige Ikone der Urliturgie ist, zu-
gleich etwas von der Wirklichkeit der himmlischen Liturgie auf die
Erde herab, bricht etwas von jener Herrlichkeit, die am Ende der
Zeiten offenbar werden soll, schon jetzt in diese Welt hinein, so
etwa, wenn Christus wiahrend des grossen Einzugs inmitten der
himmlischen Heerscharen einzieht, um mit uns gemeinsam das
ewige Opfer darzubringen. Umgekehrt ist die irdische Liturgie eine
Teilhabe an der Urliturgie, wofiir wiederum auf das Dreimalheilig
gewiesen sei: wenn der Chor, d.h. das Volk, das der Chor reprisen-



— 84 —

tiert, «das Heilig, Heilig, Heilig anstimmt, so fallt es damit in den
Gesang der himmlischen Heere ein»®. Im «KEngelgesang des Drei-
malheilig, in den die ganze Gemeinde miteinstimmt, erscheint die
irdische Liturgie selbst als Anteil am himmlischen Gottesdienst der
Engel. Eine Sicht der kirchlichen Liturgie, die im Hebrierbrief und
vor allem in der Apokalypse sich ankiindigt, kommt hier voll zum
Ausdruck!?.»

In ihrem Hoéhepunkt, der Kommunion, die das messianische
Mahl im Reiche Gottes darstellt, vermittelt die Eucharistie auch
das eschatologische Leben; denn in der Kommunion der Glaubigen
verwirklicht sich schon jetzt das messianische Mahl durch den Ge-
brauch der geweihten Gaben, welche die Gemeinschaft mit Blut
und Leib Christi darstellen und sind und seine Personal- und
Aktualprasenz bedeuten. Es handelt sich dabei zwar um eine erst
vorlaufige Vorwegnahme des eschatologischen Mahles unter den
sichtbaren Gestalten, aber um eine Vorwegnahme in der vollen
Wirklichkeit der Erwartung und der Offenheit fiir das Kommende,
wie ja die Kirche in der Eucharistiefeier zu Gott ruft, «einmal nicht
mehr in den Bildern, sondern unverhiillt deiner Gemeinschaft sich
freuen zu diirfen am abendlosen Tage deines Reiches».

- Die Anteilgabe am eschatologischen Heil und Leben in der
Kommunion bezieht sich indessen nicht allein auf die Einheit des
Menschen mit Gott, sondern auch auf die Einheit der Menschen un-
tereinander, die ja ebenfalls wesentlich zum Mysterium der Kirche
gehort. Indem die Kommunizierenden durch die Teilhabe an dem-
selben Brot und demselben Wein mit Christus und mit der Heilig-
sten Dreifaltigkeit Eins werden, werden sie eben deshalb zugleich
auch untereinander Eins in demselben Leibe. So wird in der hei-
ligen Eucharistie das Heil sowohl als Einheit der Menschen mit
Gott wie auch als Einheit der Menschen untereinander nicht nur
vorgebildet, sondern auch schon zustande gebracht und erlebt, was
ein Angeld des rein eschatologischen Mahles und der himmlischen
Freude ist.

Im Riickblick auf die obigen Ausfiihrungen kann man also
sagen: Wenn bei Paulus mit «mysterion» der ewige Heilsratschluss

® P.Zacharias, Einfiihrung in die orthodoxe Liturgie, in: E.Benz/L. A.
Zander, Evangelisches und orthodoxes Christentum in Begegnung und Aus-
einandersetzung, Hamburg 1952, S.91f.

10 H.J. Schulz, Kultsymbolik der byzantinischen Kirche, in: E. Ham-

merschmidt, Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums,
Stuttgart 1962, S.8.



— 85 —

und seine Verwirklichung in Jesus Christus mit allem, was im Chri-
stusereignis griindet, gemeint ist, so kommt in der Kirche unter
den verschiedensten Aspekten und in den mannigfachsten Bezie-
hungen eben dieses «mysterion» zur Entfaltung und zum Ausdruck.
Somit kann, umgekehrt, die Kirche auch in allen diesen Beziehun-
gen als «mysterion» bezeichnet und betrachtet werden. Man darf
sich deshalb Odo Casel anschliessen, der sagt: «Das Christusmyste-
rium ist der ewige Heilsplan Gottes mit der Menschheit» und: «Der
Inbegriff des Christusmysteriums ist also die Person des Gott-
menschen und seine Erlosungstat zum Heile der Kirche, die auf
diese Weise in das Mysterium einbezogen wird.» Und abschlies-
send lasst sich mit der Konstitution «Lumen Gentium» erkléren:
«Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen
und Werkzeug fiir die innerste Vereinigung mit Gott wie fiir die
Vereinigung der ganzen Menschheit. »
Prof. Dr. Dvmitrije Dimitrijevié, Belgrad

11 Odo Casel, Das christliche Kultmysterium, 4. Auflage, Verlag Fried-
rich Pustet, Regensburg 1960, 133.28.



	Das Mysterium der Kirche

