Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultat der Universitat
Bern

Artikel: Christ et I'Eglise comme sacrement de salut selon les Péres

Autor: Coman, loan G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christ et ’Eglise comme sacrement
de salut selon les Péres®

Notre époque cecuméniste discute largement les différentes ecclé -
siologies chrétiennes et particulierement les perspectives de rappro-
chement et d’'union des Eglises. La chose est compréhensible. Il y a
quelques semaines, le Pape Paul VI précisait que la recomposition de
I'unité des chrétiens est une chose extrémement importante, mais
qu’elle est trés difficile!. Il n’avait pas tort.

Au fur et & mesure que le mouvement cecuménique avance dans
ses travaux et que les transformations profondes du monde actuel se
font jour, les Eglises s’efforcent, elles aussi, de préciser davantage
leurs positions, action naturelle et désirable. Mais ces précisions lais-
sent parfois entrevoir certaines tendances dont quelques-unes sont de
vraies ouvertures a l'entente fraternelle, alors que d’autres le sont
moins, peuvent devenir des obstacles ou créer des difficultés nouvelles
sur un théme ancien.

C’est le cas de certains éléments de l'ecclésiologie de Vatican II et
plus particuliérement de la définition méme de I'Eglise et de quelques
conséquences en découlant. Le décret « Lumen gentium» précise que
«'Eglise est comme un sacrement ou un signe ou instrument, en
Christ, d’union intime avec Dieu et d'unité de tout le genre humain »2.
Les mots «en Christ» étaient nécessaires, mais on ne voit pas claire-
ment, par la suite, le rapport organique et continuel de’Eglise avec le
Christ. On y dit, il est vrai, qu’ll est la téte du corps qu’est 'Eglise,
qu’ll détient la primauté en tout3, que tous les membres de 1’Eglise
doivent se conformer a Lui et forment son corps, un corps mystique
méme?!, que c’est le méme Esprit Saint qui se trouve dans la téte et
dans les membres, comme disent les Péres®, on fait un chaleureux
appel a la sainteté ®. Mais, parla suite, I'Eglise se sent un peu abandon-

* Conférence donnée a I'Institut cecuménique d'Etudes Théologiques de
Jérusalem-Tantur, dans le cadre du séminaire sur la doctrine de Vatican IT au
sujet de I’Eglise, le 8 mars 1973. Texte revu pour le présent article.

1 Nécessités, difficultés et moyens du rétablissement de 'unité des chré-
tiens, dans la Documentation catholique, N 1626, 55 année, tome 70, 4,18
février 1973, p. 158.

* La Chiesa del Vaticano II, Firenze, 1965, Lumen Gentium I, 1, p.11;
VII, 48, p.82: «universale salutis sacramentumy.

8 Ibidem, I, 7, p.18.

4 Ibidem, I, 7, p.17.

5 Ibidem I, 7, p.19.



— 57 —

née, puisqu’elle est pérégrine sur la terre, ou elle se considére comme
exilée, afin qu’elle cherche et sonde les choses d’En-Haut, la ol le
Christ sied a la droite du Pére, ou la vie de I'Eglise est cachée avec
Christ en Dieu”. Dans cette perspective, I'Eglise a de nombreux
titres et atouts qui lui viennent de son Fondateur, mais elle man-
que un peu de respiration christique et de ferveur pneumatologi-
que. Elle se donne elle-méme ce qui lui manque et devient ainsi une
plénitude réfractée sur elle-méme, plénitude qui tend a s’isoler dans
I'immanent et veut récapituler toute 'humanité non pas dans sa
téte, qui est le Christ, mais sous cette téte, c’est-a-dire en elle-
méme: «catholica Ecclesia ... tendit ad recapitulandam totam
humanitatem ... sub capite Christo ...»%. Donc I'humanité est a réca-
pituler non plus verticalement, dans le Christ, mais sous le Christ.
C’est une des conséquences de la doctrine de la grice créée qui
meéne immanquablement & I'idée de 'Eglise comme sacrement de
salut. En tout cas, la récapitulation dans le Christ n’apparait qu'a
la fin?. Il semble qu’on veuille mettre des distances & la rencontre
de I’ Eglise avec le Christ.

Des théologiens catholiques parlent de 1'Eglise comme d'un
sacrement premier — «Ursakrament» — d’olt dériveraient les sacre-
ments proprement dits!?, ou encore en ce sens que ce fit I’'Eglise elle
seule qui «se découvrit tout entiére sacrement universel du salut
pour ce vaste monde», puisqu’elle a la conscience qu’elle est une
petite chose ici-bas et qu’elle est autre que le monde!!. Il y a vingt
ans, le professeur Congar parlait du Christ comme «principe du
nouvel ordre des choses en quoi consiste I'Eglise, parce qu’ll a en
lui la plénitude des réalités et des puissances divines»'%. Il elit été
peut-étre nécessaire que la formule: «]’Eglise comme sacrement de
salut» ait été fournie ou suggérée par le Christ lui-méme. S’arroger
I'ontologie sotériologique du Christ pourrait mener loin. Mais le

¢ Ibidem V, 40, p.69-75.

7 Ibidem I, 6, p.16-17; cf. Pr. Assist. Dumitru Popescu. L’ecclésiologie
romaine-catholique, selon les documents du Concile Vatican II et ses échos
dans la théologie contemporaine (en roumain), Bucarest, 1972, p.19.

8 Lumen Gentium, II, 13, p.29. Cf. Pr.Assist. D.Popescu, op. cit.,
p.-21.
® Thidem, VII, 48, p.82-85.

10 K.Rahner, Kirche und Sakramente, 1960, p.17.
11 Y. Congar, Cette Eglise que j’aime, Foi Vivante 70, Les Ed. du Cerf,
1968, p.62.

12 Tdem, Esquisses du mystére de I’Eglise — Unam Sanctam, 8, Ed. du

Cerf, Paris, 1953, p.22.



probléme continue d’étre discuté. Le méme Rahner, qui parle de
I'«Ursakrament», souligne plus loin que le Christ ne quitte plus ce
monde, puisqu’ll est incarné; il y a une présence incarnationelle de
la vérité du Christ dans I'Eglise par 1'Ecriture, la tradition, la
catéchese, la pastorale, les sacrements!®. M. J. Scheeben dit que
c’est bien «Dieu-'Homme le grand sacrement»; l'union hyposta-
tique avec le Logos est ici le mystére contenu dans le sacrement du
Corps. Ce corps devient le mystére contenu dans le sacrement de
I'Eucharistie. Ce n’est qu'en connexion avec I'Incarnation et I’Eu-
charistie que 1'Eglise devient elle aussi un grand sacrement; elle
devient l'organisme sacramentel en croissance't. La puissance
divine vient chez nous par I’humanité du Christ, comme par son
medium; elle s’étend & tout le genre humain et & chaque homme
particulier. Les sacrements sont des véhicules réels de la puissance
du Christ, puisqu’ils opérent comme lui, miraculeusement, car le
mystére de I'Incarnation est le mystére des mystéres!s. Selon le
P.Th.Camelot, I'Incarnation est le grand sacrement et mystére
parce qu’en méme temps elle cache et révéle Dieu; ¢’est un mystére
d’humilité qui constitue non seulement un exemple, mais aussi un
remede 8.
Que pensent les Péres sur ce probléme ?

Christ-Sacrement et Christ-Eglise Sacrement

1. Le corps du Christ et U'unité dans ce corps

Qu’entendent les Péres par mystére ou sacrement? Nous
préférons le terme «mystére» employé fréquemment par les Péres
grecs et qui d’habitude n’inclut pas d’éléments juridiques. Ils utili-
sent aussi les expressions: «les choses ineffables», «les mysté-
res», «le grand mystere», «les mysteéres divins», «les mysteres de
Dieu», «les mystéres du Christ», «la vraie mystagogie», «les choses

13 K.Rahner, op. cit., p.17-18.

14 M. J. Scheeben, Le mystére de I’Eglise et de ses sacrements, Introd.,
trad., notes et appendices par Dom.A.Kerkvoorde O.S.B., Paris, 1946,
p-103, 105, chez D. Stiniloae, L’étre des sacrements dans les trois confes-
sions (en roumain), Ortodoxia, VIIIe année N° 1, janvier—mars 1956, p.7.

15 Tbidem, p.113 (Scheeben), p.5 (Staniloae).

16 Pr. Th. Camelot, Le Christ sacrement de Dieu, dans le vol. L’homme
devant Dieu — Mélanges offerts au Pére Henri de Lubac. Exégése et Patris-
tique. Théologie N° 50, Aubier, 1963, p.359.



me B ws

au-dessus de l'intelligence et de la raison», «'indicible», «’assomp-
tion mystique», etc. Ces termes veulent rendre tantot le mystere de
la Sainte Trinité, tantét le mystere de l'Incarnation, tantét celui
d’un sacrement ou de tous les sacrements ensemble, tantot la voie
ou les voies de la Providence et d’autres situations ou moments
dans le cadre de I'«oikonomia».

Le mystére qui nous intéresse ici est celui du Logos, du Fils
incarné de Dieu, crucifié, ressuscité et monté au ciel. Saint Jean
Chrysostome 'appelle «le grand mystére» — uéya uvorioioy — puis-
qu’il n’était pas connu de tous les hommes, ni méme par les anges.
Ce mystere est grand surtout parce que Dieu s’est fait homme et
I’homme Dieu-Homme. 11 s’est montré sans péché et fut objet d’as-
somption. Il a été préché dans le monde, les anges 1'ont vu avec
nous. Il est ainsi mystére'?. C’est donc Christ qui est le sacrement
ou le premier mystere et qui se fait connaitre par I’'Eglise.

Ce mystére du Christ est exprimé par un seul corps et un seul
esprit, selon le mot de I'apotre (Ephés. IV,4). Il s’agit du corps
mystique réalisé par 'amour, par un amour qui nous approche,
nous soude et nous unit jusqu’a nous rendre inséparables comme le
sont les membres du corps entre eux. «Un seul corps» signifie une
unité aussi par le consensus, par 'abstention de biens étrangers et
par une joie commune. C’est de ce seul corps que vient un seul
esprit. Dieu nous a appelés aux mémes choses: Il nous a donné a
tous I'immortalité, la vie éternelle, la gloire immortelle, la fraterni-
té, I’héritage. Nous avons tous une seule téte, le Christ. C’est Lui
qui nous a mis ensemble et nous a fait asseoir ensemble. Cela parce
que nous avons «un Seigneur, une foi, un baptéme» (Ephés.
1V,5)18. D’accord avec la tradition des Péres, le Concile Vatican II
a insisté sur le corps mystique du Christ en soulignant les éléments
et les conditions majeurs de ce corps. Retenons le trait cecuménique
essentiel que c’est par la vérité dans 'amour que nous croissons
dans le corps du Christ!®.

Si c’est le Fils de Dieu qui par 'offrande et le sacrifice de sa
propre vie et par la bonne odeur de ce sacrifice, ¢’est-a-dire par son
immense amour, a constitué et constitue le sacrement du salut?°,
c’est alors toute la Sainte Trinité qui en constitue le fondement,

17 St. Jean Chrysostome, Hom. XI, 1 & I Timoth., P.G.62, 555.

18 Jdem, Hom. X1,1 aux Ephés., P. G. 62, 79-80.

1% Lumen Gentium I, 7, p.19.

20 St. Jean Chrysostome, Hom. XVI1I, 1, aux Ephés., P. G.62, 117.



— 80 —

puisque c’est elle et son unité qui sont la base de 1'lglise, dit saint
Athanase, selon I'exhortation du Seigneur a ses disciples: «Allez,
faites de toutes les nations des disciples, en les baptisant au nom du
Pere et du Fils et du Saint-Esprit» (Math. XXVIII, 19)2. Saint
Basile releve, a son tour, que c¢’est toute la Sainte Trinité qui sanc-
tifie, vivifie, illumine et console tout, de fagon semblable. La sancti-
fication n’appartient pas en exclusivité au Saint-Esprit, car le Fils
dit au Pere: «Pere, sanctifie-les par Ta vérité» (Jean XVII,17).
C’est de toutes les personnes trinitaires que viennent la grice, la
puissance, 'orientation, la vie, le changement en immortalité, la
liberté2®. Saint Cyrille d’Alexandrie s’exprime de fagon encore plus
précise, quand il dit que saint Paul introduit le Fils de Dieu sancti-
fiant et sanctifié par nature, lorsqu’ll fut devenu homme, selon les
mots: «Celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés, tous viennent
d'un seul»... etec. (Hébr. I1,11 sqq). Donc, le Fils sanctifie étant
saint par nature comme Dieu, mais Il est aussi sanctifié avec nous,
selon I'humanité?3. En tant que source et objet de sanctification, en
tant que théanthropos, le Logos est et reste le premier sacrement
de Salut.

Le Christ est donc le sacrement-téte et 1'Eglise est le sacre-
ment-corps ou complément du Christ?. Le professeur Congar est
dans la ligne des Peéres lorsqu’il précise que «si I’Eglise est le sacre-
ment du salut, on peut dire que le Christ I'est avant elle; elle ne
I'est que parce qu’il I’a été avant elle»?. La définition conciliaire de
I’Eglise catholique aurait beaucoup gagné, si elle s’était appropride
cette précision qui est autrement précieuse et cecuménique.

C’est dans le Christ-sacrement-téte et I'liglise-sacrement-corps
du Christ qu'on comprend la force de I'unité chrétienne. Si c’est
I’étre véritable du Christ qui est dans I'Eglise, alors les chrétiens ne
perdent pas la conscience et le vouloir de leur unité, la ferveur et la
lumiére de leur amour, qui venant du Christ leur fait passer & tous
la vie éternellc comme par les veines et les artéres de la parole,
selon un mot heureux de saint Jean Chrysostome?. C’est cette vie
qui donne & I’Eglise répandue dans tout l'univers la méme foi, le

*1 St.Athanase Ep. 1, 28; Ep. 3, 6, & Sérapion, P. G. 26, 593, 596, 633.

22 St. Basile, Ep. 189, 7, P. G. 32, 693 AB.

22 St.Cyrille d’Alexandrie, Dialogues sur la Trinité sainte et consubs-
tant. 6, P.G. 75, 1017B.

24 Pr. Assist. Dumitru Popescu, op. cit., p. 40.

25 Y. Congar, Cette Eglise que j’aime, p.45, 48.

28 Hom. XI, 4, aux Ephés., P. G. 62, 85.



W -

méme cceur, la méme bouche, bien qu’elle parle des langues diffé-
rentes??. «C’est une seule lumiére qui s’étend partout, sans séparer
Punité du corps; il y a une téte unique, une seule origine et une
seule mere. Cette unité vient de l'unité trinitaire (Jean X,30;
I Jean V,7) et se rattache aux sacrements célestes», dit saint Cy-
prien28,

L’unité des chrétiens exige I'humilité, une foi semblable et une
croissance spirituelle continue convenable a chaque membre. «Ne
soyons plus des enfants» (Ephés. 1V,14), c'est-a-dire essayons de
nous corriger et restons chacun & sa place, unis dans le corps, afin
que les pierres de la construction de ce corps soient bien fixées et
jointes, exhorte saint Jean Chrysostome?®°. Ce qui s’oppose a la per-
fection et donc & la «communion des saints», c’est le gel de notre
amour et I'audace de commettre des choses indignes de ce corps,
qui nous séparent du pléréme. Rien ne divise autant 1'Eglise que
Iambition de dominer (ptdagyia). Chrysostome cite Cyprien qui a
dit que méme le sang de martyr ne peut pas effacer le péché de la
divison des Eglises3?. Le déchirement de I'Eglise vaut I'hérésie,
précise le méme auteur. C’est comme si quelqu’un tuait son roi et
lui déchirait le corps en morceaux®. Lorsqu'on pense a ce que le
Christ a fait pour son Eglise! Le méme Chrysostome partant des
textes de saint Paul: «& peine mourrait-on pour un juste» (Rom.
V,7) et: «lorsque nous étions encore des pécheurs, le Christ est mort
pour nous» (Rom. V,8), fait observer qu’en recevant I'Eglise (I'hu-
manité) dans cette situation, le Christ la lava et I'embellit «pour la
sanctifier en la purifiant par le bain d’eau dans la parole» (Ephés.
V,26) pour se présenter «Eglise glorieuse, n’ayant ni tache, ni ride,
ni rien de semblable, mais sainte et immaculée» (Ephés. V,27). Il la
purifia de ses immondices par les paroles: «Au nom du Pére, du Fils
et du Saint-Esprit». Le Logos rendit donc son Eglise belle et glo-
rieuse. «Cherchons nous aussi cette beauté dont nous pourrons
devenir des artisans32.»

27 St.Irénée, Contre les hérésies 1, 10, 2, P. G. 7, 552AB.

28 De catholicae Ecclesiae unitate, 5, 6, P.L. 4, 518, 519AB.

2% Hom. XI, 3, 4, aux Ephés., P. G. 62, 83, 84.

3¢ Hom. X1, 4, aux Ephés., P.G. 62, 85.

31 Hom. X1, 5, 6, aux Ephés., P. G. 62, 87-88.

32 St. Jean Chrysostome, Hom. XX, 2, aux Ephés., P. G. 62, 137.



2. La sainteté de U Eglise

Nous avons la perspective de sanctification par 'humanité du
Christ qui en tant que téte fait transmettre au corps Sa puissance
de sanctifier. C’est ainsi que le peuple de Dieu accomplit sa vo-
cation d’aller au Pére par le sacrifice de son Fils qui est le média-
teur32, L’action de sanctification ne cesse jamais, puisque le sacri-
fice de I’Agneau qui 6te le péché du monde a valeur continuelle-
ment actuelle et puisque les nouvelles générations humaines en res-
sentent sans cesse la nécessité. L’Eglise doit agir en sanctifiant la
succession de ces générations par le Logos, comme le fit le Logos,
son fiancé, au début avec elle. Nous avons déja mentionné 'accent
que les Peéres mettent sur I'amour sanctifiant du Christ pour
I’Eglise, pour laquelle Il s’est livré. Tout en étant malpropre, défor-
mée, vile et couverte de taches, I'Eglise n’a pas été prise par le
Logos en abomination, ni haie, ni abandonnée. «Vous étiez alors
dans les ténébres» (Ephés. V,8), précise Paul; ou bien: «Nous
menions la vie dans la méchanceté et ’envie» (Tite III,3), dans
la désobéissance, la convoitise et la haine. Le Christ s’est livré pour
une déformée comme pour une belle, comme pour une bien-aimée3*.
Saint Cyprien et Origéne ont consacré des pages émouvantes a la
beauté de I'Eglise-fiancée dont les joues sont si jolies, puisqu’elles
sont baisées par le Logos-fiancé. Dans chaque baptisé qui nait de
cette fiancée et mére en méme temps, c’est Christ qui nait spirituel-
lement. Chacun des saints nait comme Christ par la participation a
luiss,

C’est surtout par la priere et par 'action du Saint-Esprit que la
sanctification est promue. La «Didaché» contient cette priére signifi-
cative : « Souviens-toi, Seigneur, de ton Eglise pour la délivrer de tout
le mal et pour la parfaire dans ton amour; rassemble-la des quatre
vents (Math. XXTV,31), elle qui est sanctifiée dans ton royaume ... Si
quelqu’un est saint, qu’il vienne, sinon qu’il fasse pénitence®.» Les
Ephésiens sont pour saint Ignace des pierres montées pour ie temple
du Peére par I'appareil (dwa t7jc punyarijc) de Jésus-Christ, qui est la

33 St. Grégoire de Nazianza, Discours XLV, 22, P.G. 36, 653; Discours
Théol. IV 14, Mason, 130, 131.

3¢ St.Jean Chrysostome, op. cit., 10c. cit.

35 St.Méthode de Philippes, Banquet des dix vierges 8, 8, P.G. 18,
149c; Karl Delahaye, Ecclesia Mater chez les Péres des trois premiers siecles,
trad. de I'allemand par P.Vergriéte et E.Bouis, Préface de Y.M.J.Congar

(Unam Sanctam 46), Les éd. du Cerf, Paris, 1964, p.126.
3¢ Didaché X, 5, Funk I, 22.



SESE 1 S —

croix, se servant de I’Esprit Saint comme d’une corde. «... Soyez théo-
phores, naophores, christophores, hagiophores ...37.» «Dans I'Eglise
Dieu a établi des apoétres, des prophetes, des docteurs (I Cor. XII,
28) et toute I'action universelle de I’Esprit Saint qui n’est pas don-
née en partage a ceux qui ne vont pas a l'église. La ou il y a
I’Eglise, il y a 'Esprit de Dieu; 1 ou il y a I'Esprit de Dieu, il y a
I’Eglise et toute la grace. L’Esprit est la vérité38.» Les foules de
martyrs sont un témoignage de 'amour de I'Eglise pour Dieu3®.
Dans le Pasteur d’Hermas, il y a deux scénes apocalyptiques qui
veulent exprimer la sainteté de I’Eglise : les pierres quadrangulaires
et blanches qui s’harmonisent parfaitement dans la construction de
la tour édifiée par des anges et le rajeunissement progressif de la
vieille femme, qui est I'Eglise, jusqu’a I'dge de jeune fille par le
progres du peuple de Dieu vers la sainteté, grace a la pénitence??.
En s’incarnant, le Monogéne a trouvé la nature humaine vide de
I’ancienne beauté; c’est pourquoi 1l s’est empressé de ramener cette
beauté-bonté en disant: « Recevez le Saint-Esprit» (Jean XX, 22)4.
Par la foi et par la participation a I’Esprit Saint, celui-ci nous fait
conformes au Christ (cvuudepovs) en nous imprimant la figure (spi-
rituelle) de celui-ci, qui est aussi la sienne. Etant Dieu et procédant
de Dieu, I’Esprit Saint nous fait imprimer invisiblement I'image de
Dieu comme dans la cire, comme un sceau dans les coeurs de ceux
qui le regoivent en y peignant la nature humaine selon la beauté de
I'archétype; 'homme acquiert, de nouveau, par la sanctification et
la justice l'image de Dieu®2. Il parait que la conception du Concile
Vatican IT sépare I'action du Christ de celle du Saint-Esprit. En
effet, bien qu’on y parle souvent du Saint-Esprit, les intuitions
remarquables des premiers chapitres restent isolées, sans applica-
tion dans l'organisation de 1'Eglise. Il y a plutot une conception
christomoniste et filioquiste; on n’y trouve pas une conception
«épiclétique» du sacrement?. Sans une pneumatologie précise et
active, la valeur elle-méme des sacrements reste discutable.

37 Ep. aux Ephésiens 9, 1-2, Funk, I, 14.

38 St.Irénée, op. cit., ITT, 24, 1, P. G. 7, 966¢.

3 Jdem, op.cit., IV, 33, 9, P.G. 7, 1078 A.

10 Pasteur d’Hermas, Vis. 3, 5, 1 Funk I, 440; Simil. 7, 4; 8, 11, 3,
Funk I, 574.

i1 §t.Cyrille d’Alexandrie, Dialogues sur la Trinité Sainte et consubst.
4, P.G. 75, 908cD.

#2 Tdem. Hom. pasch. 10, 2, P.G. 77, 617D ; Trésor de la Trinité Sainte

et consubst. 3, 4, P. G. 75, 609 A ; Comment. d’Isaie 4, 2, P. G. 70, 936 B.
13 Olivier Clément, chez Pr. Assist. D.Popescu, op. cit., p.103.



— 64 —

Les sacrements

Les sacrements sont le centre de toute la vie de I’Eglise, la condi-
tion indispensable pour la croissance du corps de I'Eglise; ils unis-
sent les fideéles au Christ et entre eux, et ces fidéles deviennent tous
comme un seul homme, un seul coeur et une seule ame**. Les Péres
grees ne donnent que rarement et de facon fragmentaire une défini-
tion des sacrements. Leurs analyses profondes de 'action du Saint-
Ksprit a tous les niveaux de la vie spirituelle leur suffisent. En
revanche, Augustin, qui a gardé 'empreinte de 1’école et du profes-
sorat, aime & présenter des définitions. Il dit, dans notre cas, qu’on
appelle les sacrements de ce nom, puisqu’autre chose est ce qu’on
voit et autre chose ce qu'on en entend. Ce que l'on voit a
I’aspect d’un corps, ce que I’on comprend porte des fruits spirituels.
Si tu veux comprendre le corps du Christ, écoute 'apétre qui dit:
«Vous étes le corps et les membres du Christ» (I Cor. XII,27). Si
vous étes le corps et les membres du Christ, c’est votre mystere
qui est mis sur la table du mystére; vous recevez votre mystéere®.
Augustin dit «mystére», comme les Péres grecs, mais sa définition
n’engage pas le contenu de ce mystere; elle reste tout extérieure. Il
reléve toutefois comme origine des sacrements la céte transpercée
du Christ crucifié?®.

La puissance qui agit par les sacrements, c’est la grace. La
grace, dit saint Jean Chrysostome, c’est la force d’En-Haut par
laquelle on enseigne la doctrine, fait des miracles, accomplit les
mystéres ou les sacrements. Elle vient du Saint-Esprit qui ne la
donne pas avec mesure. Alors que le corps du Christ est plein de
grice, elle ne vient que comme des gouttes chez 'homme; elle est
gratuite*?. Les charismes sont différents «selon la mesure du don du
Christ», mais ils ont comme résultats communs: le salut par la foi,
Dieu comme Pére et la participation de tous a son Esprit. Ces cha-
rismes aident la perfection des saints, 'action du service, I'édifica-
tion continuelle du corps du Christ (Ephés. IV, 12). En établissant
dans 'Eglise des apoétres, des prophetes, des évangélistes, des pas-

44 A . Volcov, chez Pr.Prof. D.Stianiloae, Synthése ecclésiologicue (en
roum.) Studii Teologice, seria IT, Année VII, 1955, nr. 5-6, p. 263.

45 Sermo 272, P.L. 38, 1246.

46 Tn Toannis Evangelium tractatus 9, 10, P.L. 35, 1463.

47 St.Jean Chrysostome, Au Psaum. 44, N° 2, P. G. 55, 185; Augustin,
Enarrat. in Psaum. 70, 2, 1, P.L. 36, 891.



teurs, des docteurs, ete. (I Cor. XI1I, 28), I'Esprit Saint fait que
chacun puisse édifier, ou perfectionner, ou servir jusqu'a ce que
nous parvenions tous a 'unité de la foi, a la connaissance du Fils de
Dieu, & 'homme parfait, & la mesure de 'age de la plénitude du
Christ (Ephés. IV, 13)8. Sans la grace du Christ, ni les enfants, ni
les adultes ne peuvent étre sauvés (Rom. III, 24), puisqu’elle est
une aide qui vient de la lumiére éternelle et de la justice divine*®.

La gréace est appelée parfois énergie divine incréée qui se com-
munique & ’homme dans la mesure ot il en devient apte par la con-
tribution de ses efforts. C’est la synergie dont parlent des Péres
orientaux. La griace peut prendre des formes diverses dont nous
avons déja parlé et auxquelles on peut ajouter: la vertu, 'amour, la
vie spirituelle en progres continu. Ces formes et beaucoup d’autres
viennent de la puissance méme du sacrifice continuel du Christ,
expression de son état de sacrifié et de ressuscité. Chez les catholi-
ques, par la grice créée on recoit la grace méritée par le Christ, non
pas une grace du Christ’®. Pseudo-Denys I’Aréopagite appelle la
grace aussi une nouvelle énergie théandrique, que le Christ nous
confére en tant que Dieu incarné®. Cette énergie ou ces énergies
constituent, selon Y.Congar, le principe de renouvellement et de
communication de la vie divine, en vue de réconcilier, de purifier,
d’unir et de transformer le monde®2.

L’effet de la grice a été l'acquisition d’une série d’éléments
quon appelle la rédemption. Tout d’abord la destruction de la
mort éternelle par le rachat des péchés; ensuite la sanctification par
le Saint-Esprit, en ce sens que la mort du Christ devient notre
immortalité, ses larmes deviennent notre joie, sa tombe notre résur-
rection, son baptéme notre sanctification, ses plaies notre guérison,
son chatiment notre paix33. Un autre effet fut la divinisation de
Ihomme. Dés saint Irénée, cette idée se fait jour. Le grand évéque
de Lugdunum (Lyon) affirme que le Verbe de Dieu s’est fait ce que
nous sommes, pour nous faire ce qu’ll est®. Saint Athanase, le
théologien le plus profond de I'Incarnation, proclame que «le Logos

48 St. Jean Chrysostome, Hom. X1, 2, aux Ephés., P. G. 62, 81.

49 Augustin, De natura et gratia 4, 4; 26, 29, P.L. 44, 299, 261.

30 Pr.Prof. D. Staniloae, I.’étre des sacrements dans les trois confes-
sions, Ibidem, p.15, 13.

5t Epitre 4, P.G. 3, 1072.

52 Esquisses du mystére de I’'Eglise, p.23.

33 St. Athanase, Sur 'incarnation contre les ariens 5, P. G. 26, 992AB.

54 Contre les hérésies V, Préface, P.G. 7, 1120B.



— 66 —

s’est fait homme afin que nous fussions divinisés»®>. On unissait
ainsi dans le Logos celui qui était homme par nature a celui qui
était Dieu par nature pour rendre fermes et certains le salut et la
divinisation®. Saint Cyrille d’Alexandrie reléeve que lorsque nous
nous formons d’apres le Christ, c¢’est Lui-méme qui se signe (s'ins-
crit) en nous et prend image en nous par I’Esprit Saint qui est Dieu
et qui nous transforme en Dieu, non pas comme par une grice
adjuvante (odx ¢ da ydowros dmovoyixiic), mais en donnant 2
ceux qui sont dignes de Lui la participation & la nature divine®?,
D’apres Pseudo-Denys 1’Aréopagite, la divinisation ou la déification
est 'assimilation et 'union & Dieu autant que cela est possible?s.

Le baptéme

Le premier sacrement qui ouvre les portes de I’Eglise et a une
importance décisive pour le salut, c’est le baptéme. Saint Jean
Cbrysostome le considere comme «un grand mystére contenant une
sagesse indicible en Christ et dans 'Eglise»®®. On sait quelle longue
préparation et combien de sévéres conditions on exigeait de la part
des catéchumeénes pour arriver au bain baptismal. Le sacrement
avait lieu dans 1’église, mais il s’accomplissait au nom de la Sainte
Trinité et avec les effets de la mort et de la résurrection du Christ
symbolisés par les trois immersions dans l'eau baptismale. Saint
Cyrille de Jérusalem observe que par les trois immersions «nous ne
sommes pas vraiment morts, nous n’avons pas été vraiment ense-
velis, nous n’avons pas été vraiment crucifiés et réssuscités; mais si
I'imitation n’est quune image, le salut, lui, est une réalité. Le
Christ a été réellement crucifié, réellement enseveli et il est vérita-
blement ressuscité, et toute cette griace nous a été donnée afin que,
participant & ses souffrances en les imitant, nous gagnions en réalité
le salut»%0. Tout en étant une imitation de la mort et de la résurrec-

55 Sur l'incarnation du T.ogos ..., 54, P.G. 25, 192 B: Contre les ariens
I, 47, P.G. 26, 248B, etc.

58 St. Athanase, Contre les ariens II, 70, P. G. 26, 296 AB; sur la divini-
sation chez les Peres, il y a d’assez nombreux ouvrages; voir surtout de
J.Gross, La divinisation du chrétien d’apreés les Peres grecs, Paris, 1938.

87 Dialogues sur la Trinité Sainte et consubstantielle 7, P.G. 75,
1089B.

58 De la hiérarchie céleste 1, 3, P.G. 3, 373D, 376A.

59 Hom. XX, 4, aux Ephés., P.G. 62, 140.

80 Catéchéses mystagogiques II, 5, ed.A.Piédagnel, trad.P. Paris,
Sources chrét. 126, Paris, 1966, p.112-114.



— 87 —

tion du Christ, le baptéme a l'effet réel du salut objectif. C’est une
transfiguration spirituelle & trois effets: la rémission des péchés,
notre adoption comme fils de Dieu et une participation, en imita-
tion, aux souffrances du Christ. Nous sommes devenus une méme
plante avec le Christ®. Christ est donc le sacrement-premier du
salut.

La chrismation rend les baptisés conformes au Fils de Dieu, au
corps glorieux du Christ, participants au Christ et leur donne le
nom de «christs» ou chrétiens. Comme le Christ, les baptisés sont
chrismés (oints) de I’huile spirituelle d’allégresse, ¢’est-a-dire de I'Es-
prit Saint, appelé huile d’allégresse, parce qu’il est I'auteur de 1’allé-
gresse spirituelle. Les chrismés deviennent ainsi compagnons et
participants du Christ®. Leurs Ames sont sanctifiées par cette huile
ou parfum.

La pénitence avec la confession des péchés devait précéder le
baptéme et en général les autres sacrements comme force de purifi-
cation, rémission des péchés et voie de sainteté®3. On sait quelle
importance lui accordaient les Péres et I'Eglise patristique en
général. Par des traités ou des homélies comme ceux d’Hermas, de
Tertullien, de Cyprien, de Jean Chrysostome, d’Augustin, ete., on
donne I'avertissement contre le péché et on recommande la guéri-
son de I’ame par la pénitence. Le message d’Hermas sur la péni-
tence — uerdvoia — a un caractére eschatologique. La pénitence est
un élément essentiel de la croissance et de la beauté de I’'Eglise dont
les pierres blanches de construction lui assurent 'existence et la
résistance. C’est la pénitence des fidéles et la rémission des péchés
qui rajeunissent I'Eglise et la portent vers la plénitude, c’est-a-dire
vers l'intégration parfaite dans le corps du Christ. En donnant aux
apotres, aux évéques et aux prétres la puissance, par le Saint-Es-
prit, de pardonner les péchés (Jean XX, 23), le Fils manifeste la
participation de ces membres de la hiérarchie & sa nature et a sa
gloire®. _

L’Eucharistie. Le sacrement de I’Eucharistie est le couronne-
ment des autres sacrements. On le considére comme le fondement,
la racine et le cceur de I’Eglise (Cabasilas). Les écrits patristiques

81 Tbidem 1I, 6, 7, p.114-117.

82 Catéchéses mystag. IT11, 1-3, p.121-125.

83 St.Jean Chrysostome, Sur le Sacerdoce, 111, 5, P. G. 48, 643.

82 St.Cyrille d’Alexandrie, Comment. de Lue. 5, 24, P.G. 72, 568D,
569A.



— 68 —

mentionnent et analysent 1'Eucharistie dés la «Didaché» et saint
Justin Martyr jusqu’a saint Jean Damascéne et Isidore de Séville
et au-dela. I’Eucharistie se distingue, selon les Peres, par plusieurs
traits.

1. Le pain eucharistique synthétise toute I'Eglise par son carac-
tére de nourriture universellement humaine®.

2.Le changement ou la transformation (uerafdailew
uetazoelv) du pain dans le corps et du vin dans le sang du Seigneur
n’est pas symbolique ou simplement formel, mais réel; les especes
deviennent, par I’épiclése, le corps et le sang réels du Logos incarné %.
Méme si ces especes en tant qu’éléments naturels suggerent le goit
du pain et du vin, il ne faut pas les juger d’apres le golt, mais
d’aprés la foi. Ce qui parait pain n’est pas du pain, mais le corps du
Christ;ce qui parait vin n’est pas du vin, mais le sang du Christ®.
Ceci est dli a I'épiclése dans laquelle nous prions Dieu philanthrope
d’envoyer le Saint-Esprit sur les espeéces afin qu’il fasse le pain
corps du Christ et le vin sang du Christ. Car tout ce que touche le

Saint-Esprit se sanctifie et se transforme®®. Apres le sacrifice spiri-
tuel, non sanglant, on prie pour la paix commune des Eglises, pour
le bon équilibre du monde, pour les malades, pour les affligés, pour
tous ceux qui ont besoin de secours; ensuite pour tous ceux qui se
sont endormis: patriarches, prophetes, apo6tres, martyrs, saints
peéres et évéques®?.

3. L’Eucharistie est le sacrement de I'union par excellence avec
le corps du Seigneur, réalisée intégralement par la puissance du
Saint-Esprit sur le pain et le vin. Cette union s’accomplit non seu-
lement par 'amour, mais aussi en fait, réellement (Kot avto 70
nodyua), reléve saint Jean Chrysostome?. Le mystére ou le sacre-
ment de 'Eucharistie nous rend «concorporels» et «consanguins» au
Christ (otcowpor xai otlvaiuor)™. Bénissant tous ceux qui croient
en Lui en un seul corps, par une communion mystique, le Mono-
gene se les fait «concorporels» & Soi et les uns aux autres. Personne

65 Didaché 9, 1, Funk, 1, 20.

86 St.Cyrille de Jérusalem, Catécheéses mystag. IV, 1, 2, Ibid.
p-135-136; Saint Cyrille d’Alexandrie, Comment. de Mathieu 26, V, 27, P. G.
72, 452c.

87 St. Cyrille de Jérusalem, Catéchéses mystag. IV, 6, 9, p. 139, 144,

88 Tbhidem, Catéchéses mystag. V, 7, p.154.

89 Ibidem, Catéchéses mystag. V, 8, 9, p. 156, 158.

70 Comment. de Jean 406, 2, P. G. 59, 260.

1 Saint Cyrille de Jérusalem, Catéchéses mystag. IV, 1, 3, p.134, 136;
St.Cyrille d’Alexandrie, Comment. de Jean 11, 12 (17, 21) P. G. 74, 560.



— 69 —

ne pourrait les séparer de leur union naturelle, réciproque, ou de leur
union au corps du Christ. En participant au méme pain, ils forment
tous un seul corps qu’il est impossible de diviser. C’est pourquoi
I'Eglise a été appelée le corps du Christ, et nous ses membres
(Ephes. V, 30)72.

4. Par I’Eucharistie, participant au corps méme du Christ,
nous recevons la puissance créatrice de vie et sanctificatrice du
Christ?3. Dieu nous unit a soi dans une communion divinisante de
vie™,

Le sacerdoce. Les évéques, les prétres et les diacres apparais-
sent des le début, a co6té des fidéles, comme éléments constitutifs de
I’Eglise et comme ministres et administrateurs des mystéres ou
sacrements et de la vie de I’Eglise. Les Péres apostoliques et les
apologistes le prouvent grandement. La définition donnée par
Chrysostome du sacerdoce comme étant «I’amour pour le Christ» se
référe surtout & ’essence sacramentelle de la prétrise, alors que la
définition qu’en donne Grégoire de Nazianze: la direction des dmes,
«I’art des arts et la science des sciences», veut souligner le soin par-
ticulier voué a la formation et & ’action missionnaire du prétre. Les
Péres regardent le prétre comme un pére commun de toute la terre.
I1 doit se soucier de tous, presque a 'instar de Dieu, dont il est le
prétre, particulierement par la priére et par les actions de graces. Il
doit imiter Dieu qui veut que tous les hommes soient sauvés™Pbis, Ce
n’est pas lui, mais la puissance du Saint-Esprit par son intermédiaire,
qui donne le pardon des péchés et la sanctification & travers les autres
sacrements. C’est toujours le Saint-Esprit qui assure la succession
apostolique de I'Eglise, sans que les Péres négligent certains hiatus
historiques, — couverts par I’économie - comme on I'a prétendu par-
fois?. Les sacrements, selon Vatican II, dépendent presque intégrale-
ment de la hiérarchie qui agit «in persona Christi». Le Concile a la
tendance d’identifier la hiérarchie avec le Christ et I’Eglise™. Iln’y a
pas non plus une conseption épiclétique du sacrement. L’épiclése fait
des laics des co-liturges et évite toute cléricalisation du sacerdoce,

72 St.Cyrille d’Alexandrie, op. cit., loc. cit.

78 Tdem, Comment. de Mathieu 26, V, 27, P.G. 72, 452C.

74 St.Jean Chrysostome, Hom. VI, 1; Hom. VII, 2, 3 & T Timoth. P. G.
62, 529-530, 536-538.

e Tdem, Du Sacerdoce VI, 4, P. G. 48, 680, 681; IT1, 5, ibid. 643.

>Y.Congar, Composantes et idée de la succession apcstolique, Oecu-
menica, Annales de Recherche Oecuménique, 1966, Neuchatel, p.64.

76 Pr. Assist. Dumitru G.Popescu, op. cit., p.40—41.



70 —

puisque le prétre, tout en actualisant le sacerdoce éternel du Christ,
ne s’identifie pas au Seigneur; en méme temps, il réalise le plérome
pentecostal du peuple de Dieu par les paroles: «Envoie ton Esprit
Saint sur nous et sur ces dons que voici.» Le role central consécratoire
y est donné aux seules paroles d’institution prononcées par le prétre «in
persona Christi»??. Au sujet du rapport entre le pape et le colléege
épiscopal, la Constitution «De Ecclesia» écrit: «e Pontife romain a
sur ’Eglise en vertu de sa charge de Vicaire du Christ... un pouvoir
plénier... qu’il peut toujours exercer librement»; le college des évé-
ques n’existe qu’en «union avec le Pontife romain, son chef, et jamais
en dehors de ce chef» (22) 78. Les Péres organisaient I’'Eglise dans
Iesprit qui doit régner dans le corps du Christ qui est le véritable et le
seul chef. L’autorité supréme visible était le concile cecuménique. Ils
ont énergiquement combattu ’ambition de domination toutes les
fois que celle-ci apparaissait.

3. L’universalité ou la catholicité de U Eglise

L’Eglise est universelle ou catholique soit en tant que créature
premiére pour laquelle le monde a été formé, I'unité de I'Eglise uni-
verselle découlant de I'unité de la création, comme le dit le Pasteur
d’Hermas, qui présente I'Eglise comme une réalité céleste??, soit en
tant qu’image de l'archétype accomplissant pour nous les mémes
choses que Dieu, par le Saint-Esprit, entre autres en nous donnant
une forme et une appellation uniques et en nous unissant, comme le
remarque saint Maxime le Confesseur®?; soit encore et surtout
I’Eglise est universelle par le Christ en tant qu’ceuvre du Dieu
mcarné. Par son incarnation, le Logos s’est uni plus intimement
avec ses créatures, Il a tout récapitulé en Soi-méme et assumé la
principauté®l. Toutes les choses, dit saint Grégoire de Nysse, sont
liées & Celui qui est et il n’y a rien qui n’existe sans Celui qui est$2.
L’Eglise est universelle aussi par la lumiére de sa foi, de sa doc-

77 Olivier Clément, Quelques remarques d’un orthodoxe sur la Consti-
tution De Ecclesia, Oecumenica, 1966, p.107-108.

8 Idem, op. cit., p.114.

"? Vision 2, 4, 1, Funk 1, 428; cf. Lage-Pernveden, The Concept of
Church in Shepherd of Hermas (Studia Theologica Lundensia, 27), Lund,
1966, p.18-19.

80 L.a Mystagogie, P. G. 91, 665C.

81 Saint Irénée, Contre les hérésies 111, 16, 6, P.G. 7, 925C-926 A.

82 Le Grand discours catéchétique 25, 65, P. G. 45, 189-190; Discours
catéchétique XXV, L.Meridier, p.118.



— 71 —

trine. Comparées aux assemblées des peuples avec lesquels elles
vivent ensemble, les Eglises «sont comme des flambeaux dans le
monde» (Philipp. II, 15), fait observer Origéne d’apres saint Paul®3.
L’Eglise est, selon Origéne, la parure du monde — ¢ xdouog Tod
xdouov — parce quelle en est la lumiere (Math. V, 14). Elle est
devenue la parure du monde, puisque le Christ s’était fait parure de
I'Eglise, Lui étant la premiere lumiere du monde (Jean VIII, 12).

Dans I'expression: «Vous étes le sel de la terre» (Math. V, 13),
le sel, ce sont les hommes qui ont cru et c’est pour leur foi que la
terre est maintenue. Elle I'est de méme par I’Agneau qui 6te le
péché du monde» (Jean 1,29)84. Saint Cyrille de Jérusalem dit que
I'Eglise s’appelle universelle ou catholique, puisqu’elle est répandue
sur toute la terre, puisqu’elle enseigne universellement et sans
défaut toute la doctrine sur les choses visibles et invisibles, célestes
et terrestres, puisqu’elle soumet & la piété tout le genre humain,
dirigeants et dirigés, savants et ignorants, puisqu’elle soigne et
guérit toute sorte de péchés commis par I’ame et par le corps, puis-
qu’elle a acquis toute espéce de vertu en ceuvres et en paroles et en
toute sorte de charismes spirituels®®. Selon Augustin, ’Eglise ne
se trouve pas seulement ici, mais partout sur la terre et non seule-
ment maintenant, mais & partir d’Abel jusqu’a ceux qui vont naitre
et croire en Christ, tout ce peuple de saints qui appartiennent a une
seule cité, le corps du Christ, dont la téte est le Christ et dont nous
avons déja recu des lettres®.

Tous ces traits de I'universalité ou de la catholicité : spatialité,
orthodoxie de la foi, vie spirituelle, vertu en ceuvres et en paroles
sont en train de se perfectionner, puisque le peuple de Dieu ou le
peuple des saints se trouve dans un renouveau continuel, & cause
des problémes posés par les nouvelles générations qui s’intégrent a
I'Eglise. Ce n’est que la foi qui reste identique & elle-méme. En con-
clusion, I’Eglise englobe les fidéles du monde entier et de tous les

temps, de méme que ceux qui ont été agréés avant ’avéenement du
Christ?®?.

83 Origéne, Contre Celse III, 29 éd.M.Borret, Sources chrétiennes N°
136, Paris, 1966, II, p.70.

84 Tdem, Comment. de Jean VI, 38, P. G. 14, 301 CD. 304 ABC.

85 Catéchése 18, 23, P.G. 33, 1044.

88 Knarrat. in Ps. 90, 2, 1, P.L. 37, 1159.

87 St. Jean Chrysostome, Hom. X, 1, aux Ephés. P.G. 62, 75.



— 72

4. L’apostolicité

Le Seigneur a fondé son Kglise par les apotres et par ceux
que les apotres ont établis comme évéques, prétres et diacres par-
tout ou de nouvelles communautés chrétiennes étaient en train
d’apparaitre. L’orthodoxie de la foi, l'unité et l'’entente dans
Pamour, la sainteté des mceurs, la vie commune, la pénitence et
I’Bucharistie continuelles ou trés fréquentes étaient les traits prin-
cipaux des Eglises apostoliques ou immédiatement postaposto-
liques, comme nous les présentent les Actes des AplOtres et les
documents postapostoliques. Les générations patristiques suivantes
regardaient les Eglises apostoliques avec admiration et tenaient
beaucoup a ce que 'ordination des évéques et des prétres continuit
la succession apostolique qui impliquait non seulement la régularité
du sacrement, venant en ligne droite des apdtres, mais aussi une
intégration parfaite dans la foi et la vie de I'Eglise. Ceux qui s’inté-
graient dans la succession apostolique recevaient implicitement le
charisme de la vérité, dit saint Irénée®®. Tertullien précise que cette
vérité proclamait un seul Dieu, le méme Christ, la méme espérance,
le méme sacrement du baptéme. On connait I'attitude du méme
auteur au sujet de la lecture de I’Ecriture par les hérétiques qui
n’avaient pas le droit de I'utiliser, puisqu’ils ne I'avaient pas regue
en héritage de la part des apétres. L’apostolicité «relie le Christ
comme principe de tout, qui a tout fait pour nous, au Christ «qui
plénifie tout en tous» (Eph. I, 23); tout a pour principe intérieur le
Saint-Esprit8?.

Les Péres estiment que le Logos-Fils de Dieu et Christ est et
doit rester le premier sacrement ou mystére du salut en tant que
téte de I'Eglise qui en devient son complément. La téte implique
toute la Sainte Trinité. « La conception trinitaire de I'Eglise ... reste
centrale dans la doctrine des Péres et dans 1'Orthodoxie ou elle
fonde une ecclésiologie ontologiquement conciliaire de 1'uni-diversi-
té, que ce soit au niveau de I’épiscopat, ou & celui des consciences
personnelles®®.» «T'out vient du Christ incarné, mort et ressuscité et
tout va a «constituer ’Homme parfait, dans la force de 'dge, qui
réalise la plénitude du Christ» (Ephes. IV, 13)»%1. Ce n’est pas

88 Contre les hérésies 4, 26, 2, P.G. 7, 1053C, 1054 A.
89 Y. Congar, op. cit., p.75-76.

%0 Olivier Clément, op. cit., Ibidem, p.101.

°1Y . Congar, op. cit., p.75.



— 13 —

I’Eglise, mais Christ qui a récapitulé en Lui toute I’humanité depuis
Adam. La théanthropie de I'Eglise vient de celle du Christ. La hié-
rarchie, particulierement I’évéque, ne peut ni se substituer au
Christ, ni le remplacer.

C’est particulierement sur l'unité de I'Eglise que les Péres
insistent, puisque c’est la condition fondamentale de I'existence du
corps du Christ. Mais les autres marques ou attributs comme la
sainteté, l'universalité et 'apostolicité contribuent elles aussi essen-
tiellement et de facon décisive a promouvoir cette unité. Si I'unité
du corps mystique du Christ est irréprochable, puisqu’elle est réali-
sée par la récapitulation du genre humain dans le Logos incarné,
mort et ressuscité, il n’en est plus de méme de 'unité visible. La
division de I'Eglise est un péché grave contre le Seigneur. Les Péres
déplorent & chaque pas cette situation et essayent d’y rémédier par
le rappel continuel de I'action du Saint-Esprit qui peut nous réunir
si nous nous souvenons que, par les sacrements, nous portons sans
cesse en nous I'image du Christ. Les chrétiens divisés sont autant
de christs qui s’entredéchirent. Mais ils déchirent surtout le corps
du Christ proprement dit.

La vérité de foi dans 'amour est le centre de I’ecclésiologie et
de I'cecuménisme patristiques. La pensée des Péres est assez élasti-
que, mais, sans un centre directeur, sauf leur conscience, ils s’effor-
caient toujours de garder la pureté de la foi et d’en enrichir la doc-
trine par toute sortes d’ceuvres et de rencontres allant jusqu’aux
conciles cecuméniques. L’action du Saint-Esprit dans ces conciles et
dans la vie chrétienne en général amenait la réception des décisions
qu'on y prenait malgré l'opposition de certaines minorités. Les
Peéres combattaient 'erreur qui ne peut pas réaliser pleinement et
définitivement I'union en Dieu, car 'erreur devient instable et se
transforme facilement en objet de contestation et d’irritation®2.

Les sacrements vont ensemble avec la confession de foi, la doc-
trine, la parole et I’action; on ne peut pas les séparer, parce qu’ils
proviennent tous de la méme source, I’'Esprit Saint, et constituent
une seule puissance poursuivant le méme but: le salut. L’Eglise
enfante toujours par le Saint-Esprit, comme le Logos lui-méme a
été enfanté par la Vierge Marie, mais elle le fait trés souvent par la
parole pleine de sainteté et d’apostolicité. C’est par la parole que
I'E¢lise prie, enseigne la doctrine, accomplit les sacrements et évan-

92 Pr. Prof. D. Stianiloae, I.’Eglise universelle et ¢« Sobornost», Ortodoxia
ann. XVII, 2, 1966, p.193.



e Ul

gélise; c’est par la parole qu’elle agit; les formes de la parole sont
multiples®. Les Péres sont infatigables a souligner les multiples
emplois et fonctions de la parole. Selon Origene, par exemple, c’est
la parole qui appelle & la vie, qui met en action, elle est pain,
boisson, eau, parfum qui se répand dans le monde entier, glaive,
semence, herbe, elle assiste, elle apaise, elle guide, elle dresse les
murs pour défendre I'Eglise, elle est victime offerte en sacrifice®.
Les Peres ont élaboré une ecclésiologie vécue et bien actuelle
pour nous, les chrétiens d’aujourd’hui. C’est une ecclésiologie qui
nous permet d’avancer de I’cccuménisme vague, confus et trés con-
fessionnel encore de nos jours, a I’cecuménisme véritable et aposto-
lique dans les conditions actuelles du développement de I’humanité.
Nous avons la clé d’or de notre entente. Ce sont le cceur, l'intelli-
gence et 'amour de la vérité que les Apotres et les Péres ont culti-
vée par la griace abondante du Saint-Esprit et ils y ont réussi
malgré les difficultés de leur époque. La synergie dont parlent les
Péres orientaux en matiére de salut, appliquons-la fraternellement
et doucement & nos efforts pour recouvrer la paix et la belle com-
munion apostolique de Jérusalem, dont nous sommes si assoiffés.
Pr.Ioan G.Coman, Bucarest

23 Y.Congar, Préface & Karl Delahaye, Ecclesia-Mater chez les Péres
des trois premiers siécles, trad. de 'allemand ... p. 29.

¢ Marguerite Harl, Origéne et la fonction révélatrice du Verbe incarné
(Patristica Sorbonensia, 2), Paris, Ed. Seuil, 1958, p.328-329.



	Christ et l'Église comme sacrement de salut selon les Pères

