
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Christ et l'Église comme sacrement de salut selon les Pères

Autor: Coman, Ioan G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christ et l'Eglise comme sacrement
de salut selon les Pères*

Notre époque œcuméniste discute largement les différentes ecclé-
siologies chrétiennes et particulièrement les perspectives de
rapprochement et d'union des Eglises. La chose est compréhensible. U y a

quelques semaines, le Pape Paul VI précisait que la recomposition de
l'unité des chrétiens est une chose extrêmement importante, mais
qu'elle est très difficile1. Il n'avait pas tort.

Au fur et à mesure que le mouvement œcuménique avance dans
ses travaux et que les transformations profondes du monde actuel se

font jour, les Eglises s'efforcent, elles aussi, de préciser davantage
leurs positions, action naturelle et désirable. Mais ces précisions
laissent parfois entrevoir certaines tendances dont quelques-unes sont de

vraies ouvertures à l'entente fraternelle, alors que d'autres le sont
moins, peuvent devenir des obstacles ou créer des difficultés nouvelles
sur un thème ancien.

C'est le cas de certains éléments de l'ecclésiologie de Vatican II et
plus particulièrement de la définition même de l'Eglise et de quelques
conséquences en découlant. Le décret «Lumen gentium» précise que
«l'Eglise est comme un sacrement ou un signe ou instrument, en
Christ, d'union intime avec Dieu et d'unité de tout le genre humain »2.

Les mots «en Christ» étaient nécessaires, mais on ne voit pas clairement,

par la suite, le rapport organique et continuel de l'Eglise avec le

Christ. On y dit, il est vrai, qu'il est la tête du corps qu'est l'Eglise,
qu'il détient la primauté en tout3, que tous les membres de l'Eglise
doivent se conformer à Lui et forment son corps, un corps mystique
même4, que c'est le même Esprit Saint qui se trouve dans la tête et
dans les membres, comme disent les Pères5, on fait un chaleureux
appel à la sainteté6. Mais, parla suite, l'Eglise se sent un peu abandon-

* Conférence donnée à l'Institut œcuménique d'Etudes Théologiques do
Jérusalem-Tantur, dans le cadre du séminaue sur la doctrine de Vatican II au
sujet de l'Eglise, le 8 mars 1973. Texte revu pour le présent article.

1 Nécessités, difficultés et moyens du rétablissement de l'unité des
chrétiens, dans la Documentation catholique, N 1626, 55 année, tome 70, 4,18
février 1973, p. 158.

2 La Chiesa del Vaticano II, Füenze, 1965, Lumen Gentium I, 1, p. 11;
VII, 48, p. 82: «universale salutis sacramentum».

3 Ibidem, I, 7, p. 18.
4 Ibidem, I, 7, p. 17.
5 Ibidem I, 7, p. 19.



— 57 —

née, puisqu'elle est peregrine sur la terre, où elle se considère comme
exilée, afin qu'elle cherche et sonde les choses d'En-Haut, là où le
Christ sied à la droite du Père, où la vie de l'Eglise est cachée avec
Christ en Dieu7. Dans cette perspective, l'Eglise a de nombreux
titres et atouts qui lui viennent de son Fondateur, mais elle manque

un peu de respiration christique et de ferveur pneumatologi-
que. Elle se donne elle-même ce qui lui manque et devient ainsi une

plénitude réfractée sur elle-même, plénitude qui tend à s'isoler dans
l'immanent et veut récapituler toute l'humanité non pas dans sa

tête, qui est le Christ, mais sous cette tête, c'est-à-dne en elle-
même: «catholica Ecclesia tendit ad recapitulandam totam
humanitatem sub capite Christo ...»8. Donc l'humanité est à

récapituler non plus verticalement, dans le Christ, mais sous le Christ.
C'est une des conséquences de la doctrine de la grâce créée qui
mène immanquablement à l'idée de l'Eglise comme sacrement de

salut. En tout cas, la récapitulation dans le Christ n'apparaît qu'à
la fin9. Il semble qu'on veuille mettre des distances à la rencontre
de l'Eglise avec le Christ.

Des théologiens catholiques parlent de l'Eglise comme d'un
sacrement premier - «Ursakrament» - d'où dériveraient les
sacrements proprement dits10, ou encore en ce sens que ce fût l'Eglise elle
seule qui «se découvrit tout entière sacrement universel du salut

pour ce vaste monde», puisqu'elle a la conscience qu'elle est une
petite chose ici-bas et qu'elle est autre que le monde11. Il y a vingt
ans, le professeur Congar parlait du Christ comme «principe du
nouvel ordre des choses en quoi consiste l'Eglise, parce qu'il a en
lui la plénitude des réalités et des puissances divines»12. Il eût été

peut-être nécessaire que la formule: «l'Eglise comme sacrement de

salut» ait été fournie ou suggérée par le Christ lui-même. S'arroger
l'ontologie sotériologique du Christ pourrait mener loin. Mais le

6 Ibidem V, 40, p. 69-75.
7 Ibidem I, 6, p. 16—17 ; cf. Pr.i»ssist. Dumitru Popescu. L'ecclésiologie

romaine-catholique, selon les documents du Concile Vatican II et ses échos
dans la théologie contemporaine (en roumain), Bucarest, 1972, p. 19.

8 Lumen Gentium, II, 13, p. 29. Cf. Pr. Assist. D.Popescu, op. cit.,
p.21.

9 Ibidem, VII, 48, p. 82-85.
10 K.Rahner, Kirche und Sakramente, 1960, p. 17.
11 Y.Congar, Cette Eglise que j'aime, Foi Vivante 70, Les Ed. du Cerf,

1968, p. 62.
12 Idem, Esquisses du mystère de l'Eglise — Unam Sanetam, 8, Ed. du

Cerf, Paris, 1953, p. 22.



— 58 —

problème continue d'être discuté. Le même Rahner, qui parle de

1'«Ursakrament», souligne plus loin que le Christ ne quitte plus ce

monde, puisqu'il est incarné; il y a une présence incarnationelle de
la vérité du Christ dans l'Eglise par l'Ecriture, la tradition, la
catéchèse, la pastorale, les sacrements13. M. J. Scheeben dit que
c'est bien «Dieu-l'Homme le grand sacrement»; l'union hyposta-
tique avec le Logos est ici le mystère contenu dans le sacrement du
Corps. Ce corps devient le mystère contenu dans le sacrement de

l'Eucharistie. Ce n'est qu'en connexion avec l'Incarnation et
l'Eucharistie que l'Eglise devient elle aussi un grand sacrement; elle
devient l'organisme sacramentel en croissance14. La puissance
divine vient chez nous par l'humanité du Christ, comme par son
medium; elle s'étend à tout le genre humain et à chaque homme
particulier. Les sacrements sont des véhicules réels de la puissance
du Christ, puisqu'ils opèrent comme lui, miraculeusement, car le
mystère de l'Incarnation est le mystère des mystères15. Selon le
P. Th. Camelot, l'Incarnation est le grand sacrement et mystère
parce qu'en même temps elle cache et révèle Dieu ; c'est un mystère
d'humilité qui constitue non seulement un exemple, mais aussi un
remède16.

Que pensent les Pères sur ce problème

Christ-Sacrement et Christ-Eglise Sacrement

1. Le corps du Christ et l'unité dans ce corps

Qu'entendent les Pères par mystère ou sacrement Nous
préférons le terme «mystère» employé fréquemment par les Pères

grecs et qui d'habitude n'inclut pas d'éléments juridiques. Ils utilisent

aussi les expressions: «les choses ineffables», «les mystères»,

«le grand mystère», «les mystères divins», «les mystères de

Dieu», «les mystères du Christ», «la vraie mystagogie», «les choses

13 K.Rahner, op. cit., p. 17-18.
14 M. J. Scheeben, Le mystère de l'Eglise et de ses sacrements, Introd.,

trad., notes et appendices par Dom.A.Kerkvoorde O.S.B., Paris, 1946,
p. 103, 105, chez D.Stâmloae, L'être des sacrements dans les trois confessions

(en roumain), Ortodoxia, VIIIe année N° 1, janvier-mars 1956, p. 7.
15 Ibidem, p. 113 (Scheeben), p.5 (Stäniloae).
16 Pr. Th. Camelot, Le Christ sacrement de Dieu, dans le vol. L'homme

devant Dieu - Mélanges offerts au Père Henri de Lubac. Exégèse et Patris-
tique. Théologie N° 50, Aubier, 1963, p. 359.



— 59 —

au-dessus de l'intelligence et de la raison», «l'indicible», «l'assomp-
tion mystique», etc. Ces termes veulent rendre tantôt le mystère de
la Sainte Trinité, tantôt le mystère de l'Incarnation, tantôt celui
d'un sacrement ou de tous les sacrements ensemble, tantôt la voie
ou les voies de la Providence et d'autres situations ou moments
dans le cadre de l'«oikonomia».

Le mystère qui nous intéresse ici est celui du Logos, du Fils
incarné de Dieu, crucifié, ressuscité et monté au ciel. Saint Jean
Chrysostome l'appelle «le grand mystère» - uéya uvgt>']qiov - puisqu'il

n'était pas connu de tous les hommes, ni même par les anges.
Ce mystère est grand surtout parce que Dieu s'est fait homme et
l'homme Dieu-Homme. Il s'est montré sans péché et fut objet d'as-
somption. Il a été prêché dans le monde, les anges l'ont vu avec
nous. Il est ainsi mystère17. C'est donc Christ qui est le sacrement
ou le premier mystère et qui se fait comiaître par l'Eglise.

Ce mystère du Christ est exprimé par un seul corps et un seul

esprit, selon le mot de l'apôtre (Ephés. IV,4). Il s'agit du corps
mystique réalisé par l'amour, par un amour qui nous approche,
nous soude et nous unit jusqu'à nous rendre inséparables comme le

sont les membres du corps entre eux. «Un seul corps» signifie une
unité aussi par le consensus, par l'abstention de biens étrangers et
par une joie commune. C'est de ce seul corps que vient un seul

esprit. Dieu nous a appelés aux mêmes choses: Il nous a donné à

tous l'immortalité, la vie éternelle, la gloire immortelle, la fraternité,

l'héritage. Nous avons tous une seule tête, le Christ. C'est Lui
qui nous a mis ensemble et nous a fait asseoir ensemble. Cela parce
que nous avons «un Seigneur, une foi, un baptême» (Ephés.
IV,5)18. D'accord avec la tradition des Pères, le Concile Vatican II
a insisté sur le corps mystique du Christ en soulignant les éléments
et les conditions majeurs de ce corps. Retenons le trait œcuménique
essentiel que c'est par la vérité dans l'amour que nous croissons
dans le corps du Christ19.

Si c'est le Fils de Dieu qui par l'offrande et le sacrifice de sa

propre vie et par la bonne odeur de ce sacrifice, c'est-à-dire par son
immense amour, a constitué et constitue le sacrement du salut20,
c'est alors toute la Sainte Trinité qui en constitue le fondement,

" St. Jean Chrysostome, Hom. XI, 1 à I Timoth., P. G. 62, 555.
18 Idem, Hom. XI, 1 aux Ephés., P. G. 62, 79-80.
19 Lumen Gentium I, 7, p. 19.
20 St. Jean Chrysostome, Hom. XVII, 1, aux Ephés., P. G. 62, 117.



— 60 —

puisque c'est elle et son unité qui sont la base de l'Eglise, dit saint
»Athanase, selon l'exhortation du Seigneur à ses disciples: «Allez,
faites de toutes les nations des disciples, en les baptisant au nom du
Père et du Fils et du Saint-Esprit» (Math. XXVIII, 19)21. Saint
Basile relève, à son tour, que c'est toute la Sainte Trinité qui sanctifie,

vivifie, illumine et console tout, de façon semblable. La
sanctification n'appartient pas en exclusivité au Saint-Esprit, car le Fils
dit au Père: «Père, sanctifie-les par Ta vérité» (Jean XVII, 17).
C'est de toutes les personnes trinitaires que viennent la grâce, la
puissance, l'orientation, la vie, le changement en immortalité, la
liberté22. Saint Cyrille d'»Alexandrie s'exprime de façon encore plus
précise, quand il dit que saint Paul introduit le Fils de Dieu sanctifiant

et sanctifié par nature, lorsqu'il fut devenu homme, selon les

mots: «Celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés, tous viennent
d'un seul»... etc. (Hébr. 11,11 sqq). Donc, le Fils sanctifie étant
samt par nature comme Dieu, mais II est aussi sanctifié avec nous,
selon l'humanité23. En tant que source et objet de sanctification, en
tant que théanthropos, le Logos est et reste le premier sacrement
de Salut.

Le Christ est donc le sacrement-tête et l'Eglise est le
sacrement-corps ou complément du Christ24. Le professeur Congar est
dans la ligne des Pères lorsqu'il précise que «si l'Eglise est le sacrement

du salut, on peut dire que le Christ l'est avant elle; elle ne
l'est que parce qu'il l'a été avant elle»25. La définition conciliaire de

l'Eglise catholique aurait beaucoup gagné, si elle s'était appropriée
cette précision qui est autrement précieuse et œcuménique.

C'est dans le Christ-sacrement-tête et l'Eglise-sacrement-corps
du Christ qu'on comprend la force de l'unité chrétienne. Si c'est
l'être véritable du Christ qui est dans l'Eglise, alors les chrétiens ne
perdent pas la conscience et le vouloir de leur unité, la ferveur et la
lumière de leur amour, qui venant du Christ leur fait passer à tous
la vie éternelle comme par les veines et les artères de la parole,
selon un mot heureux de saint Jean Chrysostome26. C'est cette vie
qui donne à l'Eglise répandue dans tout l'univers la même foi, le

21 St.»Athanase Ep. 1, 28; Ep. 3, 6, à Serapion, P. G. 26, 593, 596, 633.
22 St. Basile, Ep. 189, 7, P. G. 32, 693 »AB.
23 St.Cyrille d'Alexandrie, Dialogues sur la Trinité sainte et consubs-

tant. 6, P. G. 75, 1017 B.
24 Pr. Assist. Dumitru Popescu, op. cit., p. 40.
25 Y.Congar, Cette Eglise que j'aime, p.45, 48.
26 Hom. XI, 4, aux Ephés., P. G. 62, 85.



61

même cœur, la même bouche, bien qu'elle parle des langues
différentes27. «C'est une seule lumière qui s'étend partout, sans séparer
l'unité du corps; il y a une tête unique, une seule origine et une
seule mère. Cette unité vient de l'unité trinitaire (Jean X,30;
I Jean V, 7) et se rattache aux sacrements célestes», dit saint Cy-

prien28.
L'unité des chrétiens exige l'humilité, une foi semblable et une

croissance spirituelle continue convenable à chaque membre. «Ne

soyons plus des enfants» (Ephés. IV, 14), c'est-à-dire essayons de

nous corriger et restons chacun à sa place, unis dans le corps, afin

que les pierres de la construction de ce corps soient bien fixées et
jointes, exhorte saint Jean Chrysostome29. Ce qui s'oppose à la
perfection et donc à la «communion des saints», c'est le gel de notre
amour et l'audace de commettre des choses indignes de ce corps,
qui nous séparent du plérôme. Rien ne divise autant l'Eglise que
l'ambition de dominer (cpiXaQ%la). Chrysostome cite Cyprien qui a

dit que même le sang de martyr ne peut pas effacer le péché de la
divison des Eglises30. Le déchirement de l'Eglise vaut l'hérésie,
précise le même auteur. C'est comme si quelqu'un tuait son roi et
lui déchirait le corps en morceaux31. Lorsqu'on pense à ce que le

Christ a fait pour son Eglise! Le même Chrysostome partant des

textes de saint Paul: «à peine mourrait-on pour un juste» (Rom.
V,7) et: «lorsque nous étions encore des pécheurs, le Christ est mort
pour nous» (Rom. V,8), fait observer qu'en recevant l'Eglise
(l'humanité) dans cette situation, le Christ la lava et l'embellit «pour la
sanctifier en la purifiant par le bain d'eau dans la parole» (Ephés.
V,26) pour se présenter «Eghse glorieuse, n'ayant ni tache, ni ride,
ni rien de semblable, mais sainte et immaculée» (Ephés. V,27). Il la
purifia de ses immondices par les paroles : «Au nom du Père, du Fils
et du Saint-Esprit». Le Logos rendit donc son Eglise belle et
glorieuse. «Cherchons nous aussi cette beauté dont nous pourrons
devenir des artisans32. »

27 St.Irénée, Contre les hérésies I, 10, 2, P. G. 7, 552 AB.
28 De catholicae Ecclesiae imitate, 5, 6, P.L. 4, 518, 519»AB.
29 Hom. XI, 3, 4, aux Ephés., P. G. 62, 83, 84.
30 Hom. XI, 4, aux Ephés., P. G. 62, 85.
31 Hom. XI, 5, 6, aux Ephés., P. G. 62, 87-88.
32 St. Jean Chrysostome, Hom. XX, 2, aux Ephés., P. G. 62, 137



— 62 —-

2. La sainteté de l'Eglise

Nous avons la perspective de sanctification par l'humanité du
Christ qui en tant que tête fait transmettre au corps Sa puissance
de sanctifier. C'est ainsi que le peuple de Dieu accomplit sa
vocation d'aller au Père par le sacrifice de son Fils qui est le médiateur33.

L'action de sanctification ne cesse jamais, puisque le sacrifice

de l'Agneau qui ôte le péché du monde a valeur continuellement

actuelle et puisque les nouvelles générations humaines en
ressentent sans cesse la nécessité. L'Eglise doit agir en sanctifiant la
succession de ces générations par le Logos, comme le fit le Logos,
son fiancé, au début avec elle. Nous avons déjà mentionné l'accent
que les Pères mettent sur l'amour sanctifiant du Christ pour
l'Eglise, pour laqueUe II s'est livré. Tout en étant malpropre, déformée,

vile et couverte de taches, l'Eglise n'a pas été prise par le

Logos en abomination, ni haïe, ni abandonnée. «Vous étiez alors
dans les ténèbres» (Ephés. V,8), précise Paul; ou bien: «Nous
menions la vie dans la méchanceté et l'envie» (Tite 111,3), dans
la désobéissance, la convoitise et la haine. Le Christ s'est livré pour
une déformée comme pour une belle, comme pour une bien-aimée34.
Saint Cyprien et Origene ont consacré des pages émouvantes à la
beauté de l'Eglise-fiancée dont les joues sont si jolies, puisqu'elles
sont baisées par le Logos-fiancé. Dans chaque baptisé qui naît de

cette fiancée et mère en même temps, c'est Christ qui naît spirituellement.

Chacun des saints naît comme Christ par la participation à

lui35.

C'est surtout par la prière et par l'action du Saint-Esprit que la
sanctification est promue. La «Didaché» contient cette prière significative

: « Souviens-toi, Seigneur, de ton Eglise pour la délivrer de tout
le mal et pour la parfaire dans ton amour ; rassemble-la des quatre
vents (Math. XXIV,31), elle qui est sanctifiée dans ton royaume Si

quelqu'un est saint, qu'il vienne, sinon qu'il fasse pénitence36. » Les
Ephésiens sont pour saint Ignace des pierres montées pour le temple
du Père par l'appared (<5ià xrjç urjxavrjç) de Jésus-Christ, qui est la

33 St. Grégoire de Nazianza, Discours XLV, 22, P. G. 36, 653 ; Discours
Théol. IV 14, Mason, 130, 131.

34 St. Jean Chrysostome, op. cit., 10c. cit.
35 St.Méthode de Philippes, Banquet des dix vierges 8, 8, P. G. 18,

149c; Karl Delahaye, Ecclesia Mater chez les Pères des trois premiers siècles,
trad, de l'allemand par P.Vergriète et E.Bouis, Préface de Y.M.J. Congar
(Unam Sanetam 46), Les éd. du Cerf, Paris, 1964, p. 126.

36 Didaché X, 5, Funk I, 22.



— 63 —

croix, se servant de l'Esprit Saint comme d'une corde. «... Soyez théo-
phores, naophores, christophores, hagiophores ...37.» «Dans l'Eglise
Dieu a établi des apôtres, des prophètes, des docteurs (I Cor. XII,
28) et toute l'action universelle de l'Esprit Saint qui n'est pas donnée

en partage à ceux qui ne vont pas à l'église. Là où il y a

l'Eglise, il y a l'Esprit de Dieu; là où il y a l'Esprit de Dieu, il y a

l'Eglise et toute la grâce. L'Esprit est la vérité38.» Les foules de

martyrs sont un témoignage de l'amour de l'Eglise pour Dieu39.

Dans le Pasteur d'Hermas, il y a deux scènes apocalyptiques qui
veulent exprimer la sainteté de l'Eglise : les pierres quadrangulaires
et blanches qui s'harmonisent parfaitement dans la construction de

la tour édifiée par des anges et le rajeunissement progressif de la
vieille femme, qui est l'Eglise, jusqu'à l'âge de jeune fille par le

progrès du peuple de Dieu vers la sainteté, grâce à la pénitence40.
En s'incarnant, le Monogène a trouvé la nature humaine vide de

l'ancienne beauté ; c'est pourquoi U s'est empressé de ramener cette
beauté-bonté en disant: «Recevez le Saint-Esprit» (Jean XX, 22)41.

Par la foi et par la participation à l'Esprit Saint, celui-ci nous fait
conformes au Christ (avuuÔQcpovç) en nous imprimant la figure
(spirituelle) de celui-ci, qui est aussi la sienne. Etant Dieu et procédant
de Dieu, l'Esprit Saint nous fait imprimer invisiblement l'image de

Dieu comme dans la cire, comme un sceau dans les cœurs de ceux
qui le reçoivent en y peignant la nature humaine selon la beauté de

l'archétype; l'homme acquiert, de nouveau, par la sanctification et
la justice l'image de Dieu42. Il paraît que la conception du Concile
Vatican II sépare l'action du Christ de celle du Saint-Esprit. En
effet, bien qu'on y parle souvent du Saint-Esprit, les intuitions
remarquables des premiers chapitres restent isolées, sans application

dans l'organisation de l'Eglise. H y a plutôt une conception
christomoniste et filioquiste; on n'y trouve pas une conception
«épiclétique» du sacrement43. Sans une pneumatologie précise et
active, la valeur elle-même des sacrements reste discutable.

37 Ep. aux Ephésiens 9, 1-2, Funk, I, 14.
38 St.Irénée, op. cit., III, 24, 1, P. G. 7, 966c.
39 Idem, op.cit., IV, 33, 9, P. G. 7, 1078 A.
40 Pasteur d'Hermas, Vis. 3, 5, 1 Funk I, 440; Simü. 7, 4; 8, 11. 3,

Funk I, 574.
41 St. Cyrille d'Alexandrie, Dialogues sur la Trinité Sainte et consubst.

4, P. G. 75, 908cD.
42 Idem. Hom. pasch. 10, 2, P. G. 77, 617D; Trésor de la Trinité Sainte

et consubst. 3, 4, P. G. 75, 609 A; Comment. dTsaïe 4, 2, P. G. 70, 936B.
43 Olivier Clément, chez Pr. Assist. D.Popescu, op. cit., p. 103.



64 —

Les sacrements

Les sacrements sont le centre de toute la vie de l'Eglise, la condition

indispensable pour la croissance du corps de l'Eglise; ils unissent

les fidèles au Christ et entre eux, et ces fidèles deviennent tous
comme un seul homme, un seul cœur et une seule âme44. Les Pères

grecs ne donnent que rarement et de façon fragmentaire une définition

des sacrements. Leurs analyses profondes de l'action du Saint-
Esprit à tous les niveaux de la vie spirituelle leur suffisent. En
revanche, Augustin, qui a gardé l'empreinte de l'école et du professorat,

aime à présenter des définitions. Il dit, dans notre cas, qu'on
appelle les sacrements de ce nom, puisqu'autre chose est ce qu'on
voit et autre chose ce qu'on en entend. Ce que l'on voit a

l'aspect d'un corps, ce que l'on comprend porte des fruits spirituels.
Si tu veux comprendre le corps du Christ, écoute l'apôtre qui dit:
«Vous êtes le corps et les membres du Christ» (I Cor. XII,27). Si

vous êtes le corps et les membres du Christ, c'est votre mystère
qui est mis sur la table du mystère ; vous recevez votre mystère45.

Augustin dit «mystère», comme les Pères grecs, mais sa définition
n'engage pas le contenu de ce mystère ; elle reste tout extérieure. Il
relève toutefois comme origine des sacrements la côte transpercée
du Christ crucifié46.

La puissance qui agit par les sacrements, c'est la grâce. La
grâce, dit saint Jean Chrysostome, c'est la force d'En-Haut par
laquelle on enseigne la doctrine, fait des miracles, accomplit les

mystères ou les sacrements. Elle vient du Saint-Esprit qui ne la
donne pas avec mesure. »Alors que le corps du Christ est plein de

grâce, elle ne vient que comme des gouttes chez l'homme; elle est

gratuite47. Les charismes sont différents «selon la mesure du don du
Christ», mais ils ont comme résultats communs: le salut par la foi,
Dieu comme Père et la participation de tous à son Esprit. Ces

charismes aident la perfection des saints, l'action du service, l'édification

continuelle du corps du Christ (Ephés. IV, 12). En établissant
dans l'Eglise des apôtres, des prophètes, des évangélistes, des pas-

44 A.Volcov, chez Pr.Prof. D. Stäniloae, Synthèse ecclésiologique (en
roum.) Studii Teologice, scria II, »Année VII, 1955, nr. 5-6, p. 263.

45 Sermo 272, P.L. 38. 1246.
46 In Ioannis Evangelium tractatus 9, 10, P.L. 35, 1463.
47 St. Jean Chrysostome, Au Psaum. 44, N° 2, P. G. 55, 185; »Augustin,

Enarrat. in Psaum. 70, 2, 1, P.L. 36, 891.



— 65 —

teurs, des docteurs, etc. (I Cor. XII, 28), l'Esprit Saint fait que
chacun puisse édifier, ou perfectionner, ou servir jusqu'à ce que
nous parvenions tous à l'unité de la foi, à la connaissance du Fils de

Dieu, à l'homme parfait, à la mesure de l'âge de la plénitude du
Christ (Ephés. IV, 13)48. Sans la grâce du Christ, ni les enfants, ni
les adultes ne peuvent être sauvés (Rom. III, 24), puisqu'elle est

une aide qui vient de la lumière éternelle et de la justice divine49.
La grâce est appelée parfois énergie divine incréée qui se

communique à l'homme dans la mesure où il en devient apte par la
contribution de ses efforts. C'est la synergie dont parlent des Pères

orientaux. La grâce peut prendre des formes diverses dont nous
avons déjà parlé et auxquelles on peut ajouter : la vertu, l'amour, la
vie spirituelle en progrès continu. Ces formes et beaucoup d'autres
viennent de la puissance même du sacrifice continuel du Christ,
expression de son état de sacrifié et de ressuscité. Chez les catholiques,

par la grâce créée on reçoit la grâce méritée par le Christ, non
pas une grâce du Christ50. Pseudo-Denys l'Aréopagite appelle la
grâce aussi une nouvelle énergie théandrique, que le Christ nous
confère en tant que Dieu incarné51. Cette énergie ou ces énergies
constituent, selon Y. Congar, le principe de renouvellement et de

communication de la vie divine, en vue de réconcilier, de purifier,
d'unir et de transformer le monde52.

L'effet de la grâce a été l'acquisition d'une série d'éléments
qu'on appelle la rédemption. Tout d'abord la destruction de la
mort éternelle par le rachat des péchés ; ensuite la sanctification par
le Saint-Esprit, en ce sens que la mort du Christ devient notre
immortalité, ses larmes deviennent notre joie, sa tombe notre
résurrection, son baptême notre sanctification, ses plaies notre guérison,
son châtiment notre paix53. Un autre effet fut la divinisation de
l'homme. Dès saint Irénée, cette idée se fait jour. Le grand évêque
de Lugdunum (Lyon) affirme que le Verbe de Dieu s'est fait ce que
nous sommes, pour nous faire ce qu'il est54. Saint »Athanase, le

théologien le plus profond de l'Incarnation, proclame que «le Logos

48 St. Jean Chrysostome, Hom. XI, 2, aux Ephés., P. G. 62, 81.
49 Augustin, De natura et gratia 4, 4; 26, 29, P.L. 44, 299, 261.
50 Pr.Prof. D. Stäniloae, L'être des sacrements dans les trois confessions,

Ibidem, p. 15, 13.
51 Epître 4, P. G. 3, 1072.
52 Esquisses du mystère de l'Eglise, p. 23.
53 St. Athanase, Sur l'incarnation contre les ariens 5, P. G. 26, 992AB.
54 Contre les hérésies V, Préface, P. G. 7, 1120B.



— 66 —

s'est fait homme afin que nous fussions divinisés»55. On unissait
ainsi dans le Logos celui qui était homme par nature à celui qui
était Dieu par nature pour rendre fermes et certains le salut et la
divinisation56. Saint Cyrille d'»\lexandrie relève que lorsque nous
nous formons d'après le Christ, c'est Lui-même qui se signe (s'inscrit)

en nous et prend image en nous par l'Esprit Saint qui est Dieu
et qui nous transforme en Dieu, non pas comme par une grâce
adjuvante (ovy. cbç ôià %àgixoç, vnovgyixfjç), mais en donnant à

ceux qui sont dignes de Lui la participation à la nature divine57.

D'après Pseudo-Denys l'Aréopagite, la divinisation ou la déification
est l'assimilation et l'union à Dieu autant que cela est possible58.

Le baptême

Le premier sacrement qui ouvre les portes de l'Eglise et a une
importance décisive pour le salut, c'est le baptême. Saint Jean
Chrysostome le considère comme «un grand mystère contenant une
sagesse indicible en Christ et dans l'Eglise»59. On sait quelle longue
préparation et combien de sévères conditions on exigeait de la part
des catéchumènes pour arriver au bain baptismal. Le sacrement
avait lieu dans l'église, mais il s'accomplissait au nom de la Sainte
Trinité et avec les effets de la mort et de la résurrection du Christ
symbolisés par les trois immersions dans l'eau baptismale. Saint
Cyrille de Jérusalem observe que par les trois immersions «nous ne
sommes pas vraiment morts, nous n'avons pas été vraiment
ensevelis, nous n'avons pas été vraiment crucifiés et ressuscites; mais si
l'imitation n'est qu'une image, le salut, lui, est une réalité. Le
Christ a été réellement crucifié, réellement enseveli et il est
véritablement ressuscité, et toute cette grâce nous a été donnée afin que,
participant à ses souffrances en les imitant, nous gagnions en réalité
le salut»60. Tout en étant une imitation de la mort et de la résurrec-

53 Sur l'incarnation du Logos 54, P. G. 25, 192 B: Contre les ariens
I, 47, P. G. 26, 248B, etc.

68 St. Athanase, Contre les ariens II, 70, P. G. 26, 296AB; sur la divinisation

chez les Pères, il y a d'assez nombreux ouvrages; voir surtout de
J. Gross, La divinisation du chrétien d'après les Pères grecs, Paris, 1938.

57 Dialogues sur la Trinité Sainte et consubstantielle 7, P. G. 75.
1089B.

58 De la hiérarchie céleste 1, 3, P. G. 3, 373D, 376A.
59 Hom. XX, 4, aux Ephés., P. G. 62, 140.
60 Catéchèses mystagogiques II, 5, éd. A.Piédagnel, trad.P. Paris,

Sources chrét. 126, Paris, 1966, p. 112-114.



67

tion du Christ, le baptême a l'effet réel du salut objectif. C'est une
transfiguration spirituelle à trois effets: la rémission des péchés,
notre adoption comme fils de Dieu et une participation, en imitation,

aux souffrances du Christ. Nous sommes devenus une même

plante avec le Christ61. Christ est donc le sacrement-premier du
salut.

La chrismation rend les baptisés conformes au Fils de Dieu, au

corps glorieux du Christ, participants au Christ et leur donne le

nom de «christs» ou chrétiens. Comme le Christ, les baptisés sont
chrismés (oints) de l'huile spirituelle d'allégresse, c'est-à-dire de l'Esprit

Saint, appelé huile d'allégresse, parce qu'il est l'auteur de

l'allégresse spirituelle. Les chrismés deviennent ainsi compagnons et
participants du Christ62. Leurs âmes sont sanctifiées par cette huile
ou parfum.

La pénitence avec la confession des péchés devait précéder le

baptême et en général les autres sacrements comme force de

purification, rémission des péchés et voie de sainteté63. On sait quelle
importance lui accordaient les Pères et l'Eglise patristique en
général. Par des traités ou des homélies comme ceux d'Hermas, de

Tertullien, de Cyprien, de Jean Chrysostome, d'Augustin, etc., on
donne l'avertissement contre le péché et on recommande la guérison

de l'âme par la pénitence. Le message d'Hermas sur la
pénitence - /xezdvoia - a un caractère eschatologique. La pénitence est

un élément essentiel de la croissance et de la beauté de l'Eglise dont
les pierres blanches de construction lui assurent l'existence et la
résistance. C'est la pénitence des fidèles et la rémission des péchés

qui rajeunissent l'Eglise et la portent vers la plénitude, c'est-à-dire
vers l'intégration parfaite dans le corps du Christ. En donnant aux
apôtres, aux évêques et aux prêtres la puissance, par le Saint-Esprit,

de pardonner les péchés (Jean XX, 23), le Fils manifeste la

participation de ces membres de la hiérarchie à sa nature et à sa

gloire64.
L'Eucharistie. Le sacrement de l'Eucharistie est le couronnement

des autres sacrements. On le considère comme le fondement,
la racine et le cœur de l'Eglise (Cabasilas). Les écrits patristiques

61 Ibidem II, 6, 7, p. 114-117.
62 Catéchèses mystag. III, 1-3, p. 121-125.
63 St. Jean Chrysostome, Sur le Sacerdoce, III, 5, P. G. 48, 643.
64 St.Cyrille d'Alexandrie, Comment, de Luc. 5, 24, P. G. 72, 568D,

569A.



— 68 —

mentionnent et analysent l'Eucharistie dès la «Didaché» et saint
Justin Martyr jusqu'à saint Jean Damascène et Isidore de Seville
et au-delà. L'Eucharistie se distingue, selon les Pères, par plusieurs
traits.

1. Le pain eucharistique synthétise toute l'Eglise par son caractère

de nourriture universellement humaine65.
2. Le changement ou la transformation (peTaßd?2eiv

fiercmoisïv) du pain dans le corps et du vin dans le sang du Seigneur
n'est pas symbolique ou simplement formel, mais réel; les espèces

deviennent, par l'épiclèse, le corps et le sang réels du Logos incarné66.
Même si ces espèces en tant qu'éléments naturels suggèrent le goût
du pain et du vin, il ne faut pas les juger d'après le goût, mais
d'après la foi. Ce qui paraît pain n'est pas du pain, mais le corps du
Christ;ce qui paraît vin n'est pas du vin,mais le sang du Christ67.
Ceci est dû à l'épiclèse clans laquelle nous prions Dieu philanthrope
d'envoyer le Saint-Esprit sur les espèces afin qu'il fasse le pain
corps du Christ et le vin sang du Christ. Car tout ce que touche le

Saint-Esprit se sanctifie et se transforme68. Après le sacrifice spirituel,

non sanglant, on prie pour la paix commune des Eglises, pour
le bon équilibre du monde, pour les malades, pour les affligés, pour
tous ceux qui ont besoin de secours ; ensuite pour tous ceux qui se

sont endormis: patriarches, prophètes, apôtres, martyrs, saints
pères et évêques69.

3. L'Eucharistie est le sacrement de l'union par excellence avec
le corps du Seigneur, réalisée intégralement par la puissance du

Saint-Esprit sur le pain et le vin. Cette union s'accomplit non
seulement par l'amour, mais aussi en fait, réellement (Kar'avrò tò
Tioäypa), relève saint Jean Chrysostome70. Le mystère ou le sacrement

de l'Eucharistie nous rend «concorporels» et «consanguins» au
Christ (avaampot v.ai avvaipoi)11. Bénissant tous ceux qui croient
en Lui en un seul corps, par une communion mystique, le Monogène

se les fait «concorporels» à Soi et les uns aux autres. Personne
65 Didaché 9, 1, Funk, 1, 20.
66 St. Cyrille de Jérusalem, Catéchèses mystag. IV, 1, 2, Ibid.

p. 135-136; Saint Cyrille d'Alexandrie, Comment, de Mathieu 26, V, 27, P. G.
72, 452c.

67 St.Cyrille de Jérusalem, Catéchèses mystag. IV, 6, 9, p. 139. 144.
68 Ibidem, Catéchèses mystag. V, 7, p. 154.
69 Ibidem, Catéchèses mystag. V, 8, 9, p. 156, 158.
70 Comment, de Jean 46, 2, P. G. 59, 260.
71 Saint Cyrille de Jérusalem, Catéchèses mystag. IV, 1, 3, p. 134, 136;

St. Cyrille d'.llexandrie, Comment, de Jean 11. 12 (17, 21) P. G. 74. 560.



69

ne pourrait les séparer de leur union naturelle, réciproque, ou de leur
union au corps du Christ. En participant au même pain, ils forment
tous un seul corps qu'il est impossible de diviser. C'est pourquoi
l'Eglise a été appelée le corps du Christ, et nous ses membres
(Ephès. V, 30)72.

4. Par l'Eucharistie, participant au corps même du Christ,
nous recevons la puissance créatrice de vie et sanctificatrice du
Christ73. Dieu nous unit à soi dans une communion divinisante de
vie74.

Le sacerdoce. Les évêques, les prêtres et les diacres apparaissent

dès le début, à côté des fidèles, comme éléments constitutifs de

l'Eglise et comme ministres et administrateurs des mystères ou
sacrements et de la vie de l'Eglise. Les Pères apostoliques et les

apologistes le prouvent grandement. La définition donnée par
Chrysostome du sacerdoce comme étant «l'amour pour le Christ» se

réfère surtout à l'essence sacramentelle de la prêtrise, alors que la
définition qu'en donne Grégoire de Nazianze : la direction des âmes,
«l'art des arts et la science des sciences», veut souligner le soin
particulier voué à la formation et à l'action missionnaire du prêtre. Les
Pères regardent le prêtre comme un père commun de toute la terre.
Il doit se soucier de tous, presque à l'instar de Dieu, dont il est le

prêtre, particulièrement par la prière et par les actions de grâces. Il
doit imiter Dieu qui veut que tous les hommes soient sauvés74bls. Ce

n'est pas lui, mais la puissance du Saint-Esprit par son intermédiaire,
qui doime le pardon des péchés et la sanctification à travers les autres
sacrements. C'est toujours le Saint-Esprit qui assure la succession

apostolique de l'Eglise, sans que les Pères négligent certains hiatus
historiques, - couverts par l'économie - comme on l'a prétendu
parfois75. Les sacrements, selon Vatican II, dépendent presque intégralement

de la hiérarchie qui agit «in persona Christi». Le Concile a la
tendance d'identifier la hiérarchie avec le Christ et l'Eglise76. Il n'y a

pas non plus une conseption épiclétique du sacrement. L'épiclèse fait
des laïcs des co-liturges et évite toute cléricalisation du sacerdoce,

72 St. Cyrille d'Alexandrie, op. cit., loc. cit.
73 Idem, Comment, de Mathieu 26, V, 27, P. G. 72, 452C.
74 St. Jean Chrysostome, Hom. VI, 1 ; Hom. VII, 2, 3 à I Timoth. P. G.

62, 529-530, 536-538.
74M*. Idem, Du Sacerdoce VI, 4, P. G. 48, 680, 681 ; III, 5, ibid. 643.
75 Y. Congar, Composantes et idée de la succession apostolique, Oecu-

menica, Annales de Recherche Oecuménique, 1966, iSfeuchâtel, p. 64.
76 Pr.Assist. Dumitru G.Popescu, op. cit., p.40-41.



— 70 —

puisque le prêtre, tout en actuahsant le sacerdoce éternel du Christ,
ne s'identifie pas au Seigneur; en même temps, il réalise le plérôme
pentecostal du peuple de Dieu par les paroles : «Envoie ton Esprit
Saint sur nous et sur ces dons que voici. » Le rôle central consécratoire

y est donné aux seules paroles d'institution prononcées par le prêtre «in

persona Christi»77. Au sujet du rapport entre le pape et le collège
episcopal, la Constitution «De Ecclesia» écrit: «le Pontife romain a

sur l'Eglise en vertu de sa charge de Vicaire du Christ... un pouvoir
plénier... qu'il peut toujours exercer librement»; le collège des

évêques n'existe qu'en «union avec le Pontife romain, son chef, et jamais
en dehors de ce chef» (22) 78. Les Pères organisaient l'Eglise dans

l'esprit qui doit régner dans le corps du Christ qui est le véritable et le
seul chef. L'autorité suprême visible était le concile œcuménique. Ils
ont énergiquement combattu l'ambition de domination toutes les

fois que ceUe-ci apparaissait.

3. L'universalité ou la catholicité de l'Eglise

L'Eglise est universelle ou catholique soit en tant que créature
première pour laquelle le monde a été formé, l'unité de l'Eglise
universelle découlant de l'unité de la création, comme le dit le Pasteur
d'Hermas, qui présente l'Eglise comme une réalité céleste79, soit en
tant qu'image de l'archétype accomplissant pour nous les mêmes
choses que Dieu, par le Saint-Esprit, entre autres en nous donnant
une forme et une appellation uniques et en nous unissant, comme le

remarque saint Maxime le Confesseur80; soit encore et surtout
l'Eglise est universeUe par le Christ en tant qu'œuvre du Dieu
incarné. Par son incarnation, le Logos s'est uni plus intimement
avec ses créatures, Il a tout récapitulé en Soi-même et assumé la
principauté81. Toutes les choses, dit saint Grégoire de Nysse, sont
liées à Celui qui est et il n'y a rien qui n'existe sans Celui qui est82.

L'Eglise est universelle aussi par la lumière de sa foi, de sa doc-

77 Olivier Clément, Quelques remarques d'un orthodoxe sur la Constitution

De Ecclesia, Oecumenica, 1966, p. 107-10S.
78 Idem, op. cit., p. 114.
79 Vision 2, 4, 1, Funk 1, 428; cf. Lage-Pernveden, The Concept of

Church in Shepherd of Hermas (Studia Theologica Lundensia, 27), Lund,
1966, p. 18-19.

80 La Mystagogie, P. G. 91, 665C.
81 Saint Irénée, Contre les hérésies III, 16, 6, P. G. 7, 925C-926A.
82 Le Grand discours catéchétique 25, 65, P. G. 45, 189-190; Discours

catéchétique XXV, L.Meridier, p. 118.



—- 71 —

trine. Comparées aux assemblées des peuples avec lesquels elles

vivent ensemble, les Eglises «sont comme des flambeaux dans le

monde» (Philipp. II, 15), fait observer Origene d'après saint Paul83.

L'Eglise est, selon Origene, la parure du monde - o xoa/xoç rov
y.óajuov - parce qu'elle en est la lumière (Math. V, 14). Elle est
devenue la parure du monde, puisque le Christ s'était fait parure de

l'Eglise, Lui étant la première lumière du monde (Jean VIII, 12).
Dans l'expression: «Vous êtes le sel de la terre» (Math. V, 13),

le sel, ce sont les hommes qui ont cru et c'est pour leur foi que la
terre est maintenue. Elle l'est de même par l'Agneau qui ôte le
péché du monde» (Jean I,29)84. Saint Cyrille de Jérusalem dit que
l'Eglise s'appelle universelle ou catholique, puisqu'elle est répandue
sur toute la terre, puisqu'elle enseigne universellement et sans
défaut toute la doctrine sur les choses visibles et invisibles, célestes

et terrestres, puisqu'elle soumet à la piété tout le genre humain,
dirigeants et dirigés, savants et ignorants, puisqu'elle soigne et
guérit toute sorte de péchés commis par l'âme et par le corps,
puisqu'elle a acquis toute espèce de vertu en œuvres et en paroles et en
toute sorte de charismes spirituels85. Selon Augustin, l'Eglise ne
se trouve pas seulement ici, mais partout sur la terre et non seulement

maintenant, mais à partir d'Abel jusqu'à ceux qui vont naître
et croire en Christ, tout ce peuple de saints qui appartiennent à une
seule cité, le corps du Christ, dont la tête est le Christ et dont nous
avons déjà reçu des lettres86.

Tous ces traits de l'universalité ou de la catholicité : spatialité,
orthodoxie de la foi, vie spirituelle, vertu en œuvres et en paroles
sont en train de se perfectionner, puisque le peuple de Dieu ou le

peuple des saints se trouve dans un renouveau continuel, à cause
des problèmes posés par les nouvelles générations qui s'intègrent à

l'Eglise. Ce n'est que la foi qui reste identique à eUe-même. En
conclusion, l'Eglise englobe les fidèles du monde entier et de tous les

temps, de même que ceux qui ont été agréés avant l'avènement du
Christ87.

83 Origene, Contre Celse III, 29 éd.M.Borret, Sources chrétiennes N°
136, Paris, 1966, II, p. 70.

84 Idem, Comment, de Jean VI, 38, P. G. 14, 301 CD. 304 ABC.
85 Catéchèse 18, 23, P. G. 33, 1044.
86 Enarrat. in Ps. 90, 2, 1, P.L. 37, 1159.
87 St. Jean Chrysostome, Hom. X, 1, aux Ephés. P. G. 62, 75.



— 72 —

4. L'apostolicité

Le Seigneur a fondé son Eglise par les apôtres et par ceux
que les apôtres ont établis comme évêques, prêtres et diacres
partout où de nouvelles communautés chrétiennes étaient en train
d'apparaître. L'orthodoxie de la foi, l'unité et l'entente dans

l'amour, la sainteté des mœurs, la vie commune, la pénitence et
l'Eucharistie continuelles ou très fréquentes étaient les traits
principaux des Eglises apostoliques ou immédiatement postapostoliques,

comme nous les présentent les »\ctes des Apôtres et les

documents postapostoliques. Les générations patristiques suivantes
regardaient les Eglises apostoliques avec admiration et tenaient
beaucoup à ce que l'ordination des évêques et des prêtres continuât
la succession apostolique qui impliquait non seulement la régularité
du sacrement, venant en ligne droite des apôtres, mais aussi une
intégration parfaite dans la foi et la vie de l'Eglise. Ceux qui
s'intégraient dans la succession apostolique recevaient implicitement le
charisme de la vérité, dit saint Irénée88. Tertullien précise que cette
vérité proclamait un seul Dieu, le même Christ, la même espérance,
le même sacrement du baptême. On connaît l'attitude du même
auteur au sujet de la lecture de l'Ecriture par les hérétiques qui
n'avaient pas le droit de l'utiliser, puisqu'ils ne l'avaient pas reçue
en héritage de la part des apôtres. L'apostolicité «relie le Christ
comme principe de tout, qui a tout fait pour nous, au Christ «qui
plénifie tout en tous» (Eph. I, 23); tout a pour principe intérieur le
Saint-Esprit89.

Les Pères estiment que le Logos-Fils de Dieu et Christ est et
doit rester le premier sacrement ou mystère du salut en tant que
tête de l'Eglise qui en devient son complément. La tête implique
toute la Sainte Trinité. «La conception trinitaire de l'Eglise reste
centrale dans la doctrine des Pères et dans l'Orthodoxie où elle
fonde une ecclésiologie ontologiquement conciliaire de l'uni-diversi-
té, que ce soit au niveau de l'épiscopat, ou à celui des consciences

personnelles90.» «Tout vient du Christ incarné, mort et ressuscité et
tout va à «constituer l'Homme parfait, dans la force de l'âge, qui
réalise la plénitude du Christ» (Ephès. IV, 13)»91. Ce n'est pas

88 Contre les hérésies 4, 26, 2, P. G. 7, 1053C, 1054A.
89 Y.Congar, op. cit., p. 75-76.
90 Olivier Clément, op. cit., Ibidem, p. 101.
91 Y.Congar, op. cit., p. 75.



— 73 —

l'Eglise, mais Christ qui a récapitulé en Lui toute l'humanité depuis
Adam. La théanthropie de l'Eglise vient de celle du Christ. La
hiérarchie, particulièrement l'évêque, ne peut ni se substituer au
Christ, ni le remplacer.

C'est particulièrement sur l'unité de l'Eglise que les Pères

insistent, puisque c'est la condition fondamentale de l'existence du

corps du Christ. Mais les autres marques ou attributs comme la
sainteté, l'universalité et l'apostolicité contribuent elles aussi
essentiellement et de façon décisive à promouvoir cette unité. Si l'unité
du corps mystique du Christ est irréprochable, puisqu'elle est réalisée

par la récapitulation du genre humain dans le Logos incarné,
mort et ressuscité, il n'en est plus de même de l'unité visible. La
division de l'Eglise est un péché grave contre le Seigneur. Les Pères

déplorent à chaque pas cette situation et essayent d'y remédier par
le rappel continuel de l'action du Saint-Esprit qui peut nous réunir
si nous nous souvenons que, par les sacrements, nous portons sans
cesse en nous l'image du Christ. Les chrétiens divisés sont autant
de christs qui s'entredéchirent. Mais ils déchirent surtout le corps
du Christ proprement dit.

La vérité de foi dans l'amour est le centre de l'ecclésiologie et
de l'œcuménisme patristiques. La pensée des Pères est assez élastique,

mais, sans un centre directeur, sauf leur conscience, ils s'efforçaient

toujours de garder la pureté de la foi et d'en enrichir la
doctrine par toute sortes d'œuvres et de rencontres allant jusqu'aux
conciles œcuméniques. L'action du Saint-Esprit dans ces conciles et
dans la vie chrétienne en général amenait la réception des décisions
qu'on y prenait malgré l'opposition de certaines minorités. Les
Pères combattaient l'erreur qui ne peut pas réaliser pleinement et
définitivement l'union en Dieu, car l'erreur devient instable et se

transforme facilement en objet de contestation et d'irritation92.
Les sacrements vont ensemble avec la confession de foi, la

doctrine, la parole et l'action; on ne peut pas les séparer, parce qu'ils
proviennent tous de la même source, l'Esprit Samt, et constituent
une seule puissance poursuivant le même but: le salut. L'Eglise
enfante toujours par le Saint-Esprit, comme le Logos lui-même a
été enfanté par la Vierge Marie, mais elle le fait très souvent par la
parole pleine de sainteté et d'apostolieité. C'est par la parole que
l'Eglise prie, enseigne la doctrine, accomplit les sacrements et évan-

92 Pr.Prof. D. Stäniloae, L'Eglise universelle et «Sobornost», Ortodoxia
ami. XVII, 2, 1966, p. 193.



— 74 —

gélise; c'est par la parole qu'elle agit; les formes de la parole sont
multiples93. Les Pères sont infatigables à souligner les multiples
emplois et fonctions de la parole. Selon Origene, par exemple, c'est
la parole qui appelle à la vie, qui met en action, elle est pain,
boisson, eau, parfum qui se répand dans le monde entier, glaive,
semence, herbe, elle assiste, elle apaise, elle guide, elle dresse les

murs pour défendre l'Eglise, elle est victime offerte en sacrifice94.
Les Pères ont élaboré une ecclésiologie vécue et bien actuelle

pour nous, les chrétiens d'aujourd'hui. C'est une ecclésiologie qui
nous permet d'avancer de l'œcuménisme vague, confus et très
confessionnel encore de nos jours, à l'œcuménisme véritable et apostolique

dans les conditions actuelles du développement de l'humanité.
Nous avons la clé d'or de notre entente. Ce sont le cœur, l'intelligence

et l'amour de la vérité que les Apôtres et les Pères ont cultivée

par la grâce abondante du Saint-Esprit et ils y ont réussi

malgré les difficultés de leur époque. La synergie dont parlent les

Pères orientaux en matière de salut, appliquons-la fraternellement
et doucement à nos efforts pour recouvrer la paix et la belle
communion apostolique de Jérusalem, dont nous sommes si assoiffés.

Pr. loan G. Coman, Bucarest

93 Y. Congar, Préface à Karl Delahaye, Ecclesia-Mater chez les Pères
des trois premiers siècles, trad, de l'allemand p. 29.

94 Marguerite Harl, Origene et la fonction révélatrice du Verbe incarné
(Patristica Sorbonensia, 2), Paris, Ed. Seuil, 1958, p. 328-329.


	Christ et l'Église comme sacrement de salut selon les Pères

