
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Orthodoxes und altkatholisches Kirchenverständnis

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodoxes und altkatholisches Kirchenverständnis1

1. Einleitung

Eine erschöpfende Erörterung des orthodoxen und altkatholischen

KirchenVerständnisses ist hier nicht möglich. Es soll nur
versucht werden, einige Grundlinien orthodoxen Kirchenverständnisses
aufzuzeigen und aufbestimmte Punkte, die auch im altkatholisch-orthodoxen

Dialog wichtig sind, näher einzugehen.
Die Ekklesiologie ist in der orthodoxen Kirche sehr wenig durch

formelle Definitionen bestimmt. Die Formeln der theologischen
Handbücher und selbst der Katechismen sind westlichen Modellen
vor allem aus der Reformations- und Gegenreformationszeit nachgebildet.

Es handelt sich bei ihnen um Gelegenheitsformeln, die den
Zweck verfolgen, das kirchliche Bewusstsein der Orthodoxen
gegenüber von aussen kommenden Gefahren und Angriffen zu stärken.

Das alles erklärt auch ihren stark konfessionell-polemischen
Charakter. Sie sind nicht das Ergebnis einer theologischen Reflexion
des kirchlichen Bewusstseins der Orthodoxie, sondern gehören
weitgehend einem vortheologischen Stadium an. Darum kann von orthodoxen

Theologen auch erklärt werden, dass man die Natur und die
theologische Tragweite dieser Formeln völlig verkennen würde, wenn
man sie als definitiv und irreformabel ansähe. Sobald das geistige Klima

sich verändert hatte, mussten diese Formeln sich als unangemessen
erweisen2.
Seit dem 19. Jahrhundert bemühen sich immer mehr orthodoxe

Theologen um eine theologische Durchdringung des Kirchenverständnisses

imd lassen dabei die Formeln und Interessen der
Handbücher hinter sich. Daneben lebt die Schultheologie der
Handbücher aber weiter, so dass auch in der Ekklesiologie, wie in
anderen Fragen, zwei Richtungen orthodoxen Denkens nebeneinander

stehen3. Die eine ist die Schultheologie, die vor allem an der Sicht-

1 Dieser Beitrag ist eine überarbeitete Fassung des an der XIV. Internationalen

Altkatholischen Theologentagung vom 18.-23. 9. 1972 in Wijk aan
Zee (Niederlande) unter demselben Titel gehaltenen Referates (vgl. IKZ 63
[1973], S.252f.)

2 So z.B. G.Florovsky, Le Corps du Christ Vivant, in : La Sainte Eglise
Universelle, Neuchâtel 1948, S. 10.

3 Vgl. R.Slenczka, Ostküche und Ökumene. Die Einheit der Küche als
dogmatisches Problem in der neueren ostküchlichen Theologie. Forschungen
zur systematischen und ökumenischen Theologie, Band 9, Göttingen 1962,



42

barkeit der Kirche, an ihrer Wirklichkeit als konkrete menschliche
Gemeinschaft und damit auch an ihrer institutionellen Seite interessiert

ist. Gegenüber spiritualisierenden Tendenzen, die die wahre Kirche

ins Unsichtbare zu verflüchtigen und von aller konkreten
Wirklichkeit loszulösen drohen, ist die Akzentsetzung der Schultheologie
verständlich und begründet. »Aber es fehlt ihr ein tieferes theologi-
sches Verständnis der Wirklichkeit der Kirche, so dass diese mehr als
menschliche Gesellschaft und nicht so sehr als Leib Christi gesehen
wird. Reinhard Slenczka schreibt darüber treffend: «Die gesamte
Lehre von der Kirche ist ganz praktisch auf die Funktion der Kirche

mit ihren sichtbaren Ordnungen in der Welt gerichtet. Damit
wird die kirchliche Praxis, ihre Grundlage und ihre Autorität
betont, während über das Wesen der Kirche nicht weiter dogmatisch

reflektiert wird. Man kann also hier im Grunde nicht von
einem dogmatisch reflektierten Kirchenbegriff sprechen, der
kennzeichnend für die ostkirchliche Ekklesiologie sein könne. Es handelt
sich vielmehr um eine Art Belehrung im Sinn der Katechese oder
Paränese, die an die Glieder der eigenen Kirchengemeinschaft
gerichtet ist. Diese katechetische und paränetische Intention
enthebt uns zwar nicht der dogmatischen Kritik, aber sie mag
manche der eklatanten Verkürzungen verständlich werden lassen.
Es ist die ständige Gefährdung der Kirchengemeinschaft durch
innere oder äussere Auflösung, die hinter diesen Ausführungen
steht4.» Es versteht sich von selbst, dass diese Art von Paränese

nur in einem ganz bestimmten geistigen Klima ihr Ziel erreichen
kann, während sie unter veränderten Umständen eher zum Gegenteil

führen wird.
Die andere Richtung orthodoxen Denkens ist diejenige Theologie,

die sich um ein vertieftes Kirchenverständnis bemüht und
dabei immer mehr auf die echte orthodoxe Tradition zurückgreift,
wie sie in der patristischen, vor allein der griechisch-patristischen,
und der byzantinischen Theologie zu finden ist5. Mit dem Kirchen-

bes. S. 32-34; A.Scherrer, Wesen und Auftrag der Küche aus der Sicht der
neueren rumänisch-orthodoxen Theologie, Dissertation Basel 1972, bes.
S.7f., 34-52, 102 und 112.

4»Va.O. S.45f.
5 »41s führende Vertreter dieser orthodoxen Ekklesiologie wären u.a.

Georg Florovsky, Vladimir Lossky, Paul Evdokimov, unter den Griechen
Johannes Karmiris, Nikos Nissiotis und Johannes Zizioulas, sowie unter den
Rumänen vor allem Dimitru Stäniloae zu nennen. Dabei könnte man von
Karmüis vielleicht sagen, dass er mehr als die anderen versucht, die Schul-



— 43 —

Verständnis dieser systematisch reflektierenden, in der orthodoxen
Tradition begründeten und die Eigenart orthodoxer Auffassung
herausarbeitenden Theologie beschäftigen wir uns im Folgenden.
Der Einfachheit halber nennen wir sie kurz «die orthodoxe Theologie».

Dabei darf aber nicht übersehen werden, dass die Schultheologie

mit ihren westlichen scholastischen und gegenreformatorischen
Modellen nachgebildeten Formeln und Denkweisen nach wie vor
von nicht geringem Einfluss ist, der sich aber von dem der patri-
stisch begründeten orthodoxen Theologie nicht scharf trennen lässt,
sondern sich häufig mit ihm überschneidet6.

2. Fragen zum Wesen der Kirche

Das Geheimnis der Kirche ist nach Auffassung der orthodoxen
Theologie nicht so sehr durch Begriffe logisch zu definieren,
sondern in Bildern zu beschreiben. Von den bekannten bildlichen
Bezeichnungen der heiligen Schrift für die Kirche wie Leib Christi,
Volk Gottes, Braut Christi usw. wird gemeinhin «Leib Christi» als

derjenige angesehen, der die Natur der Kirche am vollkommensten
ausdrückt. Doch wird das nicht in ausschliesslichem Sinn verstanden,

da kein Bild für sich allein die ganze Fülle des Geheimnisses
der Kirche wiederzugeben vermag. Die stärkere Hervorhebung des

Volk-Gottes-Gedankens in der dogmatischen Konstitution des

2. Vatikanischen Konzils über die Kirche wird etwa von Karmiris
als Fortschritt vermerkt, da die Bedeutung des Volkes in der hiero-
kratischen römischen Kirche in der Vergangenheit zurückgedrängt
worden sei und die neue Betonung des Volk-Gottes-Gedankens
daher eine Annäherung an die orthodox-katholische Kirche

théologie nicht einfach hinter sich zu lassen, sondern sie durch die Einbeziehung

tieferdringender patristischer Gedankengänge umzubilden.
Frühere Vertreter einer Vertiefung der orthodoxen Ekklesiologie, wie

die Russen Alexej Chomjakov im 19. Jahrhundert und Sergej Bulgakov in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts waren noch weniger von patristischen,
dagegen mehr von romantischen und idealistischen Einflüssen bestimmt.
Unter den Rumänen ragte im 19. Jahrhundert der Metropolit von Transsil-
vanien Andrei Saguna, der von Haus aus Kanonist war, durch ein in
Christologie und Pneumatologie gegründetes Kirchenverständnis hervor (vgl.
Scherrer, a.a.O. S.20, 42-52).

6 Vgl. Scherrer, a.a.O. S. 112: «Es ist allerdings oft schwierig, die Position

der einzelnen Theologen festzulegen, da sie in manchen Fragen die
Antworten der älteren Schuldogmatik übernehmen, während sie an anderen
Punkten über diese hinauszugehen versuchen.»



44

bedeute, die von alters her den Laien den ihnen zugehörigen Platz
im kirchlichen Organismus zuerkenne7. Was jedoch entschieden

abgelehnt wird, ist jede Tendenz, die Bezeichnung der Kirche als
Volk Gottes gehen ihre Bezeichnung als Leib Christi auszuspielen.
Auch eine Bevorzugung des Volk-Gottes-Gedankens gegenüber
einer Leib-Christi-Theologie der Kirche wird zurückgewiesen.

Florovsky argumentiert, dass der Begriff des Gottesvolkes
nicht die einzigartige «Neuheit.) Christi und die Bezogenheit der
Kirche auf sein Kreuz und seine Auferstehung ausdrücke. Der
Nachdruck, den die Väter auf das Bild des Leibes legen, könne von
den systematischen Theologen nicht leichthin fallengelassen werden.

Das entscheidende »Argument sei aber die Gesamtschau der
Person und des Werkes Christi8. Nissiotis weist daraufhin, dass wir
nur zum Volke Gottes gehören, wenn wir Glieder des Leibes Christi
sind9.

Dabei grenzt sich die orthodoxe Theologie aber gegenüber
einem vor allem früher in der römisch-katholischen Kirche verbreiteten

Verständnis ab, welches che Neigung habe, den Heiligen Geist
einem institutionalisierten Sakralbereich unterzuordnen. Der
Grund dafür wird vor allem in der ungenügenden Entfaltung der
Pneumatologie und dem Fehlen einer ausgewogenen Trinitätslehre
im Westen gesehen. Man sucht dem vor allem durch die Verbindung

der christologischen Begründung der Kirche mit einer glei-
chermassen entwickelten pnetimatologischen Begründung zu begegnen.

Vladimir Lossky spricht von zwei Aspekten der Kirche, von
ihrem gleichzeitig organischen und personalen Charakter, einem
»Akzent von Notwendigkeit und einem von Freiheit, einem objektiven

und einem subjektiven. Dabei führt er den ersten »Aspekt auf
Christus zurück, der die eine Natur aller Menschen in ihrer Einheit
erneuert hat. Den zweiten Aspekt dagegen führt er auf den Heiligen

Geist zurück, der in der persönlichen Aneignung dieser Erneuerung

durch die Glieder der Kirche wirke10. Die »Ausführungen Loss-

7 I.Karmiris, Zur dogmatischen Konstitution über die Küche, in:
Stimmen der Orthodoxie zu Grandfragen des II. Vatikanums, hrsg. von
Damaskinos Papandreou, Wien 1969. 55-91. S.59ff.

8 G.Florovsky, Christ and his Church, in: L'Eglise et les églises, Chèvetogne

1954/55, Bd. 2, 159-170, S. 166.
9 N. A.Nissiotis, Die Theologie der Ostküche im ökumenischen Dialog,

Stuttgart 1968, S.84.
10 V.Lossky, Théologie mystique de l'église d'Orient, Paris 1944,

171-192, bes. S. 181 f.



—- 45 —-

kys hat Florovky einer beachtenswerten Kritik unterzogen. Er sieht
das von Lossky gestellte Problem und die Gründe, die Lossky zu
seiner Lösung geführt haben. Er meint auch, dass man fast alles,
was Lossky sage, so sagen könne. »Aber was er nicht annehmen
kann, ist der bei Lossky entstehende Gesamteindruck, dass die Kirche

als Leib Christi nur eine statische Struktur sei, der dynamische
Charakter der Küche aber ausschliesslich im pneumatologischen
Aspekt liege. Die scharfe Unterscheidung zwischen der Einheit der
Natur und der Vielheit der menschlichen Hypostasen als Wirkobjekt

des Sohnes bzw. des Heiligen Geistes sei unmöglich11. In
diesem Punkt scheint mir der Versuch von Nissiotis, «Die pneumato-
logische Christologie als Voraussetzung der Ekklesiologie12»
herauszuarbeiten, über die Differenz zwischen Lossky und Florovsky
hinauszuführen. Nissiotis nimmt auf diese zwar nirgends Bezug,
aber dadurch, dass er Christologie und Pneumatologie und die
entsprechenden Aspekte der Kirche nicht einfach nebeneinanderstellt,
sondern in der pneumatologischen Christologie miteinander verbindet,

kann er die Intention Losskys durchführen ohne die von
Florovsky kritisierten Konsequenzen. Arissiotis betont, dass das ganze
Leben und Werk Christi selbst vom Heiligen Geist getragen ist,
angefangen von seiner Empfängnis durch Maria. Es ist klar, dass
dieser pneumatologischen Christologie eine christologische Pneumatologie

entsprechen muss.
In diesem Zusammenhang soll eine altkatholische »Arbeit

erwähnt werden, die das Miteinander und Gegenüber von Christus
und Heiligem Geist in der Struktur der Kirche herausarbeitet.
Peter Amiet13 zeigt auf, wie im Gegenüber des Bischofs, der

gegenüber seiner Kirche Christus vertritt, und dieser Kirche, die
ihrerseits den Heiligen Geist besitzt, die Beziehung von Sohn und
Heiligem Geist in der konkreten Wirklichkeit des kirchlichen
Lebens zur Geltung kommt. Dabei kann der Bischof aherdings nur
in der Kraft des Heiligen Geistes Christus repräsentieren und die
Gemeinde ist nur auf Grund des Werkes Christi und ihrer Beziehung

zu ihm Trägerin des Heiligen Geistes. In dieser Sicht wird
sowohl deutlich, dass die Arntsstruktur notwendigerweise zum

11 G.Florovsky, Christ and His Church, 168f.
12 A.a.O. S. 64-85.
13 P. Amiet, Systematische Überlegungen zur Amtsgnade, IKZ

63 (1973), S. 168-181, 228-249, und 64 (1974), S.2-62, bes. 31-38, 45-48,
63-65.



— 46 —

Wesen der Kirche gehört, als auch, dass eine klerikale Entmündigung

der Gemeinde durch das Amt dem Wesen der Kirche
widerspricht.

»Als Leib Christi ist die Kirche ein gottmenschlicher Organismus,

das «Leben Gottes im Menschlichen»14. Besonderen Nachdruck

legt die orthodoxe Theologie darauf, dass die Kirche nie
ausserhalb Christi und des Heiligen Geistes betrachtet werde. Wenn
man sich beim Denken über die Kirche einfach auf ihre «irdische
Gestalt» und ihr «menschliches Gefüge» beschränkt, leugnet man
ihre wahre Natur, die sie von jeder anderen menscldichen Gesellschaft

unterscheidet15. Diese Verirrung stellen orthodoxe Theologen

nicht selten in Aussagen westlicher Theologen, aber auch,
allerdings in vortheologischer Form, in der älteren östlichen Schuldog-
matik fest. Die Kirche ist aber nicht nur eine soziologische Gruppe,
sagt Nissiotis16, sondern die Erfüllung der Erlösung durch Christus
in einer konkreten, historischen Form. Die Kirche bestellt nicht
nur aus Menschen, die zum Heil berufen sind, sondern verkörpert
auch die Gnade und ist der Ort, an dem das Heil durch Wort und
Sakrament empfangen wird. Die Kirche ist keine anthopozentri-
sche Institution, sondern ein vom Heiligen Geist beseelter, theozen-
trischer Organismus. Sie ist weder eine heilige Institution noch ein
Verein von Gläubigen, sondern sie bringt die Gegenwart Christi im
Heiligen Geist unter den Menschen hier und jetzt zum »Ausdruck.

In einem solchen Verständnis der Kirche hegt der Nachdruck auf
dem Handeln Gottes im Heiligen Geist, wobei der göttliche
Ursprung und der eigentliche Existenzgrund der Kirche unvermindert
anerkannt werden, weil man sonst in einen anthropozentrischen,
soziologischen Kirchenbegriff verfallen würde. Die Kirche wird
konstituiert durch die Heiligung des Geistes. Diese darf nicht in
erster Linie als Sakrahsierung oder Weihe oder als eine persönliche,
subjektive Aneignung des Erlösungswerkes Christi durch den Geist
verstanden werden. «Heiligung bedeutet vielmehr das grundlegende,

strukturelle Wirken des Geistes, der ständig das Haupt mit
dem Leibe Christi vereint und so eine unlösliche Einheit zwischen
Christus und seinem Volke herstellt... Die Kirche verkörpert dieses

Wirken des Geistes und ist nur eine Frucht seines Aktes. Sie
besteht nicht in erster Linie und ausschliesslich aus der Hierarchie

14 Paul Evdokimov, L'Orthodoxie, Neuchâtel 1959, S.127.
li Lossky, a.a.O. S.172.
18 A.a.O. S.76f.



47

und den einfachen Gliedern, d.h. ,uns'. Sie besteht aus dem Geist,
dessen läuterndes Wirken den Leib mit dem Haupte Christi
vereint17.»

Von dieser Auffassung her ist es für die orthodoxe Theologie
unmöglich, von Erneuerung der Kirche, von Sünde und Busse der
Kirche zu sprechen, weil die Kirche ja gerade das neue Leben im
Heiligen Geist ist, das sich nicht erneuern kann. Sich erneuern und
Busse tun müssen die Glieder der Kirche. Nissiotis weist darauf
hin18, dass im Neuen Testament die Aufforderung zur Erneuerung
immer an die Menschen gerichtet wird, die in der Gemeinschaft der
Kirche leben, nicht aber an die Kirche selbst. Dies wird auch von
altkatholischer Seite durch Kurt Stalder in seinen Ausführungen
über «Die Erneuerung der Kirche nach dem Neuen Testament»19

hervorgehoben. Der neue Bund sei gegenüber dem alten nicht eine
neue Stufe, die zwar etwas vollständiger, aber doch auch nur
vorläufig wäre; er ist vielmehr der endgültige Bund, der darum nicht
mehr zu einem alten werden kann, der seinerseits wieder durch eine

Erneuerung zu überholen wäre. «Wohl ist das neue Jerusalem
(Apok, 3,12; 21,2) noch nicht sichtbar; aber die Glieder des Neuen
Bundes sind schon jetzt seine Bürger. Sie stehen jetzt noch im
Kampf mit ,diesem Aeon' und sehen darum selber die Herrlichkeit
des neuen Bundes noch nicht, dessen Glieder sie doch sind. Diese
Herrlichkeit des neuen Bundes muss noch sichtbar werden. Aber
der neue Bund wird dabei nicht verändert oder gar durch einen
andern ersetzt, sondern grundsätzlich bestätigt. Darum kann die
Kirche, in der der neue Bund gegenwärtig ist, nicht nochmals
erneuert werden; sie ist selber schon Vollendungsgegenwart... Wir
müssen abschliessend feststellen : Die Kirche ist eben darin Kirche,
dass sie neu ist. Sie ist neu, oder sie ist gar nicht mehr Kirche... : in
dem Sinn, wie das Neue Testament ,Neu-Sein' und ,Erneuerung'
versteht, kann die Kirche nicht erneuert werden. Dagegen wird es

nun darum gehen, dass die Kirche gefordert ist, ihr ,Neu-Sein'
unter Beweis zu stehen und Schritt für Schritt nach aUen Seiten,

" A.a.O. S.77
18 A.a.O. S.78-82.
19 In: Wort und Gemeinde, Festschrift zum 80. Geburtstag von Eduard

Thurneysen, Zürich 1968, S. 409-426, bes. 410-416. Im zweiten Teil dieser
Arbeit, wo von der Frage Sünde der Glieder der Küche - Sünde der Küche
die Rede ist, gebraucht Stalder das Wort Küche allerdings auch im mehr
soziologisch-anthropozentrischen Sinn. Nach einer mündlichen Erklärung
würde er das nicht mehr in dieser Weise tun.



— 48 —

nach innen und aussen zur Geltung zu bringen20». In diesem

Zusammenhang kommt auch Stalder auf die Frage zu sprechen, ob
die Kirche aus den Einzelnen, die ihr angehören, aus der Summe
ihrer Mitglieder bestehe, wie es den Anschein erwecken könnte.
Eine solche Anschauung würde dem Kirchenverständnis des Neuen
Testamentes nicht entsprechen. Nach Eph. 2,4-3,13; Kol. 1,15ff.;
Röm. 8,29 ff. ist die Kirche schon im erwählenden Heilsratschluss
Gottes da. Jesus ruft die Jünger «hinein in die in ihm schon
gegenwärtige endzeitliche Gemeinde, in das endzeitliche Voll-Israel. Das
liegt auch in dem johannäischen Satz : ,Nicht ihr habt mich
erwählt, sondern ich habe euch erwählt' (Joh. 15,16 und 6,70)... Soll
die Frage, ,woraus' die Kirche bestehe, aus dem letzten Grund
beantwortet werden, so muss man wohl - nicht nur ,dogmatisch',
sondern auch neutestamentlich - auf die innere göttliche Gemeinschaft

hinweisen und sagen : die Kirche besteht nicht aus ihren
Mitgliedern, sondern aus und in der innergöttlichen Gemeinschaft, an
der Gott Menschen durch Versöhnung und Berufung »Anteil gibt;
sie begegnet darum als Gemeinschaft von Menschen ,in Christus'
und ,im Herrn'21. » Damit wird nicht bestritten, dass die Kirche als
geschichtliche Erscheinung auch zahlreiche andere Aspekte hat.
Aber: «die Kirche ist all das andere, indem sie ist, was sie theologisch

ist. Das ist freilich Glaubensbekenntnis, muss aber eben

deswegen hier so gesehen oder wenigstens bedacht werden22.»

In anderer Weise wird die Forderung, die Kirche nicht ausserhalb

Christi und des Heiligen Geistes zu sehen, auch von Bischof
Urs Küry ausgesprochen. Er schreibt, dass die Kirche als Gemeinschaft

von Menschen Kirche wesentlich nur in ihrer Unterstellung
unter die Vertikale des dreieinigen Gottes sei. Durch Christus ist
der Mensch eine neue Kreatur und tritt in eine völlig erneuerte
Welt ein. «Christus ist die .Gesamtperson' der Gemeinde, in der
sich die Heiligen als Personen immer erst und immer schon vorfinden23.

» Weder hier24 noch in ähnlichen orthodoxen »Aussagen ist
jedoch eine völlige Identifizierung der Kirche mit Christus
gemeint. Die Kirche ist zwar transparent auf Christus hin, aber sie

ist nicht identisch mit Christus25. Der Leib wird nicht zum Haupt
20 »Va.O. 414f.
21 A.a.O. 415f.
22 A.a.O. S.416.
23 U.Küry, Die altkatholische Kirche, Stutgart 1966, S.256ff.
21 Ders., a.a.O. S.237.
25 D.Stäniloae nach Scherrer, a.a.O. S. 165.



— 49 —

verwandelt. «Christus bleibt immer eine Quelle, die nicht mit der
Kirche verschmilzt26.»

Wenn die Kirche nicht primär von ihren Gliedern, sondern
von Gott, von Christus und dem Heiligen Geist her gesehen wird
und daher die Notwendigkeit ständiger Erneuerung, die Busse und
die ihr vorhergehende Sünde zwar von den Gliedern der Kirche,
nicht aber von der Kirche selbst ausgesagt werden kann, stellt sich
die Frage, ob die Kirche in einem solchen Verständnis nicht zu
einer rein idealen, abstrakten Grösse werde. Das würde aber der
Konkretheit des christlichen Glaubens und der Wahrheit der

Fleischwerdung des Wortes widersprechen. Darum muss alles, was
von der Kirche positiv gesagt wird, in irgendeiner Weise in ihren
Gliedern sich als eine konkrete Wirklichkeit erweisen. Wenn also

z.B. von der Neuheit der Kirche die Rede ist, dann muss diese

Neuheit bzw. das Erneuert-Sein auch von den Gliedern der Kirche
ausgesagt werden und trotz aller Verdunkelung durch das
Weiterbestehen des «alten Menschen» eine allerdings nur im Glauben
anzunehmende Wirklichkeit in ihrem Leben sein.

Wie steht es aber umgekehrt mit allem, was der Küche negativ
abgesprochen wird Hier kann man nicht sagen, dass alles, was der
Kirche abgesprochen wird, auch ihren Gliedern abgesprochen werden
muss. Wenn z.B. wie wir gesehen haben, der Kirche die Erneuerungsbedürftigkeit

abgesprochen wird, so ist sie deshalb keineswegs den
Gliedern der Kirche abzusprechen. Wie steht es dann aber mit der
Konkretheit der Wirklichkeit der Kirche Diese verlangt allerdings,
dass die Glieder der Kirche nicht ausschliesslich das sind, was die Kirche

nicht ist. In Bezug auf unser Beispiel heisst das, dass die Glieder
der Kirche nicht ausschhesslich erneuerungsbedürftig sind, sondern
immer auch schon erneuert. Wenn sie in keiner Weise erneuert,
sondern nur erneuerungsbedürftig wären, die Kirche aber nur neu und
nicht erneuerungsbedürftig, wäre die Aussage über die Kirche
tatsächlich rein abstrakt und ohne jede konkrete Wirklichkeit. Dagegen
fordert die Konkretheit der Wahrheit nicht, dass alles, was von den
Gliedern der Kirche gesagt wird, auch von der Kirche selbst gesagt
werden muss. Das wäre nur dann der Fall, wenn die Glieder der Kirche

ausschliesslich aus der Wirklichkeit der Kirche, also von Christus
und vom Heiligen Geist her leben würden. Das ist aber nicht der Fall,
wie sich gerade an der Sünde der Kirchenglieder zeigt, die nicht von

26 I.Bria und D. Stäniloae, ebd.



— 50 —

Christus und vom Heiligen Geist, also nicht von der Kirche
herkommt und deshalb auch nicht als Sünde der Kirche bezeichnet werden

kann. Auch hier allerdings ist zu sagen : wenn die Glieder der Kirche

ausschliesslich Sünder wären, und nicht zugleich Gerechtfertigte
und Geheiligte, wäre die Aussage, dass die Kirche nicht als Kirche
sündigt., ohne jede konkrete Wirklichkeit. Die Aussagen über die Kirche

sind also immer in Bezug auf die paradoxen »Aussagen über die
Glieder der Kirche zu sehen, wobei jeweils die eine Seite dieser
paradoxen Aussagen, also z.B. das Erneuert-, Gerechtfertigt- und Gehei-

ligt-Sein, aus der Wirklichkeit der Kirche stammt, die andere aber,
wie die Erneuerungsbedürftigkeit und die Sündigkeit, nicht.

Wenn die Sündigkeit der Glieder der Kirche nicht ans der Kirche
stammt, dann heisst das aber nicht, dass sie ausserhalb der Kirche
bleibt. »Als Sünde der Glieder der Kirche ist sie zwar nicht Sünde der
Kirche selbst, sondern Sünde wider die Kirche, aber doch in der Kirche,

gehört sie als solche zur Wirklichkeit der Kirche in der Welt
vor der eschatologischen Vollendung dazu. Dies wird auch in dar
orthodoxen Theologie deutlich gesehen. Florovsky zitiert ein Wort
von Ephräm dem Syrer: «Die ganze Kirche ist die Kirche derBüs-
ser, die ganze Kirche ist die Kirche derer, die verlorengehen27. » Unter

Berufung auf Florovsky findet sich dieses Zitat wiederholt bei
orthodoxen Theologen. Evdokimov schreibt28: «Le mystère de l'c-
glise est d'être à la fois,l'Eglise des pénitents, de ceux qui périssent'
(St.Ephrem) et la communio sanctorum, la ,communion des

pécheurs' aux ,choses saintes', leur participation déifiante au ,seul
Saint'.»

Wenn die Sünde nur von den Gliedern der Kirche, nicht aber

von der Kirche selbst ausgesagt wird, könnte sich der Einwand
erheben, dass die Sünde dann nur individualistisch und nicht als
Sünde in der Gemeinschaft gesehen werde. Ein solches rein
individualistisches SündenVerständnis ist unhaltbar. In einem neueren
orthodoxen Text29 wird deshalb auch «des défaillances personnelles

27 Florovsky, Die morgenländischen Väter des 4. Jh. (russisch), Paris
1931, S.232.

28 A.a.O. S.144.
29 Es handelt sich um die Enzyklika der Hoiligen Synode der Orthodoxen

Küche in Amerika (russischen Ursprungs) über die Einheit der Christen
und den Ökumenismus, in französischer Übersetzung in : Messager de l'Exarchat

du Patriarche Russe en Europe occidentale, Nr. 83-84 (1973), 163-181,
S. 169. Die kanonische Stellung dieser Küche ist zwar innerorthodox um-



— 51 —

ou communautaires des membres de l'Eglise» gesprochen. Küry
unterscheidet von der wesentlichen Kirche, von der Kirche, wie sie

nach ihrem göttlichen Ursprung ist, die deliziente Kirche oder das

«Kirchentum», das alle Merkmale des noch unerlösten Menschentums

an sich trägt. Die wesentliche Kirche sei allerdings die eigentlich

grundlegende Dimension der Kirche, das Kirchentum mit all
seinen Uhvollkommenheiten sei aber von der wesentlichen Kirche
nicht zu trennen30.

Wenn wir solchen Wert darauf legen, dass die Kirche im Sinn
des Neuen Testaments und der patristischen Überlieferung primär
von Gott, von Christus und vom Heiligen Geist und nicht von
ihren Gliedern her verstanden wird, könnte man die Frage stellen,
ob nicht neben diesem strenger theologischen auch ein mehr
soziologischer Kirchenbegriff gebraucht werden kann, wie es immer wieder

geschieht, wenn von Erneuerung der Kirche oder auch ihrer
Sündigkeit und Busse geredet wird. Nissiotis anerkennt, dass ein
solcher Sprachgebrauch, etwa im Hinblick auf die Erneuerung der
Kirche, nicht unbedingt im Widerspruch zu den theologischen
Aussagen stehen muss, wenn er nicht ausschliesslich verstanden wird.
Allerdings meint er, dass er die Gefahr mit sich bringe, dass die
Kirche eben doch primär so verstanden wird, als ob sie allein aus
den Gemeindegliedern bestünde31. Die Gefahr, dass die Wahrheit
des Wortes «Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch
erwählt » verdunkelt wird und dass man meint, es sei gerade umgekehrt,

ist doch sehr real. Daher scheint es mir kein blosser Wortstreit,

sondern ein Dienst an der Wahrheit zu sein, wenn darauf
gedrängt wird, dass in Kirche und Theologie das Wort «Kirche»
womöglich nicht im soziologischen, von den Menschen ausgehenden
Sinn gebraucht wird, sondern in der biblischen Bedeutung, die von
Gott ausgeht.

stritten, die theologischen Aussagen der Enzyklika verdienen aber unabhängig

von der kanonischen Frage wegen der Mitwirkung der führenden orthodoxen

Theologen von St. Vladimü's Seminary Beachtung.
30 Küry, a.a.O. S.270. Problematisch scheint mir allerdings, wenn im

Zusammenhang mit der wesentlichen Kirche von einer optimalen, rein ideellen

Möglichkeit geredet und die defiziente Küche als die wükliche, konkret-
geschichtliche bezeichnet wüd. Jedenfalls wüd die wesentliche Küche in
dem, was Küry die erfüllte oder, genauer gesagt, die sich erfüllende Küche

nennt, immer wieder konkret-geschichtliche Wüklichkeit.
31 Nissiotis, a.a.O. S.78f.



52

3. Zur Einheit der Kirche

In der Schultheologie wird die Einheit der Kirche so aufgefasst,

dass die universale Kirche eine einheitliche Organisation
darstellt, deren Teile die Lokalkirchen sind. Die Neubesinnung in der
orthodoxen Theologie hat jedoch dazu geführt, vom Neuen Testament

und der Überlieferung der älteren Zeit her die Sache differenzierter

zu sehen. Es wird betont, class die Lokalkirchen nicht
einfach Teile der Gesamtkirche, sondern vollkommene Kirche in der

ganze Füllen ihres Wesens sind- Dieser Gedanke war zunächst vor
allem von N.Afanassieff in seiner sogenannten eucharistischen
Ekklesiologie entwickelt worden32. Der Grundgedanke ist, dass in
der eucharistischen Versammlung die Fülle des göttlichen Lebens

gegenwärtig ist und mitgeteilt wird, daher in der konkreten
Lokalkirche, die sich immer wieder zur Eucharistie versammelt, die
Fülle der Kirche und nicht nur ein Teil der Kirche zu sehen ist. In
der innerorthodoxen Diskussion wurde diese Auffassung als wesentliche

Einsicht anerkannt, wenn sie auch noch einseitig und
korrekturbedürftig sei33. Eine methodisch hervorragende biblisch-patri-
stische Begründung und zugleich Korrektur der Auffassung von
Afanassieff brachte das Buch «Die Einheit der Kirche in der
göttlichen Eucharistie und im Bischof in den ersten drei Jahrhunderten»

von Johannes ZizioulasZi. Er zieht, wie schon der Titel seines
Buches zeigt, ausser der Eucharistie auch die Funktion des
Bischofs als Vorsitzender bei der Eucharistie und Wächter des Glaubens

der Kirche stärker in Betracht. Dabei kommt er zum
Ergebnis, dass die Auffassung der Einheit der universalen Kirche
als Einheit von Teilen, die einander ergänzen, ausgeschlossen
werden muss. Jede Lokalkirche, die ihren eigenen Bischof
als echten Nachfolger der »Apostel sowohl in der Leitung der
einen Eucharistie wie im orthodoxen Glauben hatte, war volle
und vollständige Kirche, die keiner Ergänzungen bedarf. Die
ökumenische Einheit der Lokalkirchen besteht nicht in der gegenseitigen

Ergänzung von Teilen, sondern in der Wesensidentität der
Lokalkirehen, darin, dass sie «in Christus» miteinander zusammen-

32 Das Hütenamt der Küche: In der Liebe der Gemeinde vorstehen,
in: Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Küche, Zürich 1961, S.7-66,
und: Le sacrement de l'assemblée. IKZ 46 (1956) S.200ff.

33 Vgl. etwa fiü die rumänische Theologie Scherrer, a.a.O. 225ff.
34 (Griechisch), »4then 1965.



— 53 —

fallen. In der Gemeinschaft der Lokalkirchen untereinander wird
diese Identität anerkannt und ausgedrückt. Die Lokalkirchen sind
nicht Glieder am Leib Christi wie die einzelnen Christen, sondern
sie sind der Leib Christi in seiner Fülle am jeweiligen Ort.

Wie verhalten sich diese Erkenntnisse zu dem früher auf
orthodoxer wie auf altkatholischer Seite üblichen Reden von Teilen
der Kirche Es wäre hier an das zu denken, was bereits über den
weithin vortheologischen Charakter der orthodoxen Schuldogmatik
gesagt wurde. Aber auch dort, wo auf altkatholischer Seite oder im
Osten ausserhalb der Schuldogmatik von Teilkirchen oder Kirchenteilen

gesprochen wurde, werden wir bedenken müssen, dass die
Problematik, auf die Afanassief, Zizioulas u.a. antworten, damals
nicht klar bewusst war. Die Ausdrucksweise, die von «Teilen der
Kirche» spricht, kann also nicht als eine theologische Bestreitung
der Gegenwart der Wesensfülle der Kirche in der einzelnen Lokalkirche

verstanden werden. Dadurch, dass diese Problematik aber
heute bewusst geworden und in das Stadium theologischer
Erkenntnis eingetreten ist, hat sich die Situation verändert. Man wird
daher nicht unter Berufung auf die «Tradition » weiterhin von
Teilkirchen reden können, denn insofern die theologische Fragestellung
sich entwickelt hat, hätte die alte Redeweise heute einen anderen
Sinn. Es ändert nichts daran, wenn gelegentlich auch bei Kirchenvätern

eine solche Redeweise vorkommt, wofür bei Karmiris eine

Chrysostomosstelle zitiert wird35. Auch hier gilt, dass unsere
Fragestellung nicht im Blickfeld liegt und daher aus dem allerdings
unbestreitbar universalkirchlichen Rahmen solcher Aussagen keine
allzu weittragenden theologischen Schlussfolgerungen gezogen werden

dürfen. Entscheidend ist demgegenüber, was sich aus dem
Neuen Testament und der Überlieferung wenigstens der ersten
drei Jahrhunderte eindeutig ergibt und auch einer systematischen
Reflexion über die Frage entspricht. Abgesehen von allen
Erwägungen über die Veränderung einer theologischen Situation und die
durch die Bewusstwerdung einer Problematik nötig werdende
Änderung eines Sprachgebrauches ist aber besonders an die Folgen
der einen oder anderen Denkweise für die Verwirklichung der Einheit

der Kirche zu denken. Die Bedeutung der Ortskirchenekklesio-

35 J.Karmiris, Orthodoxe Ekklesiologie (griechisch), Athen 1973,
S. 252. Karmüis zitiert die Stelle übrigens keineswegs, um damit die Redeweise

von «Teilen der Küche» zu rechtfertigen. Diesbezüglich zitiert er
vielmehr zustimmend Zizioulas.



— 54 —

logie scheint mir besonders darin zu liegen, dass sie auf ökumenischem

Gebiet ganz andere Möglichkeiten eröffnet als alles Teilkirchen-

und Kirchenteildenken, welches nur immer mehr und unlösbare

Probleme aufwirft. Ich will das nur am Beispiel des orthodox-
altkatholischen Verhältnisses aufzeigen. Von der Ortskirchenekkle-
siologie her geht es darum, die Einheit im Glauben und die kirchliche

Wesensidentität festzustellen. Wenn das möglich ist, nehmen
sie als verschiedene Ortskirchen bzw. Gruppen von Ortskirchen die
Gemeinschaft miteinander auf, und zwar als gleichermassen wahre
und die Fülle des Kirche-Seins besitzende Kirchen. Die Frage nach
einem »Anschluss der einen an die andere stellt sich gar nicht,
sondern nur die der gegenseitigen Anerkennung und Gemeinschaft auf
Grund des Bewusstseins der Wesensidentität. Ganz anders verhält
es sich, wenn man von einem Teilkirchen-Denken ausgeht. Wenn
zwischen verschiedenen Ortskirchen die Gemeinschaft verlorengegangen

ist, stellt sich dann nämhch die Frage, wie solche Teile ohne
Gemeinschaft miteinander als Kirche existieren können. Um auf
diese Frage zu antworten, greift man dann entweder zu einer
unhaltbaren Theorie der unsichtbaren Kirche oder zu einer zumindest
missverständlichen und wenig glücklichen Zweigkirchentheorie,
oder man erklärt eben, dass die eine Ortskirche oder Gruppe von
Ortskirchen vom Ganzen abgefallen sein muss. Man kann auch alle
diese Antworten ablehnen - und das mit gutem Grund -, aber man
steht dann hilflos dem Problem gegenüber. Vor allem kann sich aus
einer solchen Sicht auch nach Feststellung der Einheit im Glauben
die Frage stellen, ob nicht die eine Ortskirche oder Gruppe von
Ortskirchen sich der anderen anschliessen müsse, da doch nur eine
das Ganze darstellen könne und die andere nur einen abgetrennten
Teil. Denen aber, die beide nur als einen Teil der Kirche betrachten
wird immer entgegengehalten werden, dass die wahre Kirche Christi

doch nicht in Teile habe zerfallen können und dass es doch eine
theologisch unhaltbare Vorstellung sei, dass wir aus den Teilen der
Kirche wieder ein Ganzes machen könnten. Es scheint mir unmöglich

zu sein, auf diese Einwände eine befriedigende Antwort zu
geben. Sie entstammen aber, wie wir gesehen haben, einer mangelhaften

Sicht des Wesens der Einheit der Ortskirchen untereinander.
Die Ortskirchenekklesiologie löst nicht einfach alle ökumenischen

Probleme, denn sie setzt für die Einheit die Übereinstimmung

im Glauben und im Wesen des kirchlichen Lebens voraus.
Sie betrifft auch nicht direkt das Verhältnis zwischen verschiede-



— 55 —

nen Konfessionen, sondern zwischen Ortskirchen. Gerade das
bewahrt sie aber vor der gefährlichen Unbestimmtheit der Teilkirchen-

und Kirchenteil-Terminologie, bei der leicht verwechselt
wird, was für das Verhältnis zwischen Ortskirchen und zwischen
Konfessionen gilt. Wenn die Ortskirchenekklesiologie auch nicht
alle ökumenischen Probleme löst, so bietet sie im Vergleich zum
Teilkirchendenken doch viel bessere Möglichkeiten zu deren
Überwindung, wenigstens zwischen Ortskirchen, die durch keine wesentlichen

dogmatischen Gegensätze voneinander getrennt sind.
Es geht in diesen Ausführungen natürlich nicht darum, die

frühere Teilkirchenterminologie zu verurteilen oder gar zu verketzern,

sondern ihre Unangemessenheit beim heutigen Erkenntnisstand

und ihre ökumenische Unfruchtbarkeit in der heutigen Situation

aufzuzeigen. Der ökumenischen Intention, die die altkatholischen

Väter in Teilkirchen- und Kirchenteilterminologie tastend
zu formulieren suchten, wird heute am besten die Ortskirchenekklesiologie

gerecht, die ja auch nicht eine völlig abgeschlossene
Grösse ist, sondern von der aus weitere ökumenische theologische
Bemühungen ausgehen können und müssen. Es wäre zu hoffen,
dass sowohl auf orthodoxer wie auf altkatholischer Seite die
Einsichten der Ortskirchenekklesiologie sich so allgemein durchsetzen,
dass sie ihre positive ökumenische Wirkung voU entfalten können.

Gümligen/Bern, Oktober 1974. Herwig Aldenhoven


	Orthodoxes und altkatholisches Kirchenverständnis

