
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: [4]: Hundert Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität
Bern

Artikel: Die II. These des Luzerner Kongresses 1892 im Licht des orthodox-
altkatholischen Dialogs heute

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J5. Die Ekklesiologie

Die II. These des Luzerner Kongresses 1892

im Licht des orthodox-altkatholischen Dialogs heute

In memoriam Eugene Michaud und Philipp Woker

I. Die altkatholische ökumenische Situation
zur Zeit des Luzerner Kongresses

Der zweite internationale Altkatholikenkongress vom 13. bis
15. September 1892 in Luzern hat nicht nur eine besondere Bedeutung

für die innere Entwicklung der Kirchengemeinschaft der
Utrechter Union und der Entfaltung ihres ökumenischen Zeugnisses,

mit ihm trat auch die Berner Fakultät für altkatholische Theologie

zum erstenmal in ihrer internationalen Bedeutung ins Licht
einer breiteren Öffentlichkeit. Ihr besonderer Beitrag bestand in
der Aufstellung von 9 Thesen. Durch sie erhielt die vom ersten
internationalen Kongress in Köln 1890 eingeleitete Internationalisierung

der 1871 in München begonnenen altkathohschen Kongressbewegung

methodisch bis zum Ersten Weltkrieg ihre Struktur und
sachlich zugleich ihre »Ausrichtung auf das übernationale altkathohsche

kirchliche Leben im Horizont seiner von Döllinger übernommenen

ökumenischen Zielsetzung. In den ersten zwanzig Jahren
des notgedrungenen kirchlichen Aufbaus in verschiedenen Ländern
hatte es oft an der nötigen geistigen Kommunikation und
organisatorischen Zusammenarbeit gefehlt. Zu verschieden waren die
gegebenen Ansätze und äusseren Bedingungen In den Niederlanden ein
schon 250jähriges Eigenleben, dagegen ein völlig neuer organisatorischer

Aufbau : im neuen Bismarck-Reich mit der Belastung durch
den Kulturkampf und seine ungeisthche Verzerrung der religiösen
Frage, in der Schweiz mit der ebenfalls nicht nur positiven Hypothek

einer lebendigen Verbindung mit dem politischen Liberalismus

und im österreichischen Vielvölkerstaat unter den schweren

Hemmungen durch administrative Massnahmen der Wiener
Zentralregierung, ganz abgesehen vom vielfältig bedingten Steckenbleiben

der Ansätze breiterer Gemeindebildung in Italien, Frank-



25

reich und anderen Ländern. In keinem Fall kam es zu einer auch

nur regionalen Massenbewegung. Dabei hatte anfänglich nicht
zuletzt auch die Erwartung einer solchen die Beachtung mitgetragen,
die dem Widerstand gegen das Papstdogma weithin und besonders
in den Ostkirchen entgegengebracht wurde. Dieses Interesse liess

jedoch aus sehr verschiedenen z.T. auch politisch bedingten Gründen

seit der Mitte der siebziger Jahre deutlich nach. Und so konnte
z.B. der von Anfang an unter den russisch-orthodoxen Freunden
der Altkatholiken besonders hervorgetretene Protopresbyter Jani-
schew von St. Petersburg 1890 auf dem ersten internationalen Kongress

in Köln erklären, er habe seit 14 Jahren keine altkatholischen
Beziehungen mehr gehabt1. Inzwischen war jedoch, besonders im
Lauf der achtziger Jahre, eine innere, geistige und organisatorische
Konsolidierung der altkatholischen Widerstandsbewegung gegen
Rom in der Gestalt minoritärer, synodalverfasster, bischöflicher
Nationalkirchen erfolgt. Diese fanden Zugang zu geistig verwandten

Kreisen der anglikanischen Kirchen in den USA und Grossbritannien.

1887 war der Schweizer Bischof Eduard Herzog hochgeehrter

Gast in Nordamerika, und noch im Herbst des gleichen Jahres

besuchten die bischöflichen Freunde Eduard Herzog und Josef
Hubert Reinkens von Bonn unter grossen Ehren mehrere Bischöfe
in der Kirche von England. 1888 sprach sich die Lambeth-Konferenz

für eine gastweise Zulassung von Altkatholiken zu den
Salvramenten aus, und 1889 kam es nicht zuletzt unter dem Eindruck
dieser ökumenischen Verbindung und infolge der verstärkten inner-
altkatholischen Kontakte am 24. September in Utrecht zur
«Union» der altkatholischen Bischöfe, deren gemeinsame «Erklärung»

zum klassischen Dokument der übernationalen altkatholischen

Kirchengemeinschaft erwuchs. Es war dann aber wiederum
gerade diese Erklärung mit ihrer grundlegenden Berufung auf den
Vinzentinischen Kanon der Katholizität und die daraus gezogene
Folgerung im 1. Artikel, wodurch vor allem in Russland ein neues
Interesse am Altkatholizismus erwachte : «Wir halten darum fest an
dem Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen

und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen

der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des 1.

Jahrtausends ausgesprochen ist.» Und so kam es seit 1892 zur Einsetzung

der theologischen Kommissionen in St. Petersburg und in
1 Kongressbericht Köln 1890, S.X, vgl. Janischew, Über das Verhältnis

der Altkatholiken zur Orthodoxie, Wiesbaden 1891, S.30.



— 26 —

Rotterdam für das Studium der orthodox-altkatholischen
Beziehungen. Zugleich aber erwuchs auf dem Boden des Utrechter
Zusammenschlusses der altkatholischen Bischöfe der Gedanke, den
10. deutschen (Alt)-Katholikenkongress 1890 in Köln als ersten in-
ternatinalen Altkatholikenkongress abzuhalten. Die Idee fand
breite Zustimmung bis in die Gemeinden, und so wurde der Luzerner

Kongress 1892, wenn auch formal schon der zweite, so doch
tatsächlich zum eigentlichen Prototyp der seitherigen Reihe von 21

Kongressen als sichtbarster Ausdruck des altkatholischen
kirchlichen und ökumenischen Selbstverständnisses. Übrigens befand
sich unter den Teilnehmern mit hoher Begeisterimg als 21 jähriger
Student der Theologie auch mein Vater Walter Johann Küppers,
aus dessen Erzählungen mir von früh auf die hochgemute
Atmosphäre der Luzerner Septembertage 1892 lebendig bewusst blieb.

Dazu aber hat die Berner Katholisch-theologische Fakultät,
wie sie damals noch hiess, durch die von ihr aufgestellten Thesen
wesentlich beigetragen, nachdem sie durch die Christkathohsche
Nationalsynode von 1891 mit der wissenschaftlichen Kongressvorbereitung

betraut worden war. Ohne sich «das Recht und die
Aufgabe, dogmatische Fragen zu entscheiden», zuzusprechen oder «sich
in die besonderen Verhältnisse der einzelnen Kirchen einmischen»
zu wollen, wurde damit dem Kongress nahegelegt, durch
«grundsätzliche Erklärungen den Standpunkt der altkatholischen Kirche
zu bezeichnen und eine Übereinstimmung mit den anderen Kirchen
zu befördern»2.

Die neun Thesen betreffen: den praktischen Sinn der «katholischen

Reformbewegung», die zentrale Bedeutung der «Lehre Christi»

für das Glaubensverständnis in der Kirche, die Funktion der
«Nationalkirchen», die «ultramontane» Verquickung von Rehgion
und Politik, den überkonfessionellen Charakter der «Katholizität»,
die Schaffung «internationaler altkatholischer Einrichtungen» in
der Berner Fakultät und der Berner Theologischen Zeitschrift, die

Aktualisierung des « Gemeindelebens und des Gottesdienstes » sowie
«zwischenkirchliche Toleranz» wie etwa im Simultangebrauch von
Gotteshäusern3.

Schon dieser stichwortartige Überblick zeigt, wie sehr das

theologische Schwergewicht bei der IL These, hinter der vor allem
Eugène Michaud stand, liegen müsste. Sie war es dann auch, deren

2 Kongressbericht Luzern 1892, S.4f.
3 A.a.O., S.4-10.



27

Behandlung den Kongress am intensivsten in kontroverser Weise

bewegte. In gewissem Sinn hat allein diese These in ihrer unausge-
tragenen Problematik den Kongress für lange Zeit überlebt. Irritierend

ist dabei, class diese langanhaltende »Aktualität der IL These in
ihrem »Autor Eugène Michaud gerade den besonderen Vorkämpfer
orthodox-altkatholischer Einigung trifft und dabei auf einem
schwer greifbaren, hintergründigen orthodoxen Misstrauen beruht,
das sich immer wieder an der IL Luzerner These entzündete oder
doch von dieser bestätigt sah. Nachdem die mit dieser These
verknüpften Fragen bisher keine gesonderte altkatholische Behandlung

gefunden haben, erscheint es angezeigt, dieser Verpflichtung
im Andenken an zwei in besonderer Weise damit verbundene
Mitglieder der Christkatholischen Fakultät zu deren Hundertjahrfeier

nachzukommen.

H. Die II. Luzerner These
und ihre Behandlung im Kongress

Die These war wie die übrigen in deutscher Sprache formuliert.

Das sie begründende und erläuternde Referat wurde von
Professor Eugène Michaud, zu jener Zeit Rektor der Berner Universität,

in französischer Sprache vorgetragen4. Aus dem Kongressbericht

lässt sich nicht ersehen, ob sich eine deutsche Fassung in den

Händen der mehrheitlich deutschsprachigen Zuhörer befand oder
eine Übersetzung - was sehr unwahrscheinlich ist - erfolgte. In der

ursprünglichen, vom Referenten vorgelegten Fassung lautet sie:

«Verbindlich für den Christen ist die Lehre Christi, nicht die theologische

Spekulation, aus welcher nur menschliche Meinungen
hervorgehen können, die frei und unverbindlich sind. Als Lehre Christi
aber, also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als solches

durch die allgemeine, beständige und einstimmige Überheferung
der christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist, in
Übereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen Bischöfe von
Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert Utrecht, den
24. September 1889.»

Auf die Ausführungen Michauds braucht hier zunächst nicht
näher eingegangen zu werden. Er macht deutlich, dass es ihm
darum geht, der altkatholischen religiösen, theologischen und

4 A.a.O., S.43-57.



— 28 —

kirchlichen Reform die angemessene Methode vor Augen zu stellen,
und sieht diese in einer grundlegenden Unterscheidung von Dogma
und blosser theologischer Spekulation: «Der objektive Glaube oder
das Dogma ist nicht die Theologie und ebensowenig ist die Theologie

das Dogma! Die christliche Theologie ist eine menschliche
Wissenschaft, die das christliche Dogma zum Gegenstand hat und
deren Ziel die Erklärung dieses Dogmas ist; sie entspringt deshalb
dem Geist der Theologen, während das Dogma von Jesus Christus
stammt; sie ist wie alle menschlichen Lehren dem Irrtum
unterworfen, während das Dogma, das wahre Dogma, die Lehre Christi
selbst, in den Augen der Christen, nur die Wahrheit selbst sein
kann5. » Michaud legt dabei grossen Wert darauf, gerade in der
Anwendung dieser Methode für den Altkatholizismus die Möglichkeit
aufzuzeigen, den klassischen Prinzipien des «In necessariis unitas -
in dubiis libertas - in omnibus Caritas» und desVinzentinischen «quod
ubique, quod semper, quod ad omnibus» folgend, «in der Kirche Einheit

und Mannigfaltigkeit, Autorität und Freiheit, Dauer und Wandel»

zu versöhnen. Zugleich nimmt er in Anspruch, sachlich völlig
mit der Utrechter Erklärimg der altkatholischen Bischöfe sich in
Übereinstimmung zu finden.

In der Aussprache kamen vier Redner zum Wort, deren Voten
auf Grund des Stenogramms festgehalten wurden und im
Kongressbericht abgedruckt sind: Professor van Thiel, Professor Friedrich,

Bischof Reinkens und Professor Weber. Ein Votum des
Referenten ist nur erwähnt, ohne sich textlich im Bericht zu befinden.
Uneingeschränkt befürwortet die These nur Bischof Reinkens. Er
versteht sie vor allem als gegen die Rolle der theologischen Spekulation

in der römisch-katholischen Kirche gerichtet, wo aus privaten

Meinungen che sententia communis wurde und diese über die

Hochstilisierung zur sententia communissima zum Dogma erhoben
werden konnte. Der bemerkenswerteste Beitrag erfolgte durch van
Thiel, den Präsidenten des »A.mersfoorter Seminars. Er unterscheidet,

nachdem er die These als «zu vage» erklärt hat, zwischen
menschlicher und theologischer Spekulation, für die letztere weist
er auf ihren Vollzug in der Gemeinschaft der Kirche hin. Er
schliesst mit dem Vorschlag: «Es möchte die überflüssige IL These
lieber wegfallen oder dann darin zum Ausdruck gebracht werden:
Es ist die Lehre Christi, was überall und von allen in der allgemei-

5 A.a.O., S.46.



— 29 —

nen Kirche gelehrt worden ist, und dann dazufügen: Die Lehre
erkennt man durch den freien, einstimmigen Ausdruck der selben
Kirche.» Johannes Friedrich, der erste Organisator der Berner Fakultät

und Münchener Kirchenhistoriker, schliesst sich der Auffassung
van Thiels an, die These sei «im Grunde genommen nicht nötig».
Er schlägt vor, sie im Sinne von Bischof Reinkens Votum durch
eine Kommission umzugestalten oder noch besser ganz fallenzulassen.

Nach der nicht aufgezeichneten Intervention Michauds erklärt
auch Theodor Weber, die These enthalte nichts entscheidend
Neues, sie sei «ganz überflüssig» und deshalb «fallenzulassen». Dies
geschieht in der folgenden Abstimmung mit Zweidrittelmehrheit.
Eine orthodoxe Äusserung aus dem Kreis der acht ostkirchlichen
Kongressteilnehmer war offensichtlich vorher nicht erfolgt. Die
Betroffenheit Eugène Michauds kann man sich vorstellen, ebenso, dass
darüber unter den Fakultätskollegen gesprochen wurde, zumal
wenn man die Vorgänge des nächsten Vormittags in Betracht zieht,
wobei jedoch von einer Verbindung mit Eduard Herzog nichts
erkennbar wird. Jedenfalls aber gibt es am zweiten Kongresstag in
der Vormittagssitzung der Delegierten im Anschluss an das Referat
zur III. These von Michauds Berner Fakultätskollegen Philipp
Woker über die Nationalkirchen als Bauelement der ökumenischen
Kirche eine Überraschung, von der aus dem gedruckten Kongressbericht

sich nicht erkennen lässt, in welchem Masse oder ob
überhaupt sie vorbereitet war: Es heisst nur: «Der ausserordentliche
Beifall, welcher den Vortrag des Herrn Professor Woker lohnte,
gibt diesem ,den Mut', einen Wiedererwägungsantrag zu These II
zu stehen. Er schlägt vor, die IL These als Einleitung zu der III.
These aufzunehmen, und zwar in folgender veränderter Form:
,Verbindlich für den Christen ist die Lehre Christi, nicht theologische

Schulmeinungen'.» Der Antrag findet Unterstützung.
Prof. Dr. Thürlings (sc. ebenfalls Mitghed der Berner Fakultät)
erklärt, es wäre viel einfacher, die II. These wieder als zweite
hinzustellen, dann sei der zerrissene Zusammenhang zwischen den Thesen

wieder hergestellt; auch wäre es unrichtig, den Schluss der
zweiten These wegzulassen. Schliesslich stimmt auch Prof. Friedrich

der Wiederaufnahme der These zu, schlägt jedoch eine eigene
neue Formulierung des umstrittenen ersten Satzes vor! «Verbindlich

für den Christen ist die Lehre Christi, nicht theologische oder

sogenannte fromme Meinungen.» Damit wird der Gedanke von
Reinkens vom Vortrage hereingenommen und Michauds systemati-



— 30 —

sches Spezifikum fallengelassen. Es heisst dann nur noch: «Die
Abstimmung ergibt einmüthige Annahme.» Der endgültige Text
lautet damit: «Verbindlich für den Christen ist die Lehre Christi,
nicht theologische oder sogenannte fromme Meinungen. Als Lehre
Christi aber, also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als
solches durch die allgemeine, beständige und einstimmige
Überlieferung der christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist,
in Übereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen
Bischöfe von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert
Utrecht, den 24. September 1889.» Fast pikanterweise findet sich
im Kongressbericht unmittelbar vor dem Satz über die erfolgte
Abstimmung das kurze «Korreferat» des bekannten, hochangesehenen
russisch-orthodoxen Probstes Maltzew, des Berliner Botschaftsgeistlichen,

der sich später den Kritikern des Altkatholizismus mit
besonderer Schärfe zugesellte, zu den Ausführungen Wokers ohne
jede Kritik und mit dem Ausdruck der «Hoffnung dass die
altkatholische Kirche auch in allen anderen wichtigen Fragen zur
gewünschten Einigung mit der Orthodoxie gelangt». Das ist alles, was
der Kongressbericht im Zusammenhang mit der IL These festhält.
Übrigens versichert E.Michaud auf dem dritten internationalen
Altkatholikenkongress in Rotterdam zwei Jahre später, im Rahmen

seines Überblicks über die orthodox-altkatholischen Beziehungen,

1892 hätten die orthodoxen Kongressteilnehmer «formell den
Thesen des Luzerner Kongresses und besonders jenen zugestimmt,
in denen die Notwendigkeit der Unterscheidung zwischen Dogma
im strengen Sinn und den theologischen Spekulationen erklärt
wurde»6.

III. Das orthodoxe Echo

Eine quellenmässig begründete Darstellung der orthodoxen
Reaktion, die in sich selbst nicht eindeutig war, auf die Luzerner
These müsste deren Entfaltung im Raum der russischen und griechischen

Kirche erfassen können. Hier kann nur sehr knapp vom
sporadischen Nachhall der Vorgänge in den östlichen Kirchen berichtet
werden, wie er sich in der ersten Zeit nach dem Kongress aus der
« Revue Internationale de Théologie » erkennen lässt, die ihrerseits aus
der Anregung Kireevs auf dem Kongress und finanzieller russi-

6 RITh 2 (1894), 755.



— 31 —

scher Hilfe über eine grössere Zahl von Abonnenten seit 1893 unter
der Leitung von Eugène Michaud in Bern erschien.

Ein erstes direktes, und zwar sehr positives Echo auf die Luzerner

Thesenreihe liegt vor in einer von Michaud schon im ersten Jahrgang

der Revue veröffentlichten « Skizze » Professor Swetlovs von der

St.Petersburger Geistlichen Akademie mit dem Titel «Das Dogma
und die theologische Spekulation »'.Dabei fällt auf, dass der Verfasser

sich nur auf den ersten Satz der These, und zwar in der
ursprünglichen, von Michaud zuerst dem Kongress vorgelegten
Fassung, bezieht. Von einer in Luzern erfolgten Änderung, die gerade
für diese Ausführungen von Bedeutung sein müsste, scheint Svet-
lov keine Kenntnis zu haben. Aber auch die «Note de la Direction»

zum Text in der Revue, die nur von E. Michaud stammen
kann, berührt diesen Punkt nicht. Deshalb können die an sich

wichtigen und hilfreichen Ausführungen Swetlovs, auf die bei der

Erörterung der theologischen Problematik der These noch
zurückzukommen sein wird, nur bedingt als «Echo auf die These des

Kongresses» betrachtet werden.
Im unmittelbaren Anschluss an die Wiedergabe des Textes der

These versichert Swetlov: «In dieser trefflichen Aufstellung der

Frage ist schon die richtige Lösung enthalten, und wir stimmen
unbedingt dem Referat des Herrn Michaud bei. » Swetlov bringt
daraufhin eine Reihe von Zitaten aus anerkannten russisch-orthodoxen

Dogmatiken jener Zeit von Metropolit Makarius, B. Sylvester,
Rektor der Kiewer Akademie, und Erzbischof Philaret von
Tschernigov, durch welche Michauds Antithetik des unveränderlichen,

wahren Dogmas und der veränderlichen, dem Irrtum
unterworfenen'Meinungen bestätigt erscheint. »Anders als Michaud
führt jedoch Swetlov dabei den Faktor Kirche ein. Er spricht im
betonten Anschluss an B. Sylvester von der «Aneignung der Dogmen

durch den Glauben » und knüpft daran Erörterungen über den

«verhältnismässigen Wert und die Würde der theologischen
Meinungen» an, die in ihrem aktuellen Bezug auf das Leben der Kirche
deutlich über Michauds «dogmatischen Klassizismus» hinausgehen,
ohne allerdings sich in offenen Widerspruch zu Michaud zu setzen.
So konnte Michaud sich durchaus, solange die ekklesiologische
Problematik unerörtert im Hintergrund blieb, von Swetlov bestätigt
sehen.

7 RITh 1 (1893), 632-642.



— 32 —

Vorsichtige allgemeine Andeutungen einer Kritik des Luzerner
Kongresses auf orthodoxer Seite finden sich etwas später in General

Kireevs Erklärungen auf dem dritten internationalen
Altkatholikenkongress 1894 in Rotterdam: «Unser letzter Kongress in
Luzern ist breit diskutiert, kommentiert und kritisiert worden, und
zwar unter sehr unterschiedlichen Gesichtspunkten, sowohl von
unsern Freunden wie von unsern Gegnern. In einem der Berichte, die
bald nach dem Abschluss des Kongresses erschienen, wurden wir
heftig angegriffen. Man warf uns besonders vor, wir hätten uns
damit begnügt, uns gegenseitig zu beweihräuchern, und nicht genügend

hervorgehoben, was uns trennt und veruneinigt8.» Mag dies
im allgemeinen auch für die Situation in der russischen Kirche
gelten, man wird gewiss nicht fehlgehen, in Kireevs Bemerkung den
Hinweis auf Vorwürfe zu sehen, die in der Kirche Griechenlands
erhoben worden sind. Hier fanden sie Eingang in das Organ des

Athener Erzbischofs Germanos, den «Hieros Syndesmos», in dem
schon bald nach dem Kongress ein Bericht von einem der orthodoxen

Teilnehmer, Professor Zykos Rhosis vom Athener Rhozarion,
erschienen war9. Rhosis hatte schon an den Bonner Unionskonfe-
renzen unter Döllinger teilgenommen, stand jedoch auch mit dem
die Altkatholiken mehr und mehr ablehnenden Konvertiten zur
Orthodoxie Julian Joseph Overbeck10 in persönlicher Beziehung.
Rhosis hatte in seinem Bericht die IL Kongressthese für bedenklich
erklärt, weil aus dem Gebrauch des Begriffes der «christlichen
Einzelkirchen» in ihr folge, dass für die Altkatholiken diese, also die
historischen, getrennten Konfessionskirchen, und nicht die
«ökumenische Kirche» zur Bestimmung der dogmatischen Wahrheit
massgebend seien. Diese Behauptung wurde von Rhosis im August
1895 nochmals im gleichen Blatt wiederholt: «Die Altkatholiken
betrachten das als dogmatisch wesentlich, was die Orientalen,
römischen Katholiken und Protestanten etwa gemeinsam haben,
und wollen auf diesem Grund eine allgemeine Vereinigung
aufbauen, wobei die nicht gemeinsamen, sondern in den einzelnen
Kirchen besonderen dogmatischen Lehren dem Ermessen der Einzelnen

freigestellt bleiben11.»
Die Polemik wird im letzten Heft des Jahrganges 1895 der

8 RITh 2 (1894), 761.
9 RITh » (1896), 625.
10 Wilh. Kahle, Westliche Orthodoxie, 1968, S.250.
11 RITh 3 (1895), 831-835.



— 33 —

Revue von Michaud nochmals aufgenommen in seiner «Réponse à

Mr. I.E.Mesolaras, Directeur du ,Hieros Syndesmos' à Athènes »und
im Abdruck einer Stellungnahme Kireevs in gleicher Sache

«Réponse à un Théologien d'Athènes sur l'affaire Mésolaras-Rhosis12. »

Der Grad der Erregung auf altkatholischer Seite, zum mindesten

bei Eugène Michaud selbst, lässt sich ablesen aus zwei Sätzen
im Berner «Katholik» vom 13. Juli 1895, S.222, die mit E.M.
gezeichnet sind : «Wiederholt regt sich in uns die Furcht, der »4nstoss

sei nicht auf ein Missverständnis, sondern auf römische Inspiration
zurückzuführen... Was man in Athen heute anstössig findet, gehört
zu den Anfangsgründen morgenländischer Kirchenlehre.»

Derartig scharfe Töne dringen nicht in den ruhigeren Sprechsaal

der Revue. Im Eingehen auf die orthodoxe Kritik heben sich

jedoch mit grösserer Deutlichkeit für uns die Kern- und
Kristallisationspunkte der damaligen orthodoxen Kritik der Luzerner These

hervor: Diese entzündete sich an einem Gebrauch des Begriffes
«christlicher Einzelkirchen», auf systematischer, nicht schon der

von Philipp Woker behandelten historischen Ebene, ohne Absicherung

durch den Vorrang der «allgemeinen ökumenischen Kirche»,
die von orthodoxer Seite nicht als Grösse einer abgeschlossenen
Vergangenheit oder vielleicht vagen Möglichkeit der Zukunft gesehen

werden kann. Deutlich ist zu sehen, wie in dieser orthodoxen
Kritik auch in der ersten öffentlichen Versammlung des Kongresses
von Bischof Reinkens gemachte Äusserungen ins Rampenlicht
gerückt werden können, wenn dieser erklärte: «Die Kirchen, welche
darauf (sc. ,die christliche Religion') gebaut werden, sind unmöglich
ohne die Mitwirkung irrtumsfähiger, sündiger Menschen indem
sie Fremdes und Falsches in dem Kirchlichen der Religion
beimischen13. »

In der Konsequenz der Kritik folgt dann die Frage nach der
zeitlichen Begrenzung für die »\nwendung des Vinzentinischen
Kriteriums durch die Altkatholiken auf die Feststellung des dogmatischen

Konsensus der alten Kirche in der allgemeinen ökumenischen
Kirche« «Dieser Heilige starb um 450. Umfasst sein Kriterion nur
die Lehre bis zu diesem Datum, soweit sie damals bekannt wurde»

(gemeint wohl : schon Gegenstand eines formulierten Bekenntnisses

war), «oder die ganze von der alten Kirche bekannte Lehre,

12-4.a.O., S.770-777.
13 »Va.O., S.775; vgl. Kongressbericht Luzern 1892, S.lOOf.



— 34 —

soweit diese Kirche ungeteilt» (gemeint wohl im Sinne von unversehrt)

«geblieben ist14 »

Damit sind im Text von General Kireev die drei wichtigsten
Gravamina, die in der weiteren orthodoxen Erinnerung an die

Fragwürdigkeit der IL Luzerner These lebendig geblieben sind,
schon 1895 zusammengefasst : Dogmatischer Minimalismus,
Annahme der Unsichtbarkeit der Einen wahren Kirche und Bekenntnis

zur Zweigkirchentheorie. Sie haben zunächst mehr im konservativen

und z.T. auch nach orthodoxer »-Auffassung «hyperkonservativen»

Hintergrund der orthodox-altkatholischen Beziehungen sich
hemmend ausgewirkt.

Infolge ihres sachlichen Zusammenhangs mit dem grösseren
Bereich der ekklesiologischen Fragen wurden sie jedoch offener und
positiver nach und nach in die Thematik des weiteren orthodox-altkatholischen

Dialogs integriert. Dies braucht hier nicht im einzelnen
nachgezeichnet zu werden. Dabei stand noch für die orthodox-altkatholische

Begegnung im Oktober 1931 in Bonn das ekklesiologische
Thema nur am Rande der Fragestellung. Erzbischof Kenninck von
Utrecht konnte die Frage über « den Sinn des Wortes Kirche » mit der

Erklärung beantworten : «Die Kirche ist als Hüterin in Glauben und
Moral für die Gläubigen autoritativ die ökumenische Synode
entscheidet über die wahre Kirchenlehre autoritativ. Die Kirche hat aber
niemals die Aufgabe, neue Lehren zu verkünden, die nicht in Schrift
und Tradition begründet sind. In diesem Punkt zeigt sich ebenfalls
die volle Übereinstimmung zwischen der orthodoxen und der
altkatholischen Kirche15. » Dies hinderte jedoch Professor Johannes
Karmiris in seinem grundlegenden Referat als Sekretär der «interorthodoxen

theologischen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken
» 1966 in Belgrad nicht, zu erklären : « Bei der Ekklesiologie haben

wir äusserst wenige Erklärungen der Altkatholiken in ihrem Dialog
mit den Altkatholiken, und diese sind unbedeutend... Von da drängt
es sich auf, dass unserer Kommission von selten der »Altkatholiken
Kenntnis gegeben werde über das Mysterium der Kirche, ihre
Unfehlbarkeit, über die Stellung der Kleriker und der Laien in der Kirche
und über ihre gesamte Struktur16.» Im Anschluss daran erwähnt
Karmiris das Problem der von der altkatholischen Utrechter Kir-

14 RITh 3 (1895), 775.
15 Urs Küry, Die .Altkathohsche Kirche, 1966, S.450; A.Kürv, Bericht:

IKZ 22 (1932), 18-27.
16 IKZ 57 (1967), J.Karmüis, S. 83-109, S.95.



— 35 —

chengemeinschaft offiziell eingegangenen Sakramentsgemeinschaften
mit den anglikanischen und anderen Kirchen. «Die altkatholische

Kirche scheint sich bei ihrer Theorie und Praxis in der Sakramentsgemeinschaft

zu stützen auf die von ihr angenommene bekannte
protestantische und besonders anglikanische «Zweigkirchentheorie»
(Branch Church Theory), welche die orthodoxe Kirche verwirft, denn
diese Theorie nimmt an, dass heute keine Kirche betrachtet werden
kann als die, welche allein die eine, heilige, katholische und apostolische

Kirche darstellt, welche nun als in 3 Zweige aufgespalten sich

zeigt, den östlichen, den römisch-katholischen und den anglikanischen,

dem von einigen auch das den Episkopat besitzende Luthertum

zugerechnet wird. Es versichern nun die Anhänger der
Branch Church Theory, darunter die Altkatholiken, dass, soweit
obige Zweige der einen Kirche sich im Schisma und in Irrtümern
befinden, nur durch ihre Wiedervereinigung und die Teilhabe am
gegenseitigen Reichtum aller sich das Ideal der Una Sancta verwirklichen
werde17.»

Aber auch noch nach der bestimmte offizielle Aussagen über
die Kirche enthaltenden, neuen Erklärung der Altkatholischen
Internationalen Bischofskonferenz vom Jahr 1969, die als «Glaubensbrief»

am 21. Juni 1970 dem Ökumenischen Patriarchen Athenagoras

übergeben wurde, erklärt unter ihrem Vorsitzenden Metropolit
Jakobos im Oktober 1970 in Chambésy die dort zusammengetretene

«ständige Interorthodoxe Kommission für den Dialog mit den
Altkatholiken» (nachdem sie «bezüglich der Lehre über die Kirche
mit Genugtuung bemerkt hat, dass das, was die altkatholische
Bischofskonferenz in dem überreichten Glaubensbekenntnis kundt-
tut, im Prinzip mit der orthodoxen Lehre übereinstimmt, jedoch
das Thema nicht erschöpft) : «Da aber im Besonderen nicht bestimmt
wird, welches die Kirche ist, die die Merkmale der Einheit, Heiligkeit,

Katholizität und »Apostolizität hat, und da in den diesbezüglichen

Überblicken mancher altkatholischer Theologen die ,Branch-
Theory' zum Vorschein kommt, hält es die Kommission für gut,
dass eine weitere Untersuchung des Themas erfolge und offizielle
und verantwortliche Klarstellungen von Seiten der Altkatholiken
bei der künftigen Durchführung des Dialogs verlangt werden».18

" A.a.O., S. 101.
18 IKZ 61 (1971), 72.



— 36 —

IV. Die theologische Problematik der These
und ihr altkatholischer Kontext

Ohne Frage war die IL Luzerner These für sich allein genommen

in ihrem theologisch ungenügend geklärten und gegenüber
naheliegenden Missverständnissen nicht abgesicherten Wortlaut
teils «überflüssig», teils «zu vage» oder auch «etwas verfänglich»,
wie es ihr in der Aussprache bescheinigt wurde. Vor allem aber war
sie auch zu sehr dem Denkstil Eugène Michauds verhaftet, dessen

Erörterung als Systematisierungsversuch der historischen Theologie

Döllingers mit den Mitteln eines verspäteten dogmatischen
Klassizismus nicht hierher gehört. Die Grenzen dieses theologischen

und philosophischen Ansatzes sind mit Händen zu greifen,
wenn man zum Kongressreferat die Rektoratsrede Michauds vom
26.November des gleiches Jahres «La théologie et le temps
présent»19 hinzunimmt. Die orthodoxe Kritik setzte jedoch nicht an
diesem Punkt an, und die endgültige Fassung der These liess ohnehin

den persönlichen Charakter der ersten Michaudschen Prägung
zurücktreten. In jedem Fall sollte jedoch der Kontext der IL These
in der Reihe der neun Thesen berücksichtigt werden, wenn unnötige

Missverständnisse vermieden werden sollen. Mit ihnen will
auch die IL These nach der Präambel «durch grundsätzliche
Erklärungen den Standpunkt der altkatholischen Kirchen bezeichnen
und eine Übereinstimmung mit anderen Kirchen finden, um ein
geschlossenes Zusammenstehen zu ermöglichen». Ausdrücklich wird
dabei in der I.These für die eigene Kirche als Ziel die «Rückkehr
zum wahren Katholizismus der alten ungeteilten Kirche» als

Voraussetzung der «Einigung auf altkirchlichem Grund» angegeben.
Nach der III. These, deren Vertretung durch Ph. Woker ja erst die
Annahme der IL These im Lauf des Kongresses ermöglichte, soll
der Weg der Einigung gegangen werden «gestützt auf die alte Praxis

der christlichen Nationalkirchen, welche bei vollkommener
Anerkennung der allgemeinen Ordnungen der Gesamtkirche ihre
Selbstbestimmung und ihre Besonderheiten wahrten».

Für die Einbindung der These in den Kontext des allgemeinen
altkatholischen Selbstverständnisses ist es auch nicht ohne Bedeutung,

dass einige ihrer Formulierungen und in gewissem Sinn sogar
ihr Aufbau in der Gedankenführung zurückweisen auf die Formu-

19 RITh 1 (1893), 83-112.



— 37 —

lierung des altkatholischen ökumenischen Programms durch die

Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz vom
S.Juni 1876, der ersten, an der Eugène Michaud kurz nach seiner

Berufung zum Ordinarius für systematische Theologie in der Berner

Fakultät mit dem Gewicht dieser Stellung teilnehmen
konnte20.

Dort ist im Zusammenhang eines weiter ausgreifenden Satzes

von der «katholischen Moral» die Rede, die «nur die Moral des

Evangeliums, wie sie nach dem ,allgemeinen, beständigen und
einstimmigen Zeugnis' der ,Einzelkii'chen' aufgefasst wird», sein
könne. Der zweite Abschnitt der Synodalerklärung spricht mit
Anklängen an die Luzerner These vom Inhalt dieses Zeugnisses, der
jedoch in der These nicht so weit ausgeführt wird: «Sie anerkennt,
um diese Einigung in der .Übereinstimmung mit den Prinzipien der

ungeteilten Kirche' zu fördern, als einzigen Herrn der Kirche ,nur
Jesus Christus'.» Es werden dann als Grundlagen der Einigung
neben der kathohschen Moral das dreifache Amt, die sieben
ökumenischen Konzile auf Grund ihrer Anerkennung durch die ungeteilte
Kirche sowie die Disziplin und Liturgie derselben aufgeführt. Zum
Schluss findet sich in Analogie zur These die Hinwendung zur
gemeinsamen, übernationalen altkatholischen Gemeinschaft: «Der

Synodalrat ist beauftragt, diese Erklärung der Synodalrepräsentanz

der altkatholischen Kirche Deutschlands für sich imd zu
weiteren Händen zur Kenntnis zu bringen.»

Wird dies alles berücksichtigt, so ist das summarische Urteil
von Urs Küry zunächst gewiss berechtigt, wenn er in bezug auf die

IL Luzerner These sagt, Prof. Rhosis habe diese Entschliessung
dahin missverstanden, «dass die Altkatholiken als dogmatisch
wesentlich betrachten, was die Orthodoxen, Römisch-Katholiken
und Protestanten heute miteinander gemeinsam haben, dass sie

also auf der Grundlage eines ,dogmatischen Minimalismus' die
kirchliche Wiedervereinigung erstreben möchten'21 ».

Doch handelt es sich wirklich bei dem vor allem durch Zykos
Rhosis ausgelösten so lange anhaltenden «Wirbel» wirklich nur um
dieses offenbar ungerechte Urteil einer Gruppe orthodoxer Theologen

Liegt nicht vielmehr ein Grund für solches «Missverstehen» in
der These selbst.

Schon van Thiel hatte darauf aufmerksam gemacht, dass die
20 U.Küry, a.a.O., S.429.
"A.a.O., S.112.



— 38 —

These zwar beim ersten Lesen oder Hören unverfänglich und klar
erscheine, dass sie aber bei weiterem Überdenken Bedenken
aufkommen lasse. Und die Bedenken van Thiels gehen genau in die

Richtung der orthodoxen Kritik: «Ja, das erkennen auch wir an,
was nur menschliche Spekulation ist ist nicht Ausdruck der
christlichen Lehre Bekanntlich ist das die Lehre der Kirche, was
Christus gelehrt und durch seine Apostel hat verbreiten lassen;
»aber da darf man doch nicht vergessen, dass dieser in der Kirche
niedergelegte Komplex der geoffenbarten Lehren und Institutionen
nicht toter Buchstabe sein darf, sondern Geist und Leben, der sich

vermöge der organischen Natur des gesamten kirchlichen Lebens
im Laufe der Zeit, ohne sein ursprüngliches Wesen zu verändern,
zu Fülle des in ihm beschlossenen Gehaltes entwickelte22.» Damit
aber ist genau die Grenze des Michaudschen Denkens berührt, die
im weiteren Sinn die Problematik der Luzerner These im orthodox-
altkatholischen Dialog darstellt: Das lebendige Verständnis des

Mysteriums der Kirche als gottmenschliche (theandrische)
Wirklichkeit. Dies ist auch der positive Beitrag in der schon erwähnten
«Skizze» von Swetlov zur Luzerner These. Swetlov bringt ebenso
wie van Thiel im Blick auf die Dialektik von göttlicher Wahrheit
des Dogmas und menschlicher Fragwürdigkeit der theologischen
Meinung das Geheimnis der gottmenschlichen Wirklichkeit der
Kirche ins Spiel: «Die Aneignung der Dogmen», so heisst es bei
ihm, «durch den Glauben, durch das glaubende Bewusstsein ist ein
geheimer psychischer Prozess, welcher sich in den Tiefen unseres
Geistes entwickelt... In ihm erreicht das Dogma seine Bestimmung,
wird zu dem, was es eben für den Menschen sein soll, wird für ihn
das wahre Licht, welches die Tiefen seiner finsteren Seele beleuchtet,

wird für sein ganzes moralisches Wesen zum Lebensprinzip.»23
Hier ist jedenfalls ein Ton angeschlagen, der vom Herzschlag
ostkirchlichen Denkens über Kirche, Wahrheit und Leben bestimmt
ist und den die orthodoxen Partner bei den Altkatholiken so leicht
vermissten. Dies erscheint uns im altkatholischen Kontext als die
bleibende Problematik der IL Luzerner These, so wie sie von den
Orthodoxen so leicht «missverstanden» wurde. Und deshalb
müsste gerade die orthodoxe Kritik zum Anstoss für den Prozess
der Klärung des altkatholischen Verständnisses der Kirche werden.

22 Kongressbericht Luzern 1892, S.62.
23 RITh 2 (1892), 636.



— 39 —

V. Die Entwicklung der Problematik der These
im Fortgang des orthodox-altkatholischen Dialogs

Im Prozess der Klärung des altkatholischen Kirchenverständnisses

kommt dem Glaubensbrief der Bischöfe24 von 1969 insofern
eine besondere Bedeutung zu, als in ihm zum erstenmal im weiteren

Sinn ekklesiologische Aussagen in offizieller Weise gemacht
werden, die, wie von orthodoxer Seite anerkannt wurde, «im Prinzip

mit der orthodoxen Lehre übereinstimmen», wenn auch damit
«das Thema nicht erschöpft» ist. Es heisst hier: «Von der Einen,
Heiligen Kirche glauben und bekennen wir, dass sie, von Gott vor
Grundlegung der Welt erwählt, im Heihgen Gottesvolk des Alten
Bundes vorgebildet, von unserm Herrn Jesus Christus gestiftet
wurde und bis zu seiner Wiederkunft als sichtbare Gemeinschaft
des Glaubens, des apostolischen Amtes, der Sakramente und des

Gottesdienstes, der Verkündigung des Evangeliums und der
dienenden Liebe zu allen Menschen, besonders aber zu den Gefährten
des Glaubens, durch den Heiligen Geist - trotz aller menschlichen
Schwäche und Sünde - gnädig erhalten und zur Verherrlichung seines

Namens geführt wird. In dieser Gemeinschaft blicken wir in
stetem, verehrendem Gedenken auf Maria, die jungfräuliche Mutter
unseres Herrn und Gottes, Jesus Christus, und weiter auf alle Apostel,

Märtyrer, Heiligen und Lehrer des Glaubens. In der Einheit
dieses Glaubens haben wir von ihr ein unverbrüchliches Zeugnis zu
geben, vermögen aber nicht, durch unser Urteil für das Wirken der
Gnade in den verschiedenen Kirchen und christlichen
Gemeinschaften, die durch die Sünde der Spaltung die sichtbare Verbindung

mit der Fülle der Wahrheit in der Einen Kirche verloren
haben, die Grenze zu bestimmen. Der Weg der Kirche durch die
Zeit und zu allen Völkern erfordert eine theologische Erklärung
und Entwicklung der Dogmen und kirchlichen Lehren, die jedoch
nur solange legitim bleiben, als sie getragen von der Kraft des die
Kirche durchwaltenden Heiligen Geistes, der Einheit und Fülle der
göttlichen Offenbarung in der Überlieferung der Kirche nicht
widersprechen. Der Heilige Geist ist es, der die Heihgung aller Glieder

der Kirche bewirkt und die theologische Arbeit durch die
Anfechtungen und Verirrungen des menschlichen Geistes hindurch zu
immer neuem Zeugnis der überlieferten Wahrheit führt. Der Hei-

24 IKZ 61 (1971) 65-68.



40

lige Geist ist es auch, der in der Gemeinschaft der Kirche den
Glaubenssinn aller ihrer Glieder schafft und sie zusammenschliesst zur
Übereinstimmung ihres Bekenntnisses mit dem Zeugnis der Apostel,

Märtyrer, Heiligen und Lehrer. Diese Gemeinschaft wird
vorzüglich sichtbar in der Feier der heiligen Eucharistie, wie sie an den
verschiedenen Orten von der Kirche in Verbindung mit dem
rechtmässigen Bischof gefeiert wird. »

Als daraufhin im Juli 1973 im interorthodoxen Zentrum Peliteli

bei Athen Vertreter beider Dialogkommissionen in offizieller
Weise zur Vorbereitung der grösseren Vollsitzung der gleichen
Gemischten Orthodox-Altkatholischen Dialogkommission, die im
Sommer 1975 zu erwarten ist, zusammenkamen, bestand volle
Übereinstimmung über die entscheidende Bedeutung des Themas
der Ekklesiologie für den guten Fortgang des Dialogs. Deshalb
bildeten ekklesiologische Fragen neben denen der Gotteslehre und der
Christologie den Schwerpunkt der Begegnung orthodoxer und
altkatholischer Fachtheologen im September 1974 in Morschach bei
Brunnen in der Schweiz. In systematischer Entfaltung an Hand
von Textentwürfen beider Seiten ging es dabei im Grunde um Fragen,

die schon in Luzern 1892 hinter der IL Kongressthese standen:
Die Einheit der Kirche in der Wahrheit und deren Ausdruck im
Dogma, in der theologischen Lehre und im Leben der Kirche.
Dabei bildeten Erörterungen über das Verständnis der Unfehlbarkeit

- des «alatheton » - der Kirche den Brennpunkt der Aussprachen.

Hier wurde eine tiefe und tragfähige Gemeinsamkeit über
ungeklärte Einzelaspekte hinaus erkannt und ausgesprochen. Diese

gilt es festzuhalten und vor allem auch nach dem Wunsch der
orthodoxen Seite vom patristischen Zeugnis her zu vertiefen, damit
das in Morschach Erreichte in die der Vollsitzung der Dialogkommission

vorzulegenden Texte eingebracht werden kann.
Erst mit der gemeinsamen Erklärung der Gemischten

Kommission zur Kirchenfrage und mit deren »Annahme durch die beiden
Kirchen würde schliesslich die Problematik der IL Luzerner These
dann für Orthodoxe und Altkatholiken gleichermassen zur rein
historischen Reminiszenz geworden sein.

Revue Internationale de Théologie RITh
Internationale Küchliche Zeitschrift IKZ


	Die II. These des Luzerner Kongresses 1892 im Licht des orthodox-altkatholischen Dialogs heute

