
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: 3

Artikel: Der Petrusdienst im ökumenischen Gespräch : Überlegungen zur
Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen
Konzil von 1870 im Gespräch mit den altkatholischen Kirchen

Autor: Baumer, Beda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 145 —

Der Petrusdienst im ökumenischen Gespräch

Überlegungen zur Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit
auf dem Ersten Vatikanischen Konzil von 1870 im Gespräch

mit den altkatholischen Kirchen

Den Mitbrüdern
der christkatholischen Kirche
der Schweiz

Vorwort

Der Verfasser wurde im Herbst 1972 eingeladen, an der Generalkonferenz

der christkatholischen Geistlichen der Schweiz am 19./20. November in
Dulliken als Gesprächspartner zum Thema «Das Verhältnis zwischen der
römisch-katholischen und der christkatholischen Küche» mitzuwüken. Die
vier Referenten wurden gebeten, ihre Thesen noch vor der Tagung schriftlich

zur Verfügung zu stellen. Die vorliegende Arbeit war nun zunächst
nichts weiter als eine Art «Materialsammlung» zu diesen Thesen, die dann
zum Gebrauch in römisch-katholischen Gesprächsrunden etwas erweitert
und schliesslich zu einem Text zusammengestellt wurde.

Mehrmals wurde ich gebeten, diesen Text einem weiteren Kreis
zugänglich zu machen. Er erschien kürzlich als Beilage zum Jahresbericht der
Stiftsschule Einsiedeln für das Studienjahr 1973/1974, und erhält nun auch
Gastrecht in der IKZ. Es ist allerdings nicht ganz unbedenklich, eine Studie
zu veröffentlichen, die zu einem umstrittenen Thema in einem bestimmten
Zeitpunkt und fiü eine bestimmte Situation verfasst wurde, nachdem
unterdessen die Diskussionen zum Thema weiter gegangen und z.T. neue
Situationen entstanden sind. Man möge diese Studie (die vorerst vor allem als
Information in eigenen Reihen gedacht war) als einen bescheidenen Beitrag
zur gegenseitigen Verständigung ansehen.

Zum Thema der Unfehlbarkeit hat Hans Küng als Antwort auf den
Sammelband seiner Kritiker «Zum Problem Unfehlbarkeit»1 (der auch in
dieser Studie ausgiebig benützt wurde) einen Sammelband von Beiträgen
eher zustimmender Theologen herausgegeben: «Fehlbax Eine BUanz».2
Aber die Diskussion dürfte damit kaum abgeschlossen sein,3 denn es geht
darin um so differenzierte Unterscheidungen, dass die Gedankengänge offenbar

nur noch von Spezialisten übersehen und beurteilt werden können, und
ein Rezensent meint mit Recht : «Wie immer man sich auf dem Glatteis sol-

1 Rahner Karl (Hrsg.) : Zum Problem Unfehlbarkeit. Quaestiones dis-
putatae 54. Freiburg Basel-Wien 19722. QD 54).

2 Küng Hans (Hrsg.): Fehlbar? Eine Bilanz. Zürich-Einsiedeln-Köln
1973.

3 Scheffczyk Leo: Ist das Unfehlbarkeitsdogma widerlegt? In:
Münchener Theologische Zeitschrift. 25. Jahrgang. Heft 1/1974, S. 51-63.



— 146 —

cher Unterscheidungen zu drehen versucht, die offenbar unter den Betroffenen
nochmals kontrovers sind : Von jeder Wissenschaft ist bekannt, wie

spanisch' solche Methodenstreite auf »Aussenstehende wüken und wie
unvermeidlich sie trotzdem sind.»4

Unterdessen ist auch eine «Erklärimg der Glaubenskongregation zur
Katholischen Lehre über die Kirche, die gegen einige heutige Irrtümer zu
verteidigen ist»5 erschienen. Die sehr unglückliche »Art der Veröffentlichung
und die spontane Reaktion der Betroffenen und der Presse haben das Klima
nicht eben verbessert. Aber wie so oft in römischen Dokumenten sind bei
näherem Zusehen nicht alle Türen zugeschlagen, und was heute versteckt in
einem Nebensatz steht, kann bekanntlich morgen laut als offizielle Lehre
verkündet werden

So liest man in dieser Erklärung, dass der « Sinn, den die Glaubensaussagen

enthalten, [...] zum Teil von der »Aussagekraft der angewandten Sprache

- in einer bestimmten Zeit - unter bestimmten Lebensverhältnissen»
abhängt, dass «Formeln des küchlichen Lehramtes nioht zu allen Zeiten in
gleichem Mass geeignete Formeln bleiben müssen», man müsse immer mehr
an ihnen erklären, und gelegentlieh habe man sie auch «durch neue
Ausdrucksweisen» ersetzt, die «vom küchlichen Lehramt selbst eingeführt
wurden».6 Mit diesen Worten dürften manche Gedankengänge der vorliegenden
Studie bestätigt sein und weitere Fragen in dieser Richtung als durchaus
erlaubt gelten!

Im letzten Abschnitt dieser Studie (9. Der Petrusdienst in trinitari-
scher Sicht) nimmt der trinitätstheologische Ansatz von Heribert Mühlen als
beachtlicher Beitrag zur Diskussion einen ziemlich breiten Raum ein. Unterdessen

hat Mühlen selbst in einem vielbeachteten Artikel «Modelle der
Einigung»' von seinem Standpunkt aus in die ökumenische Diskussion
eingegriffen. Er fordert darin ganz konkret auf, mindestens intentioneil auf ein
universales Konzü aller Christen hinzuwüken, womit er auch einen von den
Altkatholiken geäusserten Wunsch aufnimmt.8

Die vorliegende Studie geht von hermeneutischen Überlegungen aus,
will dann aber vor allem auf die Bedeutung einer «Horizontverschmelzimg»

4 Kaufmann L.: Rezension über Küng: Fehlbar? In: Orientierung.
37. Jahrgang Nr. 4. S.47f.

5 «Mysterium Ecclesiae». Declaratio cüca Catholicam Doctrinam de
Ecclesia contra nonnullos errores hodiernos tuendam. »AAS LXV vom
31.7.1973, S.396-408.

Deutsche Übersetzung: Erklärung der Glaubenskongregation zur
katholischen Lehre über die Kirche, die gegen einige heutige Irrtümer zu
verteidigen ist. In: Schweizerische Kirchenzeitung 1973. S.449ff.

6 Vgl. Nr.5. KZ S.451f. Dazu: Galli Mario: «Erklärung» der
Glaubenskongregation zu Küngs Anfrage «Unfehlbar ?». In: Orientierung 1973.

Nr. 13/14. S. 150-152.
7 Mühlen Heribert: Modelle der Einigung. In: Catholica. 27. Jahrgang

1973. S.ll Iff. Nach Abschluss dieser Studie wurde ich mit dem neuesten
Buch von H.Mühlen bekannt: Morgen wird Einheit sein. Paderborn 1974.
Dieses Buch darf als sehr eindrückliche Zusammenfassung der bisherigen
ökumenischen Arbeiten Mühlcns bezeichnet werden.

Die von mü (9.1) angebrachten Fragezeichen werden durch dieses Buch
weitgehend entschärft

8 Küry Urs: Die altkatholische Kirche Die Küchen der Welt,
Bandlll. Evangelisches Verlagswerk Stuttgart 1966. Küry) S. 375f.



— 147 —

der spüitueUen Dimensionen hinweisen (was keinesfalls im Sinne einer
Gleichschaltung gemeint ist!). Die Diskussion im Kreise der christkatholischen

Geistlichen der Schweiz hat gezeigt, dass man dort ein offenes Ohr für
dieses Anliegen hat. Ich kann nicht umhin, den christkatholischen Mitbrüdern

nochmals herzlich zu danken fiü die Einladung zur Tagimg und für
das fruchtbare und offene Gespräch.

Einleitung
Altkatholizismus und vatikanisches Papsttum

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat sich eine erfreuliche

Verbesserung der Beziehungen zwischen der römisch-katholischen

Kirche und den altkatholischen Kirchen angebahnt. Trotzdem

bleibt die Tatsache bestehen, «dass das vatikanische Papsttum
in einem viel höheren Masse, als die römisch-katholischen Geprächs-
partner es sich im allgemeinen vorstellen und wahrhaben wollen, für
alle nicht römisch-kathohschen Kirchen das Hindernis auf dem
Wege einer Verständigung mit Rom ist».9 «Es bleibt [...] auf der

ganzen Linie bei dem fatalen ,ex sese, non ex consensu ecclesiae'
des Ersten Vaticanum»,10 d.h. der römische Papst erhebt den
Anspruch der Unfehlbarkeit «aus sich und nicht auf Grund der
Zustimmung der Kirche». Hier scheint der «Kern in der Kernfrage»11
sich zu befinden.

Eigentlich mussten wir hier von zwei verschiedenen, wenn
auch miteinander eng verschlungenen Themen sprechen, nämlich
sowohl vom päpstlichen Primat als auch von der päpstlichen
Unfehlbarkeit.12 Wir werden den Hauptakzent auf das zweite Thema
legen. Denn in der Frage des Primats bestehen zwar gewiss viele
Vorbehalte (vor allem gegen einen Jurisdiktionsj)Fim&t) von seiten
der altkathohschen Kirchen, aber diese scheinen doch bereit zu
sein, einen Zeichencharakter des «Primates» Petri anzuerkennen
und im Apostolischen Stuhl Roms des «Zentrum der Einheit», im
Papst das «dienende Haupt der Kirche» zu sehen.13 Der grössere

«Küry: S.372f.
10 Ebd.: S.373.
11 Küppers W.: Das IL Vatikanische Konzil und die Lehre von der Küche.

In: Internationale kirchliche Zeitschrift (IKZ) 56 (1966), S.89. Zitiert
in: Conzemius Victor: Katholizismus ohne Rom. Zürich-Emsiedeln-Köln
1969. S. 117.

12 Küng Hans: Vorwort zu: Concüium 7 (1971). S.233.
13 Küry: S.331.



— 148 —

Stein des Anstosses scheint also doch der päpstliche
Unfehlbarkeitsanspruch zu sein.

1. Lehramt und Wort Gottes

Ein bedeutsamer Schritt zu einer Lösung in dieser dornigen
Frage scheint mir in der Feststellung des VaticanumII zu liegen:
Das Lehramt «ist nicht über dem Worte Gottes, sondern dient
ihm»,14 wie denn die ganze «Dogmatische Konstitution über die

göttliche Offenbarung» eine ganz entscheidende Grundlage zur
ökumenischen Verständigung bildet.15

Es kann also in keiner Weise von einer Verfügung über das

Wort von Seiten des Lehramtes - und sei es des päpstlichen, die
Rede sein. «In Angelegenheiten des Glaubens besitzt kein Mensch,
nicht einmal der Papst oder die Bischöfe, die Wahrheit. Glaube ist
eine göttliche Wahrheit. Christus selbst, das Wort des Vaters, und
als einziger ,der Weg, die Wahrheit und das Leben', schenkt sich
fortwährend seiner Kirche durch die Ausgiessung seines Geistes.
Die göttliche Wahrheit besitzt uns.»16 «Das Lehramt kann nicht
unabhängig und getrennt von der Botschaft Gottes sein. Noch
mehr, es überschreitet die Grenzen seines Auftrags und seiner

Autorität, wenn es sich von der Offenbarung entfernt, bzw. von
dem, was notwendig ist, sie zu schützen, zu überliefern oder getreulich

auszulegen.»17 Diese heutige römisch-katholische Position
dürfte doch dem entsprechen, was der christkatholische Bischof
und Dogmatiker Urs Küry meint: «Nur durch das immer neue
Hören auf die Botschaft des Herrn von der Kirche kann die
nachapostolische Kirche im Ursprung bleiben, kann sie Kirche Christi,
die Kirche des dreieinigen Gottes bleiben.»18

14 Dei verbum Nr. 10.
15 Vgl. Schütz/Thurian: Das Wort Gottes auf dem Konzil. Herder

Bücherei 289.
16 Fransen Piet: Die Autorität der Konzilien. In: Todd: Probleme der

Autorität. Düsseldorf 1967. Todd) S.64.
17 Thils: L'Infaillibilité pontificale. Gembloux 1969. S.222. Zitiert bei:

Klinger: Die Unfehlbarkeit des ordentlichen Lehramtes. In: QD 54. S.285.
18 Küry: S.254. Vgl. auch: Fries Heinrich: Art. «Unfehlbarkeit». In:

Sacramentum Mundi. Freiburg 1968 ff. SM) IV, 1052-1062, der die
Unfehlbarkeit ein Hör-ereignis nennt.



— 149 —

In der Übermittlung der Offenbarung stehen die Apostel und
ihre Nachfolger nicht auf der gleichen Ebene. Dieser Unterschied
zwischen den von Christus erwählten Aposteln und den nachfolgenden

Amtsträgern war gewiss schon immer mehr oder weniger deuthch
ausgesprochene Lehre, lebte aber doch wohl ziemlich tief im Unterbe-
wusstsein oder wurde gar im frommen Überschwang allzuleicht

vergessen. Heute ist man sich auf römisch-katholischer Seite klar
bewusst: Die Apostel sind Offenbarungsträger und Offenbarungszeugen,

die Bischöfe sind nur Offenbarungsmittler.19

So dürfen wir also voraussetzen :

Es besteht ein Wesensunterschied zwischen dem Lehramt der Apostel

und jenem ihrer Nachfolger. Die Apostel sind Offenbarungsträger
und Offenbarungszeugen. Ihre Nachfolger sind Offenbarungsmittler.
Das Lehramt der Kirche «ist nicht über dem Worte Gottes, sondern
dient ihm».20

2. Interpretation kirchlicher Lehrentscheide

2.1 Einschätzung der Lehrentscheide der alten Kirche und
der späteren Teilkirchen bei den Altkatholiken

Wir brauchen hier keine Worte zu verlieren über die Berechtigung

eines kirchlichen Lehramtes, und dass dieses sich ausgesprochen

hat in den Grundentscheiden der alten Kirche, und dass es

Aufgabe der heutigen lehrenden Kirche ist, diese auch den
Menschen von heute nahezubringen. Dies alles ist auch Lehre der
altkatholischen Kirchen.

So führt z.B. Urs Küry aus:
«Massgebend für uns ist nicht das geschichtliche Erscheinungsbild der

Urkirche, sondern die Botschaft, die durch dieses verkündet wüd. Darum ist
die Frage nach dem Ursprung der Küche - darauf gilt es besonders zu achten

- nicht nur die nach ihrem zeitlichen Anfang, sondern die nach ihrer
transzendentalen Herkunft, die sie im dreieinigen Gott hat. Dieser ihr
Ursprung wüd wirksam in der Zeit, und zwar im zeitlichen Anfang wie im
zeitlichen Fortgang der Urküche, von dem uns die Evangelisten und die Apostel
Zeugnis ablegen. Und eben dieses Zeugnis über Anfang imd Fortgang der
Urküche in der Zeit gilt es als Zeugnis über ihren ewigen Ursprung entgegen-

19 Schmaus Michael: Art. «Papst». In: SM III, 970-990.
20 Vaticanum IL Dei verbum Nr. 10.



— 150 —

zunehmen und zu entfalten.»21 Darum ergebe sich als Aufgabe für die
altkatholische Theologie: «Die dogmatischen Entscheidungen der alten Kirche
neu zu durchdenken und sie mit den Mitteln der neueren Forschung für
unsere Zeit nachzuvollziehen.»22 So faltet sich im dogmatischen Entwurf
Kürys die «Heilsoffenbarung Gottes» aus in den drei Grundentscheidungen
der alten Küche, der trinitarischen, der christologischen und der pneumato-
logischen.23

Es bestehen also wohl keine Unterschiede in der Einschätzung
der Lehrentscheide der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends.
Und auch für die spätere Zeit sieht es die altkatholische Theologie
als ihre Aufgabe an, «die wichtigsten Sonderlehren der späteren
Teilkirchen daraufhin zu prüfen, ob und wie weit sie mit den

Grundentscheidungen der alten Kirche in Übereinstimmung stehen
und sie dort, wo diese fehlt oder ungenügend ist, anzustreben».24

2.2 Kirchliche Lehrentscheide im Licht der Hermeneutik

Kirchliche Lehrentscheide fallen nicht wie Meteore vom Himmel.

Wann immer die Kirche ihren Lehrauftrag aktualisiert, so
heisst das nicht, dass sie durch diesen Akt die Worte und Formeln,
die sie braucht, aus dem Bereich der historischen, psychologischen
und soziologischen Gesetze, die die menschhche Sprache leiten,
herausgenommen hat. Man könnte diesen Irrtum mit dem Doketismus
vergleichen, der die menschliche Natur Christi nicht ernst nahm.
Wer kirchliche Lehraussagen aus dem Zusammenhang einer
bestimmten geschichtlichen Epoche herausnimmt und isoliert, begeht
den Fehler, eine echte Weise der Inkarnation Christi in seiner Kirche,

die doch untrennbar an den historischen Ablauf gebunden ist,
nicht anzunehmen.25

Dabei muss sich aherdings auch der heutige Interpret von
Texten der Vergangenheit bewusst sein, dass auch er mit einem

ganz bestimmten «Vorverständnis», mit seinem «Horizont», an diese

herangeht, welcher Horizont auch seinerseits von ganz bestimmten
Elementen der Vergangenheit geprägt ist.

Die moderne Hermeneutik - in Deutschland z.B. Hans Georg
Gadamer auf den Spuren Diltheys, Husserls und Heideggers, in

21 Küry: S.227.
22 Ebd.: S.127.
23 Ebd.: S. 144-160.
24 Ebd.: S.127.
25 Fransen: Die Autorität der Konzilien. In: Todd. S.88f.



— 151 —

Frankreich Paul Ricoeur26 - ist auf diesem Gebiet zu Erkenntnissen

gelangt, an denen auch die Theologie nicht mehr vorbeisehen
darf.

Einige Texte von H.G.Gadamer mögen uns davon überzeugen.
«Eine Überlieferung verstehen (und handelt es sich in unserer Frage

nicht gerade um «Traditio», Überlieferung im echtesten, tiefsten Sinn?
Anmerkung des Verfassers) verlangt [...] gewiss historischen Horizont. [...]

Der Begriff Horizont bietet sich hier an, weh er der überlegenen Weitsicht

Ausdruck gibt, die der Verstehende haben muss. Horizont gewinnen
meint immer, dass man über das Nahe und Allzunahe hinaussehen lernt,
nicht um von ihm wegzusehen, sondern um es in einem grösseren Ganzen
und in riehtigeren Massen besser zu sehen. [...]

Es bedarf gewiss einer eigenen Anstrengung, sich historischen Horizont
zu erwerben. Wü sind immer von dem uns Nächsten hoffend und flüchtend
eingenommen und treten in solcher Voreingenommenheit dem Zeugnis der
Vergangenheit entgegen. Daher ist es eine beständige Aufgabe, die voreilige
Angleichung der Vergangenheit an die eigenen Sinnerwartungen zu
hemmen.»27

Die hermeneutische Situation ist durch die Vorurteile bestimmt, die wü
mitbringen.

«Nun gilt es aber, den Irrtum fernzuhalten, als wäre es ein fester
Bestand von Meinungen und Wertungen, die den Horizont der Gegenwart
bestimmen und begrenzen, und als höbe sich die Andersheit der Vergangenheit

dagegen wie gegen einen festen Grund ab. In Wahrheit ist der Horizont
der Gegenwart in steter Bildung begriffen, sofern wir alle unsere Vorurteile

ständig erproben müssen. Zu solcher Erprobung gehört nicht zuletzt die
Begegnung mit der Vergangenheit und das Verstehen der Überlieferung, aus
der wir kommen.»28

Verstehen ist «immer der Vorgang der Verschmelzung solcher vermeintlich
für sich seiender Horizonte.»29
«Jede Begegnung mit der Überlieferung, die mit historischem Bewusstsein

vollzogen wüd, erfährt an sich das Spannungsverhältnis zwischen Text
und Gegenwart. Die hermeneutische Aufgabe besteht darin, diese Spannung
nicht in naiver Angleichung zuzudecken, sondern bewusst zu entfalten. Aus
diesem Grunde gehört notwendig zum hermeneutischen Verhalten der
Entwurf eines historischenHorizontes, dersich vondemGegenwartshori-
zont unterscheidet. [...]

»Anderseits [...] nimmt es das vonemander Abgehobene sogleich wieder
zusammen, um in der Einheit des geschichtlichen Horizontes, denes
sich so erwübt, sich mit sich selbst zu vermitteln. [...]

Im Vollzug des Verstehens geschieht eine wükliche Horizontverschmelzung,
die mit dem Entwurf des historischen Horizontes zugleich dessen

Aufhebung vollbringt.»30 (Sperrungen von mü.)
26 Über die Hermeneutik Ricceurs vgl. Michel van Esbroeck: Hermeneutik,

Strukturalismus und Exegese. Mimchen o. J., der Ricoeur, Lévi-Strauss
und de Lubac miteinander in Beziehung zu setzen versucht.

27 Gadamer Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen 19652.
S. 288f.

28 Ebd.: S.289.
29 Ebd.: S.289.
30 Ebd.: S.290.



— 152 —

Vielleicht ist dieser hermeneutische Exkurs doch hilfreich, um
unsere Probleme einer Lösung näher zu bringen, gerade auch wo es

um den Stellenwert kirchlicher Lehrentscheide geht.

2.3 Grenzen der Sprache

Wir müssen uns klar sein, dass bei der Interpretation solcher
Texte immer alle Regeln der Literaturkr itik und Hermeneutik
anzuwenden sind. Das lässt uns bedenken, dass sie immer innerhalb
eines bestimmten geschichtlichen Horizontes gewachsen sind, an
dem auch die sprachliche Formulierung Anteil hat.

«Niemand kann ohne den Gebrauch einer Sprache, ohne den Gebrauch
von Worten denken. Dies trifft so sehr zu, dass manchmal bestimmte Seiten
einer Wahrheit nicht entdeckt werden können, weil manchen Sprachen Wörter
oder grammatikalische Konstruktionen fehlen, die in anderen vorhanden sind.

Es ist [...] offensichtlich, dass dieses gesamte sprachliche und symbolhafte,

rationale und poetische Erbe der besondere Besitz eines jeweils bestimmten

Volkes, einer bestimmten Rasse und einer bestimmten Gesellschaft ist. »3l

Ebenso müsste man den Einfluss der jeweiligen geschichtlichen
Situation überdenken, wie weit weltliche Bewegungen und Ereignisse

aus dem universal-geschichtlichen Kontext eines Zeitalters
für das Leben der Kirche eine Rolle spielen (z.B. die Bildung des

römischen Primats im Zusammenhang mit der profanen römischen
Geschichte).32

Die Beachtung dieser Faktoren würde uns einerseits die Grenzen

dieser Texte sehen lassen, dass wir also nicht mehr herauslesen,
als sie selbst sagen wollen, anderseits uns daran erinnern, dass es

auch andere Aspekte jenseits der Grenzen des ausgesagten Textes gibt.
Denn auch dort, wo solche Sätze Infallibilität beanspruchen,

gilt, dass dieser Anspruch «sich nach allen Regeln der Hermeneutik
und des Selbstverständnisses lehramtlicher Aussagen nicht auf die
Voraussetzungen (bezieht), sondern nur auf das, was im Hauptsatz
einer lehramtlichen Definition ausdrücklich (manifeste) gesagt ist,
falls aus dieser Definition selbst nicht das Gegenteil feststeht (vgl.
CJC 1323 §3)».33

Solche Sätze haben also immer ein Moment der Sprachregelung
in sich, und zwar von der soziologischen Seite her, aber auch vom

31 Fransen. In: Todd. S.65.
32 Rahner/Lehmann: Geschichtlichkeit der Vermittlung. In: Mysterium

Salutisi. Zürich-Einsiedeln-Köln 1965. S.776.
33 Mühlen Heribert: Der Unfehlbarkeits-Test. In: QD 54. S.240.



— 153 —

Wesen der Sache her, weil Glaubensinhalte immer nur in analoger
Weise ausgesagt werden können, also nur in inadäquater Weise.34

Das hebt aber nicht die Möglichkeit auf, in solchen Sätzen
Wahres (nicht die absolute Wahrheit) über die Wirklichkeit, auch
über Gott, zu sagen. «Wer die göttliche Seinswahrheit von ihrer
fassbaren geistigen Aussagegestalt trennt, löst sie in eine verschwebende

Innerlichkeit auf und hat am Ende weder das eine noch das

andere.»35 Natürlich wäre es ebenso ein Irrtum, die positive Aussage

völlig zu isolieren von ergänzenden Aussagen, mit denen
zusammen sie ein Beitrag ist zum Erfassen der Wirklichkeit,36 zum
Gelingen einer Horizontverschmelzung.

2.4 Sprache und infralapsarische menschliche Natur

Darf man zu diesem Thema (mit K. Rahner) noch eine sehr

schwerwiegende Frage stellen, die bis anhin auf katholischer Seite
wohl noch nicht genügend bedacht worden ist.

Da auch solche Sätze Aussagen einer konkreten infralapsarischen menschlichen

Natur sind, muss man sich fragen: «Kann nicht auch eine an sich als
wahr zu qualifizierende Aussage voreilig, überheblich sein, kann sie nicht die
geschichtliche Perspektivität eines Menschen so verraten, dass diese Per-
spektivität sich als geschichtlich schuldhaft verrät, kann nicht auch eine
Wahrheit gefährlich sein, zweideutig, versucherisch, vorwitzig, kann sie
nicht den Menschen in eine Situation der Entscheidung hineinmanövrieren,
die ihm unangemessen ist Wenn man solche und viele ähnliche möglichen
Fragen nicht von vornhereüi verwüft, wüd klar, dass auch innerhalb der
Wahrheit der Küche und in dogmatisch richtigen Aussagen es durchaus möglich

ist, sündig zu reden in einer Sündigkeit, die sowohl die eines einzelnen
sein kann, wie auch die der Menschheit überhaupt oder einer bestimmten
Zeit.»37

Wir dürfen also wohl festhalten :

Bei der Interpretation kirchlicher Lehrentscheide sind alle Regeln
der Literaturkritik anzuwenden. Nur die zentrale Aussage ist definiert.
Der Sinn des Wortlautes ist aus den historischen, psychologischen und
soziologischen Umständen zu erschliessen, ohne dass diese selbst mitdefiniert

sind.

34 Rahner Karl: Zum Begriff der Unfehlbarkeit in der katholischen
Theologie. In: QD 54, S.21.

35 Scheffczyk Leo: Satz-Wahrheit und «Bleiben in der Wahrheit». In:
QD 54. S. 173.

36 Semmelroth Otto: A priori unfehlbare Sätze In: QD 54. S.204.
37 Rahner Karl: Was ist eine dogmatische Aussage In: Schriften zur

Theologie V. Zürich-Einsiedeln-Köln 19642. S.58.



— 154 —

3. Tragweite kirchlicher Lehrentscheide

3.1 Ehrfurcht vor der Tradition

Es ist vielleicht nicht unangebracht, zu Beginn dieses
Abschnittes eine Vorbemerkung anzubringen.

Es ist offenkundig, dass Aussagen des Lehramtes - je höher die
Stufe, oft desto deutlicher! - es soweit wie möglich vermeiden,
Meinungen zu verurteilen, die früher von Kirchenvätern, von grossen
Gelehrten und erst recht in amthchen Dokumenten verfochten
wurden. Darum bestand sehr oft die Arbeit der Konzilsväter darin,
sich eifrig um eine sorgfältig abgefasste und behutsam ausgewogene
Formulierung zu bemühen. Diese Sorge hat bisweilen zu ausserordentlich

komplizierten Formulierungen geführt.38
Vielleicht kann diese Haltung einem auf die Nerven gehen,

aber sie einfach als traditionalistische Konservierungssucht abzu-

tun, wird der Komplexheit der Situationen auch nicht gerecht.
Könnte nicht dabei auch das Bewusstsein mitspielen, dass jede
Formulierung inadäquat bleibt, eine alte und eine neue, und dass

man deshalb vorsichtig bleibt gegenüber vorschnellen Neologismen, die
vielleicht nur von kurzer Dauer sein könnten

3.2 Offenheit dogmatischer Aussagen

Der göttliche Logos allein ist das absolute Wort. Als Christus
aber der Kirche seine Wahrheit anvertraute, achtete er die Struktur

des menschlichen Denkens. Deshalb kann auch die christliche
Gemeinschaft «das Wort nicht bewahren, wenn sie es ein für allemal

in eine starre Formel bannt - dies würde den Tod unseres
Glaubens bedeuten. Sie muss es bewahren, indem sie es lebt. [...]
Sie tut es dadurch, dass sie das Wort ,in ihrem Herzen bewahrt',
wie einst die Jungfrau Maria - und nicht bloss in ihrem Kopf. Und
so entdeckt sie im Lauf ihrer langen Geschichte neue Bedeutungen,
weitere und bereichernde Beziehungen und Horizonte.»39

Wenn es schon für jede menschliche Aussage gilt, dass «der
menschliche Satz grundsätzlich immer von sich selbst aus auf die

'Fransen. In: Todd. S.79.
'Ebd.: S.66.



— 155 —

ihn überbietende, ihn weitertreibende Sache offen ist»,40 dass die
Wirklichkeit immer grösser ist «als der Satz, in dem wiedergegeben
wird, was man von ihr erkennend eingefangen hat»,41 so gilt erst
recht von Aussagen über Offenbarungswahrheiten, dass die Sprache

im Verhältnis zu der überströmenden Fülle der göttlichen
Wahrheit immer tief unangemessen bleibt.42

Dass solche Aussagen über Offenbarungswahrheiten schon
durch ihre geschichtliche Strukturiertheit korrekturbedürftig bleiben,
dürfte aus dem vorhergehenden Abschnitt klar geworden sein. Sie

können mit begleitenden Meinungen und Vorstellungsmodellen
amalgamiert sein, die wandelbar sind. Die Bedeutung der verwendeten

Begriffe kann sich ändern. Die mit dem Dogma gegebene
Sprachregelung kann «ausser Kurs» geraten.43 All dies verbietet es,
den Worten eine abschliessende Bedeutung zu geben.

Darum müssen wir uns mit der Idee einer «Offenheit des Dogmas

nach vorne» vertraut machen.44 Schliesslich hat schon der
hl. Augustin eine solche Idee ausgesprochen : « Quis nesciat, ipsa
Concilia [...] plenaria saepe priora posterioribus emendari, cum ali-

quo experimento rerum aperitur, quod clausum erat, et cognosci-
tur, quod latebat. >>45 Wenn Augustin von der Gluubenserfdhrung als
Anstoss zu Neuformulierungen spricht, so wird in ähnlichem Sinn
Jahrhunderte später ein anderer grosser Denker, Newman, sagen :

«Dogmatische Definitionen sind die Frucht der Meditation der Kirche

über die göttliche Idee. Diese Idee wird die Menschen immer
wieder übermächtigen und sie zu neuen Einsichten führen.»46

Vor allem muss man sich immer bewusst bleiben, «dass die
einzelne lehramtliche Aussage auf jenen Gesamthorizont der Offenbarung

hin gelesen wird, wie er sich in der Heiligen Schrift eröffnet.
Das folgt aus dem Verhältnis von Schrift und Lehramt, wonach die
einzelne lehramtliche Aussage auf den grösseren und rein garantierten

Ursprung, wie er sich in der Schrift findet, verwiesen ist und
von ihm her verstanden werden muss.»47

40 Rahner Karl: Replik. In: QD 54. S.67.
41 Semmelroth. In: QD 54. S.202.
"Fransen. In: Todd. S.78.
43 Rahner Karl. In: QD 54. S.63.
44 Ebd.: S.43.
45 Augustinus: De baptismo 2,3,4. PL 43, 128.
46 Zitiert bei: Rahner/Lehmann. Mysterium Salutis I. S. 750.
47 Lbhrer Magnus: Zur Interpretation lehramtlicher Aussagen. In:

Gott in WeltII. Freiburg-Basel-Wien 1964. S.513.



— 156 —

3.3 Das Je-mehr des Mysteriums

Von dieser Basis aus öffnet sich die Meditation der Kirche ins
Unbegrenzte der lebendigen, unerschöpflichen Wahrheit in Gott.
«Die Wahrheit Gottes ist unendlich und daher im dogmatischen
Satz immer nur umrissen und angedeutet. Das Mass der dogmatischen

Wahrheit bleibt der Herr selbst, und der Herr kann immer
noch alles anders und unendlich reicher sehen, als irgendein Gläubiger

es sieht.»48 Wohl selten wird tiefsinniger über dieses dauernde
Je-mehr jeder theologischen (und in eins damit immer spirituellen)

Aussage nachgedacht als im Werk Adrienne von Speyrs.49
Aber auch der spekulative Theologe (K. Rahner) ist sich dessen

bewusst: Mit dem «sehr endlichen Material kommunitär verwendbarer

Begrifflichkeit muss der Blick auf die unendliche Fülle des

vom Glauben Gemeinten offengehalten werden, muss die unendliche

Fülle und Differenziertheit der Sache ausgesagt werden».50
Die theologische Aussage ist also eine Aussage ins Mysterium

hinein.51 «Ihre Aufgabe ist es, das Mysterium gerade als Mysterium
vor einem verstehenwollenden Zugriff (zu) bewahren, d.h. gerade
als unbegreifliches Mysterium aus(zu)sagen. »52 Darum sind Dogmen
auch «keine Zielpunkte, sondern Meilensteine am Weg».53

3.4 Sünden gegen die Offenheit des Dogmas

Man muss allerdings zugeben, dass eine solche Sicht des Dogmas
oft vergessen gegangen ist - gerade in Theologenkreisen und kirchlichen

Amtsstellen. Mit vollem Recht weist Piet Fransen auf zwei

Gefahren hin: Zunächst jene Leichtfertigkeit «die die kirchlichen
Texte als ein Waffenarsenal ansieht, in dem man den jeweils
passenden Text finden kann, um einen Gegner zu Fall zu bringen».54

Eine ebenso grosse Gefahr bildet jener «Integralismus», der oft
nach einem beendigten Konzil sich breit macht. «Dies war der Fall

48 v.Speyr Adrienne: Geburt der Kirche. Einsiedeln 1949. S.243.
49 Vgl. Albrecht Barbara: Eine Theologie des KatholischenI. Einsiedeln

1972. S.14.
50 Rahner Karl: Was ist eine dogmatische Aussage In: Schriften V.

S.68.
51 Ebd.: S.72.
52 Mühlen. In : QD 54. S. 254.
53 Fries: Art. «Unfehlbar». In: SM IV.
"Fransen. In: Todd. S.91.



— 157 —

sowohl nach dem Trienter als auch nach dem 1. Vatikanischen
Konzil. Die von den Vätern so sorgfältig abgefassten Texte wurden
sofort das Eigentum der Partei, die sich als die siegreiche betrachtete.

Das ist ein ganz natürhches Phänomen und gehört in den
Bereich der Gruppenpsychologie.»55

Aus allen diesen Überlegungen ergibt sich also :

Jede kirchliche Lehraussage bleibt korrekturbedürftig (ohne deshalb

notwendig falsch zu sein), weil sie von Vorstellungen begleitet oder in
Begriffen ausgedrückt sein kann, die einem geschichtlichen Wandel

unterworfen sind. Jede Aussage bleibt nach vorne offen für weitere

Entfaltungen, da die menschliche Sprache nie die überströmende Fülle
der göttlichen Wahrheit ausschöpfen kann.

4. Die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit auf dem

1. Vatikanischen Konzil

Damit dürfte nun der Moment gekommen sein, um endlich von
unserem Hauptthema zu sprechen. Über die vorausgegangenen
«Prolegomena» dürfte wohl zwischen römischen Katholiken und
Altkatholiken kaum eine grosse Meinungsverschiedenheit bestehen.
Aber sie mussten doch gesagt werden, um den Kontroverspunkt ins

richtige Licht zu stellen. Wh1 können die Frage vielleicht ganz
grob so stellen : Ist der Protest der Altkatholiken wirklich nur ein
Phänomen der Gruppenpsychologie im Kampf gegen einen
übertreibenden Integralismus (siehe oben 3.4), oder ist er nicht in der
Sache selbst begründet? Kann es in dieser Frage, wenn auch noch
nicht eine eigentliche Horizontverschmelzung, so doch vielleicht
eine Annäherung der Horizonte geben?

An dieser Stelle müsste sozusagen die ganze Vorgeschichte und
Geschichte (und Nachgeschichte!) des VaticanumI aufgerollt werden,

was hier natürlich nicht geschehen kann. Man muss sich aber
immerhin bewusst sein, dass auf diesem Gebiet in neuerer Zeit auf
katholischer Seite sehr Beachtliches geschehen ist - ich nenne nur
die Namen Jedin, Aubert, Conzemius.56 Wir mussten auch unsere

55 Ebd.: S.91.
56 Jedin Hubert: Kleine Konzihengeschichte. Herder Bücherei 51.

Dort auf S. 135 weitere Literatur.



— 158 —

altkatholischen Gesprächspartner bitten, davon Notiz zu nehmen.
Hoffen wir, dass die Bemerkung von Conzemius nicht mehr
zutrifft: «Das altkatholische Geschichtsbild der Vorgänge um das

Konzil beruht auf einer antiquierten Literatur.»57
Auf einige historische Hinweise kann jedoch nicht verzichtet

werden.

4.1 Der historische Horizont von 1870

Um in unserer Frage weiterzukommen, muss man auch versuchen,

den historischen Horizont von 1870 zu «verstehen» (im her-
meneutischen Sinn dieses Wortes!).

Dies wird allerdings auch durch die Haltung der offiziellen Kirche

(und vor allem der römischen Kurie) von damals sehr
erschwert. Deutlich genug sagt Conzemius: «Konkret auf die
altkatholische Situation hin gesprochen, lässt sich eine solche positive
Mitschuld des Papsttums an der Spaltung von 1870 nachweisen in
drei Punkten: 1. im Syllabus von 1864; 2. in der Vernachlässigung
der Informierung der Gläubigen über das Konzil; 3. in der ungenügenden

Aufarbeitung des historischen Aspekts der auf dem Konzil
aufgestellten Lehrsätze.»58 Das Ergebnis war, «dass sich eine Reihe
von Missverständnissen um das Konzil einschlichen und die Lehre
selbst in ein falsches Licht setzten».59

Stark vereinfachend (und deshalb mit allen nötigen Vorbehalten!)

könnten wir den «Horizont» von 1870 als kurialistisch, juridi-
stisch und rationalistisch bezeichnen.

'4.1.1 Kurialismus

Aus den mittelalterlichen ekklesiologischen Auseinandersetzungen
hatte sich ein dreifacher Kirchenbegriff herausgebildet: ein kuriali-
stischer, ein konziliaristischer und ein spiritualistischer.

Für die Kurialisten war die Kirche sozusagen in der Person des

Papstes verkörpert. Die Konziliaristen betrachteten die Kirche als

Aubert R.: VaticanumI Geschichte der ökumenischen Konzüien 12.
Mainz 1965.

Conzemius Victor: Katholizismus ohne Rom. Zürich-Einsiedeln-Köln
1969. Dort: Das Erste Vatikanische Konzil. S.29-44. Weitere Literatur auf
S. 168.

67 Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S.139.
58 Ebd.: S. 142.
59 Ebd.: S. 144.



— 159 —

Verband der Gläubigen und das Generalkonzil als deren Vertretung.

Auch der Papst ist dem Konzil untergeordnet. Für die Spiri-
tualisten ist die Kirche die unsichtbare Gemeinschaft aller lebendigen

Glieder des Leibes Christi, die durch das Band des Heiligen
Geistes zusammengehalten werden.60

Alle drei Standpunkte vertreten berechtigte Anliegen, werden
aber falsch, wo sie absolut gesetzt werden. Es lässt sich wohl nicht
leugnen, dass in der römischen Ekklesiologie immer mehr der
kurialistische Standpunkt das Übergewicht bekam (wenn auch die
anderen Elemente nie völlig verlorengingen). Das VaticanumI (und
seine Nachgeschichte an der römischen Kurie und anderswo) dürfte
den Höhepunkt einer langen Entwicklung in dieser Richtung
darstellen.

4.1.2 Juridismus

Dass die römische Kirche zu einer «Rechtskirche» geworden
sei, ist eine alte Klage. Es wäre ungerecht, die stets wirksamen
Gegenkräfte gegen diese Entwicklung zu übersehen und ihr den Titel
«Liebeskirche» einfach abzusprechen. Ebenso ungerecht wäre es,
die Dimension des Rechtes und der Ordnung überhaupt zu leugnen.

Aber man kann nicht übersehen, dass das juristische Denken -
nicht nur in den kirchlichen Amtsstellen, sondern weithin bis in die
Gewissen der Gläubigen hinein - ein allzugrosses Übergewicht
erhalten hat. Ist das vielleicht ein Erbe der altrömischen Religion,
von der ein bekannter Religionswissenschaftler sagt: «Es zeigt sich

[...], dass die Gestaltung der römischen Religion wesentlich
bestimmt ist durch den Geist eines in hervorragendem Masse
juristisch begabten Volkes, das gewohnt war, nach logischen Gesetzen

zu denken und zu handeln. »61

Dieses juridistische Denken und Handeln wird heute zu Recht
auch energisch in Frage gestellt - ohne damit die Dimension der
Ordnung zu leugnen. Eine neuere Publikation trägt den bezeichnenden

Titel: «Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung ?»,62 und
bekennt gleich auf der ersten Titelseite: «Die Frage nach dem Recht
ist heute in der katholischen Kirche sehr praktisch und unmittelbar
gestellt. [...] Die Krise im rechthchen Bereich der Kirche berührt

"Ebd.: S.17f.
61 Mensching Gustav/DieReligion. Goldmann Taschenbuch 282/83. S.25.
62 Müller¦/'Elsener/Huizing: Vom Küchenrecht zur Küchenordnung.

Einsiedeln 1968.



— 160 —

nicht nur den Kirchenrechtler, zumal sich der Eindruck immer
mehr verstärkt, der Erneuerung der Kirche stehe das geltende
Recht im Wege. [...] Darum zeigt in diesem Buch der Pastoraltheologe,

wie kirchliches Rechtsgebaren wirkliche Grenzen
überschritten hat. [...] Der Rechtshistoriker umreisst den gesellschaftlichen

Hintergrund des heute geltenden Rechtsbuches. Er zieht
Vergleiche zwischen den Kodifizierungen des Zivilrechtes im
absolutistischen Europa und der Kodifizierung des kirchlichen Rechtes
und zeigt so die Abhängigkeit des kirchlichen Rechtes von einem

kirchenwidrigen absolutistischen Denken.»63
Die Geschichte der «Verrechtlichung» des römischen Kirchenbegriffes

hat eindrücklich Hans Küng in seinem Buch «Unfehlbar

?» dargestellt64 - in Einzelheiten anfechtbar,65 aber im Ganzen
doch wohl richtig, und wie sehr auf dem Vaticanum I allzusehr in
juristischen Kategorien gedacht und gesprochen wurde -, weshalb
denn auch bei der Beurteilung von Sinn und Grenzen der dortigen
Definitionen von den damals herrschenden Rechtsbegriffen auszugehen

ist, um diese dann allerdings mit Hilfe anderer Dimensionen
und Kategorien zu übersteigen.

4.1.3 Rationalismus

Vorerst ist noch auf ein drittes Merkmal des «Horizontes» von
1870 hinzuweisen: Die Mentalität der Konzilsväter war (zumeist
wohl unbewusst und hintergründig) sehr stark geprägt vom
rationalistischen Erkenntnisideal der cartesianischen «idée claires et
distinctes». Auch diesen Punkt hat Küng dargelegt.66 Man mag
seinem Kritiker Lehmann zustimmen, dass der ganze Sachverhalt mit
dem Wort «Rationalismus» zu einseitig etikettiert ist, aber auch
Lehmann gesteht :

«Das VaticanumI entspricht, in einer vielleicht .naiven' Form und auf
Strecken hin vielleicht ungewusst, einem Erfordernis des zeitgenössischen
Denkens und einem Gewissheitsausweis des Glaubens unter den Bedingungen
neuzeitlicher Mentalität.»67 «Vielleicht sollte man einmal unter diesen
geistesgeschichtlichen Voraussetzungen das Infallibilitätsdogma von 1870 ge-

63 Ebd.: Klappentext.
64 Küng: Unfehlbar S. 90ff.
65 Vgl. dazu: QD 54: 100, 124, 131, 245 usw.
66 Küng: Unfehlbar? S. 132ff. Dazu QD 54: 111, 153, 159, 368.
67 Lehmann: Von der Beweislast für «Unfehlbare Sätze». In: QD 54,

S.369.



— 161 —

nauer analysieren. Man sieht dann deutlicher die Unvermeidlichkeit der
Fragestellung, nach 100 Jahren freilich auch die fast ebensowenig auszuschlies-
sende ,Engführung'. [...] Die geistesgeschichtlichen Veränderungen, die das
cartesianische Erkenntnisideal bedroht und in gewisser Weise zum Einsturz
gebracht haben, sind selbstverständlich auch am Vaticanum I nicht spurlos
vorübergegangen. Wir erleben heute die späte Wükungsgeschichte dieser
Destruktion'.»'8

4.1.4 Papstmystik

Doch mit diesen drei etwas schlagwortartigen Etikettierungen
— Kurialismus, Juridismus, Rationalismus — ist noch nicht alles
gesagt. Conzemius weist in seinem Conciliums-Artikel «Warum wurde
der päpstliche Primat gerade im Jahre 1870 definiert ?»69 auf einen
andern wichtigen Punkt hin: auf die damals weit verbreitete
«Papstmystik», bedingt durch soziologische, kulturgeschichtliche
und spirituelle Faktoren in der Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts.

«Es war von weitreichender Bedeutung, dass diese Papstmystik nicht
auf kleine, esoterische Zükel beschränkt blieb, sondern in das Küchenvolk
eindrang und dieses für das Papsttum mobüiserte. Eine Stärkung der päpstlichen

Autorität entsprach den Wünschen und Vorstellungen der
katholischen .Basis', wie man heute sagen würde.»70 «Für Pius IX., der keineswegs

ein kühl berechnender Mehrer seiner eigenen Macht und Herrlichkeit
war, sondern ein leicht erregbarer Mann, [...] war das Motiv der Frömmigkeit

ausschlaggebend für den Eifer, mit dem er die Pläne zur Dogmatisierung

von Primat und Unfehlbarkeit beförderte.»71

4.2 Die Definition von 1870

So kam es denn auf dem Vaticanum I zur Definition der päpstlichen

Unfehlbarkeit:

«Wenn der römische Papst in höchster Lehrgewalt (ex cathedra)
spricht, d.h., wenn er, seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen
waltend, in höchster apostolischer Amtsgewalt endgültig entscheidet, eine Lehre
über Glauben oder Sitten sei von der ganzen Kirche festzuhalten, so besitzt
er auf Grund des göttlichen Beistandes, der ihm im heiligen Petrus verheissen

ist, jene Unfehlbarkeit, mit der der göttliche Erlöser seme Kirche bei
endgültigen Entscheidungen in Glaubens- und Sittenlehren ausgerüstet

58 Ed.: S.370.
69 Conzemius: Warum wurde der päpstliche Primat gerade im Jahre

1870 definiert In: Concilium 7 (1971). S.263-267. Vgl. auch Küng: Unfehlbar

S.98, 102,
70 Conzemius. In: Concilium 7. S.265.
71 Ebd.: S.266.



— 162 —

haben wollte. Diese endgültigen Entscheidungen des römischen Papstes sind
daher aus sich (ex sese) und nicht auf Grund der Zustimmung der Kirche (ex
consensu ecclesiae) unabänderlich (irreformabiles).»72

4.3 Zur Interpretation

4.3.1 Präzisierungen auf dem Konzil

«Diese Rede ist hart. Wer kann sie anhören?» (Joh 6,60)
möchten wohl viele mit den enttäuschten Jüngern nach der Rede

von Kapharnaum ausrufen.
«Trotzdem gilt: Das VaticanumI ist besser als sein Ruf. Das

zu sagen ist keine apologetische Schönfärberei, sondern eine dem
Gesamtbefunde verpflichtete Feststellung.»73

Küng weist auf zwei wichtige Präzisierungen hin, die schon am
Vaticanum I der Sprecher der Konzilsmehrheit, Gasser, gegeben
hatte :74

Einmal wird deutlich gemacht, dass für den Papst keine absolute

Unfehlbarkeit in Anspruch genommen wird: «Ich antworte und
bekenne freimütig : in keinem Sinn ist die päpstliche Unfehlbarkeit
absolut; denn die absolute Unfehlbarkeit kommt allein Gott, der
ersten und wesentlichen Wahrheit zu, der nie und nirgends
täuschen oder sich täuschen kann.»75 Die Unfehlbarkeit des Papstes
dagegen ist, als für bestimmte Zwecke mitgeteilte, in dreifacher
W'eise beschränkt : restricta est ratione subjecti, ratione objecti,
ratione actus.76

Zugleich wird deutlich, dass der Papst nicht von der Kirche
getrennt werden soll: «[...] deshalb trennen wir nicht den Papst von
der wohlgeordneten Verbindung mit der Kirche. Der Papst ist
nämlich nur dann unfehlbar, wenn er in seinem »Amt als Lehrer
aller Christen, also die ganze Kirche repräsentierend, urteilt und
bestimmt, was von allen zu glauben oder zu verwerfen ist.»77 «Von
der Gesamtkirche kann er so wenig getrennt werden wie das
Fundament vom Gebäude, das zu tragen es bestimmt ist.»78

72 DS 3074. Übersetzung nach Schmaus: Der Glaube der Küche 2.
München 1970. S. 188.

73 Fries Heinrich: Das missverständliche Wort. In: QD 54. S.223.
74 Küng: Unfehlbar S. 82f.
75 Mansi 52, 1214. Zitiert bei: Küng: Unfehlbar S. 82.
-¦'¦Küng: Unfehlbar S.82.
77 Ebd.: S.83.
78 Ebd.. S.S3.



— 163 —

Die Unfehlbarkeit des Papstes ist auf den Hirtendienst an der
Gesamtkirche ausgerichtet: «Ausserhalb dieses Bezuges zur Gesamtkirche

verfügt Petrus auch in seinen Nachfolgern nicht über dieses

Charisma der Wahrheit aus der sicheren Verheissung Christi.»79
Man darf also wohl sagen, dass «das Konzil weniger definiert

hat, als Angänger der Definition gewünscht und Gegner gefürchtet
hatten».80

4.3.2 Ein heutiger Interpretationsversuch

Aber trotzdem bleibt der anstössige Satz : er sese, non ex
consensu ecclesiae. Aber vielleicht ist er doch etwas weniger anstössig,
wenn man ihn so verstehen darf, wie H.Fries es tut (wie weit
stimmt man im römisch-katholischen Lager diesem Vorschlag
zu?):

«Gemeint ist in der Formel [...] nicht der vorausgehende oder gleichzeitige
Consensus der Küche. Denn wenn eme mögliche ex-cathedra-Entscheidung des
Papstes die Stimme des Glaubens der Gesamtküche zu sein beansprucht, dann
kann dies nicht von vorneherein dekretiert und verfügt werden, sondern dies
ist nur möglich im faktischen ständigen Kontakt mit dem Glauben der Küche,

dem .sensus ecclesiae' und mit dem vorn Papst nicht a priori zu
verfügenden, sondern zu erfragenden .consensus ecclesiae', der vorausgehend imd
gleichzeitig zu erheben ist, der deshalb ein Apriori ausschliesst und folglich
nur a posteriori möglich ist. [...] Das ,non ex consensu ecclesiae' bezieht sich
auf den nachträglichen formalen Konsens, den .consensus subsequens forma-
lis'. Was in der so sehr missverständlichen Formel zurückgewiesen werden
will, ist die These, dass es nach einer im Konsens mit der Küche erbrachten
und ausgesprochenen definitiven Lehrentscheidung des Papstes noch einmal
einer zusätzlichen Bestätigung durch eine dieser Entscheidung übergeordnete
Instanz bedürfe oder dass diese über das im Konsens mit der Küche
endgültig Ausgesprochene noch einmal richterlich befinden oder verfügen
könne.»81

Der Satz richtet sich gegen eine ganz bestimmte Lehre von
ganz bestimmten Richtungen, nämlich gegen den Konziliarismus
undnoch präziser gegen den Gallikanismus und insbesondere gegen
den vierten gallikanischen Artikel.82

(Die gallikanischen Artikel, als deren Verfasser, wenn auch nicht
geistiger Urheber, Bossuet gilt, wurden aufder Generalversammlung
des französischen Klerus in Paris 1682 verkündet. Nach dem 4. Artikel
steht dem Papst in Glaubenssachen die Entscheidung zu, und seine

78 Ebd.: S.83.
80 Ebd. : S. 110. Küng zitiert Finsterhölzl: Belastung oder Verheissung

In : Publik vom 9.1.1970.
81 Fries. In: QD 54. S.224f.
82 Ebd.: S.224.



— 164 —

Anordnungen gehen alle Küchen und jede einzelne im besonderen
an. Aber seine Entscheidung ist nicht unumstösslich, wenn nicht
die Zustimmung derKirche hinzukommt. 83Kennerdes Gallikanismus
mögen urteilen, ob mit der Verurteilung durch das VaticanumI das

eigentliche Anliegen der Gallikaner getroffen wurde. Steht nicht auch
das Anliegen der Orthodoxen dahinter-mindestens der neueren
russischen Theologie -, das sich in der Lehre von der notwendigen
«Rezeption» einer Lehrentscheidung durch das Volk Gottes
ausdrückt? «Jede dogmatische oder kanonistische Entscheidung muss
durch eine .Rezeption' durch das Volk Gottes hindurchgehen, damit
sie in den Körper eindringt. Dann, wenn sie sich in Fleisch und Blut
der Kirche inkorporiert, wo sie sich mit ihrem Wesen identifiziert,
[...] qualifiziert sie sich als katholisch, als identisch mit dem
apostolischen Ursprung.»)84

Man wird im römisch-katholischen Lager mindestens darüber
Übereinstimmung erwarten dürfen, dass der Text des Vaticanum I
nicht leugnen will, «dass die päpstlichen Entscheidungen in
Übereinstimmung und im Einvernehmen, in innerer organischer
Verbundenheit mit dem Glauben der Gesamtkirche getroffen
werden».85

4.4 Die Möglichkeit eines häretischen Papstes

Nur am Rande sei vermerkt, dass die Möglichkeit eines häretischen

Papstes am Vaticanum I zwar nicht thematisch behandelt
wurde, den Konzilsvätern aber bewusst war.86

So vermerkt auch Y. Congar: «Die Fähigkeit zur Häresie im
Denken und sogar in der persönlichen Lehrmeinimg des Papstes ist
ein Gemeinplatz in der theologischen Tradition: sie ist als Randthese

eine notwendige Behauptung, die kritischen Wert hat für die
Lehre ,De Romano Pontifice' und dieser Lehre die Voraussetzungen
für ihre Richtigkeit zusichert.»87

Es stellt sich unausweichlich die Frage: Quis iudicat. Alle
Versuche zu einer »Antwort auf römischer Seite zeigen, dass eine
exklusiv kurialistische Ekklesiologie an dieser Frage scheitert!

83 LThK2 IV, 502.
84 Evdokimov Paul: L'Orthodoxie. Neuchâtel-Paris 1959. S. 159.
85 Schmaus: Der Glaube der Küche 2. S. 190.
85 Zur ganzen Frage vgl. Küng: Strukturen der Küche. Quaestio

disputata 17. Freiburg-Basel-Wien 1962. S. 237ff. Ders. : Unfehlbar S.77, 86.
87 Congar Yves: Infallibilität und Indefektibihtät. In: QD 54. S. 180.



— 165 —

So dürfen wir also zusammenfassend sagen :

Die Definition des VaticanumI muss aus dem geschichtlichen
Horizont von 1870 beurteilt werden. In der damaligen historischen
Situation war sie Ausdruck der weit verbreiteten «Papstmystik» des

19. Jahrhunderts. Sie beansprucht keine absolute Unfehlbarkeit und
will den Papst nicht von der Gesamtkirche isolieren. Sie meint den

juristisch fassbaren Akt der Ratifizierung durch eine dem Papst
übergeordnete Instanz und könnte genauer so gefasst werden: non ex
consensu subsequenti formali ecclesiae.

5. Gründe für eine Neuformulierung

5.1 Der römische Zentralismus

Dies alles mag uns sagen, dass «das ,System' grösser, offener
und anspruchsvoller ist - nach seinen eigenen Bestimmungen und
Bedingungen - als es manche Praxen in diesem System zeigen oder
vielleicht gelten lassen wollen»88 - aber es lässt sich nicht bestreiten,

dass viele, allzuviele «Praxen» das bestätigen, was wir oben
über die Korrekturbedürftigkeit der Lehraussagen sagten: Über
mögliche sündhafte Belastungen auch in wahren Sätzen, über die
Beschlagnahmung dieser Definitionen durch übereifrige «Integrali-
sten» usw.

Zwar kam es nicht zu fortlaufenden Definitionen des Papstes,
wie manche Gegner der Infallibilität von 1870 befürchteten, so dass

man auch schon ironisch gemeint hat, es sei eigentlich verwunderlich,

dass seit 1870 das Charisma der Unfehlbarkeit höchstens
einmal gewirkt habe (nämlich 1950 bei der Definition der Aufnahme
Maria in den Himmel). Aber man kann unmöglich übersehen, dass

die Definition dem kurialen Zentralismus stärksten Auftrieb gegeben

hat, dass die weltweite Jurisdiktion des Papstes in solchem Umfang
gepriesen wurde, dass nicht nur die vatikanische Journalistik,
sondern sogar theologische Lehrbücher beinahe jedes Wort des Papstes
und auch die Entscheide der römischen Kongregationen als

(unfehlbare?) QueUen gebrauchten.89 Römische Zensuren und
Sanktionen gegen missliebige Theologen wirkten in derselben Richtung

88 Fries. In: QD 54. S.222.
89 Fransen. In: Todd. S.83.



— 166 —

5.2 Wandel der geschichtlichen Situation

Aber mindestens seit Beginn des ökumenischen Dialogs wurde
die vatikanische Formulierung der päpstlichen Unfehlbarkeit
allmählich doch etwas unbequem.

Und da die geschichtliche Situation der Definition meist nicht
mehr beachtet und schliesslich auch inaktuell wurde, müsste das

Wort immer mehr missverständhch werden.
Mit aller Deutlichkeit sagt es H. Fries:
«Der Satz, die Kathedralentscheidungen des römischen Bisehofs seien

aus sich, nicht aber auf Grund der Zustimmung der Küche unabänderlich,
ist in der Tat ein höchst missverständlicher Satz. Dass er fast wörtlich in das
Zweite Vatikanische Konzü aufgenommen wurde (Lumen gentium Nr. 25),
erhöht die Missverständlichkeit und dies aus dem Grund, weil die Adresse
und das Gegenüber dieses Satzes, der Gallikanismus, [...] schon zur Zeit des
I. Vaticanum längst seinen Höhepunkt überschritten hatte und heute nicht
mehr präsent ist. Ohne diesen geschichtlichen Hintergrund, also als davon
gelöste systematische Aussage, öffnet dieser Satz den Fehldeutungen, dem
Missverständnis, dem Ideologieverdacht, dem falschen Apriorismus und
auch dem Missbrauch alle Tore!»90

5.3 Wünschenswerte Entlastung des Papstes

Wenn wir auch den Sinn des Wortes ganz auf seinen juristischen

Sinn eingeschänkt haben, so können wir es eben doch nicht
aus dem «Klima» des ganzen VaticanumI und seiner massiven
Betonung des römischen Jurisdiktionsprimates herauslösen. Diese

Einseitigkeit darf auch nicht einfach durch einen geradezu heroischen

Akt des hermeneutischen «Verstehens» überspielt werden - es

muss heute ganz ehrlich und schlicht auch ein Schuldbekenntnis
abgelegt werden

Das wird mit aller wünschenswerten Klarheit von v. Balthasar
ausgesprochen :

«Was immer die vielfältigen und dunklen Motive derer gewesen sein
mögen, die 1870 dem römischen Pontifex diese Überfülle an Macht
zugeschoben haben — trotz der Warnung so vieler, die klarer sahen und
vorausdachten -, objektiv war der Vorgang jedenfalls der, dass hier »amtsträger
von ihrer eigenen Verantwortung abzugeben wüüg imd eifrig waren. Auf
diese tiefe Schuld - zwischen den ,Nachfolgern' der »Apostel und den .Nach¬
folgern' des Petrus - muss einmal klar hingewiesen werden, denn hier liegt
ein treibender Grund der heutigen sichtbaren Katastrophe. Es soll nicht
gesagt sein, dass die zugewiesene Funktion dem Papst nicht ,Rechtens'
zukomme (dass also das Vaticanum I sich ,geürt' habe), obschon die Form

'"Fries. In: QD 54, S.224.



— 167 —

ihrer Festlegung in ihrer Isoliertheit jedes Ausgleiches entbehrt ; nur darauf
soll aufmerksam gemacht werden, dass die Überbürdung solcher Last durch
Menschen an einen andern Menschen auch eine Offenbarung von Schuld sein
kann.»91

5.4 Das Anliegen der altkatholischen und orthodoxen Kirchen

Aber ist es so richtig gesagt, dass «die Adresse und das Gegenüber

dieses Satzes [...] heute nicht mehr präsent ist» (Fries, siehe
oben 5.2) Formell mag dies richtig sein - aber betrachten sich
nicht gerade die nach 1870 entstandenen altkatholischen Kirchen
mit ihrem Protest gegen den päpstlichen Primats- und
Unfehlbarkeitsanspruch auch als Erben der episkopalistischen Richtungen
der vorausgehenden Periode?

Die Altkatholiken wenigstens verstehen es so. Es «fällt auf,
welch breiten Raum die ,Vorgeschichte' in altkatholischen
Selbstdarstellungen einnimmt».92 Darum stellt Conzemius mit Recht
fest: «Konsequenterweise wird eine kirchengeschichtliche Würdigung

des Altkatholizismus immer von den Vorläuferbewegungen
ausgehen. [...] Der gesamte Fragenkomplex, der vom Konziliarismus

über den Gallikanismus, Jansenismus, Febronianismus reicht,
[...] harrt in weitem Masse noch der Aufarbeitung.»93

Zwar muss man etwas vorsichtig sein mit vorschnellen
Identifizierungen. «Denn zunächst einmal besteht keine direkte historische

Kontinuität zwischen jenen kirchlichen Strömungen und den

Ereignissen nach 1870. [...] Dann aber sind jene Reformbewegungen

nicht vollinhaltlich im Altkatholizismus wirksam geworden.»94
Dennoch - ein gemeinsames Anliegen verbindet sie doch : Die
Betonung der bischöflichen Autorität gegen den Zentralismus Roms.

Aber hinter diesen «Vorläuferbewegungen» steht noch etwas

ganz anderes: Die Orthodoxie! «Zur Vorgeschichte im weiteren
Sinne gehört die durch das Schisma 1054 grundlegend geänderte
Lage der Kirche. »95 Wenn auch eine Union des Altkatholizismus
mit der Orthodoxie bis heute sich als schwierig erwiesen hat,96 so

91 V.Balthasar: Klarstellungen. Herder Bücherei 393. S.95f.
92 Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S. 13. Vgl. auch Küry: Die m-

nerkatholischen Widerstandsbewegungen. S. 28-49.
93 Conzemius: aaO. S. 139.

"Ebd.: S.14.
95 Küppers: RGG I3. S.295. Zitiert von Conzemius aaO. S. 13.
96 Darüber vgl. Conzemius aaO. S. 126-133.
Küry. Das Verhältnis zur orthodoxen Kirche des Ostens. S. 388-396.



— 168 —

darf auch hier das gemeinsame Anliegen nicht vergessen werden.
Wir haben schon anlässlich der Frage der «Rezeption» darauf
hingewiesen (4.3.2), wir werden noch einmal im Zusammenhang mit
der spirituellen Dimension der Themas darauf zu sprechen kommen.

5.5 Eine Neuformulierung des Dogmas?

Nach allen diesen Überlegungen stellt sich nun die Frage:
Wäre es nicht besser, diese missverständliche Definition entweder
neu zu formulieren oder auch «ausser Kurs» geraten zu lassen

Die Frage ist mit aller Klarheit gestellt im Buche von Hans
Küng: «Unfehlbar?», samt Vorschlägen zu einer Neuformulierung.
»Aber wie der Band seiner Kritiker «Zum Problem Unfehlbarkeit»
zeigt, bedürfen seine Thesen und Vorschläge einer weiteren
Klärung. Doch die Frage selbst bejahen auch die meisten seiner Kritiker.97

Man könnte vielleicht auch den Vorschlag des evangelischen
Theologen W. Pannenberg bedenken und die Unfehlbarkeit als eine
im Ernstfall berechtigte «Eigenständigkeit des Verkündigungsam-
tes gegenüber den Wünschen der Gemeinde» ansehen.98 Aber damit
wären noch lange nicht alle Schwierigkeiten gelöst.

Da ja das VaticanumII einer zukünftigen Ekklesiologie manche

Türen geöffnet hat, ist vielleicht die Hoffnung nicht unberechtigt,

dass die Ekklesiologien des ersten und zweiten Jahrtausends, die
sich nur mit grossen Spannungen auf einen Nenner bringen
lassen,99 sich wenigstens im dritten Jahrtausend auf eine echte Weise
zu versöhnen suchen, und damit auch die Lehre vom päpstlichen
Primat und der Unfehlbarkeit einem vertierteren Verständnis
entgegengeführt wird.

Da die auf dem VaticanumI gemeinte Gegenposition heute
formell nicht mehr existiert (wenn auch deren Anliegen, vertreten durch
die orthodoxen und altkatholischen Kirchen immer noch bedenkenswert

bleibt), ist die Formulierung des VaticanumI mehr als je vielen Miss-
verständissen ausgesetzt und sollte deshalb noch gründlicher überdacht
und in eine vertieftere Ekklesiologie integriert werden.

97 Vgl. besonders Congar: Infallibilität und Indefektibilität. In: QD 54.
S. 174-195.

98 Pannenberg W.: Thesen zur Theologie der Küche. München 1970.
S.46. Zitiert von Lehmann in QD 54. S.343.

99 Lehmann. In: QD 54. S.344.



— 169 —

6. Eine Aufgabe der nachkonziliären Theologie:
Das Verhältnis zwischen Universalkirche und Ortskirche

6.1 Die kirchlichen Dienste nach dem zweiten Vatikanischen Konzil

Das VaticanumII hat für das Verständnis der «Dienste in der
Kirche» ganz bedeutende Fortschritte gebracht. Küng fasst sie in
seinem Buch «Die Kirche» so zusammen:

«1. Die Kirche ist nicht nur vom Petrusdienst her, sondern der Petrusdienst

von der Küche her zu verstehen.
2. Auch der Petrusdienst ist nicht Herrschaft, sondern Dienst.
3. Küche ist nicht nur die Gesamtküche, sondern ebenso ursprünglich

die Ortsküche.
4. Der Papst wüd statt .Haupt der Küche' ,Hirte der ganzen Küche'

genannt.
5. Die ganze Vollmacht erhält der Bischof nicht durch die päpstliche

Ernennung, sondern in der Bischofsweihe.
6. Papst und Bischof haben eme gemeinsame kollegiale Verantwortung

für die Leitung der Gesamtküche.
7. Das zentral istische System soll durch praktische Massnahmen

reformiert werden.»100

Die Verflochtenheit dieser Aussagen über die kirchlichen Dienste

mit der ganzen Ekklesiologie des Vaticanum II ist nicht zu
übersehen. Vergleicht man das Kirchenverständnis von Vaticanum

II mit demjenigen der vorangehenden Zeit, so kann man
mit Freuden eine Rückkehr zu den weiten Sichten der Patristik
feststellen.101

6.2 Das Festhalten an der Formulierung des VaticanumI in bezug auf
die Unfehlbarkeit

Und doch muss man feststellen, «dass im dritten Kapitel der
Kirchenkonstitution .Lumen gentium' [...] ein anderer Wind weht
als in den beiden vorausgehenden Kapiteln. Hier wird nicht mehr
wie in den Kapiteln über das Geheimnis der Kirche und das Volk
Gottes vor allem biblisch, pastoral, ökumenisch, sondern vor allem

[...] juristisch, institutionell, disziplinar, römisch geredet.» Es
«wird eingeleitet mit einer massiven Bestätigung des VatikanumI

100 Küng: Die Kirche. S.530.
ici Vgl. dazu das Vorwort von H.U. V.Balthasar zu Henri de Lubac:

Geheimnis, aus dem wü leben. Einsiedeln 1967. S. 10, darin das Kapitel: Die
Konstitution «Lumen Gentium» und die Küchenväter. S. 83-113.



— 170 —

und seiner Aussagen über den Primat und die Unfehlbarkeit des

Papstes (Art. 18). Im übrigen aber wollte das Vatikanum II in
seiner Darstellung der Kirchenverfassung durchaus bewusst und
programmatisch einen Ausgleich zum (unabgeschlossenen) Vatikanum

I und seiner Betonung der päpstlichen Prärogativen
schaffen.»102

Muss man deshalb nicht U.Küry beipflichten, wenn er
feststellt: «Es bleibt also auf der ganzen Linie bei dem fatalen ,ex sese,

non ex consensu Ecclesiae' des Ersten Vaticanums. Alle neueren
Abschwächungsversuche ändern nichts daran, dass dem Papst
kraft seines göttlich universalen Rechtsprimates, der ihm allein
zukommt und an den auf die ewige Seligkeit hin zu glauben ist, eine
Gewalt zukommt, wie sie die andern Bischöfe, auch als Kollegium,
nicht haben können.»103

6.3 Die Aufgabe der nachkonziliären Theologie

Muss diesem «ex sese, non ex-consensu Ecclesiae» im Kontext
des Vaticanum II das gleiche Gewicht gegeben werden wie im
Vaticanum I Könnte nicht bei dieser Wiederaufnahme der früheren
Formulierung die «konziliäre Tradition» mitspielen, frühere
Definitionen zu schonen (vgl. oben unter 3.1

Aber dennoch: Die Wiederaufnahme des VaticanumI durch
das Vaticanum II bürdet der nachkonziliären Theologie eine grosse
Arbeit auf - und die katholischen Theologen sind sich dessen weithin

bewusst. «Das Verhältnis der bischöflichen Universalgewalt des

Papstes zu der ortsbischöflichen Gewalt (und schliesslich auch zum
ganzen Volk Gottes! Anm.d.Verf.) lässt sich nicht in eine befriodi
gende juristische Formel bringen.»104 Es ist wohl nicht übertrieben
zu behaupten: Eines der schwersten und dringendsten Probleme
der nachkonziliären Kirche ist das Verhältnis zwischen Ortskirche
und Gesamtkirche.

Im gemeinsamen Bemühen um dieses Problem sehe ich persönlich

auch die Möglichkeit eines brüderlichen Beitrages der altkatholischen

Kirchen imd - hoffen wir - auch einen Weg zur Verständigung.

Dies ist auch die Hoffnung der Altkatholiken, wie sie

102 Küng: Unfehlbar? S.54f.
103 Küry. S.372.
101 Schmaus: Art. «Papst» in SM III.



— 171 —

W.Küppers ausspricht: «Ungeachtet der dogmatischen Differenz
hegt hier (sc. in der neuen Ekklesiologie des VaticanumII) die

Hoffnung auf echte Wiederannäherung nach einem Jahrhundert voll
Polemik und gegenseitiger Ablehnung.»105 Wir dürfen erwarten,
dass die in der römisch-katholischen Kirche sich anbahnende
geschichtliche und heilsgeschichtliche Betrachtung die beiden
Gesprächspartner zu einer vertieften Einsicht über die Lehrdifferenzen
(und Lehrkonvergenzen!) zwischen ihren Kirchen führen wird.106

Das VaticanumII hat glücklicherweise die Frage des Primates
und der Unfehlbarkeit in einen weiteren ekklesiologischen Horizont
gestellt. Anderseits hat es die Formulierung des VaticanumI beibehalten.

Das Verhältnis des päpstlichen Primats zum Episkopat erfordert
deshalb eine weitere Klärung.

7. Tendenzen in der nachkonziliären römisch-katholischen
Theologie

Wir möchten noch einen Blick werfen auf zwei gegenwärtig in
der römisch-katholischen Theologie sich abzeichnende Tendenzen -
wobei wir keineswegs den Anspruch erheben, die ganze Frage
umfassend darzustellen oder auch nur einigermassen die mehr und
mehr anwachsende Literatur überblicken zu können.

7.1 Keine Isolierung des Papstes

Nicht einmal in der streng römischen Theologie will man den
Papst von der Gesamtkirche isoliert sehen (vgl. oben die Ausführungen

Gassers am VaticanumI, 4.3.1). Erst recht die nachkonzi-
liäre Theologie betont sehr kräftig diese Tendenz.

7.1.1 Papst und Gesamtkirche

M. Schmaus legt dieses Verhältnis so dar :

«Als Repräsentant Christi spricht er (sc. der Papst) zum Volke Gottes,
dessen Glied er jedoch selbst ist. Als Repräsentant der Gesamtkirche spricht
er im Namen der gesamten Kirche seinen und ihren Glauben aus. [...] Weh

105 Küppers: Das IL Vatikanische Konzil und die Lehre von der Küche.

IKZ 56 (1966). S.89. Zitiert von Conzemius: Katholizismus ohne Rom.
S.119.

106 Conzemius, aaO. S. 118.



— 172 —

das Glaubenswort der Gemeinschaft nicht ein rein menschliches, sondern ein
aus dem Heiligen Geist und aus dem immer präsenten Christus kommendes
Bekenntnis ist und daher einen sakramentalen Wurzelboden hat, ist auch
das im Namen der Glaubensgemeinschaft gesprochene Glaubenswort des
Papstes oin aus der universalen Sakramentalität der Kirche geborenes Wort.
[...] Der Papst ist dabei der Sprecher der Gemeinschaft, sowohl ein von dieser

als ihr Vertreter gewählter, als auch ein von Christus vorgesehener. [...]
Es ist verständlich, dass [...] einem solchen im Namen des gesamten Volkes
vollzogenen Glaubensbekenntnisses zu Jesus Christus die Zustimmung nicht
fehlen kann.»107 (Man wird sich allerdings fragen, was dann die gleich
folgende Aussage für einen Sinn habe: «Deswegen bedarf die päpstliche Erklärung

auch nicht, um rechtens zu sein, der Zustimmung des Volkes.» Genügt
es zu sagen, dass «einem solchen im Namen des gesamten Volkes vollzogenen
Glaubensbekenntnis die Zustimmung nicht fehlen kann» ?)108

Otto Semmelroth betont zwar, dass die Definition des VaticanumI

in ihrem positiven Aussagegehalt «wahr» sei, fügt aber bei:

«Irrtum wäre es, die positive Aussage zu isolieren von ergänzenden
»aussagen, mit denen zusammen sie ein Beitrag ist zum Erfassen der Wirk-
lichkeit. [...] Würde die Aussage über die primatiale Hirtengewalt des Papstes

isoliert und damit als Leugnung der kollegialen Hütengewalt des mit
dem Papst verbundenen Gesamtepiskopates verstanden, so wäre sie ürig.»109

Heinrich Fries (vgl. auch oben 4.3.2) ist der Ansicht, dass auch
die «unfehlbaren» Aussagen des päpstlichen Lehramtes Zeugnis des

Glaubens der Kirche sind, also aus dem sensus ecclesiae schöpfen,
der an der Schrift und an der die Schrift auslegenden Tradition
normiert ist. Sie sind also niemals von der Kirche isoliert. Ihr Ziel
ist das johanneische «auf dass ihr glaubt» (Joh 19,35). Insofern
zielt «Unfehlbarkeit» doch faktisch auf einen consensus ecclesiae und
lebt davon. Die «unfehlbaren Aussagen» kommen aus der Gesamtkirche

und gehen in ihr gläubiges Bewusstsein ein.uo (Damit dürfte
mindestens einschlussweise auch eine erste Antwort auf die oben
erwähnte Frage der Rezeption angedeutet sein, vgl. 4.3.2).

Um nicht wieder in eine juridistische Sprache zu fallen, mag
man dann das Wort eher mit «Übereinstimmung» als mit «Zustimmung»

übersetzen — es wurde darüber schon beim VaticanumI
diskutiert, wo gesagt wurde: «Der ».Ausdruck kann gleichermassen im
Sinne des Kontroverstheologen Bellarmin die Tatsache der Über-

107 Schmaus: Der Glaube der Küche 2. S. 192.
108 Ebd.: S.192.
109 Semmelroth. In: QD 54. S.204.
110 Fries: Art. «Unfehlbarkeit». In: SM IV. Zum Thema der Rezeption

vgl. Congar: Die Rezeption als ekklesiologisches Problem. In: Concilium 8

(1972). S. 500-514.



— 173 —

einstimmung mit den Kirchen bezeichnen, auf die der Papst
tatsächlich nicht verzichten könne, wie auch im gallikanischen Sinne
den Akt einer notwendigen bischöflichen Zustimmung zu dem jeweiligen

Beschluss.»111

7.1.2 Wahrheitsfindung und Lehramt

Zugegeben: auch in den Dokumenten des VaticanumII ist nur
sehr spärlich davon die Rede, wie der Papst sich dieser
Übereinstimmung vergewissern kann. Immerhin steht doch in «Lumen
gentium» der Satz: «Wenn aber der römische Bischof oder die Gemeinschaft

der Bischöfe mit ihm einen Satz definieren, legen sie ihn vor
gemäss der Offenbarung, zu der zu stehen und von der sich bestimmen

zu lassen alle gehalten sind. [...] Um ihre rechte Durchforschung

und angemessene Darstellung mühen sich unter Aufbietung
der dazu geeigneten Mittel der römische Bischof und die Bischöfe
überhaupt, wie es ihrer Pflicht und der Gewichtigkeit der Sache
gemäss ist.»112

Fries sieht in diesen Worten einen «Hinweis dafür, dass die
unfehlbaren Sätze nicht apriori, von vornherein unfehlbare Sätze sind,
weil sie überhaupt keine apriorischen Sätze sind und sein können,
sondern Sätze aposteriori».113

Der Papst kann also keine «einsamen» unfehlbaren Definitionen
produzieren, sondern immer nur im Dialog mit der Gesamtkirche.

7.1.3 Dialogische Dimension des Lehramtes

Auf diese dialogische Dimension des Lehramtes legen nun viele
Theologen grösstes Gewicht. So z.B. H.U.V.Balthasar:

Kirchliche Autorität «muss auch begreifen, dass sie nur innerhalb der
Analogie der Gesamtautorität des Küchenvolkes fungieren kann, modern
und konkret gesprochen : in einem dauernden Dialog zwischen Gesamtkirche
und Kirchenleitung (Bischöfen in Kollegialität und ihrer Spitze im Papst) ;
die .Unfehlbarkeit', besser: der ,Sinn fiü die rechte Richtung' liegt sowohl
im .Glaubenssinn' der Gesamtheit der Kirche (nicht von einzelnen Gruppen
für sich zu beanspruchen) wie im Gesamtkollegium der Bischöfe wie in der
zusammenfassenden Spitze, die aber doch nur Spitze' von und für und mit
etwas ist».114

111 Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S. 42.
112 Lumen gentium Nr. 25.
113 Fries. In: QD 54. S.229.
114 v. Balthasar: Klarstellungen. S. 85.



174

Piet Fransen:

«Unsere westliche Kirche hat den rechtlichen Aspekt des Lebens der
Kirche in solchem Umfang entwickelt, dass viele Theologen unfähig geworden

sind, an anderes zu denken.»115 Viel bedeutsamer ist ein anderer »Vspekt,
nämlich das Verhältnis, das «zwischen der Autorität der Hierarchie und der
Küche als dem Mystischen Leib, belebt durch die Gegenwart des Heiligen
Geistes, besteht».116 «Uns ist es um einen Dialog zu tun, einen .Zweilinien-
Verkehr' im Leben des Glaubens, um ein organisches und lebendiges
Verhältnis, das durch die Tätigkeit des Heiligen Geistes zwischen der Autorität
und der Küche als einem Leib aufrechterhalten wird.»117

H. Mühlen :

«Wahrheitsfindung in der Küche ist ein sozialer, pneumatisch vermittelter,

kollegialer, dialogischer Prozess. Er geht immer und konstitutiv einer
Formulierung von Glaubenssätzen voran, da er eben in sich selbst Artikulation

der Gemeinschaft ist und nicht eines singulären Verhältnisses des Papstes

zu Christus.»118

7.2 Infallibilität als «Sinn fiir die rechte Richtung»

Wir möchten an dieser Stelle noch auf eine andere Tendenz in
der römisch-katholischen Theologie hinweisen. Man möchte die
Infallibilität nicht so sehr als statische Qualität verstehen, sondern
eher dynamisch als «Sinn für die rechte Richtung» (der Ausdruck
stammt von Balthasar, vgl. oben 7.1.3). Führen wir zuerst Congar

an, der auch darauf hinweist, dass diese Sicht gut thomasisch ist :

« Gemäss der Bibel besteht die Wahrheit nicht nur in einer adäquaten
Wiedergabe dessen, was gesicherte Tatsache ist: sie zielt darauf ab, dass
Dinge und Menschen zu dem werden, was sie vom lebendigen Gott zu sein
gerufen smd. Die biblische Wahrheit beinhaltet einen eschatologischen
Bezug. Es ist sehr bemerkenswert, dass ein solcher Bezug integrierender
Bestandteil dessen ist, was sich Thomas von Aquin - so häufig angeklagt, weniger

christlich als griechisch zu sein! - vorgestellt hat unter dem Glauben
(Vorwegnahme der visio, ,praelibatio futurae visionis', .qua inchoatur vita
aeterna'), unter dem Dogma (definiert als ,perceptio divinae veritatis ten-
dens in ipsam' II/II qu 1 a. 6 sed c.) und schliesslich unter der theologischen
Arbeit. So ist das Volk Gottes aufgerufen, nicht nur in der Wahrheit,
sondern auf die Wahrheit hin zu leben.»119

Piet Fransen (schon vor dem Konzil) :

«Jede Kundgabe göttlicher Wahrheit, sogar in einem Dogma, das auf
einem »411gemeinen Konzü definiert worden ist, sogar in der Schrift, sogar in

115 Fransen. In: Todd. S.84.
116 Ebd.: S.86.
117 Ebd.: S.87.
118 Mühlen. In: QD 54. S.256.
119 Congar. In: QD 54. S.183f.



— 175 —

den heiligen Worten Christi, legt den richtigen Blickwinkel fest, die
rechtgläubige Richtung, in welcher wir die Wahrheit, die Gott selbst ist, bedenken

sollen. Kein menschliches, selbst kein geheiligtes menschliches Wort
kann mit dem Wort Gottes gleichgesetzt werden. Wenn man auch sagen
muss, dass das menschliche Wort Christi zugleich das Wort des Sohnes ist,
so ist ebenso wahr, dass dieses menschliche Wort teilhat an dem Zustand der
Kenosis unseres Erlösers.120 Ein definiertes Dogma ist daher immer ein
Ausgangspunkt, der es unserem Gebet, unserer Betrachtung und theologischen
Reflexion ermöglicht, auf dem rechten Weg voranzukommen und mit
Gewissheit in der Richtung auf die ganze und vollkommene Wahrheit zu
bleiben.»121

Auch Küng spricht diesen Gedanken aus im Abschnitt «Das

Bleiben der Kirche in der Wahrheit» seines Buches «Unfehlbar .» :

«Die Verheissung meint : Gott sorgt dafür, dass es immer wieder
Glaube und Kirche gibt und dass die Küche bei allem Abirren und Herumü-
ren letztlich doch die Richtung behält und die Wahrheit Christi
weiterträgt.»122

Schliesslich betont auch Ratzinger, dass «das Dogma in seiner
durch alle Defekte der menschlichen Sprache hindurch erkennbaren

Grundausrichtung wahr ist, weil auf die Wahrheit - Jesus Christus

- verweisend und dass es daher an der Beständigkeit der
Wahrheit teilhat».123

Wirkt also nicht die Aussage, die Definitionen des Papstes
seien «irreformabiles» heute doch etwas anachronistisch, «zumal bei
einem Konzil, das sich die Erneuerung als Ziel gesetzt hat» ?124

In der heutigen römisch-katholischen Theologie sind in der

Beurteilung der päpstlichen Unfehlbarkeit folgende zwei Tendenzen
beachtenswert:

1. Die päpstliche Unfehlbarkeit darf nicht isoliert betrachtet werden.

Unfehlbarkeit zielt doch faktisch auf einen consensus ecclesiae

und lebt davon, wobei man «consensus» eher mit «Übereinstimmung»
als mit dem juristisch gefärbten Begriff «Zustimmung» übersetzen

dürfte.
2. Infallibilität wird nicht so sehr als statische Qualität verstanden,

sondern als «Sinn für die rechte Richtung».

120 Darüber hat am grossartigsten Hamann gedacht! Vgl. die Monographie

von Balthasar, in: HerrlichkeitII. Fächer der Stile. Einsiedeln 1962.
S. 615-621.

121 Fransen. In: Todd. S.78.
122 Küng: Unfehlbar S. 152.
123 Ratzinger. In: QD 54. S.115.
124 Fries. In: QD 54. S.220.



— 176 —-

8. Horizont der Ökumene

8.1 Drei Kirchenbilder

Es ist nun an der Zeit, aus all dem Gesagten doch eine Art
Schlussfolgerung zu ziehen.

Wir haben oben (4.1.1) darauf hingewiesen, dass sich aus den
mittelalterlichen ekklesiologischen Auseinandersetzungen ein
dreifacher Kirchenbegriff herausgebildet hatte : ein kurialistischer, ein
konziharistischer und ein spiritualistischer. Und wir fügten bei:
Alle drei Standpunkte vertreten berechtigte Anliegen, werden aber
falsch, wo sie absolut gesetzt werden.

Ohne fixe Etikettierungen auszuteilen, und im Bewusstsein,
dass keine Kirche auf nur eine Dimension festzulegen ist, möchten
wir doch die Frage stellen, ob wir nicht diese drei berechtigten
Sichtweisen heute in der römischen, in den orthodoxen (und innerhalb

der westlichen Kirche in den altkatholischen) und in den
reformatorischen Kirchen vertreten finden.

Müsste es dann nicht unser tiefstes Anliegen sein, zu versuchen,

alle drei Gesichtspunkte zu integrieren - oder, um in der Sprache

der Hermeneutik Gadamers zu sprechen : Mussten wir nicht
versuchen, alle drei Überlieferungen, Traditionen, zu «verstehen»
im hermeneutischen Sinn des Wortes, deren historischen Horizont
zu entwerfen, unsern eigenen Horizont nach seiner geschichtlichen
Herkunft zu befragen, uns der eigenen Vorurteile bewusst zu werden,

um so einerseits die verschiedenen Horizonte voneinander
abzuheben, anderseits das Abgehobene wieder zusammenzufassen, so
dass im Vollzug des Verstehens eine wirkliche Horizontverschmelzung

geschieht, die mit dem Entwurf des historischen Horizonts
zugleich dessen Aufhebung in der Einheit des geschichtlichen
Horizontes vollbringt ?125

Eine Art solcher «Horizontverschmelzung» hat der russische
Dichter und Kulturphilosoph Wladimir Solowjew (1853-1900)
versucht. Man verzeihe ihm die harten Worte über die Altkatholiken,126

und wir werden heute wohl kaum noch alle seine ökumeni-

125 Vgl. dazu oben die »4usführungen nach Gadamer, 2.2.
126 Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S. 144.



— 177 —

sehen Gedankengänge mitvollziehen können - es gibt darin manche
Einseitigkeiten und Lücken. Aber sein Entwurf zeigt doch in die

Richtung, die wir einzuschlagen versuchen.127

Nach Solowjew ist das grösste Ärgernis der heutigen Menschheit

die Fortdauer des ostkirchlichen und des protestantischen
Schismas. Die Ostkirche hat sich vor allem auf die Erhaltung der
Tradition beschränkt, hat aber in ihrer Liturgie, in ihrer kollegialen
Hierarchie und in ihrem kontemplativen Mönchtum eine stets
wirkende pneumatische Dimension bewahrt. Rom besitzt vor allem
das Charisma der Ordnung und der Form ; aber die Versuchung der
römischen Kirche, der sie nur allzuoft erlegen ist, ist der
Missbrauch der Macht. Darum war die Freiheitsreaktion des Protestantismus

verständlich. Aber dort besteht wieder die Gefahr zum
Missbrauch der Ratio.

Die drei Kirchen müssen unbedingt den Weg zur Wiedervereinigung

finden. Jede Kirche birgt ein entscheidendes Moment der
Christenheit: Tradition (Vergangenheit), geistliche Gewalt (Gegenwart,

als je neue Vergegenwärtigung Christi), Freiheit und Prophétie
(Zukunft). Diese Ökumene, wie Solowjew sie erschaut, bejaht und
umfängt das ganze Christentum in allen seinen Gestaltungen: «Die
bewahrende Tradition der orthodoxen, die aktiv formende Macht
der katholischen, die an Christus sich bindende Gewissensfreiheit
der evangelischen Kirche, die Una Sancta Ecclesia in allen.»128

Ich glaube, dass wir auch das Gespräch mit den altkatholischen

Kirchen in diesen Horizont stellen dürfen. Auch U.Küry
sieht deren Aufgabe nicht so sehr in einer « Repristination der
altkirchlichen Zustände und Einrichtungen», sondern «durch die
Rückkehr zum Glauben der alten Kirche die Stimme der Einen und

ganzen Kirche wieder zu Gehör zu bringen, der allein die Verheissung
der Wahrheit gegeben ist. Diese ist aber bis jetzt überhaupt erst
vernehmbar geworden in der ungeteilten Kirche des 1. Jahrtausends.

»129

127 Die ökumenischen Schriften von Solowjew finden sich in den Bänden:

Una Sancta 1/2 Deutsche Gesamtausgabe II/III. München-Freiburg
1957. Vgl. die Monographie von V.Balthasar. In : Herrlichkeit IL Fächer der
Stile. Einsiedeln 1962. S. 645-716.

128 Steinbüchel Theodor. In einem Prospekt des Wewel-Verlages.
München-Freiburg.

129 Küry. S.126.



— 178 —

8.2 Anerkennung der besonderen Charismen

Es kann sich allerdings nicht nur um eine Rückkehr handeln.
Denn so sehr in allen Kirchen im Laufe ihrer Geschichte Verirrun-
gen und Verengungen sich ereignet haben, so dürfen wir doch wohl
nicht übersehen, dass in ihnen allen durch das Wirken des Geistes
sich auch (vielleicht gerade ihnen eigene) Charismen entfaltet
haben.

Vielleicht sind es eben besondere Charismen, die man sich nicht
gegenseitig aufzwingen kann. Aber vielleicht können andere dieser
Charismen erst zur vollen Auswirkung kommen durch gegenseitige
Integration.

Ich glaube darum, dass es nicht zu einer echten Vereinigung
kommt durch allzu schnelle Verzichte auf eigene Werte. Man wird in
aller Geduld und in stetem Hinhorchen auf Gottes Wort in der
Schrift, aber auch auf das Wirken des Geistes in der Geschichte, an
die Arbeit gehen müssen, um zu scheiden, was Menschenwerk und was
Gotteswerk ist - und wird auch nicht enttäuscht sein dürfen, wenn
diese Scheidung nie restlos gelingen wird, wenn es wahr ist, dass Gott
Mensch geworden ist, und dass sein Erlösungswerk in der Kirche
weitergeht, wo das göttliche Element doch unlöslich mit dem menschlichen

Element verbunden ist.

8.3 Ökumene durch Subtraktion oder Integration?

Wir stimmen deshalb vollkommen v. Balthasar zu, wenn er
über das ökumenische Gespräch sagt :

«Es wäre so naheliegend zu sagen : Betonen wir doch das Einigende, und
lassen wir das Trennende in den Hintergrund treten.»130 «Das wäre die
Methode der Subtraktion oder Nivellierung. Sie ist es, die [...] die Gemüter
hüben und drüben beunruhigt: hüben, weil den Katholiken selber nicht klar
wüd, wie die Kirche Dinge fahren lassen kann, die sie Jahrhunderte.
Jahrtausende king mit Erbitterung verteidigt hat. Drüben, weil dies allzusehr
nach unseriösem, diplomatischem Spiel aussieht.»131

Dieser Weg ist ökumenisch nicht zu beschreiten. Es muss der
anspruchsvollere, geistig anstrengendere Weg zu Ende geschritten werden. «Das
erfordert aber von den Katholiken eine doppelte intensive theologische
»Arbeit. Einmal ist die echte Rezipierung all jener Aspekte der Theologie,
Verkündigung und Frömmigkeitsformen, die bei den getrennten Brüdern als
echter (wenn auch anderer) Ausdruck der gemeinsam anerkannten christlichen

Offenbarung gelten kann. [...] Dann eine so gründliche Reflexion der

130 v. Balthasar: Wer ist ein Christ Herder Bücherei 335. S.40.
131 Ebd.: S.41.



179

eigenen Positionen, dass man, in die eigenen Tiefen dringend, auf die anderen

Positionen stossen könnte.»132

Natürlich mussten wir auch die Gesprächspartner um eine solche

Haltung bitten. Vielleicht wird man mit der Zeit einsehen, dass

eine Einheit auf dem Wege einer nur intellektuellen Konfrontation
der verschiedenen kirchentrennenden Bekenntnisse zueinander
kaum zu erreichen ist.133 Ich glaube, dass eine echte Horizontverschmelzung

vor allem auf der Ebene der spirituellen Dimensionen
erfolgen muss.

8.4 Horizontverschmelzung der spirituellen Dimensionen

8.4.1 Die spirituelle Dimension des Petrusdienstes

Vielleicht werden dann unsere Gesprächspartner entdecken,
dass für die römischen Katholiken durch alle kirchenpolitischen
Wirrungen hindurch der Petrus-Primat - oder sagen wir heute besser:

der Petrus-Dienst des Bischofs von Rom - zutiefst auch eine

spirituelle Dimension hat.
Dies hat die hl. Katharina von Siena (1347-1380) in einem Brief

an Papst GregorXL, nach Avignon auf ergreifende Weise zum
Ausdruck gebracht - in einer Zeit der tiefsten Demütigung des

Papsttums also Sie bittet den Papst inständig, wieder nach Rom
zurückzukehren, denn dort ist sein Platz, an seinem Bischofssitz.
Und seine Aufgabe ist vor allem eine pastorale, nicht so sehr eine

politische.
«Mein heiligster und ehrwürdigster Vater in Jesus Christus. Ich, [...]

Dienerin der Diener Jesu Christi, schreibe an euch (im Namen) seines
kostbaren Blutes, mit der Sehnsucht, euch als guten Hüten zu sehen, wenn ich
zusehen muss, mein bester Vater, dass der Wolf eure Herde entführt, und
niemand da ist, der sie erlöst. An euch wende ich mich, unsern Vater und
Hut, und bitte euch mit dem gekreuzigten Christus, dass ihr von ihm lernt,
wie er im Feuer seiner Liebe sich zum schmachvollen Tod am heiligsten
Kreuz hingab, um die verirrte Herde des Menschengeschlechtes den Händen
der Dämonen zu entreissen. [...] Gebt uns armen Kindern den Frieden,
lockt uns mit eurer Liebe und Güte, straft in Milde und tadelt in Güte. [...]
Kommt, kommt, widersteht nicht weiter dem Willen Gottes, der euch ruft.
Die ausgehungerten Schäflein erwarten von euch, dass ihr zurückkehrt und
wieder den Ort eures Vorgängers und Vorbilds, des Apostels Petrus, in
Besitz nehmt.»134

132 Ebd.: S.42.
133 Mühlen. In QD 54. S.256.
134 S.Caterina da Siena: Lettere. Con note del P.M.Lodovico Ferretti.

VolumelII. Siena 1922. Lettera CXCVI a Gregorio XL S.207-213. Eigene
Übersetzung.



— 180 —

Gerade Katharina von Siena offenbart in ihrem ganzen
Verhalten zu Papst und Kurie die freimütigste Offenheit und
unerschrockenste Kritik der charismatischen Persönlichkeit, die
dennoch das Amt und gerade auch das petrinische Amt aus einer tie-
spirituellen Sicht fraglos bejaht, trotz aller allzu irdischen Verstrikf
kungen.

In unserer Zeit hat Adrienne von Speyr (1902-1967) diese
spirituelle Sicht sehr tief betrachtet und dargelegt :

«Die Kirche ist das Zeugnis der Einheit zwischen dem Herrn und
Petrus: ein lebendiges, ein sich entwickelndes Zeugnis, das allen Entfaltungen
unterworfen bleibt, durch verschiedene Phasen hindurchgeht, in Ruhe und
Unruhe fortbesteht, sich aber stets zurückführen lässt auf diesen Punkt des
dreimalerklärten und bestärkten Verhältnisses zwischen Petrus und dem
Herrn. Dort liegt die Spitze; alles andere muss nach dieser Spitze ausgerichtet

werden. [...] Hier ist der Knoten, die Zusammenraffung, in die sogar
die andern, dabeistehenden »Apostel hineingebunden werden. Wenn Petrus
den Auftrag über das Ganze erhält, ist es unmöglich, dass die andern ihm
nebengeschaltet sind und von seinem »Auftrag unabhängig schalten und walten

können. » 135

Aber das komplementäre Motiv fehlt nicht :

«Petrus der Fels, auf dem die Kirche gegründet ist, teilt als einer der
Zwölf seine Eigenschaften des Felsseins mit den elf andern. »4.11e Zwölf
bilden zusammen die Grundlage der heiligen Stadt. Und Petrus bleibt in clor
Hierarchie auf die vollkommene Mitarbeit aller übrigen angewiesen, wie er
von Anfang an trotz der Gesonderthoit seines Auftrags auf das Mitverstehen

und Mitwirken der andern angewiesen war.» 136

Im Werk »4».v.Speyrs, das von einer tiefen trinitarischen
Erfahrung und existentiellen Kreuzesmystik geprägt und gerade
deshalb durchaus ekklesiologisch ausgerichtet ist, wird das Verhältnis
von Amt und Charisma, von Primat und Kollegialität und Gesamtkirche

am Beispiel des Verhältnisses zwischen den Aposteln und
Maria in sublimer Weise durchmeditiert und immer wieder im
trinitarischen Geheimnis verankert.137

8.4.2 Der Petrusdienst im ökumenischen Gespräch

Es scheint, dass manche unserer Gesprächspartner bereit
wären, diese spirituelle Dimension des Petrusdienstes anzuerkennen.

Für den orthodoxen Theologen Paul Evdokimov ist der
Universalprimat «ein Mittelpunkt der Einmütigkeit aller Kirchen, der

135 v. Speyr: Geburt der Kirche. Einsiedeln 1949. S.470f.
136 v. Speyr: Apokalypsell. Einsiedeln 1950. S.735.
137 Vgl. Albrecht: Eine Theologie des Katholischen. 2 Bände. Einsiedeln

1972/73.



— 181 —

tätigen Sorge für die Einheit des Glaubens, für die Sendung und
für das Leben, Verkörperung des tiefgreifenden Gewissens der
Kirche, die .ausgebreitet ist über die gesamte Welt, aber wie in einem

einzigen Hause lebt', wie Irenäus schreibt».138

Ebenso sieht W.Küppers die Aufgabe der altkatholischen
Kirchen darin, «Zeugnis abzulegen für den tiefsten geistlichen Sinn
katholischer Bindung und Ordnung».139 Diese Ordnung bedarf
(nach U.Küry) des Petrus-Amtes.

Die Worte, die Jesus an Petrus gerichtet hat, «sind ein gewichtiger
Bestandteil seiner Botschaft und behalten für die Küche aller Zeiten ihre
unverlierbare Bedeutung. Es muss darum im Gehorsam gegen die Botschaft
des Herrn der Fetrus-Dienst in der Küche weitergeführt werden. Und zwar
muss er nicht nur verkündigt, sondern in der Amterordnung der Kirche
Gestalt gewinnen.»140

Eine anglikanische Stimme:
«Wie die gesamte Kirche aufs neue zu entdecken beginnt, dass das

Neue Testament Amt als Dienst versteht, und dass nach seinem Verständnis
Gemeinschaft wechselseitiges Vertrauen und Anteilnahme an der
Verantwortung einschliesst, so wüd es uns immer klarer werden, wie in der
wachsenden Einheit des Leibes die besondere Berufung des Ersten unter den
Bischöfen zu leben und zu verstehen ist.»141

Und auch in den reformatorischen Kirchen beginnt man das

Anliegen zu spüren:
«In der Zeit der einen, unteilbaren Menschheit müsste die Küche, um

ihrem Auftrag der Verkündigung des Evangeliums gerecht zu werden, vor
der Menschheit in spürbarer Einmütigkeit des Dienstes auftreten.»142 «Es
kann die Zeit kommen, wo die Errichtung eines universalen Petrusdienstes
um der Treue zum Evangelium willen geboten ist.»143

8.4.3 Die spirituelle Dimension der orthodoxen «Kollegialität» und
des reformatorischen Gemeindebewusstseins

Wenn wir hier die spirituelle Dimension des Petrusdienstes so
ausführlich dargelegt haben, darf anderseits auf römischer Seite

138 Evdokimov Paul: Kann ein Petrusdienst in der Kirche einen Sinn
haben Russisch-orthodoxe »Antwort. In: Concilium 7 (1971). S.289.

139 Küppers W. In: Barauna (Hrsg.): De Ecclesia IL Frankfurt 1966.
S.588. Zitiert von Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S.119.

140 Küry: Hütenbrief. IKZ 60 (1970). S. 189.
141 Allchin Arthur: Kann ein Petrusdienst in der Küche einen Sinn

haben »Anglikanische »Antwort. In: Concüium 7 (1971). S.292.
142 Ott Heinrich: Kann ein Petrusdienst in der Kirche einen Sinn

haben Protestantische »Antwort. In: Concüium 7 (1971). S.294.
143 Ebd.: S.295.



— 182 —

nicht vergessen werden, dass die Kollegialität des orthodoxen
Episkopats (und die russische Lehre des «Sobornost», der Einheit aller
Kirchenglieder im Heiligen Geist) ebenfalls auf einer tief spirituellen

Erfahrung beruht.
Die Kollegialität der Patriarchen und Bischöfe ist irdisches

Abbild und Anteilnahme am innertrinitarischen Leben : Einheit in
drei Personen, Einheit in der Vielfalt. In einem weiteren, aber
durchaus realen Sinn gilt dies auch für die ganze Kirche — was
besonders die russische Theologie betont. Deshalb lehnt die Orthodoxie

sowohl jede antihierarchische Gleichschaltung als auch jede
monarchische Überhöhung eines Amtsträgers ab. «Das Dogma der
Trinität, das .katholische' Dogma im höchsten Sinn, ist das

Modell, der .Kanon' aller kanonischen Gesetze der Kirche, die

Grundlage jeder kirchlichen Ökonomie.»144 «Die absolute Kirche
der Trinität ist das normative Bild der Kirche der Menschen,
Gemeinschaft der gegenwärtigen Liebe : Einheit in der Vielfalt. »145

Auch das Gemeindebewusstsein der reformatorischen Kirchen
entspringt einer spirituellen Erfahrung, wie Wolfhart Pannenberg
es sehr schön darstellt :

Dem «gemeinchristlichen Verständnis der Kirche als Mittlerin der
Teilhabe an Jesus Christus und an dem durch ihn vollbrachten Heil ist von den
Reformatoren die Kennzeichnung der Kirche als Versammlung der Gläubigen

hinzugefügt worden. Sie trägt einen spezifischen protestantischen
Akzent: Nicht in erster Linie die Hierarchie der Bischöfe und sonstigen
»Amtsträger bildet die Küche, sondern die Küche hat ihr Schwergewicht,
Versammlung der Gläubigen zu sein. Das allgemeine Priestertum der
Gläubigen ist ihre Basis. [... ] Das Amt ist dazu da, Christusgemeinschaft zu
vermitteln, und durch die Christusgemeinschaft sind die Gläubigen wieder
untereinander zur Gemeinschaft zusammengeschlossen. [...] Mit der
Wechselbeziehung von Christusgemeinschaft und Gemeinschaft der Christen
untereinander ist das innerste Wesen der Küche bezeichnet.»146

Das ökumenische Gespräch sollte vor allem von Menschen
geführt werden, die tief von den spirituellen Erfahrungen ihrer
Kirchen geprägt sind. Je tiefer diese Erfahrungen smd, am so meiir
werden sie sich gegenseitig öffnen und integrieren, denn Kirche ist
ja immer Kirche Christi im Heihgen Geist. Je näher wir zur Quelle
gehen, um so näher werden wir zueinander kommen.1

144 Evdokimov: L'Orthodoxie. S. 135. In »Anlehnung an Chomjakov.
145 Lossky Vladimir: Essai sur la Théologie mystique de l'Eglise

d'Orient. Aubier 1944. S.174.
146 Pannenberg Wolfhart: Das Glaubensbekenntnis. Siebenstern Taschenbuch

165. S.158f.



— 183 —

Ein ökumenisches Gespräch über die Frage des Petrusamtes und
dessen «Bruderdienst in der Wahrheitsfindung»147 wird wohl dann am
ehesten zum Ziel führen, wenn die Gesprächspartner sich ihres eigenen
Horizontes bewusst werden und nach einer echten Horizontverschmelzung

streben. Eine solche wird vor allem auch die spirituellen Dimensionen

der Kirchen zu integrieren trachten.

9. Der Petrusdienst in trinitarischer Sicht

In diesem letzten Abschnitt möchten wir die soeben dargelegten

Gedanken noch etwas weiter entfalten.
Eine tiefe katholische Besinnung auf die eigentlichen spirituellen

Dimensionen des Petrusdienstes (ohne andere Dimensionen aus-
zuschliessen in der Gesamtkirche, im ständigen Blick auf die
Schrift und die besten Traditionen der alten Kirche, aber auch aller
Jahrhunderte, in der Konfrontation mit den spirituellen Dimensionen

der andern christlichen Kirchen dürfte wohl den traditionellen
«römischen Horizont» um einiges erweitern. Ist es überheblich zu
fragen, welcher Art eine solche Horizonterweiterung sein könnte?

9.1 Der trinitätstheologische Ansatz von Heribert Mühlen

Ich glaube, dass H.Mühlen zu diesem Thema einen sehr
beachtlichen Beitrag geleistet hat (selbst wenn man zu einigen Einzelheiten

seiner stark vereinfachenden Gedankengänge Fragezeichen
setzen darf, besonders zu der Beurteilung der Beziehung zwischen

Imperium und Monotheismus,148 und zur einen und andern
«kirchenpolitischen» Anwendung - aber vielleicht bringen gerade diese
das Gespräch auf eine konkrete Ebene!)149

9.1.1 «Monarchische» Glaubenserfahrung und Leitungsstruktur

Die Alleinherrschaft des Papstes in der Gesamtkirche und des

Bischofs in seiner Diözese geht auf eine in der traditionellen Theologie

tief verwurzelte Glaubenserfahrung zurück.

147 Fries: Art. «Unfehlbarkeit». In: SM IV.
ns Ygj dazu: v.Ivanka Endre: Die Ausformung der Orthodoxie. In:

Handbuch der Ostküchenkunde. Düsseldorf 1971. S. 34.
149 Mühlen Heribert: Entsakralisierung. Paderborn 1971. S. 259-472.
- Alleinherrschaft in der Kirche In: Publik Nr. 33, 4. Jahrgang. S. 15.



— 184 —

«Der eine Gott bzw. Christus als das eine Haupt der Kirche kann auf
Erden auch nur von einem Menschen repräsentiert werden. [...] Das Vaticanum

II hat zwar in einem allerersten, zunächst rein verbalen »Ansatz
versucht, dieses monokratische Prinzip zu durchbrechen (Kollegialität der
Bischöfe, wenn auch noch nicht des Papstes, ihre Mitverantwortung für die
ganze Kirche usw.), aber die nachkonziliare Entwicklung hat diesen Ansatz
in keiner Weise zum Durchbruch kommen lassen.» Wir wollen hier «nur auf
die epochal bedingte Einseiligkeit der Glaubenserfahrung hinweisen, die
diese Strukturen hervorgebracht hat». «Nichts wäre mehr verfehlt, als in
ihnen lediglich die L'bernahme politischer Herrschaftsverhältnisse (etwa der
Monarchie) in die Küche zu sehen.» «Die Begründung fur die Einherrschaft
des Papstes in der ganzen Küche und für die Einherrschaft des Bischofs in
seiner Diözese ist nicht dem Gespräch mit dem Neuen Testament erwachsen,
sondern der Versuch, den altbundlichen Ein-Gott-Glauben (Monotheismus)
zum Prinzip der küchlichen Strukturen zu machen.

Zu der Zeit, als der sogenannte .monarchische Episkopat', das heisst
die Einherrschaft des Bischofs in seiner Küche entstand, war theologisch
noch nicht herausgearbeitet, dass und inwiefern durch Jesus etwas radikal
Neues in die Heilsgeschichte eingetreten ist und dass der Neue Bund eine
radikale Uberbietung des Alten ist. [...] Der neue Bund wird als Fortschritt
im Rahmen und Horizont des einen (Alten) Bundes gesehen. [...]

Mit der sog. .konstantiniseben Wende' wird der altbundliche
Monotheismus in voller Schärfe zu einem staatsrechtlichen und später dann auch
zu einem kirchlichen Prinzip erhoben. [...] Die politische Monarchie des
Kaisers wird dabei ausdrücklich als Nachahmung und irdische Repräsentation

der innergöttlichen Monarchie verstanden.»
Dies ist ein wüklich epochaler Ansatz, «der sich selbst fortschreitend in

die abendländische Geschichte und auch in die Strukturen der Kirche hinein
expliziert : Der intolerante Kampf zwischen Kaiser und Papst im Mittelalter
(nur einer kann im Abendlande den einen Gott repräsentieren ist ohne die
monotheistisch begründete Vorstellung von uniformer Einheit nicht
verständlich, ebensowenig wie die Formel des Augsburger Religionsfriedens
(1555): Jedes Territorium soll nur eine Konfession haben, und zwar die des
Monarchen.

Mit Schlagworten aus dem Reservoü moderner Demokratien oder
politischer Propaganda ist dieser theologischen Position nicht beizukommen.
Erst von einer trinitarischen Glaubenserfahrung her kann die Einseitigkeit
der traditionellen Position aufgedeckt und nur von daher könnten ursprüngliche

theologische Prinzipien küchlicher Strukturen erarbeitet werden. »

9.1.2 «Trinitarische» Glaubenserfahrung und Leitungsstruktur

«Erst nach langen Auseinandersetzungen wurde die Göttlichkeit Christi

beziehungsweise seine absolute Gleichheit im Wesen mit dem Vater
erkannt und damit eben auch eine Pluralität in der göttlichen Wüklichkoit
selbst.

- Der Unfehlbarkeits-Test. In: QD 54. S.245-252.
Wir zitieren hier den Text in «Publik», weil dort die Gedankengänge

gestrafft dargestellt sind.
150 Mühlen: Der Heilige Geist als Person. Münster 19663. S.329.



— 185 —

Als Konstantins theopolitische Monokratie entstand, waren gerade
noch die Kämpfe um das Konzil von Nikaia im Gange, und die Gleichwe-
sentlichkoit des Heiligen Geistes mit dem Vater und dem Sohn wurde erst
gegen das Ende des Jahrhunderts, auf dem ersten Konzil von Konstantinopel

(381) lehramtlich verkündet. Es ist jedoch im Anschluss daran nie der
Versuch gemacht worden, politische oder küchliche Strukturen durchgreifend

von einer trinitarischen Glaubenserfahrung her zu entwerfen.»
Wollte man dies versuchen, müsste vor allem eine tiefere Besinnung auf

die Rolle des Heiligen Geistes stattfinden. «Innertrinitarisch ist es eine
Eigentümlichkeit des Hl. Geistes, als vinculum und nexus die Person des Vaters
und die Person des Sohnes zu verbinden, und auch heilsökonomisch ist es
eine Eigentümlichkeit des Hl. Geistes, sich selbst mit Person [...] und
Personen untereinander zu verbinden.»150

«Der Ausdruck .Heiliger Geist' ist im Neuen Testament die Wiedergabe

jener Erfahrung die die Zeugen des Lebens Jesu mit Jesus selbst
gemacht haben und die sie dann in ihrer Verkündigung bezeugt haben.

Diese Erfahrung hat trinitarische Struktur, denn wü sind nach Eph
2,18 in dem einen Geiste durch Christus zum Vater hin vermittelt.
Gleichursprünglich ist diese Jesuserfahrung ein und dieselbe in der ganzen Kirche, sie
schafft (oder sie ist selbst) die Gemeinschaft untereinander.»

Darum müsste bei einer Reform der kirchlichen Strukturen zuerst die
tiefste, trinitarische Struktur der christlichen Glaubenserfahrung freigelegt werden.

«Dann ergäbe sich von selbst, dass die Entscheidungsfindung in der
Kirche, auch die des Papstes, in sich selbst ein kollegialer, das heisst pluraler,

von vielen getragener Akt ist; dann wäre die Bischofssynode nicht nur
ein beliebig anzuhörender ,Kronrat' des Papstes, sondern Entscheidungsinstanz

in der Gesamtkirche. Ähnliches gilt dann auch von den verschiedenen
Gremien in den Diözesen und Pfarreien.»

9.2 Trinitarische Aspekte in den Ekklesiologien der orthodoxen,
reformatorischen und altkatholischen Kirchen

Wir haben diese Gedankengänge Mühlens so ausführlich
dargelegt, weil wir glauben, dass sie den Ekklesiologien unserer
Gesprächspartner weit entgegenkommen (es wäre allerdings zu
fragen, wie weit die orthodoxe Theologie den pneumatologischen
Ansatz Mühlens mitvollziehen kann, ob er ihr nicht zu «westlich»
erscheint ; was die trinitarische Dimension der Kirche betrifft, werden
manche Orthodoxen darin ihre eigensten Gedanken erkennen).

Für die orthodoxe Theologie darf wiederum P. Evdokimov
angehört werden. Der Beitrag hat deshalb besonderes Interesse, weil
er irgendwie monarchische und trinitarische Sicht zu integrieren
trachtet.

«Die orthodoxe Ekklesiologie gründet sich auf das trmitarische Dogma.
[...] Im Leben der göttlichen Dreifaltigkeit sichert der Vater die Einheit,
ohne die vollkommene Gleichheit der Drei zu verletzen. Dies schliesst jede
Unterordnung aus und erweist den Vater in grossartiger Weise als den, der
den Vorrang in der trinitarischen Liebe hat. Nach diesem Vorbilde hat auch



— 186 —

in der Gemeinschaft der Kirchen, in welcher jede einzelne aufgrund der
Vollgültigkeit und Fülle der vom Bischof gefeierten Eucharistie ,Küche Gottes'
ist, eine von ihnen den Vorrang in der Liebe. Das ist das besondere Charisma
der »Autorität der Ehre, deren Bestimmung es ist, für die Einheit aller Sorge
zu tragen.»151

Auf protestantischer Seite möchte Karl Barth die Ekklesiologie
eng mit der Pneumatologie verbinden (und ernst genommene
Pneumatologie bedeutet immer auch trinitarische Sicht :

«Man kann vom Heiligen Geist nicht sprechen [...] ohne fortzufahren:
credo ecclesiam. [...] Und umgekehrt: Wehe, wo man von der Küche meint
reden zu können, ohne sie ganz und gar auf das Werk des Heiligen Geistes
zu begründen.»152

Natürlich deckt sich der Amtsbegriff Barths (und der reformatorischen
Kirchen überhaupt - abgesehen evtl. von manchen Lutheranern) nicht in
allem mit dem der vorreformatorischen (und altkatholischen) Kirchen. Doch
ist damit nicht etwa einer unsichtbaren Geistküche das Wort geredet :

«Im apostolischen Glaubensbekenntnis ist nicht ein imsichtbares
Gebilde gemeint, sondern eine sehr sichtbare Zusammenkunft, die ihren
»Anfang nimmt bei den zwölf Aposteln. [...] Credo ecclesiam heisst: ich glaube,
dass hier, an diesem Ort, in dieser sichtbaren Zusammenkunft, das Werk des

Heiligen Geistes geschieht.»153
»Auch dem apostolischen Amt fehlt der Geistbezug nicht: In der Kirche

«regiert allein Jesus Christus, und alles Regieren von Menschen kann nur
diese seine Regierung darstellen. Es wüd sich an ihr messen lassen müssen.
Jesus Christus aber regiert in seinem Wort durch den Heiligen Geist».154

Und überhören wir schliesslich nicht den christkatholischen
Bischof und Theologen Urs Küry:

Die Frage nach dem Ursprung der Küche ist «nicht nur die nach ihrem
zeitlichen »Anfang, sondern die nach ihrer transzendenten Herkunft, die sie
im dreieinigen Gott hat».155 Ausgangspunkt der Lehre über die Küche muss
die «Urintention sein, die dem gesamten Heilshandeln Christi zugrunde
liegt».156 «Nur durch das immer neue Hören auf die Botschaft des Herrn von
der Küche kann die nachapostolische Kirche im Ursprung bleiben, kann sie
Kirche Christi, die Kirche des dreieinigen Gottes bleiben.»157

Dürfen wir unsere Überlegungen vielleicht etwa so
zusammenfassen :

151 Evdokimov. In: Concilium 7 (1971). S.289.
In ähnlichem Sinn schreibt in der gleichen Nummer der griechischorthodoxe

Theologe Stylianos Harkianakis, der aber eindeutig jeden Gedanken

einer «subordinatio» unter einen «pontifex maximus» gerade aus trini-
tätstheologischen Gründen fernhalten möchte.

152 Barth Karl: Dogmatik im Grundriss. Zollikon 1947. S. 167.
163 Ebd.: S.167.
154 Ebd.: S.171.
155 Küry: S. 227.
156 Küry: S.228.
157 Küry: S.254.



— 187 —

Wie der Glaube an den dreieinigen Gott den Glauben an den
einen Gott nicht aufhebt, aber in ungeahnter Weise vertieft und
erweitert, müsste auch die Amtsstruktur der Kirche die Darstellung
einer echten, fruchtbaren Polarität zwischen Einheit und Kollegialität

darstellen, und könnte so wohl das Beste der drei grossen
Ekklesiologien zu einer spannungsreichen Union zusammenführen.

9.3 Gewissenserforschung

All dem könnte man nun mit Recht die Frage entgegenhalten :

Wäre das römische Papsttum bereit zu einem solchen Verständnis
seiner Stellung

Ich glaube, dass trotz aller Rückschläge doch manche
Ansätze dazu da sind, und vor allem, dass die Theologie nach dem
Vaticanum II daran ist, die theologischen Grundlagen des

Unfehlbarkeitsanspruchs noch gründlicher zu durchdenken - wobei dies
auch Rückgewinnung von Altem und Uraltem bedeuten kann.

Strukturwandel von solchem Ausmass brauchen ihre Zeit -
und ein Strukturwandel nur des Papsttums würde nicht genügen.
«Der Gestaltwandel der päpstlichen Macht entspricht dem Gestaltwandel

der ganzen Kirche», sagt Michael Schmaus.158

Damit sind wir alle zur Gewissenserforschung aufgerufen. Mit
lautstarken Schlagworten gegen den «päpstlichen Machtanspruch»
ist es nicht getan. Es ist auch zu billig, Steine auf Rom zu werfen
und im eigenen Haus die absoluten Herren zu spielen. Der Gestaltwandel

der «Amtsstruktur» müsste bei der «Hauskirche» beginnen
und alle kirchlichen Gruppierungen erfassen. Denn es gibt, «nach
der Demütigung des hierarchischen Triumphalismus, einen subtileren

geistigen Triumphahsmus der Gemeinde- oder Gruppenideologie.

[...] Das sind Leute, die als Einzelne oder als Gemeinschaften
das Attribut der kirchlichen Heiligkeit für sich gepachtet haben.

[...] Ausweg kann nur die Offenheit für die unverkürzte Katholizität
der Offenbarung Gottes sein, für jenes Grösstmögliche des

Einsatzes Gottes in Christus für die Welt, das keine voreilig abschliessende

Deutung verträgt, kein Bescheidwissen, [...] sondern als das
Immer-Grössere uns überragt.»159

158 Schmaus: Art. «Papst». In: SM III.
159 V.Balthasar: In Gottes Einsatz leben. Einsiedelln 1971. S.104.



Diese Worte von Hans Urs von Balthasar dürften vor allem
eine Einladung zur Gewissenserforschung innerhalb unserer
römischen Kirche selbst sein - aber gelten sie nicht auch in etwa für die
zwischenkirchlichen Beziehungen Wir verharren in der Hoffnung,
dass dieses Immer-Grössere des Mysteriums des dreieinigen Gottes
in seinem Sein und in seinem Wirken in und durch die Kirche uns
alle schliesslich in seiner Einheit und Fülle umfangen wird

Fassen wir zusammen :

Wie der Glaube an den dreieinigen Gott den Glauben an den

einen Gott nicht aufhebt, so müsste auch die Amtsstruktur der Kirche
(und innerhalb dieser der Petrusdienst) die Darstellung einer echten,

fruchtbaren Polarität zwischen Einheit und Kollegialität darstellen.
Da der Gestaltwandel der päpstlichen Macht dem Gestaltwandel

der ganzen Kirche entspricht, bleibt es unser aller Aufgabe, in Geduld
und Liebe an diesem Gestaltwandel mitzuarbeiten, bis wir alle, «die

wir im Spiegel, doch mit unverhülltem Angesicht die Herrlichkeit des

Herrn sehen, in das gleiche Bild verwandelt werden von Herrlichkeit
zu Herrlichkeit, wie es vom Herrn im Geiste geschieht» (1 Kor 3,18).

Einsiedeln P.Beda Baumer OSB


	Der Petrusdienst im ökumenischen Gespräch : Überlegungen zur Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen Konzil von 1870 im Gespräch mit den altkatholischen Kirchen

