Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)
Heft: 3
Artikel: Der Petrusdienst im 6kumenischen Gesprach : Uberlegungen zur

Definition der papstlichen Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen

Konzil von 1870 im Gesprach mit den altkatholischen Kirchen
Autor: Baumer, Beda
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 145 —

Der Petrusdienst im 6kumenischen Gesprich

Uberlegungen zur Definition der pipstlichen Unfehlbarkeit
auf dem Ersten Vatikanischen Konzil von 1870 im Gesprich
mit den altkatholischen Kirchen

Den Maitbriidern
der christkatholischen Kirche
der Schweiz

Vorwort

Der Verfasser wurde im Herbst 1972 eingeladen, an der Generalkonfe-
renz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz am 19./20. November in
Dulliken als Gesprachspartner zum Thema «Das Verhiltnis zwischen der
rémisch-katholischen und der christkatholischen Kirche» mitzuwirken. Die
vier Referenten wurden gebeten, ihre Thesen noch vor der Tagung schrift-
lich zur Verfiigung zu stellen. Die vorliegende Arbeit war nun zunéchst
nichts weiter als eine Art «Materialsammlung» zu diesen Thesen, die dann
zum Gebrauch in rémisch-katholischen Gesprichsrunden etwas erweitert
und schliesslich zu einem Text zusammengestellt wurde.

Mehrmals wurde ich gebeten, diesen Text einem weiteren Kreis zu-
gidnglich zu machen. Er erschien kiirzlich als Beilage zum Jahresbericht der
Stiftsschule Einsiedeln fur das Studienjahr 1973/1974, und erh&lt nun auch
Gastrecht in der IKZ. Es ist allerdings nicht ganz unbedenklich, eine Studie
zu verdffentlichen, die zu einem umstrittenen Thema in einem bestimmten
Zeitpunkt und fir eine bestimmte Situation verfasst wurde, nachdem unter-
dessen die Diskussionen zum Thema weiter gegangen und z.T. neue Situa-
tionen entstanden sind. Man mége diese Studie (die vorerst vor allem als In-
formation in eigenen Reihen gedacht war) als einen bescheidenen Beitrag
zur gegenseitigen Verstéindigung ansehen.

Zum Thema der Unfehlbarkeit hat Hans Kiing als Antwort auf den
Sammelband seiner Kritiker «Zum Problem Unfehlbarkeit»! (der auch in
dieser Studie ausgiebig beniitzt wurde) einen Sammelband von Beitriagen
eher zustimmender Theologen herausgegeben: «Fehlbar ? Eine Bilanzy.?
Aber die Diskussion diirfte damit kaum abgeschlossen sein,® denn es geht
darin um so differenzierte Unterscheidungen, dass die Gedankenginge offen-
bar nur noch von Spezialisten {ibersehen und beurteilt werden kénnen, und
ein Rezensent meint mit Recht: «Wie immer man sich auf dem Glatteis sol-

1 Rahner Karl (Hrsg.): Zum Problem Unfehlbarkeit. Quaestiones dis-
putatae 54. Freiburg Basel-Wien 19722, (= QD 54).

¢ Kiing Hans (Hrsg.): Fehlbar ? Eine Bilanz. Zirich-Einsiedeln-Koéln
1973.

3 Scheffczyk Leo: Ist das Unfehlbarkeitsdogma widerlegt ? In: Miin-
chener Theologische Zeitschrift. 25. Jahrgang. Heft 1/1974, S.51-63.



— 146 —

cher Unterscheidungen zu drehen versucht, die offenbar unter den Betroffe-
nen nochmals kontrovers sind : Von jeder Wissenschaft ist bekannt, wie ,spa-
nisch® solche Methodenstreite auf Aussenstehende wirken und wie unver-
meidlich sie trotzdem sind.»?

Unterdessen ist auch eine «Erklirung der Glaubenskongregation zur
Katholischen Lehre iiber die Kirche, die gegen einige heutige Irrtiimer zu
verteidigen ist»® erschienen. Die sehr ungliickliche Art der Veroffentlichung
und die spontane Reaktion der Betroffenen und der Presse haben das Klima
nicht eben verbessert. Aber wie so oft in rémischen Dokumenten sind bei
néherem Zusehen nicht alle Tiiren zugeschlagen, und was heute versteckt in
einem Nebensatz steht, kann bekanntlich morgen laut als offizielle Lehre
verkiindet werden!

So liest man in dieser Erklirung, dass der ¢ Sinn, den die Glaubensaus-
sagen enthalten, [...] zum Teil von der Aussagekraft der angewandten Spra-
che — in einer bestimmten Zeit — unter bestimmten Lebensverhéltnissen» ab-
hiangt, dass «Formeln des kirchlichen Lehramtes nicht zu allen Zeiten in
gleichermn Mass geeignete Formeln bleiben miissen», man miisse immer mehr
an ihnen erkldren, und gelegentlich habe man sie auch «durch neue Aus-
drucksweisen» ersetzt, die «vom kirchlichen Lehramt selbst eingefiihrt wur-
deny.® Mit diesen Worten durften manche Gedankengange der vorliegenden
Studie bestétigt sein und weitere Fragen in dieser Richtung als durchaus er-
laubt gelten! '

Im letzten Abschnitt dieser Studie (9. Der Petrusdienst in trinitari-
scher Sicht) nimmt der trinitdtstheologische Ansatz von Heribert Miihlen als
beachtlicher Beitrag zur Diskussion einen ziemlich breiten Raum ein. Unter-
dessen hat Miihlen selbst in einem vielbeachteten Artikel «Modelle der Eini-
gung»’ von seinem Standpunkt aus in die 6kumenische Diskussion einge-
griffen. Fr fordert darin ganz konkret auf, mindestens intentionell auf ein
universales Konzil aller Christen hinzuwirken, womit er auch einen von den
Altkatholiken geéusserten Wunsch aufnimmt. ®

Die vorliegende Studie geht von hermeneutischen Uberlegungen aus,
will dann aber vor allem auf die Bedeutung einer « Horizontverschmelzung»

4 Kaufmann L.: Rezension Uber Kiing: Fehlbar? In: Orientierung.
37.Jahrgang Nr.4. 5.47f.

5 « Mysterium Ecclesiae». Declaratio circa Catholicam Doctrinam de
Eeclesia contra nonnulios errores hodiernos tuendam. AAS LXV vom
31.7.1973, S.396-408.

Deutsche Ubersetzung: Erklirung der Glaubenskongregation zur
katholischen Lehre tiber die Kirche, die gegen einige heutige Irrtiimer zu
verteidigen ist. In: Schweizerische Kirchenzeitung 1973. S.449ff.

6 Vgl. Nr.5. KZ 8.451f. Dazu: Galli Mario: « Erkldrung» der Glaubens-

kongregation zu Kiings Anfrage « Unfehlbar ?». In: Orientierung 1973.

Nr.13/14. 8.150-152.

" Miuhlen Heribert: Modelle der Einigung. In: Catholica. 27. Jahrgang
1973. S.111ff. Nach Abschluss dieser Studie wurde ich mit dem neuesten
Buch von H.Miihlen bekannt: Morgen wird Einheit sein. Paderborn 1974.
Dieses Buch darf als sehr eindriickliche Zusammenfassung der bisherigen
6kumenischen Arbeiten Miihlens bezeichnet werden.

Die von mir (9.1) angebrachten Fragezeichen werden durch dieses Buch
weitgehend entschiirft!

8 Kiiry Urs: Die altkatholische Kirche = Die Kirchen der Welt,
BandI1l. Evangelisches Verlagswerk Stuttgart 1966. (= Kiry) S.375f.



— 147 —

der spirituellen Dimensionen hinweisen (was keinesfalls im Sinne einer
Gleichschaltung gemeint ist!). Die Diskussion im Kreise der christkatho-
lischen Geistlichen der Schweiz hat gezeigt, dass man dort ein offenes Ohr fiir
dieses Anliegen hat. Ich kann nicht umbhin, den christkatholischen Mitbrii-
dern nochmals herzlich zu danken fiir die Einladung zur Tagung und fir
das fruchtbare und offene Gespréch.

Einleitung
Altkatholizismus und vatikanisches Papsttum

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat sich eine erfreu-
liche Verbesserung der Beziehungen zwischen der réomisch-katho-
lischen Kirche und den altkatholischen Kirchen angebahnt. Trotz-
dem bleibt die Tatsache bestehen, «dass das vatikanische Papsttum
in einem viel hoheren Masse, als die romisch-katholischen Geprichs-
partner es sich im allgemeinen vorstellen und wahrhaben wollen, fiir
alle nicht romisch-katholischen Kirchen das Hindernis auf dem
Wege einer Verstandigung mit Rom ist».® «Es bleibt [...] auf der
ganzen Linie bei dem fatalen ,ex sese, non ex consensu ecclesiae’
des Ersten Vaticanum»,1? d.h. der rémische Papst erhebt den An-
spruch der Unfehlbarkeit «aus sich und nicht auf Grund der Zu-
stimmung der Kirche». Hier scheint der «Kern in der Kernfrage»!!
sich zu befinden.

Eigentlich miissten wir hier von zwei verschiedenen, wenn
auch miteinander eng verschlungenen Themen sprechen, namlich
sowohl vom pdpstlichen Primat als auch von der pdpstlichen Un-
fehlbarkeit.?> Wir werden den Hauptakzent auf das zweite Thema
legen. Denn in der Frage des Primats bestehen zwar gewiss viele
Vorbehalte (vor allem gegen einen Jurisdiktionsprimat) von seiten
der altkatholischen Kirchen, aber diese scheinen doch bereit zu
sein, einen Zeichencharakter des «Primates» Petri anzuerkennen
und im Apostolischen Stuhl Roms des «Zentrum der Einheit», im
Papst das «dienende Haupt der Kirche» zu sehen.!® Der griossere

® Kiiry: S.372f.

10 Ebd.: S.373.

1 Keippers W.: Das I1. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kir-
che. In: Internationale kirchliche Zeitschrift (TKZ) 56 (1966), S.89. Zitiert
in: Conzemius Victor: Katholizismus ohne Rom. Ziirich-Einsiedeln-Koéln
1969. S.117.

12 Kqing Hans: Vorwort zu: Concilium 7 (1971). S.233.

18 Keiry: S.331.



— 148 —

Stein des Anstosses scheint also doch der péapstliche Unfehlbar-
keitsanspruch zu sein.

1. Lehramt und Wort Gottes

Ein bedeutsamer Schritt zu einer Loésung in dieser dornigen
Frage scheint mir in der Feststellung des VaticanumII zu liegen:
Das Lehramt «ist nicht iiber dem Worte Gottes, sondern dient
ihm»,* wie denn die ganze «Dogmatische Konstitution tber die
gottliche Offenbarung» eine ganz entscheidende Grundlage zur éku-
menischen Verstandigung bildet.1s

Es kann also in keiner Weise von einer Verfiigung iiber das
Wort von seiten des Lehramtes — und sei es des pépstlichen, die
Rede sein. «In Angelegenheiten des Glaubens besitzt kein Mensch,
nicht einmal der Papst oder die Bischéfe, die Wahrheit. Glaube ist
eine gottliche Wahrheit. Christus selbst, das Wort des Vaters, und
als einziger ,der Weg, die Wahrheit und das Leben‘, schenkt sich
fortwihrend seiner Kirche durch die Ausgiessung seines Geistes.
Die gottliche Wahrheit besitzt uns.»1® «Das Lehramt kann nicht
unabhingig und getrennt von der Botschaft Gottes sein. Noch
mehr, es iiberschreitet die Grenzen seines Auftrags und seiner
Autoritat, wenn es sich von der Offenbarung entfernt, bzw. von
dem, was notwendig ist, sie zu schiitzen, zu iiberliefern oder getreu-
lich auszulegen.»'?” Diese heutige rémisch-katholische Position
diirfte doch dem entsprechen, was der christkatholische Bischof
und Dogmatiker Urs Kiiry meint: «Nur durch das immer neue
Horen auf die Botschaft des Herrn von der Kirche kann die nach-
apostolische Kirche im Ursprung bleiben, kann sie Kirche Christi,
die Kirche des dreieinigen Gottes bleiben.»8

14 Dei verbum Nr.10.

15 Vgl. Schiitz/Thurian: Das Wort Gottes auf dem Konzil. Herder
Biicherei 289,

16 Fransen Piei: Die Autoritéit der Konzilien. In: Todd: Probleme der
Autoritdt. Diisseldorf 1967. (= Todd) S.64.

17 Thils: L’Infaillibilité pontificale. Gembloux 1969. S.222. Zitiert bei:
Klinger: Die Unfehlbarkeit des ordentlichen Lehramtes. In: QD 54. S.285.

18 Kiiry: S.254. Vgl. auch: Fries Heinrich: Art. ¢« Unfehlbarkeit». In:
Sacramentum Mundi. Freiburg 1968 ff. (= SM) IV, 1052-1062, der die Un-
fehlbarkeit ein Hér-ereignis nennt.



— 149 —

In der Ubermittlung der Offenbarung stehen die Apostel und
ihre Nachfolger nicht auf der gleichen Ebene. Dieser Unterschied
zwischen den von Christus erwahlten Aposteln und den nachfolgen-
den Amtstrigern war gewiss schon immer mehr oder weniger deutlich
ausgesprochene Lehre, lebte aber doch wohl ziemlich tief im Unterbe-
wusstsein oder wurde gar im frommen Uberschwang allzuleicht
vergessen. Heute ist man sich auf romisch-katholischer Seite klar
bewusst: Die Apostel sind Offenbarungstrager und Offenbarungs-
zeugen, die Bischoéfe sind nur Offenbarungsmittler.1?

So diirfen wir also voraussetzen:

E's besteht ein Wesensunterschied zwischen dem Lehramt der Apo-
stel und jenem threr Nachfolger. Die Apostel sind Offenbarungstriger
und Offenbarungszeugen. IThre Nachfolger sind Offenbarungsmatiler.
Das Lehramt der Kirche «ist nicht iber dem Worte Gottes, sondern
dient 1thm» .20

2. Interpretation kirchlicher Lehrentscheide

2.1 Einschitzung der Lehrentscheide der alten Kirche und
der spiteren Teilkirchen bei den Altkatholiken

Wir brauchen hier keine Worte zu verlieren iiber die Berechti-
gung eines kirchlichen Lehramtes, und dass dieses sich ausgespro-
chen hat in den Grundentscheiden der alten Kirche, und dass es
Aufgabe der heutigen lehrenden Kirche ist, diese auch den Men-
schen von heute nahezubringen. Dies alles ist auch Lehre der altka-
tholischen Kirchen.

So fuhrt z. B. Urs Kiiry aus:

«Massgebend fiir uns ist nicht das geschichtliche Erscheinungsbild der
Urkirche, sondern die Botschaft, die durch dieses verkiindet wird. Darum ist
die Frage nach dem Ursprung der Kirche — darauf gilt es besonders zu ach-
ten — nicht nur die nach ihrem zeitlichen Anfang, sondern die nach ihrer
transzendentalen Herkunft, die sie im dreieinigen Gott hat. Dieser ihr Ur-
sprung wird wirksam #n der Zeit, und zwar im zeitlichen Anfang wie im zeit-
lichen Fortgang der Urkirche, von dem uns die Evangelisten und die Apostel
Zeugnis ablegen. Und eben dieses Zeugnis tiber Anfang und Fortgang der
Urkirche in der Zeit gilt es als Zeugnis tber ihren ewigen Ursprung entgegen-

19 Schmaus Michael: Art. « Papsty. In: SM I1I, 970-990.
20 VaticanumII. Dei verbum Nr. 10.



— 150 —

zunehmen und zu entfalten.»2! Darum ergebe sich als Aufgabe fiir die altka-
tholische Theologie: «Die dogmatischen Entscheidungen der alten Kirche
neu zu durchdenken und sie mit den Mitteln der neueren Forschung fir un-
sere Zeit nachzuvollziehen.»?* So faltet sich im dogmatischen Entwurf
Kiirys die «Heilsoffenbarung Gottes» aus in den drei Grundentscheidungen
der alten Kirche, der trinitarischen, der christologischen und der pneumato-
logischen.?3

Es bestehen also wohl keine Unterschiede in der Einschitzung
der Lehrentscheide der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends.
Und auch fiir die spitere Zeit sieht es die altkatholische Theologie
als ihre Aufgabe an, «die wichtigsten Sonderlehren der spiteren
Teilkirchen daraufhin zu priifen, ob und wie weit sie mit den
Grundentscheidungen der alten Kirche in Ubereinstimmung stehen
und sie dort, wo diese fehlt oder ungeniigend ist, anzustreben».?

2.2 Kirchliche Lehrentscherde im Licht der Hermeneutik

Kirchliche Lehrentscheide fallen nicht wie Meteore vom Him-
mel. Wann immer die Kirche ihren Lehrauftrag aktualisiert, so
heisst das nicht, dass sie durch diesen Akt die Worte und Formeln,
die sie braucht, aus dem Bereich der historischen, psychologischen
und soziologischen Gesetze, die die menschliche Sprache leiten, her-
ausgenommen hat. Man kénnte diesen Irrtum mit dem Doketismus
vergleichen, der die menschliche Natur Christi nicht ernst nahm.
Wer kirchliche Lehraussagen aus dem Zusammenhang einer be-
stimmten geschichtlichen Epoche herausnimmt und isoliert, begeht
den Fehler, eine echte Weise der Inkarnation Christi in seiner Kir-
che, die doch untrennbar an den historischen Ablauf gebunden ist,
nicht anzunehmen.2®

Dabei muss sich allerdings auch der heutige Interpret von
Texten der Vergangenheit bewusst sein, dass auch er mit einem
ganz bestimmten «Vorverstindnis», mit seinem « Horizont», an diese
herangeht, welcher Horizont auch seinerseits von ganz bestimmten
Elementen der Vergangenheit geprigt ist.

Die moderne Hermeneutik — in Deutschland z.B. Hans Georg
Gadamer auf den Spuren Diltheys, Husserls und Heideggers, in

B Kiry: S.227.

2 Ebd.: S.127.
23 Ebd.: S.144-160.
24 Ebd.: S.127.

25 Fransen: Die Autoritidt der Konzilien. In: Todd. S.88f.



— 151 —

Frankreich Paul Ricoeur2® — ist auf diesem Gebiet zu Erkenntnis-

sen gelangt, an denen auch die Theologie nicht mehr vorbeisehen
darf.

Einige Texte von H.G.Gadamer mégen uns davon iiberzeugen.

«Eine Uberlieferung verstehen (und handelt es sich in unserer Frage
nicht gerade um «Traditio», Uberlieferung im echtesten, tiefsten Sinn ? An-
merkung des Verfassers) verlangt [...] gewiss historischen Horizont. [...]

Der Begriff Horizont bietet sich hier an, weil er der uiberlegenen Weit-
sicht Ausdruck gibt, die der Verstehende haben muss. Horizont gewinnen
meint immer, dass man uber das Nahe und Allzunahe hinaussehen lernt,
nicht um von ihm wegzusehen, sondern um es in einem grosseren Ganzen
und in richtigeren Massen besser zu sehen. [...]

Es bedarf gewiss einer eigenen Anstrengung, sich historischen Horizont
zu erwerben. Wir sind immer von dem uns Néchsten hoffend und fiirchtend
eingenommen und treten in solcher Voreingenommenheit dem Zeugnis der
Vergangenheit entgegen. Daher ist es eine bestidndige Aufgabe, die voreilige
Angleichung der Vergangenheit an die eigenen Sinnerwartungen zu hem-
men.»27?

Die hermeneutische Situation ist durch die Vorurteil e bestimmt, die wir
mitbringen.

«Nun gilt es aber, den Irrtum fernzuhalten, als wire es ein fester Be-
stand von Meinungen und Wertungen, die den Horizont der Gegenwart
bestimmen und begrenzen, und als hébe sich die Andersheit der Vergangen-
heit dagegen wie gegen einen festen Grund ab. In Wahrheit ist der Horizont
der Gegenwart in steter Bildung begriffen, sofern wir alle unsere Vorur-
teile stindig erproben miissen. Zu solcher Erprobung gehért nicht zuletzt die
Begegnung mit der Vergangenheit und das Verstehen der Uberlieferung, aus
der wir kommen.»28

Verstehen ist «immer der Vorgang der Verschmelzung solcher vermeint-
lich fur sich seiender Horizonte.»?2?

«Jede Begegnung mit der Uberlieferung, die mit historischem Bewusst-
sein vollzogen wird, erfidhrt an sich das Spannungsverhéltnis zwischen Text
und Gegenwart. Die hermeneutische Aufgabe besteht darin, diese Spannung
nicht in naiver Angleichung zuzudecken, sondern bewusst zu entfalten. Aus
diesemm Grunde gehért notwendig zum hermeneutischen Verhalten der Ent-
wurf eines historischenHorizontes, dersichvondem Gegenwartshori-
zont unterscheidet. [...]

Anderseits [...] nimmt es das voneinander Abgehobene sogleich wieder
zusammen, um inder Einheit des geschichtlichen Horizontes, den es
sich so erwirbt, sich mit sich selbst zu vermitteln. [...]

Im Vollzug des Verstehens geschieht eine wirkliche Horizontverschmel-
zung, die mit dem Entwurf des historischen Horizontes zugleich dessen Auf-
hebung vollbringt.»®° (Sperrungen von mir.)

26 Uber die Hermeneutik Ricceurs vgl. Michel van Esbroeck: Hermeneu-
tik, Strukturalismus und Exegese. Miinchen o.d., der Ricceur, Lévi-Strauss
und de Lubac miteinander in Beziehung zu setzen versucht.

27 Gadamer Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tiibingen 1965°2.
S. 288f.

28 Ebd.: S.289.

2 Ebd.: S.289.

30 Ebd.: S.290.



— 152 —

Vielleicht ist dieser hermeneutische Exkurs doch hilfreich, um
unsere Probleme einer Losung niher zu bringen, gerade auch wo es
um den Stellenwert kirchlicher Lehrentscheide geht.

2.3 Grenzen der Sprache

Wir miissen uns klar sein, dass bei der Interpretation solcher
Texte immer alle Regeln der Literaturkritik und Hermeneutik anzu-
wenden sind. Das liasst uns bedenken, dass sie immer innerhalb
eines bestimmten geschichtlichen Horizontes gewachsen sind, an
dem auch die sprachliche Formulierung Anteil hat.

«Niemand kann ohne den Gebrauch einer Sprache, ohne den Gebrauch
von Worten denken. Dies trifft so sehr zu, dass manchmal bestimmte Seiten
einer Wahrheit nicht entdeckt werden kénnen, weil manchen Sprachen Wérter
oder grammatikalische Konstruktionen fehlen, die in anderen vorhanden sind.

b Es ist [...] offensichtlich, dass dieses gesamte sprachliche und symbol-
hafte, rationale und poetische Erbe der besondere Besitz eines jeweils bestimm-
ten Volkes, einer bestimmten Rasse und einer bestimmten Gesellschaft ist.»3!

Ebenso miisste man den Einfluss der jeweiligen geschichtlichen
Situation iiberdenken, wie weit weltliche Bewegungen und Ereig-
nisse aus dem universal-geschichtlichen Kontext eines Zeitalters
fiir das Leben der Kirche eine Rolle spielen (z.B. die Bildung des
romischen Primats im Zusammenhang mit der profanen rémischen
Geschichte).3?

Die Beachtung dieser Faktoren wiirde uns einerseits die Gren-
zen dieser Texte sehen lassen, dass wir also nicht mehr herauslesen,
als sie selbst sagen wollen, anderseits uns daran erinnern, dass es
auch andere Aspekte jenseits der Grenzen des ausgesagten Textes gibt.

Denn auch dort, wo solche Sitze Infallibilitat beanspruchen,
gilt, dass dieser Anspruch «sich nach allen Regeln der Hermeneutik
und des Selbstverstiandnisses lehramtlicher Aussagen nicht auf die
Voraussetzungen (bezieht), sondern nur auf das, was im Hauptsatz
einer lehramtlichen Definition ausdriicklich (manifeste) gesagt ist,
falls aus dieser Definition selbst nicht das Gegenteil feststeht (vgl.
CJC 1323 §3)».33

Solche Satze haben also immer ein Moment der Sprachregelung
in sich, und zwar von der soziologischen Seite her, aber auch vom

31 Fransen. In: Todd. S.65.

32 Rahner/Lehmann: Geschichtlichkeit der Vermittlung. In: Mysterium
SalutisI. Ziirich-Einsiedeln-Kéln 1965. S.776.

33 Myihlen Heribert: Der Unfehlbarkeits-Test. In: QD 54. S.240.



— 153 —

Wesen der Sache her, weil Glaubensinhalte immer nur in analoger
Weise ausgesagt werden kénnen, also nur in inadiquater Weise.34

Das hebt aber nicht die Moglichkeit auf, in solchen Sétzen
Wahres (nicht die absolute Wahrheit) iiber die Wirklichkeit, auch
iiber Gott, zu sagen. «Wer die gottliche Seinswahrheit von ihrer
fassbaren geistigen Aussagegestalt trennt, 16st sie in eine verschwe-
bende Innerlichkeit auf und hat am Ende weder das eine noch das
andere.»% Natiirlich ware es ebenso ein Irrtum, die positive Aus-
sage voOllig zu isolieren von ergénzenden Aussagen, mit denen zu-
sammen sie ein Beitrag ist zum Erfassen der Wirklichkeit,?® zum
Gelingen einer Horizontverschmelzung.

2.4 Sprache und infralapsarische menschliche Natur

Darf man zu diesem Thema (mit K.Rahner) noch eine sehr
schwerwiegende Frage stellen, die bis anhin auf katholischer Seite
wohl noch nicht geniigend bedacht worden ist ?

Da auch solche Siatze Aussagen einer konkreten infralapsarischen mensch-
lichen Natur sind, muss man sich fragen: «Kann nicht auch eine an sich als
wahr zu qualifizierende Aussage voreilig, iiberheblich sein, kann sie nicht die
geschichtliche Perspektivitét eines Menschen so verraten, dass diese Per-
spektivitidt sich als geschichtlich schuldhaft verrédt, kann nicht auch eine
Wahrheit gefidhrlich sein, zweideutig, versucherisch, vorwitzig, kann sie
nicht den Menschen in eine Situation der Entscheidung hineinmand&vrieren,
die ihm unangemessen ist ? Wenn man solche und viele éhnliche méglichen
Fragen nicht von vornherein verwirfs, wird klar, dass auch innerhalb der
Wahrheit der Kirche und in dogmatisch richtigen Aussagen es durchaus mog-
lich ist, siindig zureden in einer Siindigkeit, die sowohl die eines einzelnen
sein kann, wie auch die der Menschheit iiberhaupt oder einer bestimmten
Zeit.»37

Wir diirfen also wohl festhalten:

Ber der Interpretation kirchlicher Lehrentscheide sind alle Regeln
der Literaturkritik anzuwenden. Nur die zentrale Aussage ist definiert.
Der Sinn des Wortlautes ist aus den historischen, psychologischen und
soztologischen Umstinden zu erschliessen, ohne dass diese selbst mitde-
finiert sind.

3 Rahner Karl: Zum Begriff der Unfehlbarkeit in der katholischen
Theologie. In: QD 54, S.21.

35 Scheffczyk Leo: Satz-Wahrheit und «Bleiben in der Wahrheit». In:
QD 54. S.173.

38 Semmelroth Otto: A priori unfehlbare Sétze ? In: QD 54. S.204.
87 Rahner Karl: Was ist eine dogmatische Aussage ? In: Schriften zur
Theologie V. Zurich-Einsiedeln-Kéln 19642, S.58.



— 154 —

3. Tragweite kirchlicher Lehrentscheide

3.1 Ehrfurcht vor der Tradition

Es ist vielleicht nicht unangebracht, zu Beginn dieses Ab-
schnittes eine Vorbemerkung anzubringen.

Es ist offenkundig, dass Aussagen des Lehramtes — je hoher die
Stufe, oft desto deutlicher! — es soweit wie moglich vermeiden, Mei-
nungen zu verurteilen, die frither von Kirchenvéatern, von grossen
Gelehrten und erst recht in amtlichen Dokumenten verfochten
wurden. Darum bestand sehr oft die Arbeit der Konzilsvater darin,
sich eifrig um eine sorgfaltig abgefasste und behutsam ausgewogene
Formulierung zu bemiihen. Diese Sorge hat bisweilen zu ausseror-
dentlich komplizierten Formulierungen gefiihrt.38

Vielleicht kann diese Haltung einem auf die Nerven gehen,
aber sie einfach als traditionalistische Konservierungssucht abzu-
tun, wird der Komplexheit der Situationen auch nicht gerecht.
Koénnte nicht dabei auch das Bewusstsein mitspielen, dass jede For-
mulierung inadédquat bleibt, eine alte und eine neue, und dass
man deshalb vorsichiig bleibt gegeniiber vorschnellen Neologismen, die
vielleicht nur von kurzer Dauer sein kénnten ?

3.2 Offenheit dogmatischer Aussagen

Der gottliche Logos allein ist das absolute Wort. Als Christus
aber der Kirche seine Wahrheit anvertraute, achtete er die Struk-
tur des menschlichen Denkens. Deshalb kann auch die christliche
Gemeinschaft «das Weort nicht bewahren, wenn sie es ein fir alle-
mal in eine starre Formel bannt — dies wiirde den Tod unseres
Glaubens bedeuten. Sie muss es bewahren, indem sie es lebt. [...]
Sie tut es dadurch, dass sie das Wort ,in ihrem Herzen bewahrt*,
wie einst die Jungfrau Maria — und nicht bloss in ihrem Kopf. Und
so entdeckt sie im Lauf ihrer langen Geschichte neue Bedeutungen,
weitere und bereichernde Beziehungen und Horizonte.»3?

Wenn es schon fiir jede menschliche Aussage gilt, dass «der
menschliche Satz grundsatzlich immer von sich selbst aus auf die

38 Fransen. In: Todd. S.79.
39 Ebd.: S.66.



— 155 —

ihn iiberbietende, ihn weitertreibende Sache offen ist»,40 dass die
Wirklichkeit immer grosser ist «als der Satz, in dem wiedergegeben
wird, was man von ihr erkennend eingefangen hat»% so gilt erst
recht von Aussagen iiber Offenbarungswahrheiten, dass die Spra-
che im Verhéltnis zu der iiberstromenden Fiille der gottlichen
Wahrheit immer tief unangemessen bleibt.4

Dass solche Aussagen iiber Offenbarungswahrheiten schon
durch ihre geschichtliche Strukturiertheit korrekturbediirftig bleiben,
diirfte aus dem vorhergehenden Abschnitt klar geworden sein. Sie
koénnen mit begleitenden Meinungen und Vorstellungsmodellen
amalgamiert sein, die wandelbar sind. Die Bedeutung der verwen-
deten Begriffe kann sich &ndern. Die mit dem Dogma gegebene
Sprachregelung kann «ausser Kurs» geraten.4® All dies verbietet es,
den Worten eine abschliessende Bedeutung zu geben.

Darum miissen wir uns mit der Idee einer «Offenkeit des Dog-
mas nach vorne» vertraut machen.*¢ Schliesslich hat schon der
hl. Augustin eine solche Idee ausgesprochen: « Quis nesciat, ipsa
Concilia [...] plenaria saepe priora posterioribus emendari, cum ali-
quo experimento rerum aperitur, quod clausum erat, et cognosci-
tur, quod latebat.»* Wenn Augustin von der Glaubenserfahrung als
Anstoss zu Neuformulierungen spricht, so wird in &dhnlichem Sinn
Jahrhunderte spater ein anderer grosser Denker, Newman, sagen:
«Dogmatische Definitionen sind die Frucht der Meditation der Kir-
che iber die gottliche Idee. Diese Idee wird die Menschen iminer
wieder iiberméchtigen und sie zu neuen Einsichten fiithren. »48

Vor allem muss man sich immer bewusst bleiben, «dass die ein-
zelne lehramtliche Aussage auf jenen Gesamthorizont der Offenba-
rung hin gelesen wird, wie er sich in der Heiligen Schrift eréffnet.
Das folgt aus dem Verhaltnis von Schrift und Lehramt, wonach die
einzelne lehramtliche Aussage auf den grésseren und rein garantier-
ten Ursprung, wie er sich in der Schrift findet, verwiesen ist und
von ihm her verstanden werden muss.»??

40 Rahner Karl: Replik. In: QD 54. S.67.

41 Semmelroth. In: QD 54. S.202.

2 Fransen. In: Todd. S.78.

43 Rahner Karl. In: QD 54. S.63.

4 Ebd.: S.43.

15 Augustinus: De baptismo 2,3,4. PL 43, 128.

16 Zitiert bei: Rahner/Lehmann. Mysterium Salutis I. S.750.

17 Lohrer Magnus: Zur Interpretation lehramtlicher Aussagen. In:
Gott in WeltIL. Freiburg-Basel-Wien 1964. S.513.



— 156 —
3.3 Das Je-mehr des Mysteriums

Von dieser Basis aus 6ffnet sich die Meditation der Kirche ins
Unbegrenzte der lebendigen, unerschopflichen Wahrheit in Gott.
«Die Wahrheit Gottes ist unendlich und daher im dogmatischen
Satz immer nur umrissen und angedeutet. Das Mass der dogmati-
schen Wahrheit bleibt der Herr selbst, und der Herr kann immer
noch alles anders und unendlich reicher sehen, als irgendein Glaubi-
ger es sieht.»*® Wohl selten wird tiefsinniger iiber dieses dauernde
Je-mehr jeder theologischen (und in eins damit immer spirituel-
len) Aussage nachgedacht als im Werk Adrienne von Speyrs.4?

Aber auch der spekulative Theologe (K.Rahner) ist sich dessen
bewusst: Mit dem «sehr endlichen Material kommunitir verwend-
barer Begrifflichkeit muss der Blick auf die unendliche Fiille des
vom Glauben Gemeinten offengehalten werden, muss die unend-
liche Fiille und Differenziertheit der Sache ausgesagt werden».5°

Die theologische Aussage ist also eine Aussage tns Mysterium
hinein.®! «IThre Aufgabe ist es, das Mysterium gerade als Mysterium
vor einem verstehenwollenden Zugriff (zu) bewahren, d.h. gerade
als unbegreifliches Mysterium aus(zu)sagen.»*? Darum sind Dogmen
auch «keine Zielpunkte, sondern Meilensteine am Weg».53

3.4 Sinden gegen die Offenheit des Dogmas

Man muss allerdings zugeben, dass eine solche Sicht des Dogmas
oft vergessen gegangen ist — gerade in Theologenkreisen und kirch-
lichen Amtsstellen. Mit vollem Recht weist Piet Fransen auf zwes
Gefahren hin: Zundchst jene Leichtfertigheit «die die kirchlichen
Texte als ein Waffenarsenal ansieht, in dem man den jeweils pas-
senden Text finden kann, um einen Gegner zu Fall zu bringen».5

Eine ebenso grosse Gefahr bildet jener «Integralismus», der oft
nach einem beendigten Konzil sich breit macht. «Dies war der Fall

48 ». Speyr Adrienne: Geburt der Kirche. Einsiedeln 1949. S.243.

49 Vgl. Albrecht Barbara: Eine Theologie des KatholischenI. Einsiedeln
1972. S.14.

50 Rahner Karl: Was ist eine dogmatische Aussage ? In: Schriften V.
S.68.

51 Ebd.: S.72.

52 Miihlen. In: QD 54. S.254.

53 Fries: Art. ¢ Unfehlbar». In: SM IV.

54 Fransen. In: Todd. S.91.



— 157 —

sowohl nach dem Trienter als auch nach dem 1.Vatikanischen
Konzil. Die von den Viatern so sorgfaltig abgefassten Texte wurden
sofort das Eigentum der Partei, die sich als die siegreiche betrach-
tete. Das ist ein ganz natiirliches Phanomen und gehért in den Be-
reich der Gruppenpsychologie.»®

Aus allen diesen Uberlegungen ergibt sich also:
Jede kirchliche Lehraussage bleibt korrekturbediirftig (ohne deshalb

notwendig falsch zu sein ), weil sie von Vorstellungen begleitet oder in
Begriffen ausgedriickt sein kann, die einem geschichtlichen Wandel
unterworfen sind. Jede Aussage bleibt nach vorne offen fiir weitere
Entfaltungen, da die menschliche Sprache nie die iiberstromende Fiille
der gottlichen Wahrheit ausschopfen kann.

4. Die Definition der pépstlichen Unfehlbarkeit auf dem
1. Vatikanischen Konzil

Damit diirfte nun der Moment gekommen sein, um endlich von
unserem Hauptthema zu sprechen. Uber die vorausgegangenen
«Prolegomena» diirfte wohl zwischen rémischen Katholiken und
Altkatholiken kaum eine grosse Meinungsverschiedenheit bestehen.
Aber sie mussten doch gesagt werden, um den Kontroverspunkt ins
richtige Licht zu stellen. Wir koénnen die Frage vielleicht ganz
grob so stellen: Ist der Protest der Altkatholiken wirklich nur ein
Phénomen der Gruppenpsychologie im Kampf gegen einen iiber-
treibenden Integralismus (siehe oben 3.4), oder ist er nicht in der
Sache selbst begriindet? Kann es in dieser Frage, wenn auch noch
nicht eine eigentliche Horizontverschmelzung, so doch vielleicht
eine Annaherung der Horizonte geben?

An dieser Stelle miisste sozusagen die ganze Vorgeschichte und
Geschichte (und Nachgeschichte!) des Vaticanum1 aufgerollt wer-
den, was hier natiirlich nicht geschehen kann. Man muss sich aber
immerhin bewusst sein, dass auf diesem Gebiet in neuerer Zeit auf
katholischer Seite sehr Beachtliches geschehen ist — ich nenne nur
die Namen Jedin, Aubert, Conzemius.?® Wir miissten auch unsere

55 Ebd.: 8.91.
56 Jedin Hubert: Kleine Konziliengeschichte. Herder Biicherei 51.
Dort auf S.135 weitere Literatur.



— 158 —

altkatholischen Gespréachspartner bitten, davon Notiz zu nehmen.
Hoffen wir, dass die Bemerkung von Conzemius nicht mehr zu-
trifft: «Das altkatholische Geschichtsbild der Vorginge um das
Konzil beruht auf einer antiquierten Literatur.»?

Auf einige historische Hinweise kann jedoch nicht verzichtet
werden.

4.1 Der historische Horizont von 1870

Um in unserer Frage weiterzukommen, muss man auch versu-
chen, den historischen Horizont von 1870 zu «verstehen» (im her-
meneutischen Sinn dieses Wortes!).

Dies wird allerdings auch durch die Haltung der offiziellen Kir-
che (und vor allem der rémischen Kurie) von damals sehr er-
schwert. Deutlich genug sagt Conzemius: «Konkret auf die altka-
tholische Situation hin gesprochen, lasst sich eine solche positive
Mitschuld des Papsttums an der Spaltung von 1870 nachweisen in
drei Punkten: 1. im Syllabus von 1864; 2. in der Vernachlissigung
der Informierung der Glaubigen iiber das Konzil; 3. in der ungenii-
genden Aufarbeitung des historischen Aspekts der auf dem Konzil
aufgestellten Lehrsitze.»*® Das Ergebnis war, «dass sich eine Reihe
von Missverstindnissen um das Konzil einschlichen und die Lehre
selbst in ein falsches Licht setzten».5®

Stark vereinfachend (und deshalb mit allen nétigen Vorbehal-
ten!) konnten wir den «Horizont» von 1870 als kurialistisch, juridi-
stisch und rationalistisch bezeichnen.

'4.1.1 Kurialismus

Aus den mattelalterlichen ekklesiologischen Auseinandersetzungen
hatte sich ein dreifacher Kirchenbegriff herausgebildet: ein kuriali-
stischer, ein konziliaristischer und ein spiritualistischer.

Fir die Kurialisten war die Kirche sozusagen in der Person des
Papstes verkérpert. Die Konziliaristen betrachteten die Kirche als

Aubert R.: VaticanumI = Geschichte der 6kumenischen Konzilien 12.
Mainz 1965.

Conzemius Victor: Katholizismus ohne Rom. Zurich-Einsiedeln-Koéln
1969. Dort: Das Erste Vatikanische Konzil. S.29-44. Weitere Literatur auf

S.168.
57 Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S.139.
58 Ebd.: S.142.

59 Ebd.: S.144.



— 159 —

Verband der Glaubigen und das Generalkonzil als deren Vertre-
tung. Auch der Papst ist dem Konzil untergeordnet. Fir die Spiri-
tualisten ist die Kirche die unsichtbare Gemeinschaft aller lebendi-
gen Glieder des Leibes Christi, die durch das Band des Heiligen
Geistes zusammengehalten werden.?

Alle drei Standpunkte vertreten berechtigte Anliegen, werden
aber falsch, wo sie absolut gesetzt werden. Es léasst sich wohl nicht
leugnen, dass in der rémischen Ekklesiologie immer mehr der
kurialistische Standpunkt das Ubergewicht bekam (wenn auch die
anderen Elemente nie v6llig verlorengingen). Das VaticanumI (und
seine Nachgeschichte an der romischen Kurie und anderswo) diirfte
den Hoéhepunkt einer langen Entwicklung in dieser Richtung dar-
stellen.

4.1.2 Juridismus

Dass die réomische Kirche zu einer «Rechtskirche» geworden
sel, ist eine alte Klage. Es wire ungerecht, die stets wirksamen Ge-
genkrifte gegen diese Entwicklung zu iibersehen und ihr den Titel
«Liebeskirche» einfach abzusprechen. Ebenso ungerecht wire es,
die Dimension des Rechtes und der Ordnung iiberhaupt zu leugnen.

Aber man kann nicht tibersehen, dass das juristische Denken —
nicht nur in den kirchlichen Amtsstellen, sondern weithin bis in die
Gewissen der Glaubigen hinein — ein allzugrosses Ubergewicht er-
halten hat. Ist das vielleicht ein Erbe der altrémischen Religion,
von der ein bekannter Religionswissenschaftler sagt: «Es zeigt sich
[...], dass die Gestaltung der romischen Religion wesentlich be-
stimmt ist durch den Geist eines in hervorragendem Masse juri-
stisch begabten Volkes, das gewohnt war, nach logischen Gesetzen
zu denken und zu handeln.»8!

Dieses juridistische Denken und Handeln wird heute zu Recht
auch energisch in Frage gestellt — ohne damit die Dimension der
Ordnung zu leugnen. Eine neuere Publikation trigt den bezeich-
nenden Titel: «Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung ?»,% und be-
kennt gleich auf der ersten Titelseite: «Die Frage nach dem Recht
ist heute in der katholischen Kirche sehr praktisch und unmittelbar
gestellt. [...] Die Krise im rechtlichen Bereich der Kirche beriihrt

80 Ebd.: S.17f.

81 Mensching Gustav: Die Religion. Goldmann Taschenbuch 282/83. S.25.

82 Miiller/Elsener/Huizing: Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung.
Einsiedeln 1968.



— 160 —

nicht nur den Kirchenrechtler, zumal sich der Eindruck immer
mehr verstirkt, der Erneuerung der Kirche stehe das geltende
Recht im Wege. [...] Darum zeigt in diesem Buch der Pastoral-
theologe, wie kirchliches Rechtsgebaren wirkliche Grenzen iiber-
schritten hat. [...] Der Rechtshistoriker umreisst den gesellschaft-
lichen Hintergrund des heute geltenden Rechtsbuches. Er zieht
Vergleiche zwischen den Kodifizierungen des Zivilrechtes im abso-
lutistischen Europa und der Kodifizierung des kirchlichen Rechtes
und zeigt so die Abhingigkeit des kirchlichen Rechtes von einem
kirchenwidrigen absolutistischen Denken.»83

Die Geschichte der «Verrechtlichung» des rémischen Kirchen-
begriffes hat eindriicklich Hans Kiing in seinem Buch «Unfehl-
bar ?» dargestellt®® — in Einzelheiten anfechtbar,® aber im Ganzen
doch wohl richtig, und wie sehr auf dem VaticanumI allzusehr in
juristischen Kategorien gedacht und gesprochen wurde —, weshalb
denn auch bei der Beurteilung von Sinn und Grenzen der dortigen
Definitionen von den damals herrschenden Rechtsbegriffen auszu-
gehen ist, um diese dann allerdings mit Hilfe anderer Dimensionen
und Kategorien zu iibersteigen.

4.1.3 Rationalismus

Vorerst ist noch auf ein drittes Merkmal des «Horizontes» von
1870 hinzuweisen: Die Mentalitat der Konzilsviter war (zumeist
wohl unbewusst und hintergriindig) sehr stark geprigt vom ratio-
nalistischen Erkenntnisideal der cartesianischen «idée claires et
distinctes». Auch diesen Punkt hat Kiing dargelegt.®® Man mag sei-
nem Kritiker Lehmann zustimmen, dass der ganze Sachverhalt mit
dem Wort «Rationalismus» zu einseitig etikettiert ist, aber auch
Lehmann gesteht:

«Das VaticanumT entspricht, in einer vielleicht .naiven’ Form und auf
Strecken hin vielleicht ungewusst, einem Erfordernis des zeitgendssischen
Denkens und einem Gewissheitsausweis des Glaubens unter den Bedingungen

neuzeitlicher Mentalitidt.»¢? «Vielleicht sollte man einmal unter diesen gei-
stesgeschichtlichen Voraussetzungen das Infallibilititsdogma von 1870 ge-

83 Ebd.: Klappentext.

84 Kqing: Unfehlbar ? S.90ff.

8 Vgl. dazu: QD 54: 100, 124, 131, 245 usw.

88 Kiing: Unfehlbar ? S.132ff. Dazu QD 54: 111, 153, 159, 368.

67 Lehmann.: Von der Beweislast fiir « Unfehlbare Satze». In: QD 54,

S. 369.



— 161 —

nauer analysieren. Man sieht dann deutlicher die Unvermeidlichkeit der Fra-
gestellung, nach 100 Jahren freilich auch die fast ebensowenig auszuschlies-
sende , Engfuhrung’. [...] Die geistesgeschichtlichen Verdnderungen, die das
cartesianische Erkenntnisideal bedroht und in gewisser Weise zum Einsturz
gebracht haben, sind selbstverstédndlich auch am VaticanumTI nicht spurlos
voriibergegangen. Wir erleben heute die spiate Wirkungsgeschichte dieser
Destruktion‘.»®®

4.1.4 Papstmystik

Doch mit diesen drei etwas schlagwortartigen Etikettierungen
— Kurialismus, Juridismus, Rationalismus — ist noch nicht alles ge-
sagt. Conzemius weist in seinem Conciliums-Artikel «Warum wurde
der papstliche Primat gerade im Jahre 1870 definiert ¢»8° auf einen
andern wichtigen Punkt hin: auf die damals weit verbreitete
«Papstmystik», bedingt durch soziologische, kulturgeschichtliche
und spirituelle Faktoren in der Geistesgeschichte des 19.Jahrhun-
derts.

«Es war von weitreichender Bedeutung, dass diese Papstmystik nicht
auf kleine, esoterische Zirkel beschriankt blieb, sondern in das Kirchenvolk
eindrang und dieses fiir das Papsttum mobiliserte. Eine Stérkung der papst-
lichen Autoritat entsprach den Winschen und Vorstellungen der katho-
lischen ,Basis‘, wie man heute sagen wiirde.»?? «Fir Pius I1X., der keines-
wegs ein kiihl berechnender Mehrer seiner eigenen Macht und Herrlichkeit
war, sondern ein leicht erregbarer Mann, [...] war das Motiv der Fréommig-
keit ausschlaggebend fiir den Eifer, mit dem er die Plane zur Dogmatisie-
rung von Primat und Unfehlbarkeit beforderte.»™!

4.2 Dre Definition von 1870 .

So kam es denn auf dem Vaticanum I zur Definition der pipst-

lichen Unfehlbarkeit:

«Wenn der romische Papst in hochster Lehrgewalt (ex cathedra)
spricht, d.h., wenn er, seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen wal-
tend, in héchster apostolischer Amtsgewalt endgiiltig entscheidet, eine Lehre
iiber Glauben oder Sitten sei von der ganzen Kirche festzuhalten, so besitzt
er auf Grund des géttlichen Beistandes, der ihm im heiligen Petrus verheis-
sen ist, jene Unfehlbarkeit, mit der der gottliche Erloser seine Kirche bei
endgiiltigen Entscheidungen in Glaubens- und Sittenlehren ausgeriistet

88 Fd.: S.370.

89 Conzemius: Warum wurde der pépstliche Primat gerade im Jahre
1870 definiert ? In: Concilium 7 (1971). S.263-267. Vgl. auch Kiing: Unfehl-
bar ? S.98, 102,

70 Conzemius. In: Concilium 7. S.265.

1 Ebd.: S.266.



— 162 —

haben wollte. Diese endgiiltigen Entscheidungen des romischen Papstes sind
daher aus sich (ex sese) und nicht auf Grund der Zustimmung der Kirche (ex
consensu ecclesiae) unabdnderlich (irreformabiles).»72

4.3 Zur Interpretation

4.3.1 Prizisierungen auf dem Konzil

«Diese Rede ist hart. Wer kann sie anhoéren?» (Joh 6,60)
mochten wohl viele mit den enttduschten Jiingern nach der Rede
von Kapharnaum ausrufen.

«Trotzdem gilt: Das VaticanumI ist besser als sein Ruf. Das
zu sagen ist keine apologetische Schonfarberei, sondern eine dem
Gesamtbefunde verpflichtete Feststellung.»73

Kling weist auf zwei wichtige Prizisierungen hin, die schon am
VaticanumI der Sprecher der Konzilsmehrheit, Gasser, gegeben
hatte: ™

Einmal wird deutlich gemacht, dass fiir den Papst keine abso-
lute Unfehlbarkeit in Anspruch genommen wird: «Ich antworte und
bekenne freimiitig: in keinem Sinn ist die pdpstliche Unfehlbarkeit
absolut; denn die absolute Unfehlbarkeit kommt allein Gott, der
ersten und wesentlichen Wahrheit zu, der nie und nirgends tdu-
schen oder sich tduschen kann.»? Die Unfehlbarkeit des Papstes
dagegen ist, als fiir bestimmte Zwecke mitgeteilte, in dreifacher
Weise beschrinkt: restricta est ratione subjecti, ratione objecti,
ratione actus.?®

Zugleich wird deutlich, dass der Papst nicht von der Kirche ge-
trennt werden soll: «[...] deshalb trennen wir nicht den Papst von
der wohlgeordneten Verbindung mit der Kirche. Der Papst ist
ndmlich nur dann unfehlbar, wenn er in seinem Amt als Lehrer
aller Christen, also die ganze Kirche repréasentierend, urteilt und
bestimmt, was von allen zu glauben oder zu verwerfen ist.»?? «Von
der Gesamtkirche kann er so wenig getrennt werden wie das Fun-
dament vom Gebédude, das zu tragen es bestimmt ist.»"8

72 DS 3074. Ubersetzung nach Schmaus: Der Glaube der Kirche 2.
Miinchen 1970. S.188.

73 F'ries Heinrich: Das missverstindliche Wort. In: QD 54. S.223.

" Kiing: Unfehlbar ? S.82f.

"5 Mansi 52, 1214. Zitiert bei: Kung: Unfehlbar ? S.82.

"¢ Kiing: Unfelhbar ? S.82.

77 Ebd.: S.83.

"* Ebd.: S.83.



— 163 —

Die Unfehlbarkeit des Papstes ist auf den Hirtendienst an der
Gesamtkirche ausgerichtet: « Ausserhalb dieses Bezuges zur Gesamt-
kirche verfiigt Petrus auch in seinen Nachfolgern nicht iiber dieses
Charisma der Wahrheit aus der sicheren Verheissung Christi.»?®

Man darf also wohl sagen, dass «das Konzil weniger definiert
hat, als Anginger der Definition gewiinscht und Gegner gefiirchtet
hatten ».8°

4.3.2 Ein heutiger Interpretationsversuch

Aber trotzdem bleibt der anstissige Satz: er sese, non ex con-
sensu ecclesiae. Aber vielleicht ist er doch etwas weniger anstossig,
wenn man ihn so verstehen darf, wie H.Fries es tut (wie weit
stimmt man im roémisch-katholischen Lager diesem Vorschlag
zu?):

«Gemeint ist in der Formel [...] nicht der vorausgehende oder gleichzeitige
Consensus der Kirche. Denn wenn eine méglicheex-cathedra-Entscheidung des
Papstes die Stimme des Glaubens der Gesamtkirche zu sein beansprucht, dann
kann dies nicht von vorneherein dekretiert und verfiigt werden, sondern dies
ist nur moéglich im faktischen stédndigen Kontakt mit dem Glauben der Kir-
che, dem ,sensus ecclesiae’ und mit dem vom Papst nicht a priori zu verfii-
genden, sondern zu erfragenden ,consensus ecclesiae‘, der vorausgehend und
gleichzeitig zu erheben ist, der deshalb ein Apriori ausschliesst und folglich
nur a postertort moglich ist. [...] Das ,non ex consensu ecclesiae’ bezieht sich
auf den nachirdglichen formalen Konsens, den ,consensus subsequens forma-
lis*. Was in der so sehr missverstidndlichen Formel zuriickgewiesen werden
will, ist die These, dass es nach einer im Konsens mit der Kirche erbrachten
und ausgesprochenern definitiven Lehrentscheidung des Papstes noch einmal
einer zusdtzlichen Bestdtigung durch eine dieser Entscheidung iibergeordnete
Instanz bediirfe oder dass diese iiber das im Konsens mit der Kirche
endgiiltig Ausgesprochene noch einmal richterlich befinden oder verfugen
konne.»8!

Der Satz richtet sich gegen eine ganz bestimmte Lehre von
ganz bestimmten Richtungen, namlich gegen den Konziliarismus
undnoch préziser gegenden Gallikanismusundinsbesondere gegen
den vierten gallikanischen Artikel.82

(Die gallikanischen Artikel, als deren Verfasser, wenn auch nicht
geistiger Urheber, Bossuet gilt, wurden auf der Generalversammlung
des franzosischen Klerusin Paris 1682 verkiindet. Nach dem 4. Artikel
steht dem Papst in Glaubenssachen die Entscheidung zu, und seine

7% Ebd.: S.83.

80 Ebd.: S.110. Kung zitiert Finsterholzl: Belastung oder Verheissung ?
In: Publik vom 9.1.1970.

81 fries. In: QD 54. S.224f.

82 Ebd.: S.224.



— 164 —

Anordnungen gehen alle Kirchen und jede einzelne im besonderen
an. Aber seine Entscheidung ist nicht unumstosslich, wenn nicht
die Zustimmung der Kirche hinzukommt.8% Kenner des Gallikanismus
mogen urteilen, ob mit der Verurteilung durch das VaticanumI das
eigentliche Anliegen der Gallikaner getroffen wurde. Steht nicht auch
das Anliegen der Orthodoxen dahinter — mindestens der neueren russi-
schen Theologie —, das sich in der Lehre von der notwendigen
«Rezeption» einer Lehrentscheidung durch das Volk Gottes aus-
driickt? «Jede dogmatische oder kanonistische Entscheidung muss
durch eine ,Rezeption‘ durch das Volk Gottes hindurchgehen, damit
sie in den Korper eindringt. Dann, wenn sie sich in Fleisch und Blut
der Kirche inkorporiert, wo sie sich mit ihrem Wesen identifiziert,
[...] qualifiziert sie sich als katholisch, als identisch mit dem apo-
stolischen Ursprung.»)8

Man wird im romisch-katholischen Lager mindestens dariiber
Ubereinstimmung erwarten diirfen, dass der Text des VaticanumI
nicht leugnen will, «dass die pipstlichen Entscheidungen in Uber-
einstimmung und im Einvernehmen, in innerer organischer Ver-
bundenheit mit dem Glauben der Gesamtkirche getroffen wer-
den».8s

4.4 Die Moglichkeit eines hiretischen Papstes

Nur am Rande sei vermerkt, dass die Moglichkeit eines hireti-
schen Papstes am VaticanumI zwar nicht thematisch behandelt
wurde, den Konzilsvitern aber bewusst war.86

So vermerkt auch Y.Congar: «Die Fahigkeit zur Héresie im
Denken und sogar in der persénlichen Lehrmeinung des Papstes ist
ein Gemeinplatz in der theologischen Tradition: sie ist als Rand-
these eine notwendige Behauptung, die kritischen Wert hat fiir die
Lehre ,De Romano Pontifice’ und dieser Lehre die Voraussetzungen
fiir ihre Richtigkeit zusichert.»87

Es stellt sich unausweichlich die ¥rage: Quis iudicat? Alle
Versuche zu einer Antwort auf rémischer Seite zeigen, dass eine ex-
klusiv kurialistische Ekklesiologie an dieser Frage scheitert!

8 LThK?® IV, 502.

84 Evdokimov Paul: L’Orthodoxie. Neuchéatel-Paris 1959. S.159.

85 Schmaus: Der Glaube der Kirche 2. S.190.

86 Zur ganzen Frage vgl. Kiing: Strukturen der Kirche. Quaestio dis-
putata 17. Freiburg-Basel-Wien 1962. S.237ff. Ders.: Unfehlbar 7 8.77, 86.

87 Congar Ywes: Infallibilitdt und Indefektibilitét. In: QD 54. S.180.



— 166 —

So diirfen wir also zusammenfassend sagen:

Die Definition des Vaticanuml muss aus dem geschichtlichen
Horizont von 1870 beurteilt werden. In der damaligen historischen
Situation war sie Ausdruck der weit verbreiteten « Papstmystik» des
19.Jahrhunderts. Sie beansprucht keine absolute Unfehlbarkeit und
will den Papst nicht von der Gesamtkirche isolieren. Sie meint den
juristisch fassbaren Akt der Ratifizierung durch eine dem Papst iber-
geordnete Instanz und kénnte genauer so gefasst werden: non ex con-
sensu subsequentr formaly ecclesiae.

5. Griinde fiir eine Neuformulierung

5.1 Der romische Zentralismus

Dies alles mag uns sagen, dass «das ,System‘ grosser, offener
und anspruchsvoller ist — nach seinen eigenen Bestimmungen und
Bedingungen — als es manche Praxen in diesem System zeigen oder
vielleicht gelten lassen wollen»®8 — aber es ldsst sich nicht bestrei-
ten, dass viele, allzuviele «Praxen» das bestdtigen, was wir oben
iiber die Korrekturbediirftigkeit der Lehraussagen sagten: Uber
mogliche siindhafte Belastungen auch in wahren Satzen, iiber die
Beschlagnahmung dieser Definitionen durch iibereifrige «Integrali-
sten» usw.

Zwar kam es nicht zu fortlaufenden Definitionen des Papstes,
wie manche Gegner der Infallibilitit von 1870 befiirchteten, so dass
man auch schon ironisch gemeint hat, es sei eigentlich verwunder-
lich, dass seit 1870 das Charisma der Unfehlbarkeit héchstens ein-
mal gewirkt habe (ndmlich 1950 bei der Definition der Aufnahme
Marié in den Himmel). Aber man kann unmoglich iibersehen, dass
die Definition dem kurialen Zentralismus stirksten Auftrieb gegeben
hat, dass die weltweite Jurisdiktion des Papstes in solchem Umfang
gepriesen wurde, dass nicht nur die vatikanische Journalistik, son-
dern sogar theologische Lehrbiicher beinahe jedes Wort des Papstes
und auch die Entscheide der rémischen Kongregationen als (un-
fehlbare?) Quellen gebrauchten.?® Roémische Zensuren und Sank-
tionen gegen missliebige Theologen wirkten in derselben Richtung!

88 Fries. In: QD 54. S.222,
8% Frgnsen. In: Todd. S.83.



— 166 —

5.2 Wandel der geschichtlichen Situation

Aber mindestens seit Beginn des 6kumenischen Dialogs wurde
die vatikanische Formulierung der pépstlichen Unfehlbarkeit all-
méhlich doch etwas unbequem.

Und da die geschichtliche Situation der Definition meist nichi
mehr beachiet und schliesslich auch inaktuell wurde, musste das
Wort immer mehr missverstiandlich werden.

Mit aller Deutlichkeit sagt es H. Fries:

«Der Satz, die Kathedralentscheidungen des rémischen Bischofs seien
aus sich, nicht aber auf Grund der Zustimmung der Kirche unabénderlich,
ist in der Tat ein hochst missverstdndlicher Satz. Dass er fast wortlich in das
Zweite Vatikanische Konzil aufgenommen wurde (Lumen gentium Nr.25),
erhoht die Missverstdndlichkeit und dies aus dem Grund, weil die Adresse
und das Gegenuber dieses Satzes, der Gallikanismus, [...] schon zur Zeit des
I. Vaticanum léngst seinen Hoéhepunkt liberschritten hatte und heute nicht
mehr présent ist. Ohne diesen geschichtlichen Hintergrund, also als davon
geloste systematische Aussage, 6ffnet dieser Satz den Fehldeutungen, dem
Missverstéandnis, dem Ideologieverdacht, dem falschen Apriorismus und
auch dem Missbrauch alle Tore!»2°

9.3 Wiimschenswerte Entlastung des Papstes

Wenn wir auch den Sinn des Wortes ganz auf seinen juristi-
schen Sinn eingeschiankt haben, so konnen wir es eben doch nicht
aus dem «Klima» des ganzen VaticanumI und seiner massiven Be-
tonung des romischen Jurisdiktionsprimates herauslosen. Diese
Einseitigkeit darf auch nicht einfach durch einen geradezu heroi-
schen Akt des hermeneutischen «Verstehens» iiberspielt werden — es
muss heute ganz ehrlich und schlicht auch ein Schuldbekenntnis
abgelegt werden!

Das wird mit aller wiinschenswerten Klarheit von ». Balthasar
ausgesprochen:

«Was immer die vielfdltigen und dunklen Motive derer gewesen sein
mogen, die 1870 dem roémischen Pontifex diese Uberfiille an Macht zuge-
schoben haben — trotz der Warnung so vieler, die klarer sahen und voraus-
dachten —, objektiv war der Vorgang jedenfalls der, dass hier Amtstriger
von ihrer eigenen Verantwortung abzugeben willig und eifrig waren. Auf
diese tiefe Schuld — zwischen den ,Nachfolgern® der Apostel und den ,Nach-
folgern® des Petrus — muss einmal klar hingewiesen werden, denn hier licgt
ein treibender Grund der heutigen sichtbaren Katastrophe. Es soll nicht ge-

sagt sein, dass die zugewiesene Funktion dem Papst nicht ,Rechtens® zu-
komme (dass also das Vaticanum I sich ,geirrt’ habe), obschon die Form

80 Fries, In: QD 54, S.224.



— 167 —

ihrer Festlegung in ihrer Isoliertheit jedes Ausgleiches entbehrt; nur darauf
soll aufmerksam gemacht werden, dass die Uberbiirdung solcher Last durch
Menschen an einen andern Menschen auch eine Offenbarung von Schuld sein
kann.»®

5.4 Das Anliegen der altkatholischen und orthodoxen Kirchen

Aber ist es so richtig gesagt, dass «die Adresse und das Gegen-
iiber dieses Satzes [...] heute nicht mehr prisent ist» (Fries, siehe
oben 5.2)? Formell mag dies richtig sein — aber betrachten sich
nicht gerade die nach 1870 entstandenen altkatholischen Kirchen
mit ihrem Protest gegen den pépstlichen Primats- und Unfehlbar-
keitsanspruch auch als Erben der episkopalistischen Richtungen
der vorausgehenden Periode?

Die Altkatholiken wenigstens verstehen es so. Es «fillt auf,
welch breiten Raum die ,Vorgeschichte® in altkatholischen Selbst-
darstellungen einnimmt».®® Darum stellt Conzemius mit Recht
fest: «Konsequenterweise wird eine kirchengeschichtliche Wiirdi-
gung des Altkatholizismus immer von den Vorlduferbewegungen
ausgehen. [...] Der gesamte Fragenkomplex, der vom Konziliaris-
mus iiber den Gallikanismus, Jansenismus, Febronianismus reicht,
[...] harrt in weitem Masse noch der Aufarbeitung.»®

Zwar muss man etwas vorsichtig sein mit vorschnellen Identi-
fizierungen. «Denn zunédchst einmal besteht keine direkte histori-

che Kontinuitit zwischen jenen kirchlichen Stromungen und den
Ereignissen nach 1870. [...] Dann aber sind jene Reformbewegun-
gen nicht vollinhaltlich im Altkatholizismus wirksam geworden.»®%
Dennoch — ein gemeinsames Anliegen verbindet sie doch: Die Beto-
nung der bischoflichen Autoritit gegen den Zentralismus Roms.

Aber hinter diesen «Vorlauferbewegungen» steht noch etwas
ganz anderes: Die Orthodoxie! «Zur Vorgeschichte im weiteren
Sinne gehort die durch das Schisma 1054 grundlegend geénderte
Lage der Kirche.»* Wenn auch eine Union des Altkatholizismus
mit der Orthodoxie bis heute sich als schwierig erwiesen hat,% so

°1 9. Balthasar: Klarstellungen. Herder Biicherei 393. S.95f.

o2 Conzemius: Katholizismus chne Rom. §.13. Vgl. auch Kiiry: Die in-
nerkatholischen Widerstandsbewegungen. S.28-49.

*3 Conzemius: aa0. S.139.

4 Ebd.: S. 14.

9 Kiippers: RGG 18, S.295. Zitiert von Conzemius aaQ. S.13.

96 Dartiber vgl. Conzemius aa0. S.126—133.

Kiiry. Das Verhéltnis zur orthodoxen Kirche des Ostens. S.388-396.



— 168 —

darf auch hier das gemeinsame Anliegen nicht vergessen werden.
Wir haben schon anlisslich der Frage der «Rezeption» darauf hin-
gewiesen (4.3.2), wir werden noch einmal im Zusammenhang mit
der spirituellen Dimension der Themas darauf zu sprechen kom-
men.

9.9 Eine Neuformulierung des Dogmas?

Nach allen diesen Uberlegungen stellt sich nun die Frage:
Wire es nicht besser, diese missverstindliche Definition entweder
neu zu formulieren oder auch «ausser Kurs» geraten zu lassen ?

Die Frage ist mit aller Klarheit gestellt im Buche von Hans
Kiing: «Unfehlbar ?», samt Vorschligen zu einer Neuformulierung.
Aber wie der Band seiner Kritiker «Zum Problem Unfehlbarkeit»
zeigt, bediirfen seine Thesen und Vorschlige einer weiteren Kla-
rung. Doch die Frage selbst bejahen auch die meisten seiner Kriti-
ker 97

Man koénnte vielleicht auch den Vorschlag des evangelischen
Theologen W.Pannenberg bedenken und die Unfehlbarkeit als eine
im Ernstfall berechtigte « Eigenstandigkeit des Verkindigungsam-
tes gegeniiber den Wiinschen der Gemeinde» ansehen.?® Aber damit
wéaren noch lange nicht alle Schwierigkeiten gelost.

Da ja das VaticanumII einer zukiinftigen Ekklesiologie man-
che Tiiren geiffnet hat, ist vielleicht die Hoffnung nicht unberech-
tigt, dass die Ekklesiologien des ersten und zweiten Jahrtausends, die
sich nur mit grossen Spannungen auf einen Nenner bringen las-
sen,®? sich wenigstens im dritten Jahrtausend auf eine echte Weise
zu versohnen suchen, und damit auch die Lehre vom pépstlichen
Primat und der Unfehlbarkeit einem vertiefteren Verstdndnis ent-
gegengefithrt wird.

Da die auf dem Vaticanuml gemeinte Gegenposition heute for-
mell nicht mehr existiert (wenn auch deren Anliegen, vertreten durch
die orthodoxen und altkatholischen Kirchen immer noch bedenkenswert
blebt ), ist die Formulierung des Vaticanum I mehr als je vielen Miss-
verstandissen ausgesetzt und sollte deshalb noch grimdlicher iberdacht
und in eine vertieftere Ekklesiologie integriert werden.

87 Vgl. besonders Congar: Infallibilitit und Indefektibilitédt. In: QD 54.
S.174-195.

®8 Pannenberg W.: Thesen zur Theologie der Kirche. Miinchen 1970.
S.46. Zitiert von Lehmann in QD 54. S.343.

8% Lekmann. In: QD 54. S.344.



— 169 —

6. Eine Aufgabe der nachkonziliiren Theologie:
Das Verhiltnis zwischen Universalkirche und Ortskirche

6.1 Dre kirchlichen Dienste nach dem zweiten Vatikanischen Konzil

Das Vaticanum IT hat fiir das Verstiandnis der «Dienste in der
Kirche» ganz bedeutende Fortschritte gebracht. Kiing fasst sie in
seinem Buch «Die Kirche» so zusammen:

«1. Die Kirche ist nicht nur vom Petrusdienst her, sondern der Petrus-
dienst von der Kirche her zu verstehen.

2. Auch der Petrusdienst ist nicht Herrschaft, sondern Dienst.

3. Kirche ist nicht nur die Gesamtkirche, sondern ebenso urspriinglich
die Ortskirche.

4. Der Papst wird statt ,Haupt der Kirche’ ,Hirte der ganzen Kirche’
genannt.

5. Die ganze Vollmacht erhélt der Bischof nicht durch die pépstliche
Ernennung, sondern in der Bischofsweihe.

6. Papst und Bischof haben eine gemeinsame kollegiale Verantwortung
fur die Leitung der Gesamtkirche.

7. Das zentralistische System soll durch praktische Massnahmen refor-
miert werden.»1°°

Die Verflochtenheit dieser Aussagen iiber die kirchlichen Dien-
ste mit der ganzen Ekklesiologie des VaticanumII ist nicht zu
ibersehen. Vergleicht man das Kirchenverstindnis von Vatica-
num Il mit demjenigen der vorangehenden Zeit, so kann man
mit Freuden eine Riickkehr zu den weiten Sichten der Patristik
feststellen 101

6.2 Das Festhalten an der Formulierung des Vaticanum I in bezug auf
die Unfehlbarkeit

Und doch muss man feststellen, «dass im dritten Kapitel der
Kirchenkonstitution ,Lumen gentium‘ [...] ein anderer Wind weht
als in den beiden vorausgehenden Kapiteln. Hier wird nicht mehr
wie in den Kapiteln iiber das Geheimnis der Kirche und das Volk
Gottes vor allem biblisch, pastoral, 6kumenisch, sondern vor allem
[...] juristisch, institutionell, disziplinir, romisch geredet.» Es
«wird eingeleitet mit einer massiven Bestétigung des VatikanumI

100 Kiing: Die Kirche. S.530.

101 Vgl. dazu das Vorwort von H.U. v. Balthasar zu Henri de Lubac:
Geheimnis, aus dem wir leben. Einsiedeln 1967. S.10, darin das Kapitel: Die
Konstitution « Lumen Gentium» und die Kirchenviter. S.83-113.



— 170 —

und seiner Aussagen iiber den Primat und die Unfehlbarkeit des
Papstes (Art.18). Im iibrigen aber wollte das VatikanumII in sei-
ner Darstellung der Kirchenverfassung durchaus bewusst und pro-
grammatisch einen Ausgleich zum (unabgeschlossenen) Vatika-
numl wund seiner Betonung der pépstlichen Prirogativen
schaffen.»102

Muss man deshalb nicht U.Kiiry beipflichten, wenn er fest-
stellt: « Es bleibt also auf der ganzen Linie bei dem fatalen ,ex sese,
non ex consensu Kcclesiae’ des Ersten Vaticanums. Alle neueren
Abschwichungsversuche &ndern nichts daran, dass dem Papst
kraft seines gottlich universalen Rechtsprimates, der ihm allein zu-
kommt und an den auf die ewige Seligkeit hin zu glauben ist, eine
Gewalt zukommt, wie sie die andern Bischofe, auch als Kollegium,
nicht haben kénnen.»03

6.3 Die Aufgabe der nachkonzilidren Theologie

Muss diesem «ex sese, non ex-consensu Ecclesiae» im Kontext
des Vaticanum I das gleiche Gewicht gegeben werden wie im Vati-
canum1? Koénnte nicht bei dieser Wiederaufnahme der friheren
Formulierung die «konziliire Tradition» mitspielen, frithere Defi-
nitionen zu schonen (vgl. oben unter 3.1!)?

Aber dennoch: Die Wiederaufnahme des VaticanumI durch
das VaticanumII biirdet der nachkonzilidren Theologie eine grosse
Arbeit auf — und die katholischen Theologen sind sich dessen weit-
hin bewusst. «Das Verhéaltnis der bischéflichen Universalgewalt des
Papstes zu der ortsbischoflichen Gewalt (und schliesslich auch zum
ganzen Volk Gottes! Anm.d. Verf.) ldsst sich nicht in eine befriedi-
gende juristische Formel bringen.»'%* Es ist wohl nicht tibertrieben
zu behaupten: Eines der schwersten und dringendsten Probleme
der nachkonzilidren Kirche ist das Verhaltnis zwischen Ortskirche
und Gesamtkirche.

Im gemeinsamen Bemiihen um dieses Problem sehe ich persén-
lich auch die Moglichkeit eines briiderlichen Beitrages der altkatho-
lischen Kirchen und — hoffen wir — auch einen Weg zur Verstandi-
gung. Dies ist auch die Hoffnung der Altkatholiken, wie sie

102 K4ing: Unfehlbar ? S. 54f.
103 Kairy. S.372.
108 Schmaus: Art. «Papst» in SM III.



— 171 —

W.Kiippers ausspricht: «Ungeachtet der dogmatischen Differenz
liegt hier (sc. in der neuen Ekklesiologie des VaticanumII) die
Hoffnung auf echte Wiederannéiherung nach einem Jahrhundert voll
Polemik und gegenseitiger Ablehnung.»1% Wir diirfen erwarten,
dass die in der romisch-katholischen Kirche sich anbahnende ge-
schichtliche und heilsgeschichtliche Betrachtung die beiden Ge-
sprachspartner zu einer vertieften Einsicht tiber die Lehrdifferenzen
(und Lehrkonvergenzen!) zwischen ihren Kirchen fihren wird.10¢

Das VaticanumII hat gliicklicherweise die Frage des Primates
und der Unfehlbarkeit in eimen weiteren ekklesiologischen Horizont
gestellt. Anderseits hat es die Formulierung des Vaticanum I betbehal-
ten. Das Verhdiltnis des papstlichen Primats zum Episkopat erfordert
deshalb eine weitere Klirung.

7. Tendenzen in der nachkonziliaren romisch-katholischen
Theologie

Wir méehten noch einen Blick werfen auf zwei gegenwirtig in
der romisch-katholischen Theologie sich abzeichnende Tendenzen —
wobei wir keineswegs den Anspruch erheben, die ganze Frage um-
fassend darzustellen oder auch nur einigermassen die mehr und
mehr anwachsende Literatur iiberblicken zu konnen.

7.1 Kewne Isolierung des Papstes

Nicht einmal in der streng romischen Theologie will man den
Papst von der Gesamtkirche isoliert sehen (vgl. oben die Ausfiih-
rungen Gassers am VaticanumlI, 4.3.1). Erst recht die nachkonzi-
liare Theologie betont sehr kraftig diese Tendenz.

7.1.1 Papst und Gesamtkirche

M. Schmaus legt dieses Verhéltnis so dar:

«Als Reprasentant Christi spricht er (sc. der Papst) zum Volke Gottes,
dessen Glied er jedoch selbst ist. Als Repréasentant der Gesamtkirche spricht
er im Namen der gesamten Kirche seinen und ihren Glauben aus.[...] Weil

105 Kiippers: Das I1.Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kir-
che. TKZ 56 (1966). S.89. Zitiert von Conzemius: Katholizismus ohne Rom.
S.119.

108 Clonzemius, aa0. S.118.



— 172 —

das Glaubenswort der Gemeinschaft nicht ein rein menschliches, sondern ein
aus dem Heiligen Geist und aus dem immer prisenten Christus kommendes
Bekenntnis ist und daher einen sakramentalen Wurzelboden hat, ist auch
das im Namen der Glaubensgemeinschaft gesprochene Glaubenswort des
Papstes ein aus der universalen Sakramentalitéit der Kirche geborenes Wort.
[...] Der Papst ist dabei der Sprecher der Gemeinschaft, sowohl ein von die-
ser als ihr Vertreter gewéhlter, als auch ein von Christus vorgesehener. [...]
Es ist verstédndlich, dass [...] einem solchen im Namen des gesamten Volkes
vollzogenen Glaubensbekenntnisses zu Jesus Christus die Zustimmung nicht
fehlen kann.»!®? (Man wird sich allerdings fragen, was dann die gleich fol-
gende Aussage fir einen Sinn habe: « Deswegen bedarf die péapstliche Erklé-
rung auch nicht, um rechtens zu sein, der Zustimmung des Volkes.» Geniigt
es zu sagen, dass «einem solchen im Namen des gesamten Volkes vollzogenen
Glaubensbekenntnis die Zustimmung nicht fehlen kanny ?)108

Otto Semmelroth betont zwar, dass die Definition des Vatica-
num /I in ihrem positiven Aussagegehalt «wahr» sei, fiigt aber bei:

«Irrtum wire es, die positive Aussage zu isolieren von ergénzenden
Aussagen, mit denen zusammen sie ein Beitrag ist zum Erfassen der Wirk-
lichkeit. [...] Wirde die Aussage liber die primatiale Hirtengewalt des Pap-
stes isoliert und damit als Leugnung der kollegialen Hirtengewalt des mit
dem Papst verbundenen Gesamtepiskopates verstanden, so wére sie irrig.»®

Heinrich Fries (vgl. auch oben 4.3.2) ist der Ansicht, dass auch
die «unfehlbaren» Aussagen des péapstlichen Lehramtes Zeugnis des
Glaubens der Kirche sind, also aus dem sensus ecclesiae schipfen,
der an der Schrift und an der die Schrift auslegenden Tradition
normiert ist. Sie sind also niemals von der Kirche isoliert. Thr Ziel
ist das johanneische «auf dass ihr glaubt» (Joh 19,35). Insofern
zielt « Unfehlbarkeity doch faktisch auf einen consensus ecclesiae und
lebt davon. Die «unfehlbaren Aussagen» kommen aus der Gesamt-
kirche und gehen in ihr gliubiges Bewusstsein ein.11° (Damit diirfte
mindestens einschlussweise auch eine erste Antwort auf die oben
erwihnte Frage der Rezeption angedeutet sein, vgl. 4.3.2).

Um nicht wieder in eine juridistische Sprache zu fallen, mag
man dann das Wort eher mit « Ubereinstimmung» als mit «Zustim-
mung» bersetzen — es wurde dariiber schon beim VaticanumI dis-
kutiert, wo gesagt wurde: «Der Ausdruck kann gleichermassen im
Sinne des Kontroverstheologen Bellarmin die Tatsache der Uber-

107 Schmaus: Der Glaube der Kirche 2. S.192.

108 Ebd.: S.192.

109 Semmelroth. In: QD 54. S.204.

110 Fries: Art. « Unfehlbarkeit». In: SM IV. Zum Thema der Rezeption
vgl. Congar: Die Rezeption als ekklesiologisches Problem. In: Concilium 8
(1972). S.500--514.



— 173 —

einstimmung mit den Kirchen bezeichnen, auf die der Papst tat-
sdchlich nicht verzichten kénne, wie auch im gallikanischen Sinne
den Akt einer notwendigen bischéflichen Zustimmung zu dem jewe:-
lrigen Beschluss.»1

7.1.2 Wahrheitsfindung und Lehramt

Zugegeben: auch in den Dokumenten des VaticanumII ist nur
sehr spirlich davon die Rede, wie der Papst sich dieser Uberein-
stimmung vergewissern kann. Immerhin steht doch in « Lumen gen-
tium» der Satz: «Wenn aber der romische Bischof oder die Gemein-
schaft der Bischéfe mit ihm einen Satz definieren, legen sie ihn vor
geméss der Offenbarung, zu der zu stehen und von der sich bestim-
men zu lassen alle gehalten sind. [...] Um ihre rechte Durchfor-
schung und angemessene Darstellung miihen sich unter Aufbietung
der dazu geeigneten Mittel der romische Bischof und die Bischofe
itberhaupt, wie es ihrer Pflicht und der Gewichtigkeit der Sache ge-
méss ist.»112

Fries sieht in diesen Worten einen «Hinweis dafiir, dass die un-
fehlbaren Satze nicht apriori, von vornherein unfehlbare Satze sind,
weil sie iiberhaupt keine apriorischen Sitze sind und sein kénnen,
sondern Sitze aposteriori».l3

Der Papst kann also keine «einsameny unfehlbaren Definitionen
preduzieren, sondern immer nur tm Dialeg mit der Gesamtkirche.

7.1.3 Dialogische Dimension des Lehramtes

Auf diese dialogische Dimension des Lehramtes legen nun viele
Theologen grosstes Gewicht. So z.B. H.U.v.Balthasar:

Kirchliche Autoritdt ¢muss auch begreifen, dass sie nur innerhalb der
Analogie der Gesamtautoritéit des Kirchenvolkes fungieren kann, modern
und konkret gesprochen: in einem dauernden Dialog zwischen Gesamtkirche
und Kirchenleitung (Bischéfen in Kollegialitédt und ihrer Spitze im Papst);
die ,Unfehlbarkeit’, besser: der ,Sinn fiir die rechte Richtung’ liegt sowohl
im ,Glaubenssinn‘ der Gesamtheit der Kirche (nicht von einzelnen Gruppen
fir sich zu beanspruchen) wie im Gesamtkollegium der Bischiéfe wie in der
zusammenfassenden Spitze, die aber doch nur ,Spitze’ von und fiir und mit
etwas ist».11%

11 Conzemius: Katholizismus ohne Rom. S.42.
112 Tumen gentium Nr. 25.

13 Prjes. In: QD 54. S.229.

11¢ 9. Balthasar: Klarstellungen. S. 85.



— 174 —

Piet Fransen:

«Unsere westliche Kirche hat den rechtlichen Aspekt des Lebens der
Kirche in solchem Umfang entwickelt, dass viele Theologen unfihig gewor-
den sind, an anderes zu denken.»!!® Viel bedeutsamer ist ein anderer Aspekt,
niamlich das Verhiltnis, das «zwischen der Autoritiat der Hierarchie und der
Kirche als dem Mystischen Leib, belebt durch die Gegenwart des Heiligen
Geistes, besteht».118 ¢«Uns ist es um einen Dialog zu tun, einen ,Zweilinien-
Verkehr‘ im Leben des Glaubens, um ein organisches und lebendiges Ver-
héltnis, das durch die Tatigkeit des Heiligen Geistes zwischen der Autoritit
und der Kirche als einem Leib aufrechterhalten wird.»17

H. Miihlen:

«Wahrheitsfindung in der Kirche ist ein sozialer, pneumatisch vermit-
telter, kollegialer, dialogischer Prozess. Er geht immer und konstitutiv einer
Formulierung von Glaubenssitzen voran, da er eben in sich selbst Artikula-
tion der Gemeinschaft ist und nicht eines singuldren Verhaltnisses des Pap-
stes zu Christus.»!18

7.2 Infallibilitit als « Sinn fiir die rechte Richtung»

Wir mochten an dieser Stelle noch auf eine andere Tendenz in
der romisch-katholischen Theologie hinweisen. Man méchte die In-
fallibilitiat nicht so sehr als statische Qualitit verstehen, sondern
eher dynamisch als «Sinn fiir die rechte Richtung» (der Ausdruck
stammt von Balthasar, vgl. oben 7.1.3). Fithren wir zuerst Congar
an, der auch darauf hinweist, dass diese Sicht gut thomasisch ist:

« Gemiiss der Bibel besteht die Wahrheit nicht nur in einer adidquaten
Wiedergabe dessen, was gesicherte Tatsache ist: sie zielt darauf ab, dass
Dinge und Menschen zu dem werden, was sie vom lebendigen Gott zu sein
gerufen sind. Die biblische Wahrheit beinhaltet einen eschatologischen Be-
zug. Es ist sehr bemerkenswert, dass ein solcher Bezug integrierender Be-
standteil dessen ist, was sich Thomas von Aquin — so héufig angeklagt, weni-
ger christlich als griechisch zun sein! — vorgestellt hat unter dem Glauben
(Vorwegnahme der visio, ,praelibatio futurae visionis’, ,qua inchoatur vita
aeterna‘), unter dem Dogma (definiert als ,perceptio divinae veritatis ten-
dens in ipsam’ IT/IT qu 1 a. 6 sed c.) und schliesslich unter der theologischen
Arbeit. So ist das Volk Gottes aufgerufen, nicht nur in der Wahrheit, son-
dern auf die Wahrheit hin zu leben.»!1?

Piet Fransen (schon vor dem Konzil):

«Jede Kundgabe gottlicher Wahrheit, sogar in einem Dogma, das auf
einem Allgemeinen Konzil definiert worden ist, sogar in der Schrift, sogar in

15 Fransen. In: Todd. S.84.
1¢ Ehd.: S.86.

117 Ebd.: S.87.

118 Miihlen. In: QD 54. S.256.
¢ Congar. In: QD 54. S.183f.



— 175 —

den heiligen Worten Christi, legt den richtigen Blickwinkel fest, die recht-
glaubige Richtung, in welcher wir die Wahrheit, die Gott selbst ist, beden-
ken sollen. Kein menschliches, selbst kein geheiligtes menschliches Wort
kann mit dem Wort Gottes gleichgesetzt werden. Wenn man auch sagen
muss, dass das menschliche Wort Christi zugleich das Wort des Sohnes ist,
so ist ebenso wahr, dass dieses menschliche Wort teilhat an dem Zustand der
Kenosts unseres Erlosers.!?® Ein definiertes Dogma ist daher immer ein Awus-
gangspunkt, der es unserem Gebet, unserer Betrachtung und theologischen
Reflexion ermoglicht, auf dem rechten Weg voranzukommen und mit Ge-
wissheit in der Richtung auf die ganze und vollkommene Wahrheit zu blei-
ben.»1*1

Auch Kiing spricht diesen Gedanken aus im Abschnitt «Das
Bleiben der Kirche in der Wahrheit» seines Buches «Unfehlbar ?»:

«Die Verheissung meint: Gott sorgt dafiir, dass es immer wieder
Glaube und Kirche gibt und dass die Kirche bei allem Abirren und Herumir-
ren letztlich doch die Richtung behidlt und die Wahrheit Christi weiter-
tragt. »122

Schliesslich betont auch Ratzinger, dass «das Dogma in seiner
durch alle Defekte der menschlichen Sprache hindurch erkennba-
ren Grundausrichtung wahr ist, weil auf die Wahrheit — Jesus Chri-
stus — verweisend und dass es daher an der Bestandigkeit der
Wahrheit teilhat».123

Wirkt also nicht die Aussage, die Definitionen des Papstes
seien «irreformabiles» heute doch etwas anachronistisch, «zumal bei
einem Konzil, das sich die Erneuerung als Ziel gesetzt hat» 7124

In der heutigen romisch-katholischen Theologie sind in der Beur-
tetlung der pdpstlichen Unfehlbarkeit folgende zwer Tendenzen beach-
tenswert:

1. Die pipstliche Unfehlbarkeit darf nicht isoliert betrachtet wer-
den. Unfehlbarkeit zielt doch faktisch auf einen consensus ecclesiae
und lebt davon, wobei man «consensus» eher mit « Ubereinstimmung»
als mit dem juristisch gefirbten Begriff «Zustimmung» ibersetzen
dirfte.

2. Infallibilitit wird micht so sehr als statische Qualitit verstan-
den, sondern als «Sinn fiir die rechte Richtung».

120 Dariiber hat am grossartigsten Hamann gedacht! Vgl. die Monogra-
phie von Balthasar, in: HerrlichkeitIT. Facher der Stile. Einsiedeln 1962.
S.615-621.

12t Pransen. In: Todd. S.78.

122 Kiing: Unfehlbar ? S.152.

128 Ratzinger. In: QD 54. S.115.

124 Fries. In: QD 54. S.220.



— 176 —

8. Horizont der Okumene

8.1 Drer Kirchenbilder

BEs ist nun an der Zeit, aus all dem Gesagten doch eine Art

Schlussfolgerung zu ziehen.
4 Wir haben oben (4.1.1) darauf hingewiesen, dass sich aus den
mittelalterlichen ekklesiologischen Auseinandersetzungen ein drei-
facher Kirchenbegriff herausgebildet hatte: ein kurialistischer, ein
konziliaristischer und ein spiritualistischer. Und wir fugten bei:
Alle drei Standpunkte vertreten berechtigte Anliegen, werden aber
falsch, wo sie absolut gesetzt werden.

Ohne fixe Etikettierungen auszuteilen, und im Bewusstsein,
dass keine Kirche auf nur eine Dimension festzulegen ist, méchten
wir doch die Frage stellen, ob wir nicht diese drei berechtigten
Sichtweisen heute in der rémischen, in den orthodoxen (und inner-
halb der westlichen Kirche in den altkatholischen) und in den
reformatorischen Kirchen vertreten finden.

Miisste es dann nicht unser tiefstes Anliegen sein, zu versu-
chen, alle drev Gesichtspunkte zu integrieren — oder, um in der Spra-
che der Hermeneutik Gadamers zu sprechen: Miissten wir nicht
versuchen, alle drei Uberlieferungen, Traditionen, zu «verstehen»
im hermeneutischen Sinn des Wortes, deren historischen Horizont
zu entwerfen, unsern eigenen Horizont nach seiner geschichtlichen
Herkunft zu befragen, uns der eigenen Vorurteile bewusst zu wer-
den, um so einerseits die verschiedenen Horizonte voneinander ab-
zuheben, anderseits das Abgehobene wieder zusammenzufassen, so
dass im Vollzug des Verstehens eine wirkliche Horizontverschmel-
zung geschieht, die mit dem Entwurf des historischen Horizonts
zugleich dessen Aufhebung in der Einheit des geschichtlichen Hori-
zontes vollbringt 7125

Eine Art solcher «Horizontverschmelzung» hat der russische
Dichter und Kulturphilosoph Wladimir Solowjew (1853-1900) ver-
sucht. Man verzeihe ihm die harten Worte tiber die Altkatholi-
ken,126 und wir werden heute wohl kaum noch alle seine 6kumeni-

125 Vgl. dazu oben die Ausfithrungen nach Gadamer, 2.2.
128 Oonzemius: Katholizismus chne Rom. S.144.



— 177 —

schen Gedankengénge mitvollziehen kénnen — es gibt darin manche
Einseitigkeiten und Liicken. Aber sein Entwurf zeigt doch in die
Richtung, die wir einzuschlagen versuchen.12?

Nach Solowjew ist das grosste Argernis der heutigen Mensch-
heit die Fortdauer des ostkirchlichen und des protestantischen
Schismas. Die Ostkirche hat sich vor allem auf die Erhaltung der
Tradition beschriankt, hat aber in ihrer Liturgie, in ihrer kollegialen
Hierarchie und in ihrem kontemplativen Ménchtum eine stets wir-
kende pneumatische Dimension bewahrt. Eom besitzt vor allem
das Charisma der Ordnung und der Form; aber die Versuchung der
romischen Kirche, der sie nur allzuoft erlegen ist, ist der Miss-
brauch der Macht. Darum war die Freiheitsreaktion des Protestan-
tismus verstandlich. Aber dort besteht wieder die Gefahr zum Miss-
brauch der Ratio.

Die drei Kirchen miissen unbedingt den Weg zur Wiederver-
einigung finden. Jede Kirche birgt ein entscheidendes Moment der
Christenheit: Tradition (Vergangenheit), geistliche Gewalt (Gegen-
wart, als je neue Vergegenwartigung Christi), Freiheit und Prophetie
(Zukunft). Diese Okumene, wie Solowjew sie erschaut, bejaht und
umfingt das ganze Christentum in allen seinen Gestaltungen: «Die
bewahrende Tradition der orthodoxen, die aktiv formende Macht
der katholischen, die an Christus sich bindende Gewissensfreiheit
der evangelischen Kirche, die Una Sancta Ecclesia in allen.»?8

Ich glaube, dass wir auch das Gespriach mit den altkatho-
lischen Kirchen in diesen Horizont stellen diirfen. Auch U.Kiiry
sieht deren Aufgabe nicht so sehr in einer « Repristination der alt-
kirchlichen Zustéinde und Einrichtungen», sondern «durch die
Riickkehr zum Glauben der alten Kirche die Stimme der Einen und
ganzen Kirche wieder zu Gehor zu bringen, der allein die Verheissung
der Wahrheit gegeben ist. Diese ist aber bis jetzt iiberhaupt erst ver-
nehmbar geworden in der ungeteilten Kirche des 1.Jahrtau-
sends. »129

127 Dje 6kumenischen Schriften von Solowjew finden sich in den Bén-
den: Una Sancta 1/2 = Deutsche Gesamtausgabe IT/ITI. Miinchen-Freiburg
1957. Vgl. die Monographie von v. Balthasar. In: Herrlichkeit II. Facher der
Stile. Einsiedeln 1962. S. 645-716.

128 Steinbrichel Theodor. In einem Prospekt des Wewel-Verlages. Miun-
chen-Freiburg.

120 Kiiry. S.126.



— 178 —

8.2 Anerkennung der besonderen Charismen

Es kann sich allerdings nicht nur um eine Riickkehr handeln.
Denn so sehr in allen Kirchen im Laufe ihrer Geschichte Verirrun-
gen und Verengungen sich ereignet haben, so diirfen wir doch wohl
nicht iibersehen, dass in ihnen allen durch das Wirken des Geistes
sich auch (vielleicht gerade ihnen eigene) Charismen entfaltet
haben.

Vielleicht sind es eben besondere Charismen, die man sich nicht
gegenseitig aufzwingen kann. Aber vielleicht konnen andere dieser
Charismen erst zur vollen Auswirkung kommen durch gegenseitige
Integration.

Ich glaube darum, dass es nicht zu einer echten Vereinigung
kommt durch allzu schnelle Verzichte auf eigene Werte. Man wird in
aller Geduld und in stetem Hinhorchen auf Gottes Wort in der
Schrift, aber auch auf das Wirken des Geistes in der Geschichte, an
die Arbeit gehen miissen, um zu scheiden, was Menschenwerk und was
Gotteswerk ist — und wird auch nicht enttiuscht sein diirfen, wenn
diese Scheidung nie restlos gelingen wird, wenn es wahr ist, dass Gott
Mensch geworden ist, und dass sein Erlosungswerk in der Kirche wei-
tergeht, wo das géttliche Element doch unléslich mit dem mensch-
lichen Element verbunden ist.

8.3 Okumene durch Subtraktion oder Integration?

Wir stimmen deshalb vollkommen #». Balthasar zu, wenn er
iiber das 6kumenische Gesprach sagt:

«Es wire so naheliegend zu sagen: Betonen wir doch das Einigende, und
lassen wir das Trennende in den Hintergrund treten.»'®® ¢Das wire die
Methode der Subtraktion oder Nivellierung. Sie ist es, die [...] die Gemiiter
hiiben und driiben beunruhigt: hiiben, weil den Katholiken selber nicht klar
wird, wie die Kirche Dinge fahren lassen kann, die sie Jahrhunderte, Jahr-
tausende lang mit Erbitterung verteidigt hat. Dritben, weil dies allzusehr
nach unseridésem, diplomatischem Spiel aussieht.»!3!

Dieser Weg .ist 6kumenisch nicht zu beschreiten. Es muss der an-
spruchsvollere, geistig anstrengendere Weg zu Ende geschritten werden. «Das
erfordert aber von den Katholiken eine doppelte intensive theologische
Arbeit. Einmal ist die echte Rezipierung all jener Aspekte der Theologie,
Verkiindigung und Frémmigkeitsformen, die bei den getrennten Briidern als
echter (wenn auch anderer) Ausdruck der gemeinsam anerkannten christ-
lichen Offenbarung gelten kann. [...] Dann eine so griindliche Reflexion der

130 o, Balthasar: Wer ist ein Christ ? Herder Biichere1 335. S.40.
131 Fhd.: S.41.



— 179 —

eigenen Positionen, dass man, in die eigenen Tiefen dringend, auf die ande-
ren Positionen stossen kénnte.»!%2

Natiirlich miissten wir auch die Gesprichspartner um eine sol-
che Haltung bitten. Vielleicht wird man mit der Zeit einsehen, dass
eine Einheit auf dem Wege einer nur intellektuellen Konfrontation
der verschiedenen kirchentrennenden Bekenntnisse zueinander
kaum zu erreichen ist.13% Ich glaube, dass eine echte Horizontver-
schmelzung vor allem auf der Ebene der spirituellen Dimensionen
erfolgen muss.

8.4 Horizontverschmelzung der spirituellen Dimensionen

8.4.1 Die spirituelle Dimension des Petrusdienstes

Vielleicht werden dann unsere Gespréichspartner entdecken,
dass fiir die romischen Katholiken durch alle kirchenpolitischen
Wirrungen hindurch der Petrus-Primat — oder sagen wir heute bes-
ser: der Petrus-Dienst des Bischofs von Rom - zutiefst auch eine
spirituelle Dimension hat.

Dies hat die hl. Katharina von Siena (1347-1380) in einem Brief
an Papst GregorXI., nach Avignon auf ergreifende Weise zum
Ausdruck gebracht — in einer Zeit der tiefsten Demiitigung des
Papsttums also! Sie bittet den Papst instindig, wieder nach Rom
zuriickzukehren, denn dort ist sein Platz, an seinem Bischofssitz.
Und seine Aufgabe ist vor allem eine pastorale, nicht so sehr eine
politische.

«Mein heiligster und ehrwiirdigster Vater in Jesus Christus. Ich, [...]
Dienerin der Diener Jesu Christi, schreibe an euch (im Namen) seines kost-
baren Blutes, mit der Sehnsucht, euch als guten Hirten zu sehen, wenn ich
zusehen muss, mein bester Vater, dass der Wolf eure Herde entfithrt, und
niemand da ist, der sie erlést. An euch wende ich mich, unsern Vater und
Hirt, und bitte euch mit dem gekreuzigten Christus, dass ihr von ihm lernt,
wie er im Feuer seiner Liebe sich zum schmachvollen Tod am heiligsten
Kreuz hingab, um die verirrte Herde des Menschengeschlechtes den Hénden
der Démonen zu entreissen. [...] Gebt uns armen Kindern den Frieden,
lockt uns mit eurer Liebe und Giite, straft in Milde und tadelt in Giite. [...]
Kommt, kommt, widersteht nicht weiter dem Willen Gottes, der euch ruft.
Die ausgehungerten Schiiflein erwarten von euch, dass ihr zurtickkehrt und
wieder den Ort eures Vorgéngers und Vorbilds, des Apostels Petrus, in Be-
sitz nehmt.»134

132 Ebhd.: S.42.

133 Miihlen. In QD 54. S.256.

134 § Caterina da Siena: Lettere. Con note del P.M. Lodovico Ferretti.
VolumeIIl. Siena 1922. Lettera CXCVI a Gregorio XI. 8.207-213. Eigene
Ubersetzung.



— 180 —

Gerade Katharina von Siena offenbart in ihrem ganzen Ver-
halten zu Papst und Kurie die freimiitigste Offenheit und uner-
schrockenste Kritik der charismatischen Personlichkeit, die den-
noch das Amt und gerade auch das petrinische Amt aus einer tie-
spirituellen Sicht fraglos bejaht, trotz aller allzu irdischen Verstrikf
kungen.

In unserer Zeit hat Adrienne von Speyr (1902-1967) diese spi-
rituelle Sicht sehr tief betrachtet und dargelegt:

-~
4

«Die Kirche ist das Zeugnis der Iinheit zwischen dem Herrn und Pe-
trus: ein lebendiges, ein sich entwickelndes Zeugnis, das allen Entfaltungen
unterworfen bleibt, durch verschiedene Phasen hindurchgeht, in Ruhe und
Unruhe fortbesteht, sich aber stets zuriickfithren lisst auf diesen Punkt des
dreimalerklirten und bestirkten Verhiltnisses zwischen Petrus und dem
Herrn. Dort liegt die Spitze; alles andere muss nach dieser Spitze ausgerich-
tet werden. [...] Hier ist der Knoten, die Zusammenraffung, in die sogar
die andern, dabeistehenden Apostel hineingebunden werden. Wenn Petrus
den Auftrag uber das Ganze erhiilt, ist es unmoglich, dass die andern ihm
nebengeschaltet sind und von seinem Auftrag unabhéngig schalten und wal-
ten konnen.y 13

Aber das komplementire Motiv fehlt nicht:

«Petrus der Fels, auf dem die Kirche gegrundet ist, teilt als einer der
Zwolf seine Eigenschaften des Felsseins mit den elf andern. Alle Zwilf bil-
den zusammen die Grundlage der heiligen Stadt. Und Petrus bleibt in der
Hierarchie auf die vollkommene Mitarbeit aller iibrigen angewiesen, wie er
von Anfang an trotz der Gesondertheit seines Auftrags auf das Mitverste-
hen und Mitwirken der andern angewiesen war.y 13

Im Werk A.v.Speyrs, das von einer tiefen trinitarischen Er-
fahrung und existentiellen Kreuzesmystik geprégt und gerade des-
halb durchaus ekklesiologisch ausgerichtet ist, wird das Verhéiltnis
von Amt und Charisma, von Primat und Kollegialitit und Gesamt-
kirche am Beispiel des Verhiltnisses zwischen den Aposteln und
Maria in sublimer Weise durchmeditiert und immer wieder im trini-
tarischen Geheimnis verankert.137

8.4.2 Der Petrusdienst im 6kumenischen Gesprich

Es scheint, dass manche unserer Gesprichspartner bereit
wéren, diese spirituelle Dimension des Petrusdienstes anzuerkennen.
Fiir den orthodoxen Theologen Paul Evdokimov ist der Uni-
versalprimat «ein Mittelpunkt der Einmiitigkeit aller Kirchen, der

135 9. Speyr: Geburt der Kirche. Einsiedeln 1949. S.470f.

136 p. Speyr: ApokalypseIl. Einsiedeln 1950. S.735.

137 Vgl. Albrecht: Eine Theologie des Katholischen. 2 Biinde. Einsiedeln
1972/73.



— 181 —

titigen Sorge fir die Einheit des Glaubens, fiir die Sendung und
fir das Leben, Verkérperung des tiefgreifenden Gewissens der
Kirche, die ,ausgebreitet ist iiber die gesamte Welt, aber wie in einem
einzigen Hause lebt‘, wie Irenéus schreibt».138

Ebenso sieht W.Kiippers die Aufgabe der altkatholischen Kir-
chen darin, «Zeugnis abzulegen fiir den tiefsten geistlichen Sinn
katholischer Bindung und Ordnung»!®® Diese Ordnung bedarf
(nach U.Kiiry) des Petrus-Amtes.

Die Worte, die Jesus an Petrus gerichtet hat, ¢sind ein gewichtiger Be-
standteil seiner Botschaft und behalten fiir die Kirche aller Zeiten ihre un-
verlierbare Bedeutung. Es muss darum im Gehorsam gegen die Botschaft
des Herrn der Petrus-Dienst in der Kirche weitergefithrt werden. Und zwar
muss er nicht nur verkiindigt, sondern in der A'mterordnung der Kirche Ge-
stalt gewinnen.»!4°

Eine anglikanische Stimme:

«Wie die gesamte Kirche aufs neue zu entdecken beginnt, dass das
Neue Testament Amt als Dienst versteht, und dass nach seinem Verstindnis
Gemeinschaft wechselseitiges Vertrauen und Anteilnahme an der Verant-
wortung einschliesst, so wird es uns immer klarer werden, wie in der wach-
senden Einheit des Leibes die besondere Berufung des Ersten unter den
Bischofen zu leben und zu verstehen ist.»14!

Und auch in den reformatorischen Kirchen beginnt man das
Anliegen zu spiiren:

«In der Zeit der einen, unteilbaren Menschheit musste die Kirche, um
ihrem Auftrag der Verkiindigung des Evangeliums gerecht zu werden, vor
der Menschheit in splirbarer Einmiitigkeit des Dienstes auftroten.»!4? ¢Es
kann die Zeit kommen, wo die Errichtung eines universalen Petrusdienstes
um der Treue zum Evangelium willen geboten ist.»143

8.4.3 Die spirituelle Dimension der orthodoxen «Kollegialitaty und
des reformatorischen Gemeindebewusstseins

Wenn wir hier die spirituelle Dimension des Petrusdienstes so
ausfiihrlich dargelegt haben, darf anderseits auf romischer Seite

138 Bodokimov Pawl: Kann ein Petrusdienst in der Kirche einen Sinn
haben ? Russisch-orthodoxe Antwort. In: Concilium 7 (1971). S.289.

138 Kiippers W. In: Barauna (Hrsg.): De Ecclesia I1. Frankfurt 1966.
S.588. Zitiert von Conzemius: Katholizismus chne Rom. S.119.

140 Kqiry: Hirtenbrief. IKZ 60 (1970). S.189.

11 Allchin Arthur: Kann ein Petrusdienst in der Kirche einen Sinn
haben ? Anglikanische Antwort. In: Concilium 7 (1971). S.292.

1492 Ot Heinrich: Kann ein Petrusdienst in der Kirche einen Sinn
haben ? Protestantische Antwort. In: Concilium 7 (1971). S.294.

143 Ebd.: S.295.



— 182 —

nicht vergessen werden, dass die Kollegialitit des orthodoxen Epi-
skopats (und die russische Lehre des « Sobornost», der Einheit aller
Kirchenglieder im Heiligen Geist) ebenfalls auf einer tief spirituel-
len Erfahrung beruht.

Die Kollegialitit der Patriarchen und Bischofe ist irdisches
Abbild und Anteilnahme am innertrinitarischen Leben: Einheit in
drei Personen, Einheit in der Vielfalt. In einem weiteren, aber
durchaus realen Sinn gilt dies auch fiir die ganze Kirche — was be-
sonders die russische Theologie betont. Deshalb lehnt die Orthodo-
xie sowohl jede antihierarchische Gleichschaltung als auch jede
monarchische Uberhéhung eines Amtstrigers ab. «Das Dogma der
Trinitdat, das ,katholische’ Dogma im hoéchsten Sinn, ist das
Modell, der ,Kanon‘ aller kanonischen Gesetze der Kirche, die
Grundlage jeder kirchlichen Okonomie.»¢ «Die absolute Kirche
der Trinitat ist das normative Bild der Kirche der Menschen, Ge-
meinschaft der gegenwiértigen Liebe: Einheit in der Vielfalt.»145

Auch das Gemeindebewusstsein der reformatorischen Kirchen
entspringt einer spirituellen Erfahrung, wie Wolthart Pannenberg
es sehr schon darstellt:

Dem ¢gemeinchristlichen Verstdandnis der Kirche als Mittlerin der Teil-
habe an Jesus Christus und an dem durch ihn vollbrachten Heil ist von den
Reformatoren die Kennzeichnung der Kirche als Versammlung der Glaubi-
gen hinzugefiigt worden. Sie triagt einen spezifischen protestantischen
Akzent: Nicht in erster Linie die Hierarchie der Bischéfe und sonstigen
Amtstrager bildet die Kirche, sondern die Kirche hat ihr Schwergewicht,
Versammlung der Glaubigen zu sein. Das allgemeine Priestertum der Gliu-
bigen ist ihre Basis. [ ... ] Das Amt ist dazu da, Christusgemeinschaft zu ver-
mitteln, und durch die Christusgemeinschaft sind die Gldaubigen wieder un-
tereinander zur (Gemeinschaft zusammengeschlossen. [ ...] Mit der Wechsel-
beziechung von Christusgemeinschaft und Gemeinschaft der Christen unter-
einander ist das innerste Wesen der Kirche bezeichnet.»!4®

Das 6kumenische Gesprich sollte vor allem von Menschen ge-
fiihrt werden, die tief von den spirituellen Erfahrungen ihrer Kir-
chen gepragt sind. Je tiefer diese Erfahrungen sind, um so mehr
werden sie sich gegenseitig 6ffnen und integrieren, denn Kirche ist
ja immer Kirche Christi im Heiligen Geist. Je ndher wir zur Quelle
gehen, um so niher werden wir zueinander kommen !

144 Bydokimov: L’Orthodoxie. S.135. In Anlehnung an Chomjakov.

145 Lossky Vladimair: Essai sur la Théologie mystique de I'Eglise
d’Orient. Aubier 1944. 5.174.

148 Pannenberg Wolfhart: Das Glaubensbekenntnis. Siebenstern Taschen-
buch 165. S.158f.



— 183 —

Ein okumenisches Gesprich iiber die Frage des Petrusamtes und
dessen « Bruderdienst in der Wahrheitsfindung»'*? wird wokl dann am
ehesten zum Zvel fithren, wenn die Gespréichspartner sich ihres eigenen
Horizontes bewusst werden und nach einer echten Horizontverschmel-
zung streben. Eine solche wird vor allem auch die spirituellen Dimen-
stonen der Kirchen zu integrieren trachten.

9. Der Petrusdienst in trinitarischer Sicht

In diesem letzten Abschnitt méchten wir die soeben dargeleg-
ten Gedanken noch etwas weiter entfalten.

Eine tiefe katholische Besinnung auf die eigentlichen spirituel-
len Dimensionen des Petrusdienstes (ohne andere Dimensionen aus-
zuschliessen!) in der Gesamtkirche, im stdndigen Blick auf die
Schrift und die besten Traditionen der alten Kirche, aber auch aller
Jahrhunderte, in der Konfrontation mit den spirituellen Dimensio-
nen der andern christlichen Kirchen diirfte wohl den traditionellen
«rdmischen Horizont» um einiges erweitern. Ist es iiberheblich zu
fragen, welcher Art eine solche Horizonterweiterung sein kénnte?

9.1 Der trimatitstheologische Ansatz von Heribert Miihlen

Ich glaube, dass H.Miihlen zu diesem Thema einen sehr be-
achtlichen Beitrag geleistet hat (selbst wenn man zu einigen Einzel-
heiten seiner stark vereinfachenden Gedankengénge Fragezeichen
setzen darf, besonders zu der Beurteilung der Beziehung zwischen
Imperium und Monotheismus,!4® und zur einen und andern «kir-
chenpolitischen» Anwendung — aber vielleicht bringen gerade diese
das Gespriach auf eine konkrete Ebene!)14?

9.1.1 «Monarchische» Glaubenserfahrung und Leitungsstruktur

Die Alleinherrschaft des Papstes in der Gesamtkirche und des
Bischofs in seiner Ditzese geht auf eine in der traditionellen Theo-
logie tief verwurzelte Glaubenserfahrung zuriick.

147 Fries: Art. « Unfehlbarkeit». In: SM IV.

148 Vel. dazu: v.Ivanka Endre: Die Ausformung der Orthodoxie. In:
Handbuch der Ostkirchenkunde. Diisseldorf 1971. S. 34.

149 Miihlen Heribert: Entsakralisierung. Paderborn 1971. S.259-472.

— Alleinherrschaft in der Kirche ? In: Publik Nr. 33, 4. Jahrgang. S.15.



— 184 —

«Der eine Gott bzw. Christus als das eine Haupt der Kirche kann auf
Erden auch nur von einem Menschen reprisentiert werden. [ ... ] Das Vatica-
numII hat zwar in emnem allerersten, zunichst rein verbalen Ansatz ver-
sucht, dieses monokratische Prinzip zu durchbrechen (Kollegialitit der
Bischofe, wenn auch noch nicht des Papstes, thre Mitverantwortung fiir die
ganze Kirche usw.), aber die nachkonziliare Entwicklung hat diesen Ansatz
in keiner Weise zum Durchbruch kommen lassen.» Wir wollen hier «nur auf
die epochal bedingte FEinsewtigkeit der Glaubenserfahrung hinweisen, die
diese Strukturen hervorgebracht hat». «Nichts wire mehr verfehlt, als in
ihnen lediglich die Ubernahme politischer Herrschaftsverhiltnisse (etwa der
Monarchie) in die Kirche zu sehen.» «Die Begriindung fiir die Einherrschaft
des Papstes in der ganzen Kirche und fir die Einherrschaft des Bischofs in
seiner Ditzese ist nicht dem Gespréich mit dem Neuen Testament erwachsen,
sondern der Versuch, den altbundlichen Ein-Gott-Glauben (Monotheismus)
zum Prinzip der kirchlichen Strukturen zu machen.

Zu der Zeit, als der sogenannte ,monarchische Episkopat’, das heisst
die Einherrschaft des Bischofs in seiner Kirche entstand, war theologisch
noch nicht herausgearbeitet, dass und inwiefern durch Jesus etwas radikal
Neues in die Heilsgeschichte eingetreten ist und dass der Neue Bund eine
radikale Uberbietung des Alten ist. [...] Der neue Bund wird als Fortschritt
im Rahmen und Horizont des einen (Alten) Bundes gesehen. [...]

Mit der sog. ,konstantinischen Wende® wird der altbundliche Mono-
theismus in voller Schérfe zu einem staatsrechtlichen und spéater dann auch
zu einem kirchlichen Prinzip erhoben. [...] Die politische Monarchie des
Kaisers wird dabei ausdriicklich als Nachahmung und irdische Reprisenta-
tion der innergéttlichen Monarchie verstanden.»

Dies ist ein wirklich epochaler Ansatz, «der sich selbst fortschreitend in
die abendlidndische Geschichte und auch in die Strukturen der Kirche hinein
expliziert: Der intolerante Kampf zwischen Kaiser und Papst im Mittelalter
(nur einer kann im Abendlande den einen Gott reprisentieren!) ist ohne die
monotheistisch begriindete Vorstellung von wniformer Einheit nicht ver-
stdndlich, ebensowenig wie die Formel des Augsburger Religionsfriedens
(1585): Jedes Territorium soll nur eine Konfession haben, und zwar die des
Monarchen.

Mit Schlagworten aus dem Reservoir moderner Demokratien oder poli-
tischer Propaganda ist dieser theologischen Position nicht beizukommen.
Erst von einer trinitarischen Glaubenserfahrung her kann die Einseitigkeit
der traditionellen Position aufgedeckt und nur von daher kénnten urspriing-
liche theologische Prinzipien kirchlicher Strukturen erarbeitet werden.»

9.1.2 «Trinitarischey Glaubenserfahrung und Leitungsstruktur

«Erst nach langen Auseinandersetzungen wurde die Goéttlichkeit Chri-
sti beziehungsweise seine absolute Gleichheit im Wesen mit dem Vater er-
kannt und damit eben auch eine Pluralitdt in der gé&ttlichen Wirklichkeit
selbst.

— Der Unfehlbarkeits-Test. In: QD 54. S.245-252.

Wair zitieren hier den Text in « Publiky, weil dort die Gedankenginge
gestrafft dargestellt sind.

150 Miihlen: Der Heilige Geist als Person. Miinster 19663, S. 329.



— 185 —

Als Konstantins theopolitische Monokratie entstand, waren gerade
noch die Kampfe um das Konzil von Nikaia im Gange, und die Gleichwe-
sentlichkeit des Heiligen Geistes mit dem Vater und dem Sohn wurde erst
gegen das Ende des Jahrhunderts, auf dem ersten Konzil von Konstantino-
pel (381) lehramtlich verkiindet. Es ist jedoch im Anschluss daran nie der
Versuch gemacht worden, politische oder kirchliche Strukturen durchgrei-
fend von einer trinitarischen Glaubenserfahrung her zu entwerfen.»

Wollte man dies versuchen, miisste vor allem eine tiefere Besinnung auf
die Rolle des Heiligen Geistes stattfinden. « Innertrinitarisch ist es eine Eigen-
tumlichkeit des HI. Geistes, als vinculum und nexus die Person des Vaters
und die Person des Sohnes zu verbinden, und auch heilsékonomisch ist es
eine Eigentiimlichkeit des HI. Geistes, sich selbst mit Person [...] und Per-
sonen untereinander zu verbinden.»3°

«Der Ausdruck ,Heiliger Geist’ ist im Neuen Testament die Wieder-
gabe jener Erfahrung die die Zeugen des Lebens Jesu mit Jesus selbst ge-
macht haben und die sie dann in ihrer Verkiindigung bezeugt haben.

Diese Erfahrung hat trinitarische Struktur, denn wir sind nach Eph
2,18 in dem einen Geiste durch Christus zum Vater hin vermittelt. Gleichur-
springlich ist diese Jesuserfahrung ein und dieselbe in der ganzen Kirche, sie
schafft (oder sie ist selbst) die Gemeinschaft untereinander.»

Darum miusste bei einer Reform der kirchlichen Strukturen zuerst die
tiefste, trinitarische Struktur der christlichen Glaubenserfahrung freigelegt wer-
den. ¢«Dann ergdbe sich von selbst, dass die Entscheidungsfindung in der
Kirche, auch die des Papstes, in sich selbst ein kollegialer, das heisst plura-
ler, von vielen getragener Akt ist; dann wire die Bischofssynode nicht nur
ein beliebig anzuhdrender ,Kronrat’ des Papstes, sondern Entscheidungsin-
stanz in der Gesamtkirche. Ahnliches gilt dann auch von den verschiedenen
Gremien in den Diézesen und Pfarreien.»

9.2 Trinitarische Aspekte in den Ekklesiologien der orthodoxen,
reformatorischen und altkatholischen Kirchen

Wir haben diese Gedankenginge Miihlens so ausfiihrlich dar-
gelegt, weil wir glauben, dass sie den Ekklesiologien unserer Ge-
sprichspartner weit entgegenkommen (es wire allerdings zu fra-
gen, wie weit die orthodoxe Theologie den pneumatologischen An-
satz Miihlens mitvollziehen kann, ob er ihr nicht zu «westlich» er-
scheint ; was die trinitarische Dimension der Kirche betrifft, werden
manche Orthodoxen darin ihre eigensten Gedanken erkennen).

Fiir die orthodoxe Theologie darf wiederum P.Evdokimov an-
gehort werden. Der Beitrag hat deshalb besonderes Interesse, weil
er irgendwie monarchische und trinitarische Sicht zu integrieren
trachtet.

«Die orthodoxe Ekklesiologie griindet sich auf das trinitarische Dogma.
[...] Im Leben der géttlichen Dreifaltigkeit sichert der Vater die Einheit,
ohne die vollkommene Gleichheit der Drei zu verletzen. Dies schliesst jede

Unterordnung aus und erweist den Vater in grossartiger Weise als den, der
den Vorrang in der trinitarischen Liebe hat. Nach diesem Vorbilde hat auch



— 186 —

in der Gemeinschaft der Kirchen, in welcher jede einzelne aufgrund der Voll-
gultigkeit und Fille der vom Bischof gefeierten Eucharistie ,Kirche Gottes’
ist, eine von ihnen den Vorrang in der Liebe. Das ist das besondere Charisma
der Autoritit der Ehre, deren Bestimmung es ist, fiir die Einheit aller Sorge
zu tragen.»!®!

Auf protestantischer Seite mochte Karl Barth die Ekklesiologie
eng mit der Pneumatologie verbinden (und ernst genommene Pneu-
matologie bedeutet immer auch trinitarische Sicht!):

«Man kann vom Heiligen Geist nicht sprechen [...] ohne fortzufahren:
credo ecclesiam. [...] Und umgekehrt: Wehe, wo man von der Kirche meint
reden zu koénnen, ohne sie ganz und gar auf das Werk des Heiligen Geistes
zu begriinden.»!%?

Natiirlich deckt sich der Amtsbegriff Barths (und der reformatorischen
Kirchen tiberhaupt — abgesehen evtl. von manchen Lutheranern) nicht in
allem mit dem der vorreformatorischen (und altkatholischen) Kirchen. Doch
ist damit nicht etwa einer unsichtbaren Geistkirche das Wort geredet:

«Im apostolischen Glaubensbekenntnis ist nicht ein unsichtbares Ge-
bilde gemeint, sondern eine sehr sichtbare Zusammenkunft, die ihren An-
fang nimmt bei den zwolf Aposteln. [...] Credo ecclesiam heisst: ich glaube,
dass hier, an diesem Ort, in dieser sichtbaren Zusammenkunft, das Werk des
Heiligen Geistes geschieht.»133

Auch dem apostolischen Amt fehlt der Geistbezug nicht: In der Kirche
«regiert allein Jesus Christus, und alles Regieren von Menschen kann nur
diese seine Regierung darstellen. Its wird sich an ihr messen lassen miuissen.
Jesus Christus aber regiert in seinem Wort durch den Heiligen Geisty».54

Und iiberhoéren wir schliesslich nicht den christkatholischen
Bischof und Theologen Urs Kiiry:

Die Frage nach dem Ursprung der Kirche ist ¢nicht nur die nach ihrem
zeitlichen Anfang, sondern die nach ihrer transzendenten Herkunft, die sie
im dreieinigen Gott hat».1*®* Ausgangspunkt der Lehre tiber die Kirche muss
die «Urintention sein, die dem gesamten Heilshandeln Christi zugrunde
liegt».1*® ¢« Nur durch das immer neue Hoéren auf die Botschaft des Herrn von
der Kirche kann die nachapostolische Kirche im Ursprung bleiben, kann sie
Kirche Christi, die Kirche des dreieinigen Gottes bleiben.»157

Diirfen wir unsere Uberlegungen vielleicht etwa so zusam-
menfassen:

151 Bydokimov. In: Coneilium 7 (1971). S. 289.

In #hnlichem Sinn schreibt in der gleichen Nummer der griechisch-
orthodoxe Theologe Stylianos Harkianakis, der aber eindeutig jeden Gedan-
ken einer «subordinatio» unter einen «pontifex maximus» gerade aus trini-
titstheologischen Griinden fernhalten mdéchte.

132 Barth Karl: Dogmatik im Grundriss. Zollikon 1947. S. 167,

¥ Ebd.: 3. 187:

18 Ebd.: $.171.

185 Kairy: S.227.

156 Kairy: S.228.

17 Kary: S.254.



— 187 —

Wie der Glaube an den dreieinigen Gott den Glauben an den
etnen Gott nicht aufhebt, aber in ungeahnter Weise vertieft und er-
weitert, miisste auch die Amtsstruktur der Kirche die Darstellung
einer echten, fruchtbaren Polaritat zwischen Einheit und Kollegia-
litat darstellen, und konnte so wohl das Beste der drei grossen
Ekklesiologien zu einer spannungsreichen Union zusammenfiihren.

9.3 Gewissenserforschung

All dem kénnte man nun mit Recht die Frage entgegenhalten:
Wire das romische Papsttum bereit zu einem solchen Verstdndnis
seiner Stellung ?

Ich glaube, dass trotz aller Riickschlige doch manche An-
sitze dazu da sind, und vor allem, dass die Theologie nach dem
Vaticanum IT daran ist, die theologischen Grundlagen des Unfehl-
barkeitsanspruchs noch griindlicher zu durchdenken — wobei dies
auch Riickgewinnung von Altem und Uraltem bedeuten kann.

Strukturwandel von solchem Ausmass brauchen ihre Zeit —
und ein Strukturwandel nur des Papsttums wiirde nicht geniigen.
«Der Gestaltwandel der papstlichen Macht entspricht dem Gestalt-
wandel der ganzen Kirche», sagt Michael Schmaus.158

Damit sind wir alle zur Gewissenserforschung aufgerufen. Mit
lautstarken Schlagworten gegen den «péapstlichen Machtanspruch»
ist es nicht getan. Hs ist auch zu billig, Steine auf Rom zu werfen
und im eigenen Haus die absoluten Herren zu spielen. Der Gestalt-
wandel der «Amtsstruktur» miisste bei der « Hauskirche» beginnen
und alle kirchlichen Gruppierungen erfassen. Denn es gibt, «nach
der Demiitigung des hierarchischen Triumphalismus, einen subtile-
ren geistigen Triumphalismus der Gemeinde- oder Gruppenideolo-
gie. [...] Das sind Leute, die als Einzelne oder als Gemeinschaften
das Attribut der kirchlichen Heiligkeit fiir sich gepachtet haben.
[...] Ausweg kann nur die Offenheit fir die unverkiirzte Katholizi-
tat der Offenbarung Gottes sein, fiir jenes Grosstmogliche des Ein-
satzes Gottes in Christus fiir die Welt, das keine voreilig abschlies-
sende Deutung vertriagt, kein Bescheidwissen, [...] sondern als das
Immer-Grossere uns iiberragt.»%?

158 Schmaus: Art. «Papst». In: SM IIT.
159 o, Balthasar: In Gottes Einsatz leben. Einsiedelln 1971. S.104.



— 188 —

Diese Worte von Hans Urs von Balthasar diirften vor allem
eine Hinladung zur Gewissenserforschung innerhalb unserer romi-
schen Kirche selbst sein — aber gelten sie nicht auch in etwa fiir die
zwischenkirchlichen Beziehungen ? Wir verharren in der Hoffnung,
dass dieses Immer-Grossere des Mysteriums des dreieinigen Gottes
in seinem Sein und in seinem Wirken in und durch die Kirche uns
alle schliesslich in seiner Einheit und Fiille umfangen wird!

Fassen wir zusammen:

Wie der Glaube an den dreieinigen Gott den Glauben an den
etnen Gott nicht aufhebt, so miisste auch die Amtsstruktur der Kvrche
(und innerhalb dieser der Petrusdienst) die Darstellung einer echten,
fruchtbaren Polaritit zwischen Einheit und Kollegialuitiit darstellen.

Da der Gestaltwandel der pipstlichen Macht dem Gestaltwandel
der ganzen Kurche entspricht, bleibt es unser aller Aufgabe, in Geduld
und Liebe an diesem Gestaltwandel mitzuarbeiten, bis wir alle, «die
wir im Spiegel, doch mit unverhiilltem Angesicht die Herrlichkeit des
Herrn sehen, in das gleiche Bild verwandelt werden von Herrlichkent
zu Herrlichkeit, wie es vom Herrn im Geuste geschveht» (1 Kor 3,18).

Einsiedeln P.Beda Baumer OSB



	Der Petrusdienst im ökumenischen Gespräch : Überlegungen zur Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen Konzil von 1870 im Gespräch mit den altkatholischen Kirchen

