Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 140 —

Bibliographie

Johannes Feiner und Lukas Vischer
(Hrsg.) Neues Glaubensbuch (Der
gemeinsame christliche Glaube).
Verlag Herder, Freiburg/Basel/
Wien, und Theologischer Verlag,
Zirich 1973. 685 S.

Das von Johannes Feiner und
Lukas Vischer herausgegebene «Neue
Glaubensbuch» ist ein Gemeinschafts-
werk romisch-katholischer und evan-
gelischer Theologen. Es ist in seiner
Art ein erstaunliches und eindruck-
volles Zeugnis fiir die wissenschaft-
liche Konvergenz des heutigen bibel-
theologischen Denkens in den beiden
Hauptkonfessionen der abendlindi-
schen Christenheit. In den ersten vier
Teilen werden folgende Grundfragen
der Theologie nach dem Stand der
heutigen neutestamentlichen For-
schung behandelt: 1. Die Frage nach
Gott; 2. Gott in Jesus Christus; 3.
Der neue Mensch (einschliesslich der
Lehre von Kirche und Amt, Gebet
und Sakrament); 4. Glaube und Welt
(einschliesslich ausgewiihlter Fragen
der christlichen Ethik). Im 5.Teil
werden die heute noch «offenen Fra-
gen zwischen den Kirchen» bespro-
chen, wobel zum Teil solche der vor-
angegangenen Kapitel neu aufgenom-
men und weitergefithrt werden. Be-
merkenswert ist, wie die einzelnen
Fragen zur Sprache gebracht werden:
zu jedemn der 30 Kapitel der funf Teile
hat entweder ein rémisch-katholischer
oder ein evangelischer Theologe den
Grundtext geschrieben und dieser ist
dann von einem Begutachter der an-
deren Konfession tiberpriift worden,
so dass fir den endgultigen Text die
gemeinsame Verantwortung gewéhr-
leistet ist. Die sprachliche Endfassung
— eine besonders heikle Aufgabe — be-
sorgte in Abstimmung mit den Auto-
ren Otto Hermann Pesch (kath.).

Wie im Vorwort gesagt wird, geht
die Darstellung nicht von den Gegen-
sitzen zwischen den Konfessionen
aus, sondern stellt das an den Anfang,
was heute schon vom Evangelium ge-
meinsam gesagt werden kann, und
das ist erstaunlich viel. «Neu» will das
Glaubensbuch in zweifacher Hinsicht
sein: Es nimmt die Fragen des Glau-
bens so auf, wie sie sich dem Men-

schen heute stellen, und es will — und
das ist das wahrhaft neue, weil es seit
dem 16.Jahrhundert zum erstenmal
geschieht —, dass romisch-katholische
und evangelische Christen die Ant-
wort des christlichen Glaubens ge-
meinsam so sagen konnen, dass sie
mit thren — neu interpretierten! — Tra-
ditionen nicht in Konflikt kommen.
Dass das in einer auch fur Laien ver-
stdndlichen Sprache geschieht, ist ein
weiterer Vorzug dieses Buches. Wert-
voll ist auch, dass die neuesten KEr-
kenntnisse der exegetischen und
historischen Forschung behutsam,
ohne dass sie verabsolutiert werden,
zur Darstellung kommen. Die Verfas-
ser sind sich auch in dieser Beziehung
der Vorlaufigkeit ihres Versuches be-
wusst und lassen denn auch viele Fra-
gen offen.

Es kann nicht die Aufgabe unserer
Besprechung sein, auf die Probleme,
die aufgeworfen werden, im einzelnen
einzugehen. Wir greifen nur einige
Beispiele heraus, an denen die Frucht-
barkeit, aber auch die Grenzen der
angewandten Methode deutlich wer-
den mogen.

Im ersten Teil {iber «die Frage nach
Gott», der unseres FErachtens zum
Grossartigsten dieses Buches gehort,
sind die Verfasser bemiiht, das Ge-
sprich mit den Zeitgenossen bis hin
zu den modernen Atheisten vorur-
teilslos aufzunehmen und dialektisch
durchzuhalten. Zunichst werden «die
Frage nach Gott damalsy und «die
Frage nach Gott heute» emnander ge-
geniibergestellt. ¢« Damals», in den ver-
gangenen Jahrhunderten, wurde die
Frage nach Gott primér im Blick auf
die Welt als Natur gestellt und mit
dem Glauben an den Weltschépfer be-
antwortet; heute stellt sie sich mehr
im Hinblick auf die Welt als Weltge-
schichte, die als Unbheils-Geschichte
der Menschheit das Gefiihl des Un-
heimlichen und Sinnlosen erweckt.
War die Gottesfrage frither mehr
ontologisch orientiert, so ist sie heute
existentiell-geschichtlich bedingt. Ls
ist die Frage nach dem Sinn des
Lebens, die den Menschen heute be-
wegt, nach Gott zu suchen. Die Sinn-
frage ldsst sich aber nicht theoretisch,
sondern nur in der Liebe durch gegen-



— 141 —

seitiges Sich-Schenken wund Sich-
Empfangen lésen. Der ausgezeichnete
Ort solcher Gottesbegegnung in der
Liebe ist die Familie. - Was an dieser
Gedankenfiihrung auffdllt, ist einmal
die Einseitigkeit, mit der die Gottes-
frage in den Bereich der existentiell-
geschichtlichen Entscheidung gestellt
und die ontologisch ausgerichtete
Gottesfrage minimalisiert wird. Das
zeigt sich unter anderem in den Aus-
fuhrungen Uber ¢Schépfungsglaube
und Naturwissenschafty (S.430ff.), in
denen nur noch die Diastase zwischen
den naturwissenschaftlichen Aussagen
uber die Entstehung der Welt und
dem biblischen Zeugnis wvon der
Schopfung als Wohnstétte des von
Gott in seinen Gnadenbund aufge-
nommenen Menschen, nicht aber ihre
innere Zusammengehorigkeit aufge-
zeigt wird. Weiter ist auffillig, wie
sehr die Modalitiat der Gottesfrage als
soziologisch bedingt dargetan wird,
was umgekehrt dazu fiithrt, dass dann
auch die Moglichkeit einer Antwort
auf die Gottesfrage soziologisch be-
stimmt wird, so wenn als Ort der Sinn-
erflillung die Familie bezeichnet
wird. Ist diese soziologisch-psycholo-
gische Auskunft theologisch wirklich
relevant ? Als hervorragend muss
auch der 2.Teil tiber «Gott in Chri-
stus» bezeichnet werden. In zwar dus-
serst gedringter, aber klar iiberschau-
barer Darstellung wird hier zusam-
menfassend gesagt, wie die historisch-
kritische Bibelwissenschaft sowohl
der evangelischen wie der romisch-
katholischen Theologie die Verkiindi-
gung des Christus, sein Kerygma, be-
urteilt. Was insbesondere iiber die
verschiedenen  Christus-«Konzeptio-
nen» der Evangelisten gesagt wird, ist
von grosser Transparenz. Offensicht-
lich ist es das Bestreben beider Seiten,
von allen dogmatischen und spekula-
tiven Eintragungen der spéteren Kir-
che abzusehen und in grésster Zu-
ruckhaltung eine historisch authenti-
sche Darstellung des biblischen
Kerygmas zu geben. Um so eindriick-
licher und tiberzeugender ist dann
das, was in den letzten Kapiteln die-
ses Teils iiber Christus als Heilbringer
und Sohn tber den Geist, iber Gottes
Gottheit und Menschheit gesagt wird.
Die Frage bleibt nur, ob bei einer
Darstellung, die sich ganz in histori-
schen Kategorien bewegt, das

Kerygma nicht doch zu kurz kommt ?
Genugt es zum Beispiel, die Osterbe-
richte, die sehr einleuchtend analy-
siert werden, als «Sprachmodelley
(Modelle sind auswechselbar!) fiir den
Osterglauben der Urgemeinde zu be-
zeichnen und den Sinn der Osterbot-
schaft auf den Satz zu reduzieren,
dass im Tode Jesu Gottes Liebe, in
Jesu Auferweckung Gottes Macht
«zum Tragen kommt», und zu sagen,
dass dadurch unser Glaube an «Got-
tes Nahe in Christus» herausgefordert
wird und der Heilige Geist uns die Er-
fahrung  dieser = Néhe  bringt?
(s.233ff). Wird dadurch das Offenba-
rungsgeschehen nicht in einen Be-
wusstseinsvorgang des Menschen, be-
ziehungsweise der Urgemeinde trans-
poniert ? Allerdings folgt dann im
Kapitel tber die Gottheit und
Menschheit in Jesus Christus eine
knappe, aber lichtvolle Darstellung
der altkirchlichen Christologie bis
zum Konzil von Chalcedon, die lber
die historisch-exegetische Analyse
weit hinausfithrt und die — wie wir
meinen — eine dogmatisch einwand-
freie Interpretation der Person (und
des Werkes) Christi gibt. Um so tber-
raschender ist es, im Vorwort zu ver-
nehmen, der Leser kénne — neben an-
deren — dieses Kapitel «liberspringeny
(S.19). Wir sind im Gegenteil der
Auffassung, dass unser Christusglaube
sich dogmatisch in der Auseinander-
setzung mit der Grundentscheidung
von Chalcedon wvollziehen muss und
dass diese Entscheidung auch fir
viele weitere Fragen, insbesondere der
Soteriologie und Ekklesiologie, weg-
leitend zu sein hat.

Endlich sei noch auf den 5. Teil ver-
wiesen, in welchem die noch «offenen
Fragen zwischen den Kircheny» erdr-
tert werden. Es sind die Fragen:
Schrift und Tradition, Gnade und
Werke, die Sakramente, die Ehe,
Maria, die Kirche. So viel Richtiges
und Wichtiges aus der heutigen Ge-
sprichssituation heraus in diesen
Kapiteln gesagt wird, so werden diese
Fragen bei aller Offenheit fiir ihre kir-
chentrennende Tragweite doch sehr
vereinfachend dargestellt und die
eigentlichen Kontrovers-Punkte nicht
scharf genug herausgearbeitet. Vor
allem treten die Linien, die von dem
in den ersten Teilen festgestellten
biblischen Konsens zu den Problemen



— 142 —

und Meinungsverschiedenheiten der
spateren Kirche fuhren, nicht deutlich
genug zutage. So wird zum Beispiel
nicht klar, was jener biblische Kon-
sens fiir das Problem Schrift und Tra-
dition 1n der historischen Auspréigung
des 16.Jahrhunderts (und in seinen
modernen Auswirkungen) nunmehr
bedeutet und umgekehrt.

An diesen und anderen der genann-
ten Problemen wird indirekt spturbar,
wie sehr nicht nur die Theologen, son-
dern die konkret-geschichtlichen Kir-
chen, die sie vertreten, noch an ihre
Konzilsentscheidungen und Bekennt-
nisschriften gebunden sind, ganz ab-
gesehen vom gldubigen Kirchenvolk,
in dem die konfessionell geprigten
Glaubensschemata noch sehr stark
nachwirken. In diesen Bereich wiaren
denn auch die grossen, «offenen Fra-
gen zwischen den Kirchen» einzuord-
nen, was natiirlich in diesem Buch,
das den gemeinsamen Glauben bekun-
den will, nicht ausfiihrlich genug ge-
schehen konnte. Doch sollte hier an
die geschichtliche Tiefe und =zéhe
Kraft dieser «offenen Fragen» nur er-
innert werden, um die grosse Bedeu-
tung und Zukunftstrichtigkeit dieses
Buches hervorzuheben, das — in den
Grenzen, die wir eben andeuteten —
den kithnen und gross angelegten Ver-
such unternimmt, von einer neuen,
von roémisch-katholischen und evan-
gelischen Theologen gemeinsam erar-
beiteten und meisterhaft durchgefiihr-
ten Darstellung der biblischen Bot-
schaft her zur IHerbeifihrung einer
grosseren Kinheit im Glauben beizu-
tragen. Ein verheissungsvoller Anfang
auf dieses Ziel hin ist mit diesem
Buche gemacht. Urs Kiiry

Ernst Benz: Endzeiterwartung zwi-
schen Ost und West. Studien zur
christlichen KEschatologie. Freiburg
i.Br. (1973). Verlag Rombach. 266
S.  (Sammlung Rombach, N.F.
Band 20).

Schon an den gesammelten Aufsét-
zen aus den wissenschaftlichen Anféan-
gen von Ernst Benz zeigt sich die
grosse Breite seiner Interessen tiber das
eigentlich kirchengeschichtliche Ge-
biet hinaus, wie sie den Verfasser
weither gekennzeichnet hat. Sie hat es
ihm schon in diesen Beitridgen ermég-

licht, auf Zusammenhinge hinzuwei-
sen. die — wie er selbst da und dort be-
klagt — allzu lange vernachlassigt wor-
den sind. Das gilt einmal fur die Brei-
tenwirkung des evangelischen (luthe-
rischen) Bekenntnisses, besonders in
seiner pietistischen Ausprigung, in
den osteuropiiisch-slawischen Raum
hinein, wie es B. auf Grund eingehen-
der Zitate aus einschligigen Briefen
und Berichten deutlich werden lédsst.
Dabei spielen Namen wie August Her-
mann Francke und Johann Heinrich
Jung-Stilling eine grosse Rolle. Deren
Gedanken haben auch innerhalb der
russischen  orthodoxen  Theclogie
Nachhall gefunden, vielleicht unbe-
wusst, wie B. bei einer Untersuchung
der russischen IEndzeiterwartung im
Werke Vladimir Solov’évs nachzuwei-
sen versucht. Daneben lduft ein aus
einem Gespriche Peters des (Grossen
in Paris 1717 erwachsener, freilich als-
bald im Sande verlaufener Unionsver-
such. Weiterhin betrachtet B. Fragen
aus der Gedankenwelt der Spiritualen
wihrend des Mittelalters sowie Ver-
heissung und Erfidlung im deutschen
Geschichtsbewusstsein auf theologi-
scher (Grundlage. Am Schlusse steht
der Wiederabdruck eines Aufsatzes
aus dem Jahre 1935/36 iiber den «Tod
Gottes»: eine Auseinandersetzung mit
Friedrich Nietzsche und zwei Roma-
nen der frithen 1930er Jahre aus der
Feder wvon Grigol Robakidze und
Edzard Schaper — ein Thema, das
heute erneute Aktualitdt gewonnen
hat. — Die Aufsatzsammlung, von
zwel Secniidern anlédsslich des 65. Ge-
burtstages des Verfassers veranstal-
tet, vermag vielerlei Anregung zu ge-
ben und sollte neben Interessenten an
der evangelischen Kirchengeschichte
auch von den Iirforschern der Ostkir-
che nicht vernachldssigt werden: die
Beziehungen zwischen beiden Kirchen
haben in der Denkweise des Ostens
und des Westens tiefere Spuren hin-
terlassen, als man das lange Zeit hin-
durch geglaubt hatte.
Bertold Spuler

John Webster Grant (Hrsg.): Die
unierten Kirchen. Stuttgart (1973).
Evangelisches Verlagswerk. 375 S.
(Die Kirchen der Welt, hrsg. von
Hans  Heinrich  Harms u. a.,

Band X.) DM 37.50.



— 143 —

Der Titel meint nicht die mit Rom
unierten Kirchen innerhalb der slawi-
schen Welt und des Vorderen Orients,
sondern die aus der Union mehrerer
Kirchen reformatorischen Gepriiges
entstandenen neuen Kirchen, als de-
ren (namengebendes) Muster die Evan-
gelische Kirche der (frither: altpreus-
sischen) Union angesehen werden
darf, die anlésslich des 300-Jahre-
Jubildums der Reformation 1817 un-
ter namhafter Einwirkung des Staates
aus der lutherischen und der refor-
mierten Kirche (der das Herrscher-
haus angehoérte) zusammengeschlos-
sen wurde. Dieser Vorgang hat
damals in einer Reihe deutscher Staa-
ten Nachahmung gefunden und sich
dann bis in die Gegenwart gehalten.
In Baden kam es 1821 sogar zu einer
«Lehr-Union» zwischen beiden Kir-
chen, die sich freilich in der Praxis
nicht wirklich durchsetzen liess. Die-
ses Vorbild hat nach lingeren Jahr-
zehnten auch ausserhalb des deut-
schen Sprachgebietes in Gegenden ge-
wirkt, in denen als Folge von Einwan-
derung und/oder Mission mancherlei
reformatorische Kirchen nebeneinan-
der lebten: in Kanada, in Indien und
Pakistan, auf den Philippinen, in
China und Japan sowie in Sambia. Iis
handelte sich dabei weithin um Kir-
chen, die aus dem Anglikanertum her-
vorgegangen waren (wie die Methodi-
sten), und um andere Kirchen vorwie-
gend angelséchsischen Gepriges, so
dass die Verhandlungen, die zu den
jeweiligen Unionen fithrten und die
oft lange Jahre dauerten, von ganz
verschiedenen Grundlagen ausgehen
mussten und zu ganz anderen (mehr
oder minder scharf ausgesprochenen)
dogmatischen Festlegungen fiihrten.
Sie alle haben der Okumenischen Be-
wegung den Weg geebnet und sind im
20. Jahrhundert mehr und mehr von
ihr getragen worden. Alle diese viel-
filtigen Einheitsbewegungen werden
in dem vorliegenden Buche von wirk-
lichen Sachkennern klar und einsich-
tig beschrieben. Auch der deutsche
Kirchenkampf der Jahre 1933-1945,
den weithin Kirchen der Union tru-
gen, findet hier seinen Platz. Die Bei-
trige werden mehr oder minder aus-
fithrlich belegt und mit Literaturver-
zeichnissen versehen. Auch einige
praktische Angaben (Gliederung der
kirchlichen Behérden, Anschriftenver-

zeichnisse, Liste der Mitarbeiter) wer-
den gegeben; nur ein Register ver-
misst man schmerzlich. Aufs ganze
gesehen ein wertvoller Beitrag zur
Kirchengeschichte, offensichtlich von
wirklichen, entsprechend ausgebilde-
ten Kennern geschrieben und jedem
zu empfehlen, der sich tiber diesen
Zweig des Okumenismus unterrichten
will. Das werden gerade im deutschen
Sprachraum nicht wenige sein!
Bertold Spuler

Paul Verghese (Hrsg.): Die syrischen
Kirchen in Indien. Stuttgart 1974.
Evangelisches Verlagswerk. 222 8.
(Die Kirchen der Welt, hrsg. von D.
Hans Heinrich Harms u.a., Band
XTIII.) Ln. DM 32.—.

Schon die Feststellung des deut-
schen Betreuers dieses Buches, der
Herausgeber sei seit 1968 «Principal»
(also etwa «Leiter») des syrisch-ortho-
doxen Theologischen Seminars in
Kottayam (Kerala/Stidindien), fiithrt
gewiss gar manchen Leser in die Irre.
Denn mit der Feststellung, dass viele
Kirchen des Morgenlandes sich ortho-
dox nennen, aber nicht orthodox sind,
beginnt man mit den Besonderheiten
dieser Kirchen wvertraut zu werden.
Sie nennen sich orthodox, weil das
wrechtgldubig» heisst, und als solche
betrachten alle christlichen Konfessio-
nen der Welt jedenfalls sich selbst.
Orthodox in dem bei uns iiblichen
konfessionskundlichen  Sinne  sind
aber nur die urn das Patriarchat Kon-
stantinopel gescharten dyophysiti-
schen Gldubigen, und dazu gehoren
die sitidindischen Orthodoxen nicht.
Sie sind (seit 1665) monophysitisch
(wie Armenier und Kopten) und
waren bis 1599 alle Nestorianer (was
P.V. in naiver Weise zu bestreiten
versucht, der seine Kirche natiirlich
am liebsten von Anfang bis heute
monophysitisch — und also fiir ihn
orthodox — sehen mochte). Diese Ein-
heit des nestorianischen Bekenntnis-
ses, durch die Herkunft der Kirche
von den Gemeinden in Persien vor
dem Islam ganz natirlich, wurde
durch die abendléandischen Missionare
fur immer gesprengt, zuerst durch die
romisch-katholischen aus Portugal,
die 1599 so gut wie allen siidindischen
Christen eine Union mit Rom auf-



— 144 —

zwangen, an der nach 1653 nur die
gute Hiilfte festhielt. Die restlichen
Gldubigen wandten sich nun — man
kann sagen zuféllig — dem Monophysi-
tismus zu, spalteten sich aber — unter
dem Einflusse niederlandisch-refor-
mierter und anglikanischer Missionare
sowie infolge innerer und jurisdiktio-
neller Streitigkeiten — in etwa ein
Dutzend  weitere  Gemeinschaften
recht unterschiedlicher Groésse. Sogar
eine zweite Form der Union mit Rom
(mit gesondertem Ritus) kam 1930
zustande, und ein kleiner Bruchteil
wurde schliesslich 1874 wieder nesto-
rianisch. Wie es dazu kam und wel-
che christlichen Glaubenssitze diese
Kirchen (im grossen und ganzen) be-
kennen, wird in dem vorliegenden
Buche im einzelnen von Angehorigen
dieser Kirchen berichtet. « Leider war
es nicht miglich, von allen Autoren des
vorliegenden Werks exakte Quellenan-
gaben zu ihren Beitrdgen zu erhalten.
Selbst angestrengte Nachforschungen ...
erbrachten micht immer die erwiinschte
Kldarung», heisst es auf S.213. Ich
wurde sagen, wer so schreibt, hat das
Wesen dieser Kirchen nicht ganz ver-
standen. Die einzigartig exakte
Quelle, auf der auch kirchenge-
schichtliche Darstellungen beruhen, in
Indien und sonst weithin im Vorderen
Orient, auch bei den Muslimen, ist
doch die Tradition! Selbst wenn eine
schriftliche Quelle ihr widerspriche,
braucht sie gegeniiber diesem Instru-
ment gottlicher Fithrung nicht unbe-
dingt recht zu haben! (um mich milde

auszudriicken). Wir sollten uber diese
Haltung eines standhaften Selbstver-
trauens bei der Wahrung des Erbes
nicht naserimpfend hinweggehen. Die
morgenlédndischen Kirchen, tiiglich
vom Abfall zum Islam, zum Hinduis-
mus oder zum Sakularismus um-
braust, konnen ohne dieses Element
eines bedingungslosen Festhaltens an
der Einheit ihres kirchlichen Lebens
von allem Anfang an bis heute nicht
auskommen, ohne sich selbst aufzuge-
ben. Historischer Kritizismus hat fur
sie demgegeniiber zuriuckzutreten.
Naturlich mmuss der Leser dieses
Buches sich bei gar manchem Bei-
trage dieser Voraussetzungen bewusst
sein, muss auch historische Beitrage
als eine Confessio fidei werten lernen.
Leider ist von diesem Bewusstsein ge-
rade der «orthodoxen» Kirchen neben
Angaben tiber ihr soziales Engage-
ment, liber ihre gegenwiirtige Erschei-
nungsform und ihre Statistik zuwenig
die Rede! Aber in dieser Hinsicht
bleibt, wie V. (S.9) selbst sagt, auch
fiir die indischen Christen noch man-
ches zu tun. — Im Anhang werden
wichtige Aktenstiicke aus Geschichte
und Gegenwart mehrerer dieser kirch-
lichen Gemeinschaften gegeben. Ein
Literaturverzeichnis zeigt, wie vieles
doch schon tiber diese Kirchen, liber
einzelne von ihnen oder einzelne
Aspekte ihres Daseins geschrieben
worden ist, ohne dass alles fur die vor-
liegenden Darstellungen wirklich her-
angezogen worden wire. — Ein Regi-
ster fehlt leider. Bertold Spuler



	Bibliographie

