
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


140

Bibliographie

Johannes Feiner und Lukas Vischer
(Hrsg.) Neues Glaubensbuch (Der
gemeinsame christliche Glaube).
Verlag Herder, Freiburg/Basel/
Wien, imd Theologischer Verlag,
Zürich 1973. 685 S.

Das von Johannes Feiner und
Lukas Vischer herausgegebene «Neue
Glaubensbuch» ist ein Gemeinschafts-
werk römisch-katholischer und
evangelischer Theologen. Es ist in seiner
»Art ein erstaunliches und eindruck-
volles Zeugnis für die wissenschaftliche

Konvergenz des heutigen bibel-
theologischen Denkens in den beiden
Hauptkonfessionen der abendländischen

Christenheit. In den ersten vier
Teüen werden folgende Grundfragen
der Theologie nach dem Stand der
heutigen neutestamentlichen
Forschung behandelt: 1. Die Frage nach
Gott; 2. Gott in Jesus Christus; 3.
Der neue Mensch (einschliesslich der
Lehre von Kirche und Amt, Gebet
und Sakrament); 4. Glaube imd Welt
(einschliesslich ausgewählter Fragen
der christlichen Ethik). Im S.Teil
werden die heute noch «offenen Fragen

zwischen den Kirchen» besprochen,

wobei zum Teil solche der
vorangegangenen Kapitel neu aufgenommen

und weitergeführt werden.
Bemerkenswert ist, wie die einzelnen
Fragen zur Sprache gebracht werden :

zu jedem der 30 Kapitel der fünf Teile
hat entweder ein römisch-katholischer
oder ein evangelischer Theologe den
Grundtext geschrieben und dieser ist
dann von einem Begutachter der
anderen Konfession überprüft worden,
so dass für den endgültigen Text die
gemeinsame Verantwortung gewährleistet

ist. Die sprachliche Endfassung
- eine besonders heikle Aufgabe -
besorgte in Abstimmung mit den Autoren

Otto Hermann Pesch (kath.).
Wie im Vorwort gesagt wüd, geht

die Darstellung nicht von den Gegensätzen

zwischen den Konfessionen
aus, sondern steht das an den Anfang,
was heute schon vom Evangelium
gemeinsam gesagt werden kann, und
das ist erstaunlich viel. «Neu» will das
Glaubensbuch in zweifacher Hinsicht
sein: Es nimmt die Fragen des Glaubens

so auf, wie sie sich dem Men¬

schen heute stellen, und es will - und
das ist das wahrhaft neue, weil es seit
dem 16. Jahrhundert zum erstenmal
geschieht -, dass römisch-katholische
und evangelische Christen die
Antwort des christlichen Glaubens
gemeinsam so sagen können, dass sie
mit ihren - neu interpretierten -
Traditionen nicht in Konflikt kommen.
Dass das in einer auch fiü Laien
verständlichen Sprache geschieht, ist ein
weiterer Vorzug dieses Buches. Wertvoll

ist auch, dass die neuesten
Erkenntnisse der exegetischen und
historischen Forschung behutsam,
ohne dass sie verabsolutiert werden,
zur Darstellung kommen. Die Verfasser

sind sich auch in dieser Beziehung
der Vorläufigkeit ihres Versuches
bewusst und lassen denn auch viele Fragen

offen.
Es kann nicht die »Aufgabe unserer

Besprechung sein, auf die Probleme,
die aufgeworfen werden, im einzelnen
einzugehen. Wir greifen nur einige
Beispiele heraus, an denen die
Fruchtbarkeit, aber auch die Grenzen der
angewandten Methode deutlich werden

mögen.
Im ersten Teil über «die Frage nach

Gott», der unseres Erachtens zum
Grossartigsten dieses Buches gehört,
sind die Verfasser bemüht, das
Gespräch mit den Zeitgenossen bis hin
zu den modernen »Atheisten vorur-
teüslos aufzunehmen und dialektisch
durchzuhalten. Zunächst werden «die
Frage nach Gott damals» und «die
Frage nach Gott heute» einander
gegenübergestellt. «Damals», in den
vergangenen Jahrhunderten, wurde die
Frage nach Gott primär im Blick auf
die Welt als Natur gestellt und mit
dem Glauben an den Weltschöpfer
beantwortet; heute stellt sie sich mehr
im Hinblick auf die Welt als
Weltgeschichte, die als Unheils-Geschichte
der Menschheit das Gefühl des
Unheimlichen und Sinnlosen erweckt.
War die Gottesfrage früher mehr
ontologisch orientiert, so ist sie heute
existentiell-geschichtlich bedingt. Es
ist die Frage nach dem Sinn des
Lebens, die den Menschen heute
bewegt, nach Gott zu suchen. Die Sinnfrage

lässt sich aber nicht theoretisch,
sondern nur in der Liebe durch gegen-



141

seifiges Sich-Schenken und Sich-
Empfangen lösen. Der ausgezeichnete
Ort solcher Gottesbegegnung in der
Liebe ist die Familie. - Was an dieser
Gedankenführung auffällt, ist einmal
die Einseitigkeit, mit der die Gottesfrage

in den Bereich der existentiell-
geschichtlichen Entscheidung gestellt
und die ontologisch ausgerichtete
Gottesfrage minimalisiert wird. Das
zeigt sich unter anderem in den
Ausführungen über « Schöpfungsglaube
und Naturwissenschaft» (S.430ff.), in
denen nur noch die Diastase zwischen
den natiu'wissenschaftlichen Aussagen
über die Entstehung der Welt und
dem biblischen Zeugnis von der
Schöpfung als Wohnstätte des von
Gott in semen Gnadenbund
aufgenommenen Menschen, nicht aber ihre
innere Zusammengehörigkeit aufgezeigt

wüd. Weiter ist auffällig, wie
sehr die Modalität der Gottesfrage als
soziologisch bedingt dargetan wird,
was umgekehrt dazu führt, dass dann
auch die Möglichkeit einer Antwort
auf die Gottesfrage soziologisch
bestimmt wüd, so wenn als Ort der
Sinnerfüllung die Familie bezeichnet
wird. Ist diese soziologisch-psychologische

Auskunft theologisch wüklich
relevant Als hervorragend muss
auch der 2.Teil über «Gott in
Christus» bezeichnet werden. In zwar
äusserst gedrängter, aber klar überschaubarer

Darstellung wird hier
zusammenfassend gesagt, wie die historisch-
kritische Bibelwissenschaft sowohl
der evangelischen wie der
römischkatholischen Theologie die Verkündigung

des Christus, sein Kerygma,
beurteilt. Was insbesondere über die
verschiedenen Christus-« Konzeptionen»

der Evangelisten gesagt wüd, ist
von grosser Transparenz. Offensichtlich

ist es das Bestreben beider Seiten,
von allen dogmatischen und spekulativen

Eintragungen der späteren Küche

abzusehen und in grösster
Zurückhaltung eme historisch authentische

Darstellung des biblischen
Kerygmas zu geben. Um so eindrücklicher

und überzeugender ist dann
das, was in den letzten Kapiteln dieses

Teils über Christus als Heübringer
und Sohn über den Geist, über Gottes
Gottheit und Menschheit gesagt wüd.
Die Frage bleibt nur, ob bei einer
Darstellung, die sich ganz in historischen

Kategorien bewegt, das

Kerygma nicht doch zu kurz kommt
Genügt es zum Beispiel, die Osterberichte,

die sehr einleuchtend analysiert

werden, als «Sprachmodelle»
(Modelle sind auswechselbar für den
Osterglauben der Urgemeinde zu
bezeichnen und den Sinn der Osterbotschaft

auf den Satz zu reduzieren,
dass im Tode Jesu Gottes Liebe, in
Jesu Auferweckung Gottes Macht
«zum Tragen kommt», und zu sagen,
dass dadurch unser Glaube an «Gottes

Nähe in Christus» herausgefordert
wird und der Heilige Geist uns die
Erfahrung dieser Nähe bringt
(s. 233ff). Wüd dadurch das
Offenbarungsgeschehen nicht in einen Be-
wusstseinsvorgang des Menschen,
beziehungsweise der Urgemeinde
transponiert Allerdings folgt dann im
Kapitel über die Gottheit und
Menschheit in Jesus Christus eine
knappe, aber lichtvolle Darstellung
der altkirchlichen Christologie bis
zum Konzil von Chalcedon, die über
die historisch-exegetische »Analyse
weit hinausführt und die - wie wü
meinen — eine dogmatisch einwandfreie

Interpretation der Person (und
des Werkes) Christi gibt. Um so
überraschender ist es, im Vorwort zu
vernehmen, der Leser könne — neben
anderen - dieses Kapitel «überspringen»
(S. 19). Wir sind im Gegenteil der
Auffassung, dass_ unser Christusglaube
sich dogmatisch in der Auseinandersetzung

mit der Grundentscheidung
von Chalcedon vollziehen muss und
dass diese Entscheidung auch für
viele weitere Fragen, insbesondere der
Soteriologie und Ekklesiologie,
wegleitend zu sein hat.

Endlich sei noch auf den 5. Teil
verwiesen, in welchem die noch «offenen
Fragen zwischen den Kirchen» erörtert

werden. Es sind die Fragen:
Schrift und Tradition, Gnade und
Werke, die Sakramente, die Ehe,
Maria, die Küche. So viel Richtiges
und Wichtiges aus der heutigen
Gesprächssituation heraus in diesen
Kapiteln gesagt wird, so werden diese
Fragen bei aller Offenheit für ihre
kirchentrennende Tragweite doch sehr
vereinfachend dargestellt und die
eigentlichen Kontrovers-Punkte nicht
scharf genug herausgearbeitet. Vor
allem treten die Linien, die von dem
in den ersten Teilen festgestellten
biblischen Konsens zu den Problemen



142

und Meinungsverschiedenheiten der
späteren Kirche führen, nicht deutlich
genug zutage. So wüd zum Beispiel
nicht klar, was jener biblische Konsens

für das Problem Schrift und
Tradition in der historischen Ausprägung
des 16. Jahrhunderts (und in seinen
modernen .Auswirkungen) nunmehr
bedeutet und umgekehrt.

An diesen und anderen der genannten
Problemen wird indirekt spürbar,

wie sehr nicht nur die Theologen,
sondern die konkret-geschichtlichen
Küchen, die sie vertreten, noch an ihre
Konzilsentscheidungen und
Bekenntnisschriften gebunden sind, ganz
abgesehen vom gläubigen Kirchenvolk,
in dem die konfessionell geprägten
Glaubensschemata noch sehr stark
nachwüken. In diesen Bereich wären
denn auch die grossen, «offenen Fragen

zwischen den Kirchen» einzuordnen,

was natürlich in diesem Buch,
das den gemeinsamen Glauben bekunden

will, nicht ausführlich genug
geschehen konnte. Doch sollte hier an
die geschichtliche Tiefe und zähe
Kraft dieser «offenen Fragen» nur
erinnert werden, um die grosse Bedeutung

und Zukunftsträchtigkeit dieses
Buches hervorzuheben, das - in den
Grenzen, die wir eben andeuteten -
den kühnen und gross angelegten
Versuch unternimmt, von einer neuen,
von römisch-katholischen und
evangelischen Theologen gemeinsam
erarbeiteten und meisterhaft durchgeführten

Darstellung der biblischen
Botschaft her zur Herbeiführung einer
grösseren Einheit im Glauben
beizutragen. Ein verheissungsvoller »Anfang
auf dieses Ziel hin ist mit diesem
Buche gemacht. Urs Küry

Ernst Benz: Endzeiterwartung
zwischen Ost und West. Studien zur
christlichen Eschatologie. Freiburg
i.Br. (1973). Verlag Rombach. 266
S. (Sammlung Rombach, N.F.
Band 20).

Schon an den gesammelten »Aufsätzen

aus den wissenschaftlichen Anfängen

von Ernst Benz zeigt sich die
grosse Breite seiner Interessen über das
eigentlich küchengeschichtliche
Gebiet hinaus, wie sie den Verfasser
weither gekennzeichnet hat. Sie hat es
ihm schon in diesen Beiträgen ermög¬

licht, auf Zusammenhänge hinzuweisen,
die - wie er selbst da und dort

beklagt - allzu lange vernachlässigt worden

sind. Das gilt einmal für die
Breitenwirkung des evangelischen
(lutherischen) Bekenntnisses, besonders in
seiner pietistisehen »Ausprägung, in
den osteuropäisch-slawischen Raum
hinein, wie es B. auf Grund eingehender

Zitate aus einschlägigen Briefen
und Berichten deutlich werden lässt.
Dabei spielen Namen wie »August
Hermann Francke und Johann Heinrich
Jung-Stilling eine grosse Rolle. Deren
Gedanken haben auch innerhalb der
russischen orthodoxen Theologie
Nachhall gefunden, vielleicht unbe-
wusst, wie B. bei einer Untersuchung
der russischen Endzeiterwartung im
Werke Vladimir Solov'ëvs nachzuweisen

versucht. Daneben läuft ein aus
einem Gespräche Peters des Grossen
in Paris 1717 erwachsener, freilich
alsbald im Sande verlaufener Uhionsver-
such. Weiterhin betrachtet B. Fragen
aus der Gedankenweit der Spiritualen
während des Mittelalters sowie
Verheissung und Erfüllung im deutschen
Geschichtsbewusstsein auf theologischer

Grundlage. »Am Schlüsse steht
der Wiederabdruck eines »Aufsatzes
aus dem Jahre 1935/36 über den «Tod
Gottes»: eine »Auseinandersetzung mit
Friedrich Nietzsche und zwei Romanen

der frühen 1930er Jahre aus der
Feder von Grigol Robakidze und
Edzard Schaper - ein Thema, das
heute erneute »Aktualität gewonnen
hat. — Die »Aufsatzsammlung, von
zwei Schülern anlässlich des 65.
Geburtstages des Verfassers veranstaltet,

vermag vielerlei »Anregung zu
geben und sollte neben Interessenten an
der evangelischen Kirchengeschichte
auch von den Erforschern der Ostkirche

nicht vernachlässigt werden : die
Beziehungen zwischen beiden Kirchen
haben in der Denkweise des Ostens
und des Westens tiefere Spuren
hinterlassen, als man das lange Zeit
hindurch geglaubt hatte.

Bertold Spuler

John Webster Grant (Hrsg.): Die
unierten Kirchen. Stuttgart (1973).
Evangelisches Verlagswerk. 375 S.
(Die Küchen der Welt, hrsg. von
Hans Heinrich Harms u.a.,
Band X.) DM 37.50.



143

Der Titel meint nicht die mit Rom
unierten Kirchen innerhalb der slawischen

Welt und des Vorderen Orients,
sondern die aus der Union mehrerer
Kirchen reformatorischen Gepräges
entstandenen neuen Kirchen, als
deren (namengebendes) Muster die
Evangelische Kirche der (früher: altpreus-
sischen) Union angesehen werden
darf, die anlässlich des 300-Jahre-
Jubiläums der Reformation 1817 unter

namhafter Einwükung des Staates
aus der lutherischen und der
reformierten Kirche (der das Herrscherhaus

angehörte) zusammengeschlossen
wurde. Dieser Vorgang hat

damals in einer Reihe deutscher Staaten

Nachahmung gefunden imd sich
dann bis in die Gegenwart gehalten.
In Baden kam es 1821 sogar zu einer
«Lehr-Union» zwischen beiden
Küchen, die sich freilich in der Praxis
nicht wüklich durchsetzen liess. Dieses

Vorbild hat nach längeren
Jahrzehnten auch ausserhalb des
deutschen Sprachgebietes in Gegenden
gewirkt, in denen als Folge von Einwanderung

und/oder Mission mancherlei
reformatorische Küchen nebeneinander

lebten : in Kanada, in Indien und
Pakistan, auf den Philippinen, in
China und Japan sowie in Sambia. Es
handelte sich dabei weithin um
Kirchen, die aus dem Anglikanertum
hervorgegangen waren (wie die Methodisten),

und um andere Küchen vorwiegend

angelsächsischen Gepräges, so
dass die Verhandlungen, die zu den
jeweiligen Unionen führten und die
oft lange Jahre dauerten, von ganz
verschiedenen Grundlagen ausgehen
mussten und zu ganz anderen (mehr
oder minder scharf ausgesprochenen)
dogmatischen Festlegungen führten.
Sie alle haben der Ökumenischen
Bewegung den Weg geebnet und sind im
20. Jahrhundert mehr und mehr von
ihr getragen worden. »Alle diese
vielfältigen Einheitsbewegungen werden
in dem vorliegenden Buche von
wirklichen Sachkennern klar und einsichtig

beschrieben. Auch der deutsche
Kirchenkampf der Jahre 1933-1945,
den weithin Kirchen der Union
trugen, findet hier seinen Platz. Die
Beiträge werden mehr oder minder
ausführlich belegt und mit Literaturverzeichnissen

versehen. Auch einige
praktische »Angaben (Gliederung der
kirchlichen Behörden, »Anschriftenver-

zeichnisse, Liste der Mitarbeiter) werden

gegeben; nur ein Register ver-
misst man schmerzlich. »Aufs ganze
gesehen ein wertvoller Beitrag zur
Küchengeschichte, offensichtlich von
wüklichen, entsprechend ausgebildeten

Kennern geschrieben und jedem
zu empfehlen, der sich über diesen
Zweig des Ökumenismus unterrichten
will. Das werden gerade im deutschen
Sprachraum nicht wenige sein

Bertold Spuler

Paul Verghese (Hrsg.): Die syrischen
Kirchen in Indien. Stuttgart 1974.
Evangelisches Verlagswerk. 222 S.
(Die Küchen der Welt, hrsg. von D.
Hans Heinrich Harms u.a., Band
XIII.) Ln. DM 32.-.

Schon die Feststellung des
deutschen Betreuers dieses Buches, der
Herausgeber sei seit 1968 «Principal»
(also etwa «Leiter») des syrisch-orthodoxen

Theologischen Seminars in
Kottayam (Kerala/Südindien), führt
gewiss gar manchen Leser in die Irre.
Denn mit der Feststellung, dass viele
Küchen des Morgenlandes sich orthodox

nennen, aber nicht orthodox sind,
beginnt man mit den Besonderheiten
dieser Küchen vertraut zu werden.
Sie nennen sich orthodox, weil das
«rechtgläubig» heisst, und als solche
betrachten alle christlichen Konfessionen

der Welt jedenfalls sich selbst.
Orthodox in dem bei uns üblichen
konfessionskundlichen Sinne sind
aber nur die um das Patriarchat
Konstantinopel gescharten dyoiahysiti-
schen Gläubigen, und dazu gehören
die südindischen Orthodoxen nicht.
Sie sind (seit 1665) monophysitisch
(wie Armenier und Kopten) und
waren bis 1599 alle Nestorianer (was
P.V. in naiver Weise zu bestreiten
versucht, der seine Küche natürlich
am hebsten von Anfang bis heute
monophysitisch - und also für ihn
orthodox - sehen möchte). Diese Einheit

des nestorianischen Bekenntnisses,
durch die Herkunft der Küche

von den Gemeinden in Persien vor
dem Islam ganz natürlich, wurde
durch die abendländischen Missionare
für immer gesprengt, zuerst durch die
römisch-katholischen aus Portugal,
die 1599 so gut wie allen südindischen
Christen eine Union mit Rom auf-



144

zwangen, an der nach 1653 nur die
gute Hälfte festhielt. Die restlichen
Gläubigen wandten sich mm - man
kann sagen zufällig - dem Monophysi-
tismus zu, spalteten sich aber — unter
dem Einflüsse niederländisch-refor-
mierter und anglikanischer Missionare
sowie infolge innerer und jurisdiktio-
neller Streitigkeiten - in etwa ein
Dutzend weitere Gemeinschaften
recht unterschiedlicher Grösse. Sogar
eme zweite Form der Union mit Rom
(mit gesondertem Ritus) kam 1930
zustande, und ein kleiner Bruchteil
wurde schliesslich 1874 wieder nesto-
rianisch. Wie es dazu kam und welche

christlichen Glaubenssätze diese
Küchen (im grossen und ganzen)
bekennen, wird in dem vorliegenden
Buche im einzelnen von Angehörigen
dieser Küchen berichtet. «Leider war
es nicht möglich, von allen Autoren des
vorliegenden Werks exakte Quellenangaben

zu ihren Beitrügen zu erhallen.
Selbst angestrengte Nachforschungen...
erbrachten nicht immer die erwünschte
Klärung», heisst es auf S.213. Ich
würde sagen, wer so schreibt, hat das
Wesen dieser Küchen nicht ganz
verstanden. Die einzigartig exakte
Quelle, auf der auch

kirchengeschichtliche Darstellungen beruhen, in
Indien und sonst weithin im Vorderen
Orient, auch bei den Muslimen, ist
doch die Tradition! Selbst wenn eine
schriftliche Quelle ihr widerspräche,
braucht sie gegenüber diesem Instrument

göttlicher Führung nicht unbedingt

recht zu haben (um mich milde

auszudrücken). Wir sollten über diese
Haltung eines standhaften Selbstvertrauens

bei der Wahrung des Erbes
nicht naserümpfend hinweggehen. Die
morgenländischen Küchen, täglich
vom Abfall zum Islam, zum Hinduismus

oder zum Säkularismus
umbraust, können ohne dieses Element
eines bedingungslosen Festhaltens an
der Einheit ihres küchlichen Lebens
von allem »Anfang an bis heute nicht
auskommen, ohne sich selbst aufzugeben.

Historischer Kritizismus hat für
sie demgegenüber zurückzutreten.
Natürlich muss der Leser dieses
Buches sich bei gar manchem
Beitrage dieser Voraussetzungen bewusst
sem, muss auch historische Beiträge
als eine Confessio fidei werten lernen.
Leider ist von diesem Bewusstsein
gerade der «orthodoxen» Küchen neben
Angaben über ihr soziales Engagement,

über ihre gegenwärtige
Erscheinungsform und ihre Statistik zuwenig
die Rede Aber in dieser Hinsicht
bleibt, wie V. (S.9) selbst sagt, auch
fiü die indischen Christen noch manches

zu tun. — Im »Anhang werden
wichtige Aktenstücke aus Geschichte
und Gegenwart mehrerer dieser kirchlichen

Gemeinschaften gegeben. Ein
Literaturverzeichnis zeigt, wie vieles
doch schon über diese Küchen, über
einzelne von ihnen oder einzelne
Aspekte ihres Daseins geschrieben
worden ist, ohne dass alles für die
vorliegenden Darstellungen wirklich
herangezogen worden wäre. — Ein Register

fehlt leider. Bertold Spuler


	Bibliographie

