
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: 1

Artikel: Systematische Überlegungen zur Amtsgnade [Schluss]

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Systematische Überlegungen zur Amtsgnade

Von Peter Amiet

(Schluss)*

Zusätzlich muss man Schmaus den Vorwurf eines teilweisen
Individualismus machen, da er das Wirken des Heiligen Geistes im
Laien als ein Wirken sieht, das für den Laien selber und nicht auch
für andere geschieht, seien es Amtsträger oder Mit-Laien. So sieht
es jedenfalls nach den expliziten Aussagen (die nicht das Wörtlein
«nur» - nur für den Laien selber -, aber seinen Sinn enthalten) wie
nach der Gesamtstruktur der Sicht von der Geisteinwohnung in
der Kirche aus. Gewiss liesse sich der Gedanke anhängen, dass, was
einem einzelnen Laien geschieht, gar nicht für ihn isoliert bleiben
kann. Was einem Glied geschieht, geschieht dem ganzen Leib. Die
Frage ist aber gerade, in welcher Zuordnung das geschähe, ob es

gleichsam eine Nebenwirkung oder beabsichtigt sei.

Zur Frage, ob Schmaus einem «ekklesiologischen Monophysi-
tismus» entgehe, sei vorerst nur folgendes bemerkt. Schmaus redet
nicht von der pneumatologischen Begründung der Freiheit des

Menschen. (Diese wird überhaupt nur kurz erwähnt). Entgeht er
damit, dass er so den - evtl. nicht pneumatophoren - Menschen der
Gnade gegenüberstellt, dem Monophysitismus Es sieht bei
Schmaus fast so aus, als beschränke sich die menschliche Freiheit
darauf, dass man sich der Gnade mehr oder weniger öffnen und die
Gnade annehmen oder ablehnen könne. Wenn man sich der Gnade
aber öffnet, stellte sich, sollte man meinen, wiederum die Frage nach
der Freiheit des Willens. Diese Frage wird aber nicht behandelt.
Da, wo von den aktuellen Gnaden der Amtsgnade die Rede ist,
sieht es aber so aus, als ob die einzelnen Gnaden dem Amtsträger
helfen, sein Werk zu tun, das so jeweilen eine supranatural
überhöhte Leistung wäre. Obwohl er an anderer Stelle das Problem der

Anwendung des Chalzedonense auf die Geisteinwohnung kurz
aufwirft50, kommt er nicht zu einem klaren Paradox, nach dem das

Handeln des Priesters das Handeln ganz des Geistes und zugleich

* Vgl. IKZ 2/3/1973, S. 168-181, und 4/1973, S. 228-249.

5°Dogm. III, 1, S.366.



ganz des Priesters wäre, der dem Geist dennoch gegenübersteht.
Dass diese direkte Angleichung ans Chalzedonense derart nicht
möglich ist, ist eindeutig, allerdings müsste gezeigt werden, warum
die Vereinigung des Geistes, sei es nun mit dem Priester oder mit
der Kirche als ganzer, nicht strikt der der beiden Naturen in Christus

gleichgesetzt werden kann. So aber bleibt alles im Unklaren,
sowohl einer «nestorianischen» wie «monophysitischen» wie chalze-
donensischen Interpretation offen. Fragwürdig nun wird, ob bei
Schmaus die Geisteinwohnung nicht doch teilweise «monophysi-
tisch» gesehen sei, wenn man auf sein Garantiedenken achtet.

Es wurde schon erwähnt, dass nach Schmaus der Heilige Geist
in gewissen Fällen Unfehlbarkeit verbürge. Dazu wurde vermutet,
dass dabei der Heilige Geist wie ein Zusatz verstanden sei. Kein
Zusatz wäre er, wenn dies Verbürgen so verstanden wäre, dass da,

wo die Gemeinschaft der Kirche eine Wahrheit erkennt, sie dabei

diejenige Gewissheit hat, von der sie bekennen kann, dass sie vom
Heihgen Geist gewirkt sei. Dass die Kirche dies als Gemeinschaft
erfährt, stellt sie so dar, dass sie die erkannte Wahrheit durch ein
Gemeinschaftsorgan ausspricht, sei dies der Papst oder ein Konzil.
In dessen Wort erkennt sich die Kirche, eben weil ihr der Heilige
Geist diese Erkenntnis schenkt, ihr diese Wahrheit zeigt oder nun
eben «verbürgt». Die Kirche stellte sich danach dem Wort eines

Amtes nicht deshalb, weil sich dort verbürgt die Wahrheit fände,
sondern deshalb, weil der Heilige Geist, der Geist der Gemeinschaft,

gerade auch so Gemeinschaft wirkt, dass er die Gemeinde
sich dem Amtsträger stellen lässt. Es ist die pneumatophore
Gemeinde, welche sich dem pneumatophoren Amtsträger stellt und
sich so als Gemeinschaft erfährt. Vielleicht kann man geradezu

sagen, dass der Heilige Geist in diesem Sich-Stellen, in diesem

Gegenüber, in diesem Miteinander wohne51.

51 Dogm. III, 1, S.356, liest man: «So wie der Heilige Geist bei seinem
Kommen am Pfingsttag alle in Jerusalem Versammelten erfüllte, die Apostel

und die übrigen Jünger (Apg. 2, 1-4), so erfüllte er alle Glieder der Kirche.

Er wirkt jedoch in ihnen verschieden. Er schafft nicht den Unterschied
zwischen Laien und Amtsträgern, denn dieser stammt von Christus. Aber er
wirkt in den Aposteln und ihren Nachfolgern, was ihres Amtes ist...» Dieser
.Ansatz, das Wirken des Heiligen Geistes bei allen Gliedern der Kirche zu
sehen, wird kaum weitergeführt. Es sieht danach, überspitzt gesagt, so aus,
als ob es nicht der Heüige Geist wäre, welcher die Laien auf den Amtsträger
(auf das Apostelkonzil) hören liesse. Oder es ist eben ein rein passives Hören,
Aufnehmen, wobei das Fortwirken der Bewegung des Geistes nur in Richtung

auf Gott geschieht. Der Heilige Geist weht gleichsam nur in einer



_ 4 —

Schmaus sieht es aber anders. Dies zeigt sich an der Art, wie er
die Apostelgeschichte zitiert. Er führt z.B. den Inhalt von Apg. 6,3
wie folgt an: «Als Männer für die Armenpflege aufgestellt werden
sollten, wurden nur (dies ,nur' entspricht nicht dem biblischen
Text!) solche in Aussicht genommen, die voll des Heiligen Geistes
waren52». Dazu finden sich weitere biblische Belege, die alle aus der
Apostelgeschichte entnommen sind und die zeigen sollten, dass es

der Heilige Geist war, welcher die »Amtspersonen leitete. Wer daher
einer solchen Amtsperson begegnet, begegnet dem Heiligen Geist.
Dies wird mit der Episode des »4nanias und der Sapphira belegt.
Positiv heisse dies eben, dass die Lehre der Amtsträger durch den

Heihgen Geist verbürgt sei.

Es ist eine Frage für sich, wieweit Schmaus seine Darlegung
exegetisch verantworten kann. Einmal erscheint bei Lukas der
Terminus «Heiliger Geist» in meist eingeschränkterem Sinn als etwa
bei Paulus53. Dann könnte auch eine Stelle wie Apg. 10,44 (Cornelius)

angeführt werden, wo das Handeln des Apostels nicht sosehr
durch den ihm selber einwohnenden Geist bestimmt wird als
vielmehr durch den in Laien (gar noch ungetauften) wirkenden
Heiligen Geist. Und dann stellt sich die Frage, welche an der Grenze

Windrichtung. Die Kirche erscheint wie ein Tunnel: Beim Eingang, dem
Amtsträger (Papst, Konzil), weht der Geist hinein und beim »Ausgang, den
Laien, wieder hinaus. Die allgemeine Sicht scheint bei Schmaus so zu sein,
wie es folgendes Zitat zeigt (bei Schmaus selbst fohlt eine derartig eindeutige
Aussage): A. Javierre in Concilium 4. Jg., Heft 4 1968, S.246 (Javierre stellt
bewusst die traditionelle römisch-katholische Auffassung dar): «Die apostolische

Sukzession setzt an eben diesem Punkt an : Wie Christus den Geist in
voller und fruchtbarer Form ausgoss, so hatten dies auch die Apostel zu tun :

Durch die Sicherung des Beistandes des Geistes bei der Verkündigung des
Wortes (Lohrer), durch die Teilnahme an der Gewalt, dem Evangelium zum
Durchbruch zu verhelfen (Seelsorger) und durch die Geistmitteilung in
fruchtbarer Fülle, um imstande zu sein, für die Küche Söhne und Väter zu
zeugen (Pontifex). Die Spezifikation liegt klar zutage. Die Benefiziare sind
die Bischöfe. Sie nehmen in der Kirche einen besonderen Platz ein, analog
den Aposteln in der Urkirche. Obwohl das Wort katholisch ist und der Geist
keine Grenzen kennt, gibt es spezifische Diener am Wort und Spender des
Geistes. Wie einst. Die Herkunft und die Posteriorität (nach dem
Verschwinden der Vorgänger) sichert ihre Sukzession.»

52Dogm. III, 1, S.357.
53 Apg. 5, 3 ist evtl. eme Ausnahme. Schmaus dürfte sie allerdings

falsch sehen. Wenn Ananias den Heiligen Geist betrügt, so liegt das nicht
zuerst in der Linie eines Betrügens von Petrus — wie Schmaus es sieht - als
vielmehr eines Betrügens der ganzen Gemeinde imd auch des Geistes in
Ananias selber.



— 5 —

zwischen Exegese und Systematik liegt, welche Bedeutung bei
Lukas jeweilen die Bemerkung hat, dass es der Heilige Geist gewesen

sei, der etwas veranlasst hat. Es ist recht ungewiss, dass Lukas
sagen will, wenn schon der Heilige Geist etwas wolle, dann werde es

auch in Ordnung sein, in dem Sinn, als ob das Bekenntnis dazu,
dass es eben der Heilige Geist sei, nicht mehr nötig oder evtl. nicht
gar das Entscheidende sei. Apg.7,51 sagt Stephanus: «Ihr widerstrebt

allezeit dem Heihgen Geist.» Daraus müsste eher gefolgert
werden, wer dem Heihgen Geist widerstrebt (der im Hörer, im
Angeredeten selber ist), widerstrebt auch dem Amt, und nicht umgekehrt,

wie Schmaus es tut, wer dem Amt widerstrebt, widerstrebe
auch dem Heihgen Geist.

Eine andere Frage aber ist es, was das systematisch bedeutet,
wenn Schmaus sagt, die Worte des Amtes seien durch den Heiligen
Geist verbürgt. Woher weiss er das Ist er Fundamentalist, der es

aus Bibelstellen abliest Woher weiss er dann, dass die Bibelstellen
selber durch den Heihgen Geist verbürgt seien Das kann er doch
wohl nur wiederum durch den Heihgen Geist selber wissen. Es ist -
direkt oder indirekt - der Heilige Geist, der ihm sagt, dass er auf
die Amtsträger als besondere Träger des Heiligen Geistes hören
muss. Gerade darauf aber reflektiert Schmaus nicht. Durch die
alleinige Verwendung von lukanischen Stellen in unserem
Zusammenhang zieht er vielmehr den Verdacht auf sich, als ob er den

Heiligen Geist als etwas Zusätzliches sähe (bei Lukas meint der
Begriff «Heiliger Geist» meist, was Schmaus als besondere Äusserung
des Heiligen Geistes bezeichnen müsste), analog etwa von Wundern,

das die Amtsträger beglaubigte. Eigenartig ist dann, dass
Schmaus auch die Stelle über die Wahl der Diakone (Apg. 6,3)
anführt, und dies erst noch mit dem Zusatz des «nur» - nur solche
voll des Heihgen Geistes —, und dann nicht folgert, Amtsträger
könne nur sein, wer voll des Geistes sei, und eben nur dessen Wort
sei beglaubigt. Und indem diese Amtsträger beglaubigt sind — so
wie Schmaus Lukas versteht —, seien es dann alle. (Gewiss gilt dies

nur unter gewissen Bedingungen, wie sie etwa für den besonderen
FaU im Dogma für die päpsthche Unfehlbarkeit genannt sind.)

Dreierlei scheint wichtig zu sein:
1. Die besondere, ans Übernatürlich-Wunderbare grenzende

Wirkung des Heihgen Geistes beglaubigt das Amt.
2. Der Heilige Geist verleiht den Worten des Amtsträgers den

Charakter der Unfehlbarkeit.



3. In beiden Fällen wird über das Erkenntnisprinzip auf Seite
der Laien nichts gesagt.

Die Frage wird - wie auch bei Lukas - nicht gestellt, woran
man erkenne, dass die Geisteswirkungen nicht andere, vielleicht
nur krankhafte oder jedenfalls ungültige Erscheinungen seien. Der
Verweis auf die Schrift ist nicht von fundamentalistischen Bemühen

unterschieden. Die Anwendung des Begriffs der Unfehlbarkeit
legt eher den Verdacht, es handle sich um Fundamentalismus,
nahe : Es sagt die unfehlbare Schrift, das Wort des »A.mtsträgers sei

unfehlbar. Demgegenüber ist nur eine passive Annahme möglich.
Da ist es mindestens fraglich, ob man sagen darf: «Wie der Sohn
Gottes sich mit der menschlichen Natur verband und sie in seine
Daseinskraft aufnahm, so dass sie nur noch in ihm und durch ihn
existierte, so verband sich nach Meinung der Kirchenväter der Heilige

Geist mit der Kirche, so dass diese nur in ihm und durch ihn
existiert. Dieser Vergleich hat jedoch seine Grenzen; denn
zwischen dem Heiligen Geist und der Kirche besteht keine hypostatische

Union... Man kann das Verhältnis zwischen Kirche und
Heiligem Geist zutreffend als ,Bund', ,Verbindung' charakterisieren.
Es besteht keine Existenzeinheit, sondern eine Tätigkeitseinheit.
Auch diese hegt im ontologischen Bereich. Sie lässt jedoch die
Personalität der Glieder der Kirche weiterbestehen...» «Wenn das
Konzil von Chalzedon von den zwei Naturen und Tätigkeiten in
Christus sagt, dass sie ,unvermischt' seien, so lässt sich dies mit
dem gleichen, ja mit gesteigertem Recht von der Kirche sagen.
Denn der Heilige Geist und sein Wirken vermischt sich mit dem
Tun der Kirche nicht zu einer pantheistischen Einheit. Wenn
jedoch das Konzil von Chalzedon erklärt, dass in Christus
Göttliches und Menschliches untrennbar und ungetrennt sei, so gilt dies

von der Kirche nur in einem gewissen Sinn, denn die Verbindung
zwischen ihr und dem Heihgen Geist ist wesentlich lockerer als
zwischen der Kirche und Christus51.» Nun sieht es aber doch so aus, als
ob da, wo der Heilige Geist dem Wort eines Amtsträgers Unfehlbarkeit

verbürge, diese «pantheistische» Einheit dennoch zustande
komme. Oder aber, mit dem Begriff «Unfehlbarkeit» wäre etwas

ganz anderes gemeint als die Garantie, dass kein Irrtum vorliege55.

51 Dogm. III, 1, S.366f, «Kirche und Christus», ist wohl Verschrieb für
die zwei Naturen in Christus.

ss Die Dogmatisierung des päpstlichen Primats, welche die der Unfehlbarkeit

umschliesst, enthält einen eigenartigen Widerspruch, indem als Be-



Es sieht so aus, als ob in gewissen Worten kirchlicher Amtsträger
sich der Heilige Geist in einer Weise engagiere, dass es eine leere

Behauptung bleibt, zu sagen, der Heilige Geist sei selber mit dem

Tun des Lehramtes nicht völlig eins. Die Kirche wird geradezu in
zwei Teile von verschiedener Verbindung mit dem Heihgen Geist
unterteilt. In gewissen Fällen können Amtsträger gar nicht anders,
ob sie es woUen oder nicht, glaubten oder nicht, sich Mühe geben

gründung und Erläuterung Worte Gregors d. Gr. angeführt werden, welche
dem übrigen Text schärfstens widersprechen (Dies ist bereits nach dem im
Vatikanischen Text gebrauchten Zitat so. Noch viel deutlicher wäre es,

wenn auch der weitere Kontext zu jenen Worten im Konzilstext stünde. Die
Vermutung, Gregor hätte mit der Ablehnung des päpstlichen Primats nur
einen Primatsanspruch Neuroms bekämpfen wollen, was indirekt eine
Stärkung der päpstlichen Stellung bezweckt hätte, würde die Sachlage selbst
dann nicht ändern, wenn diese Vermutung historisch gesichert wäre. Es ist
auf jeden Fall eindeutig, dass Gregor - auch mit den im Konzilstext
verwandten Worten - einen Primat von der Art eines Universalepiskopats
ablehnt.) Wenn man versucht, das Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit
von diesem Paradox her zu verstehen, so könnte man in die Nähe eines
Verständnisses der Unfehlbarkeit gelangen, wie wir es bei orthodoxen Theologen
antreffen können.

Nach Trembelas Dogm. 2 (Athen 1959), S. 402, ist die ökumenische Synode
unfehlbar. S.405 aber unterliegt sie dem Glaubensbewusstsein der ganzen
Kirche und S.406f gar dem der Laien. Dabei hätten die Bischöfe allerdings
nicht im Namen und Auftrag der Laien auf dem Konzil deren Glauben
zu vertreten. Sondern nachträglich hätten die Laien die
Konzilsentscheidungen als unfehlbar zu erkennen, als ihren Glauben und die
Wahrheit ausdrückend. (Würden die Entscheidungen nicht als unfehlbar
erkannt, so könnte das Konzil nicht als ökumenisches rezipiert werden, muss
Trembelas nach dem weiteren Zusammenhang interpretiert werden.) Das ist
die Struktur der Wahrheitsfindung und der Verpflichtung auf die
kirchlichen Sätze. Dabei kann es eben auch geschehen, dass die »Annahme eines
Konzils wegen seiner inakzeptablen Sätze nicht möglich ist. Stilianos Char-
kianakis, «Von der Unfehlbarkeit der Küche in der orthodoxen Theologie»
(Athen 1965), S.81, nennt als Träger der Unfehlbarkeit der Küche Klerus
und Volk zugleich. S.85: Es seien Organe der kirchlichen Unfehlbarkeit die
Apostel, dann die Bischöfe. Verantwortlich für sie seien aber alle — sc. auch
die Laien, bloss dass «an ihrem Ort wirkond sie (die Unfehlbarkeit) dann nur
die authentisch beauftragten Organe erhalten die Apostel und Bisehöfe.»
Weiter ist dann vorzüglich die Synode ihr Organ. Man wird nicht fehlgehen,
wenn man interpretiert, es würde hier der Begriff «unfehlbar» gebraucht wie
ein Wort, das sich steigern lässt, wobei «unfehlbarst» nicht «unfehlbar» wäre
im Sinne des nicht zu steigernden Wortes, im Sinne von absolut und endgültig

unfehlbar.
Dabei wäre aber für die Verwendung des Wortes unfehlbar zu beachten,

ob es im bekennenden Sinn gebraucht wird (dann wäre es nicht zu
steigern) oder ob es die praktische Funktion einer Betonung der Autorität des
Lehramtes hat (dann wäre es - undeutsch — zu steigern). Im letzteren Fall
ist mitzusehen das Problem der Anerkennung im konkreten Fall durch die
Kirche, der Prozess der Rezeption. Man beachte dazu die bei römisch-katho-



oder nicht, um ihre Verantwortung wissen oder nicht, als unfehlbar
zu lehren. Denn ihre Tätigkeit ist die Tätigkeit des Heiligen
Geistes. Dass der Papst in den wenigen Fällen, da er unfehlbar lehrte,
sich Mühe gab, selber daran glaubte usw., tut nichts zur Sache;
denn es lässt sich immer fragen, ob er sich genügend Mühe gegeben
habe. Man kann auch umgekehrt vorgehen und sagen, wenn es sich

um unfehlbare Akte handle, dann bewirke eben der Heilige Geist,
dass sich der Papst genügend Mühe gebe56. Diese Verbindung mit
dem Heiligen Geist behält jedenfalls diese Intensität, da es eine
leere Behauptung bleibt, ein Getrenntsein festzuhalten oder von
unvermischt zu reden57,58.

lischen Autoren vorkommende »Ansicht, ein häretischer Papst sei eo ipso
nicht Papst (bloss dass dann die Frage, wer dies feststelle, nicht berücksichtigt

wird), und vergleiche dies mit der orthodoxen Ansicht, ein häretisch
lehrendes Konzil sei eo ipso nicht gültig (wobei bedacht wird, dass es die
Rezeption durch die Kirche sei, welche dies feststelle. Unklar bleibt, ob diese
Rezeption einmal als abgeschlossen betrachtet werden könnte. Praktisch
wird dem so sein, theoretisch aber müsste die Rezeption für nie abgeschlossen

angesehen werden). Die lateinisch-griechische Differenz liegt weniger im
Verständnis der Unfehlbarkeit als in dem der Struktur der Kirche. Hier wie
dort wird bekannt, dass die Kirche unfehlbar (nicht steigerbar) lehren könne.

Es ist immerhin zu beachten, dass auch auf römisch-katholischer Seite
das praktische Problem der Rezeption eine Rolle spielt, allerdings gleichsam
eine gegen die Kirchenstruktur. Es spielt dies auf drei Arten: Man fragt, ob
die Kriterien für einen Ex-cathedra-Entscheid wirklich erfüllt seien, man
interpretiert neu, und man vergisst einen Entscheid.

Mit der verschiedenen »Auffassung der - synodalen oder monarchischen
- Struktur der Küche ist eine verschiedene Pneumatologie verbunden. Die
Einwohnung des Heiligen Geistes in der Kirche ist am einen Ort als eine in
der Gemeinschaft und am andern Ort als eine vorzüglich in den Inhabern
des Lehramtes gesehen.

56 Dogm. III, 1, S.819. betont Schmaus, dass sich die Vorbereitung des
Entscheides nicht auf dessen Unfehlbarkeit beziehe.

57 Dogm. III, 1, S.S18: «Es liegt im Sinne der päpstlichen Unfehlbarkeit,
dass sie in engstem Zusammenhang mit der Gesamtküche vollzogen

wird. Wenn der Papst nach dem Wortlaut des Primatsdogmas seine Gewalt
auch ausüben könnte, ohne nach dem Glauben der Gesamtkirche zu fragen,
so wäre ein solches Vorgehen praktisch nicht nur schwer durchführbar, es
würde zwar dem Buchstaben, nicht aber dem Geist des Primats gerecht.»

58 An der prinzipiellen Einheit, die als «untrennbare» erscheint, des

Heiligen Geistes mit einem Teil der Kirche ändert es nichts, wenn diese Einheit

auf möglichst wenig reduziert wüd, wie dies versucht wüd in Dogm.
III, 1, S.819: «Diese Funktion (sc. der theologischen Wissenschaft) ist indes
wichtig, weil dem Träger des Lehramtes zwar die Assistenz des Heiligen
Geistes, nicht aber eine unmittelbare Erleuchtung verheissen ist. Die Wirksamkeit

des Heiligen Geistes bezieht sich darauf, dass der Träger des Lehramtes
vor einer falschen Lehrentscheidung bewahrt und zu einer rechten
Lehrentscheidung geführt wird.»



Diese einseitige Betonung des Geistbesitzes der Amtsträger
könnte vielleicht auch anders interpretiert werden. Analog dem

physikahschen Gesetz, dass einer Kraft eine gleich starke Gegenkraft

entspricht, könnte diese Betonung des Geistbesitzes des

Amtsträgers den gleich mächtigen Geistbesitz der Laien evozie-
ren59. Wir stünden damit in der Nähe orthodoxer Auffassungen
(Anm. 55). Allerdings entspräche das weder Schmaus noch der
traditionellen römisch-katholischen Auffassung.

Wenn wir sehen, wie Schmaus das Amt betont, so finden wir
jedenfalls einen nichtindividuahstischen »Ansatz des Verständnisses
der Einwohnung des Heiligen Geistes in der Kirche.

Die starke Betonung des Geistbesitzes der Amtsträger erlaubt
zwei sich widersprechende, paradoxe Folgerungen. Einmal drängt
er den unmündig gehaltenen Laien in eine extrem individualistische

Frömmigkeit. Dies bleibt der einzige Ausweg zur
Selbstverwirklichung vor der übergrossen amtlichen Autorität. Dann ist es
aber gerade diese selbe Autorität, welche die Frömmigkeit des
einzelnen in die Kirche einholt und damit der Vereinzelung entnimmt.

Schmaus schlägt etwa in verschiedener Weise das Thema des

Gegenübers der Kirche zu Christus an, welches für die Kirche konstitutiv

sei. Leider führt er dies Thema nirgends durch. Es seien aber
zwei Bemerkungen im Hinblick auf dieses Thema betrachtet :

Einmal die Kritik der Ablehnung des filioque durch die Orthodoxie

und dann die Auffassung von der Einwohnung des Heiligen
Geistes im Amtsträger, welche diese als Vermehrung der
Rechtfertigungsgnade sieht. Zu letzterem Punkt sei auch auf die klareren
Sätze von L. Ott und P.Fransen verwiesen60.

In seiner Dogmatik (3.Bd. 1, S.339) schreibt Schmaus: «Es
scheint konsequent zu sein, wenn die griechisch-orthodoxe Theologie

59 Dogm. III, 1, S.811: «Ebensowenig sind sie (sc die üreformabeln
päpstlichen Lehrentscheidungen) eines Beweises im eigentlichen Sinne fähig
oder bediüftig. Sie tragen den Grund ihrer Richtigkeit in sich selbst. Ihre
Wahrheit gewinnt Evidenz aus ihrer Tatsächlichkeit.» Die Wissenschaft
könne dann diesen Lehrentscheid entfalten, mit dem Gesamt der Lehre in
Beziehung bringen und verständlich machen. Danach sieht es allerdings
nicht so aus, als ob die Geistbegabung der Laien im Sinne einer «Gegenkraft»

in Sicht käme. Zum Verständnis des Lehrentscheides wüd hier auch
nicht des Heiligen Geistes gedacht. Seine Evidenz gewinnt der Entscheid
nicht im Heiligen Geist (der der hörenden Küche einwohnte) sondern aus
seiner Tatsächlichkeit.

60 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, 1959, Freiburg, 4. Aufl.,
S.544: «Das Weihesakrament verleiht dem Empfänger heiligmachende



— 10 —

die Rechtsgestalt der Kirche, teilweise wenigstens, verneint ; denn sie

leugnet, dass der Heilige Geist auch vom Sohn ausgeht. Wenn er nur
vom Vater ausgeht, ist seine Sendung in die Kirche auch nur dessen

Werk. So fehlt der Geistsendung das christologische Gepräge. Wir
wissen jedoch, dass die Voraussetzung der griechisch-orthodoxen
Theologie nicht zutrifft ; denn der Heilige Geist geht vom Vater und
vom Sohn bzw. vom Vater durch den Sohn aus. Der heilige Thomas
hat in seinem Werk Contra errores Graecorum auf diesen Zusammenhang

hingewiesen (Buch II, Prolog).» Es sei hier darauf verzichtet,
konfessionskundliche Irrtümer richtigzustellen betreffend die Auffassung

von der Rechtsgestalt der Kirche und von dem, dass das «nur»
vom Vater auch nicht allgemein orthodox ist. Es sei vielmehr
versucht, dieselbe Frage an Schmaus zu stellen, d.h. zu sehen, ob

das filioque auf seine Ekklesiologie Auswirkungen habe.

Schmaus schreibt zur Rechtsgestalt der Kirche (unter voller
Zustimmung wird S. 350 Meschler zitiert) : «Wann hat denn die
Kirche», schreibt Meschler, «zu leben und zu wirken begonnen Nicht
vor dem heiligen Pfingsttage. Und doch waren die Bestandteile der
Kirche vor demselben schon vorhanden, zusammengefügt, organisiert,

mit allen Gewalten ausgerüstet ; die Lehre war verkündet, die

Apostel gewählt, die Sakramente gestiftet, die Hierarchie gegliedert,

und doch lebte und rührte sie sich nicht bis zur neunten
Stunde am heiligen Pfingstfest, wo der Heilige Geist auf sie

herabstieg.» Schmaus schreibt: «Von Christus empfing sie die Struktur.

Ihr Leben aber erhielt sie vom Heiligen Geist61.» Wenn man
diese Aussage von der »Ablehnung der orthodoxen Auffassung vom
Ausgang des Heiligen Geistes her verstehen will, dann muss das

heissen, dass aus der vorgegebenen Struktur nun das Leben floss,

Gnade. De fide... Als Sakrament der Lebendigen bewükt das Weihesakrament

per se die Vermehrung der heiligmachenden Gnade. Die Weihegnade
hat den Zweck und die besondere Eignung, den Empfänger zur würdigen
Ausübung der Funktionen seines Ordo und zu einem entsprechenden
Lebenswandel zu befähigen... Mit der Vervollkommnung des Gnadenstandes
empfängt der Ordinand das Anrecht auf aktuelle Gnaden, die künftighin zur
Erreichung des Zweckes des Sakraments notwendig sind.»

Piet Fransen im Lexikon Sacramentum Mundi, Freiburg 1969, 4.Bd..
Sp. 1289: «Die sakramentale Gnade (beim Sakrament der Weihe) kann nicht
von der fundamentalen Gnade der Rechtfertigung unterschieden sein... Die
Gnade der Weihe ist also eine Vertiefung und Wiederausrichtung der
Taufgnade in Hinsicht auf die spezifische Sendung und den priesterlichen
Dienst. »

«Dogm. III, 1, S.351.



— 11 —

welches, so muss man fortfahren (s.o. das Thomas-Zitat), die
Amtsträger erfüllt und, wenn diese Gefässe gefüllt sind, auf die Laien
weiterfliesst. Es kann aber nicht heissen, dass erst vom Heiligen
Geist her erkannt würde, welche Struktur überhaupt Christi Willen
gemäss sei. Es ist nicht die geisterfüUte Kirche, die Christus
gegenübersteht und sich für eine bestimmte Schau Christi entscheidet.
Diese Schau ist vorgegeben. Die Kirche kann diese bloss ablehnen
oder annehmen. Auf diesen Punkt ist die Entscheidung reduziert.
Nur darin steht sie im Gegenüber zu Christus.

Dieses Weiterfhessen des Heiligen Geistes finden wir näher
umschrieben in Dogm.IV, 1 (3. u. 4. Aufl., S.599f). Das dort
Gesagte sei wie folgt zusammengefasst : Durch die Weihe wird dem
Priester ein Charakter eingeprägt62. Das ist seine Christusbildlichkeit.

Diese schliesst eine Stärkung der Christusverbundenheit in
sich, und diese wiederum begründet eine innigere Gemeinschaft mit
dem Heiligen Geist (Vermehrung der heiligmachenden Gnade). Das
gesteigerte göttliche Leben enthält die Hinordnung auf jene
wirksamen Gnadenhilfen (Beistandsgnaden), durch welche der
Geweihte die ihm aufgetragenen Aufgaben in verantwortlicher Weise
zu vollziehen und sein Leben mit seinem Beruf in Übereinstimmung

zu bringen vermag. So teilt sich dann der Heilige Geist den

Gläubigen mit. Sollte irgendwo in dieser Kette ein Fehler passieren,

so hilft evtl. ein ausserordentliches prophetisches Amt («Nicht
selten geraten solche vom Heiligen Geist für besondere Aufgaben in

62 Hervé-Marie Legrand in Concilium 8. Jg., Heft 4, 1972, S.264:
«Trient behauptet nur, dass ein solches Merkmal (Charakter) vorhanden sei,
versagt sich dagegen ausdrücklich jegliche Aussage über sein Wesen. In
einer genauen Untersuchung hat J. Galot den gegensatzreichen Pluralismus
der mittelalterlichen Interpretation des Merkmals aufgezeigt. So divergieren
etwa die Thomisten und Scotisten beträchtlich. Das ontologische Verständnis

des Merkmals ist keineswegs einheitlich. Ein Olivi erblickt in ihm
beispielsweise ein Rechtsverhältnis zwischen Christus und dem Priester; ein
Durandus von San Porciano nur eine rationale Beziehung. »Angesichts dieser
Lage der Dinge hat Trient ausdrücklich jegliche Bestünmung des Wesens
dieses Merkmals vermieden und verurteilt keine der vorhandenen Schulmei-
nungen, nicht einmal die des Durandus, die in ihm eine rein rationale Beziehung

erblicken will.» Des weitern hält es Legrand für unerlaubt, die Lehre
vom character indelebilis für ein Dogma zu halten.

Bei aller Unklarheit scheint dieser Begriff doch zwei feste Elemente zu
enthalten : Durch die Weihe wüd der Priester in eine besondere Beziehung
zu Christus (nicht zum Geist) gebracht, und diese Beziehung ist von bleibender

Art.



— 12 —

der Kirche abgeordnete Heilige mit den Trägern des kirchlichen
Lehramtes zunächst in Spannung»)63.

Hier, und nur hier, in Krisensituationen findet sich ein wahres
Gegenüber in der Kirche, welches Gegenüber sonst - so scheint es

Schmaus zu sehen - reduziert bleibt auf die Glaubensfrage in
globo, ob man überhaupt annehmen wolle oder nicht. Es scheint
unumgänglich, die Frage zu stellen, ob denn Gott für Korrekturen
eine andere Ekklesiologie und Pneumatologie habe als für das

eigentliche Leben der Kirche. Dieses scheint bei Schmaus wirklich
nach dem filioque ausgerichtet zu sein, indem er nur eine Quelle
der Kirche kennt, nämlich einen «Christusgeist» oder «Geistchristus».

Dass erst ab Pfingsten das in Christus Vorgegebene auch

wirkt, erscheint bloss wie eine Etappe auf einem einlinigen Weg.
Nur im Notfall zeigt sich das Wirken des Geistes als strukturell
Neues, nämlich als Gegenüber zur Autorität des Amtes, welches
eben Christus darstellt. So wie die Apostel an Pfingsten nur
aktiviert wurden, aber nicht neu Christus gegenübergestellt wurden, so

geschieht es jeweilen auch dem Laien dem Priester gegenüber.
Allgemein kommt nach dieser Theologie der Geist durchs Amt. Im
besondern erhält der einzelne Amtsträger durch die Weihe eine
Vermehrung der Rechtfertigungsgnade. Er hat diese nicht für sich
sondern für die Gemeinde, die Laien. Es heisst aber nirgends, dass die
vermehrte Rechtfertigungsgnade anderer Art sei als die noch nicht
vermehrte. Es wäre wohl konsequent, zu folgern, dass diese Gnade

überhaupt auf die andern ausgerichtet sei. Dies würde erst deutlich
werden, wenn durch das Mehr an Gnade deren Gefäss, der Priester
(evtl. auch andere Christen, die eine besondere Aufgabe haben, nur
sagt Schmaus das nicht), überfliesse auf die andern hin. Es müsste
dies so verstanden werden, als ob die Gnade erst dann zu ihrem
Ziel komme. Dies Ziel sollte in den Laien, in welche die Gnade
überfliesst, eigentlich kein anderes sein, ist es doch dieselbe Gnade
(sie wird doch kaum als neutraler Kraftstrom zu sehen sein Nun
wird als Ziel der Gnade das Heil genannt. Nach dem Gesagten wäre
somit das Heil für die Amtsträger in der Zuwendung zu den andern
zu suchen. Gott begegnete in den andern, ist doch die Begegnung
mit Gott das Heil. Das müsste nun aber auch für die Laien gelten,
die somit Gott nicht nur im Herzen oder im Himmel zu suchen hätten,

wie es nach Schmaus zu sein scheint. Nach dieser Sicht könnte

63 Dogm. III, 1, S.365ff.



— 13 —-

aber die Kirche nicht einem Tunnel verglichen werden64. Das
Verhältnis der Amtsträger und Laien zueinander erschiene derart
primär als ein brüderliches. Es müsste um eine Angleichung aneinander

gehen. Muster, Vorbild dafür zu sein, wären in erster Linie die

Amtsträger verpflichtet. Doch könnte ihnen derart sehr wohl auch
ein Laie Vorbild sein.

Damit dürfte aber Schmaus kaum mehr recht interpretiert
sein. Der oben gebrauchte Tunnelvergleich ist wohl die bessere

Interpretation. Danach sieht es so aus, als ob der Heilige Geist
weitergereicht würde seit Pfingsten. Dies wäre eine extrem christozen-
trische Sicht. Diese Sicht kann so ausgeprägt sein, dass Schmaus
nicht merkt, dass das Zitat aus Apg. 6,3 mit dem beigefügten «nur»
eigentlich gar nicht passt. Es sieht so aus, als ob gleichsam vorweg
bezeugt würde, was dann durch die Handauflegung geschehen sollte,
nämlich das voll des Heiligen Geistes sein (Schmaus braucht das

Zitat im Zusammenhang, da es um den Geistbesitz der
Amtsträger geht). Falls man fragen wollte, wie das zu verstehen sei, dass

sich dieser Geistbesitz schon vorher zeige, müsste man vielleicht
antworten, Erscheinungen, ob natürliche oder übernatürliche, die
sich vorher zeigen, würden überhaupt erst so als Zeichen des

Heiligen Geistes qualifiziert, als man sich zu ihnen als eben solchen
Zeichen erst von der Weihe an bekenne und eben gar bekenne, sie

seien durch die Weihe erhalten worden. Damit aber hätte das
Kriterium des Heiligen Geistes seinen Platz betont in Bekenntnis und
keineswegs im empirischen Wahrnehmen.

Dies müsste nach Schmaus aber so ausgelegt werden, dass dies
Bekenntnis bereits die Wirkung der Ordination sei, nämlich des

Überfliessens des Geistes auf die Laien. In dieser betont chri-
stozentrischen Sicht gibt es nur eine Quelle für das Leben der Kirche,

das filioque fügt sich zwangslos ein. Dabei wäre die Struktur
der Kirche eine stark autoritäre. Es gäbe in ihr nur die Richtung
vom Urheber Christus zum Amtsträger, von diesem zum Laien, der
sich dann direkt auf Gott auszurichten hätte, ohne dem Amtsträger

gegenüber jemand zu sein. Das bedeutet einerseits eine starke
Abhängigkeit des Laien vom Amtsträger, heisst aber andererseits
für diesen, dass er ganz im Dienst des Laien steht.

64 Vgl. »Anm. 51, ebenso am Anfang dieses Kapitels die Fragen um die
«Heilsanstalt» und «Heilsgemeinschaft». Der Tunnelvergleich stammt von
mir als Interpretation der Schmausschen Sicht von der Einwohnung des
Geistes in der Küche.



— 14 —

Wenn nun aber der Geistbesitz des Amtsträgers doch danach
betrachtet wird, dass er eine Vermehrung der Heiligungsgnade sei,
welche Gnade damit dieselbe wäre wie bei den Laien, und dass
diese Vermehrung nicht für den Amtsträger selber, sondern für die
Laien geschähe, wobei nicht vergessen werden darf, dass das Ziel
der Heiligungsgnade die Vereinigung mit Gott, nicht mit dem
Mitmenschen meine, dann muss man schliessen, dass der Amtsträger
sich kraft seiner Amtsgnade nicht den Laien, sondern Gott zuwenden

müsse. Dies gerade, dass er sich Gott zuwandte, geschähe
aber für die Laien. Das muss meinen, dass der Amtsträger Vorbild
zu sein habe65. (Es ist übrigens auffällig, wie die Ordinationsriten -
abgesehen von bestimmten Bezugnahmen auf die Verwaltung der
Sakramente etwa — vor allem und ganz vorherrschend Aussagen
enthalten, die man von jedem Christen sollte machen können.)
Danach wäre das Verhältnis des Amtsträgers zum Laien nicht so
sehr ein väterlich-herrschendes, sondern ein brüderliches. Die Laien
mussten sich dem älteren Bruder, ihrem Vorbild, der also im Prinzip

gleich ist wie sie, angleichen. Sie hätten damit aber den Geist,
den Impetus, sich anzugleichen, nicht vom Amtsträger, ihrem Bruder,

sondern vom Vater, der sich derart nicht in einem Menschen
darstellte, erhalten. Man könnte das vielleicht mit dem johannei-
schen Ausdruck des Ziehens des Vaters zum Sohn (Joh. 6,44)
sagen. Dies, dass es zum Sohn geschieht, würde bekannt und
gesellschaftlich wirksam, indem es zum Amtsträger hin geschieht,
welcher durch die Weihe Gesandter des Bruders Christus ist, und
damit eben als Vorbild bezeichnet und beauftragt wäre.

Falls dies stimmt, müsste aber neu gesehen werden, was
Schmaus über das Verhältnis der Rechtsgestalt und des Lebens der
Kirche in Kritik an der Orthodoxie sagt. Es müsste nämlich viel
mehr die Reziprozität des Gegenübers des Geistes zum Sohn betont
werden, für welche das «durch den Sohn»66 eher offen ist als das

65 Damit ist eine Deutung des Uberfliessens der Gnade versucht, die
innerhalb der thomistischen Gnadenlehre schwierig ist. Nach dieser wäre wohl
die Gnade hier wie dort dieselbe, aber es bewirkte eben erst das IJberfliessen
die neue »Ausrichtung (s. oben das Thomas-Zitat). Die erschaffene Gnade
liesse sich nicht so denken wie der Heilige Geist, der Liebe ist, und zwar als
Relation, die mit sich identisch bleibt. Demgegenüber wäre die erschaffene
Gnade zuerst nicht als Relation sondern als nicht bezogene Kraft gedacht.

66 Das «durch den Sohn» ist natürlich gut orthodox. Vgl. U.Küry,
IKZ 1968, 2.Heft, S.83, in Anlehnimg an Bolotoff: «Man kann so formulieren:

Der Heilige Geist geht aus dem Vater aus, indem der Sohn existiert



— 15 —

«und vom Sohn». Das Bekenntnis der Kirche zu Christus wäre
nicht nur ein passives von Christus her Geformtwerden, sondern
ein aktives durch den Geist, der vom Vater ausgeht, bestimmtes
Bekennen und Erkennen Christi.

Dem entspräche auch eine grössere Betonung des durch die
Weihe verliehenen Charakters, der Christusähnhchkeit meint, als
der in ihm zustehenden Amtsgnade. Es geht ja jetzt darum, dass

die Gemeinde ihre Christuszugehörigkeit bekennt, und erst in zweiter

Linie, dass die Gemeinde auch von Christus her, und das heisst
so eben auch vom Amtsträger her, belebt wird.

Dieses «in zweiter Linie erst» darf aber nicht heissen, es sei

zweitrangig. Es darf vielmehr nur gesagt werden, wenn zugleich
das Gegenteil auch gesagt wird. Wenn uns nämhch der Vater zu
Christus zieht, dann zieht er uns zu unserem Herrn, zu dem,
welchen wir - gewiss wir - als Herrn, als unser Leben, als das Haupt
der Kirche erkennen (das ist das Wunder des Heiligen Geistes in
uns). Als Gheder der Kirche und als Gemeinde können wir das

aber nur tun, wenn wir die von Christus her Gesandten, das sind
die in der apostolischen Sukzession Stehenden, anerkennen und
damit auch bekennen, dass wir den Geist, der in uns wohnt, wohl
vom Vater, aber durch sie, im Schoss der Kirche, dem Leib Christi,
empfangen haben.

Damit werden aber aus einzelnen Aussagen, wie sie sich bei
Schmatis finden, Folgerungen gezogen, die sich mit dem Gesamt
der Schmausschen Theologie kaum vereinbaren lassen Es wären
diese Folgerungen aber vielleicht der Weg, wie das schiefe Bild,
welches Schmaus von der Kirche als Darstellung des Lebens der

Heiligen Dreifaltigkeit gibt, korrigiert werden könnte.

Zum Problem der konfessionellen Unterschiede
in der Ordinationslehre

Es ist ausserordentlich schwierig, den Unterschied in der
Ordinationslehre zwischen der römisch-katholischen Kirche und den

Kirchen, die von der Reformation herkommen, zu fassen. Auf
reformierter Seite selber sind sehr unterschiedhche Auffassungen zu fin-

(hyparchontos tou hyiou). Als diese von Anfang an vollkommene Hypostase
wüd der aus dem Vater ausgehende Geist vom Sohn empfangen und glänzt
durch den Sohn hindurch.»



— 16 —

den. Wir haben die »Anschauungen von Barth und Althaus betrachtet.

Ihre Theologie hat keinen Bezug auf die offiziellen Dokumente
ihrer Kirchen. Ganz von diesen her versuchen dagegen von Ahmen
(reformiert-calvinistisch) und Heubach (lutherisch) die Ordination
zu verstehen. Sie kommen auf Grund der offiziellen Texte zu
»Auffassungen, die der römisch-katholischen erstaunlich nahestehen.
Heubach versucht dann, den Unterschied zwischen seiner Auffassung

der Ordination (die nach seinen Angaben von einer langen
Reihe lutherischer Theologen geteilt wird) und der römisch-katholischen

zu formulieren. Er charakterisiert die römisch-katholische
Lehre wie folgt67: «In der Ordination erteilt der Ordinator dem
Ordinanden eine sakramentale Weihegnade, die darin ihre konkrete
Wirkung hat, dass der Ordinierte nunmehr persönliche spirituelle
Fähigkeiten besitzt, welche er vorher nicht besessen hat und ohne
die er niemals imstande wäre, des Amtes zu walten... Der character
indelebilis ist nunmehr ein personal habitueller Besitz des Ordinierten,

den er niemals wieder zu verlieren oder selbst auszulöschen

vermag. Eine Mehrung der innerpersonalen Substanz ist eingetreten...

In dieser habituellen Weihegnade als inhärierender Qualität
des Ordinierten ist die primäre und wesentliche Bedeutung der
Ordination nach römisch-katholischer Lehre zu sehen. Diese Tatsache

wird auch dadurch unterstrichen, dass nach neukatholischer
Anschauung die Übertragung und Zuweisung eines konkreten
Amtes (Titel) erst sekundäre Bedeutung hat die Ordination
vermittelt also die .Fähigkeit' zum geistlichen Amt überhaupt, nicht
das Amt selbst (missio ad ministerium)... Die römisch-katholische
Ordinationsanschauung ist somit anthropologisch-ontisch-habituell
orientiert und nicht ekklesiologisch-funktional.» Zur lutherischen
Auffassung dagegen sagt er u.a. folgendes: «Bisher haben wir aber
in der lutherischen Theologie noch keine einhellige und wirklich
durchgebildete Lehre vom Amt und von der Ordination.» Es gilt
immerhin: «Im Neuen Testament steht nirgends die Person und
Dignität des Amtsträgers im Vordergrund, sondern in allen Stellen
über das Amt und seine ,Ordination' (Ruf, Segnung, Sendung) geht
es um die alles überragende und beherrschende Versöhnung (des

Evangeliums), die der Welt durch das Amt kundzumachen ist.
Dabei geht es im Neuen Testament niemals um personale, inhärie-

67 Joachim Heubach, Die Ordination zum »Amt der Küche, Berlin
1956, S.79ff.



— 17 —

rende Substanz zum befähigten Vollzug sakramentaler Handlungen,

sondern primär um den Ruf, die Segnung und Sendung...»
Obwohl Heubach diesen Unterschied als grundlegenden sieht, ist es

keineswegs sicher, ob der Unterschied überhaupt in den Blick
gekommen ist. Folgende Überlegungen mögen das deuthch machen:
Was die lutherische Seite betrifft, so weiss Heubach selbst, dass die
Ordination nicht auf ein bestimmtes Amt (Titel) ausgerichtet ist68.

Diese Funktion hat erst die Installation, was auf römisch-katholischer

Seite für die Bischöfe in der Praxis normalerweise und in
der Theorie immer gerade anders ist. Es verhält sich mit den
katholischen Priestern ähnlich wie mit den lutherischen Amtsträgern,

die nach Luthers Intention vielleicht die «rechten Bischöfe»,
also nicht Priester sein sollten. Wenn man weiter beachtet, dass der
kathohsche Priester zwar nicht für eine konkrete Gemeinde, aber
für einen konkreten Bischofssitz als Helfer des Bischofs (oder
Ordensobern) geweiht wird, fällt der Vergleich noch mehr zuungunsten

der lutherischen Haltung aus. In der Praxis ist es so, dass in
den Reformationskirchen wohl die meisten absoluten Weihen
erteilt werden. Wenn Heubach dies verurteilt, steht er im Einklang
mit der alten Kirche69. Weiter gilt wenn in der Praxis (etwa in der
DDR) auch Ausnahmen vorkommen, allerdings nur unter dem
Druck der Notsituation, dass in der lutherischen Kirche die
Ordination Vorbedingung ist zur Ausübung des Amtes70. Betreffend
den in der Ordination erteilten Auftrag sieht auch Heubacb, dass er

68 Vgl. die 4.These der 13. Altkatholischen Theologenwoche (1971), s.
Christkatholisches Küchenblatt, Bern, 94.Jg., Nr.24, S.299: «Jede Küche
muss sich über sich selbst und die andern Küchen Rechenschaft geben.
Dabei ist immer zu bedenken, dass viele küchliche Lehren in Reaktion
gegen Missbildungen oder Verkümmerungen ausgebildet wurden und deshalb
oft das Küchesein ungenügend zum Ausdruck bringen. Darum ist neben der
Lehre auch die ekklesiale Wirklichkeit und Praxis massgeblich mit in Betracht
zuziehen.»

60 Ein Vergleich des Amtes der verschiedenen Konfessionen müsste
auch beachten, dass nach reformatorischer Auffassung — die darin -weithin in
Übereinstimmung mit einer verbreiteten spätmittelalterlichen Sicht der
Dinge steht — kern wesentlicher Unterschied zwischen dem Bischofs- und
Priesteramt sei. Die reformatorischen Ordinationsformulare sind eher von
katholischen Riten der Bischofsweihe als der Priesterweihe beeinfiusst. Es
dürfte die soziologische Seite des Pfarramtes sein, die immer mehr bewirkt
hat, dass sich der evangelische Pfarrer mit seinem katholischen Kollegen im
Pfarramt und nicht im Bischofsamt vergleicht. Vgl. J. J.von Ahmen, Geistliches

Amt... Basel 1966, S.lOff.
70 Heubach, S.50.



— 18 —

unabänderlich sei. Wo ihm nicht gehorcht wird, wandle er sich zum
Fluch, aber er bleibe71.

Auf römisch-katholischer Seite (vgl. die Kapitel zu Scheeben
und Schmaus) wird immer wieder betont, dass das, was der Priester
durch die Ordination empfängt, zuerst für die Gemeinde und nicht für
den Priester sei. Die funktionale Sicht ist auch vorhanden72.

Falls sich Heubach die Frage stellen würde, wie die Ordination
in seiner Kirche für den Ordinierten selber aussehen muss, so dürfte
auch er zu Aussagen kommen, die eine Veränderung der Person
beinhalten. Dass er dies nicht in aristotelischer Terminologie tun
würde, kann da nichts besagen, solange der Versuch nicht
unternommen wird, die lutherische Auffassung in jene Terminologie zu
übersetzen. Ein Kampf mit verschiedener Terminologie ist unecht.

Jedenfalls lässt sich aus den Darlegungen Heubachs schliessen,
dass jemand, der einen Auftrag erhalten hat, anders ist als einer,
der nicht beauftragt ist.

Nun nennt Heubach als Unterschied auch dies, dass nach
römisch-katholischer Auffassung auf die «Fähigkeit» der geweihten
Person geachtet würde, während nach dem Neuen Testament (d.h.
doch wohl, nach lutherischer Auffassung alles Handeln des Berufenen

und Gesandten letztlich und eigentlich Gottes bzw. Christi
eigenes Handeln und Tun bleibt. Ist das aber, so ist zu fragen,
überhaupt ein Gegensatz Heubach schreibt von der lutherischen
Auffassung73: «Alles, was der Ordinand bisher an pneumatischen
Gaben besitzt, wird in der Ordination bestätigt (confirmiert) und
nochmals, nun speziell im Blick auf die missio, von Gott in besonderem

Mass erbeten und im Glauben auf die Verheissung Christi
auch wirklich mitgeteilt.» Wie würde ein römisch-katholischer Theologe

von dieser «Fähigkeit» reden, wenn er es in Heubachs Sprache
täte? Zudem liegt auch auf katholischer Seite die «Fähigkeit»
darin, dass die Verheissung gilt.

Die Frage bleibt unklar, da sich Heubach auch widerspricht.
So kann er schreiben74: «Diese Gabe und Präsenz des Heiligen Gei-

71 Heubach, S.IHf.
72 Die Behauptung, das Amt sei funktional, muss zur Frage führen, wie

der Amtsträger sein müsse, damit das »Amt funktionieren kann. Umgekehrt
muss da, wo diese Behauptung weniger gemacht wüd, die Qualität des
Amtsträgers aber genauer umschrieben wüd, gefragt werden, welche
Wirkung auf die Funktion des Amtes dies Sein habe.

73 Heubach, S. 104.
74 Heubach, S. 103.



— 19 —

stes ist dabei ausschliesslich auf das Amt, d.h. auf die Erfüllung
des Amtsauftrages in den munera ministerii, bezogen, nicht auf die

subjektive Kraft, Tüchtigkeit und Potestät des Gesandten an sich,
in auch möglicher Absehung von seinem Dienstauftrag. Darum
behauptet unsere lutherische Kirche mit einer völlig anderen
Begründung als die römische Theologie die mögliche Wirksamkeit des

Evangeliumsdienstes des Amtes auch bei ,unwürdigen', d.h. hier
,un-geistlichen' Dienern.» Dann: «Auftrag und Beauftragter dürfen
nicht auseinandergerissen werden. Die Ordinationsgabe betrifft
darum auch den Ordinanden, denn er soll ja den Auftrag ausführen.»

Wäre dies nicht eine mögliche Interpretation der
römischkatholischen Lehre

Eine andere Frage ist die nach den praktischen Folgen der
einen wie der andern Lehre. Falls an Heubachs Sicht des konfessionellen

Unterschieds etwas ist, könnte dieser so verstanden werden,
als ob auf römisch-katholischer Seite die Gegenwart des Heils in
einer Weise betont würde, welche die eschatologische Spannung, in
der das wandernde Gottesvolk leben soll, abschwächt. Ob sich hier
ein konfessionsbedingter Unterschied aufzeigen liesse, ist allerdings
fraglich, kann es doch leicht so sein, dass gerade die Betonung des

«jetzt schon» das «noch nicht» um so mehr evoziert.
Wenn man die Ordinationsriten vergleicht, so erscheint kaum

ein grundsätzlicher Unterschied (das gilt auch für die schweizerischen

reformierten Riten). Die reformatorischen Riten sind
allerdings viel knapper und undifferenzierter und deshalb schwieriger zu
interpretieren.

Auf katholischer wie evangelischer Seite finden sich bei den
Theologen unterschiedliche Auffassungen der Ordination und des

Amtes (man denke etwa an die Spannweite zwischen Schmaus und
Hans Küng), bloss dass (heute jedenfalls) auf evangelischer Seite

häufiger eine starke Diskrepanz zwischen den offiziellen Texten,
deren Autorität dort auch viel geringer ist, und den Theologien zu
finden ist. Vergleicht man etwa K.Barth und M. Schmaus, so scheint
der Unterschied riesig zu sein. Beachtet man aber hier wie dort die
kirchliche Praxis mit, erhält man ein anderes Bild.

Zur Spannung zwischen Amt und Heiligem Geist

Wenn wir bei verschiedenen Autoren und in Ordinationsriten
Aussagen über das Verhältnis des Amts zum Heiligen Geist suchen,



— 20 —

so finden wir recht Verschiedenartiges. Timotheus erhält ein
Charisma. Nach L.Ott erhält man durch die Ordination eine Vermehrung

der übernatürlichen, geschaffenen Gabe der Heiligungsgnade,
nach den reformierten Ordinationsriten wie nach dem bisherigen
katholischen Ritus für die Bisehofsweihe75 erhält man den Heiligen
Geist. So versteht K.Barth ganz allgemein die katholische Auffassung

der Ordination. Selber anerkennt er gar keine geistliche Gabe
durch die Ordination. Daneben anerkennt er aber die Notwendigkeit

des Kirchenregiments, ohne class er sagte, in welcher Kraft
«regiert» werden müsste. Vermutlich in der des «Gefordertseins»,
ohne dass klar würde, was das pneumatologisch heissen könnte.
Heubach sagt, es komme nicht auf das Wirken des Ordinierten an,
sondern auf das des Heiligen Geistes. Das Studiendokument des
Ökumenischen Rates der Kirchen über die Ordination (1968)
meint, die Kirche hätte traditionellerweise die Funktion des

Amtsträgers interpretiert als Dienst an der eucharistischen Gemeinschaft,

Verkündigung des WTortes der Versöhnung, Vergebung und
Erneuerung — dies alles durch die Kraft des Heiligen Geistes.
Verschiedene Auffassungen polemisieren gegeneinander, ohne dass eine

bekämpfte Aussage danach befragt wird, in welcher Art zu denken
sie stehe und was sie innerhalb dieser Denkart sage. Man reisst eine
einzelne Aussage heraus, bringt sie in einen neuen Zusammenhang
und sieht sie als sinnlos. Es wird zum Amt die Gnade oder direkt der
Heilige Geist addiert oder - je nachdem, wo man seinen theologischen

Ort hat - von ihm subtrahiert, um zu sehen, was noch
übrigbleibt.

Das Reden vom »\mtsgeist scheint aber nicht nur belastet zu
sein durch die Verschiedenartigkeit des Denkens und durch
konfessionspolemische Verhärtung. Es leidet auch darunter, dass die
Pneumatologie erst in neuerer Zeit zu einem bedeutenderen Thema
der Theologie geworden ist. Dies Thema ist noch derart ungeklärt,
dass es kaum möglich ist, von einer bestimmten Pneumatologie her
zu fragen, wie das Problem des Verhältnisses zwischen Amt und
Geist zu sehen wäre. Es lässt sich nur von einzelnen pneumatologi-

75 Das «accipe spüitum sanctum» (Imperativ, nicht epikletische Form)
wurde erst im 13. Jahrhundort eingefügt (ebenso dieselbe Formel boi der
Verleihung der Gewalt zur Sündenvergebung an die Priester und —etwas an-
ders-bei den Diakonen), s. Lechner- Eisenhofer, Liturgik des römischen
Ritus, 6. Aufl. 1953 Freiburg, S.316, 315 und 314. Sonst wüd um die Sendung
des Geistes zur Verleihung von coelestia dona u.a. gebetet.



— 21 —

sehen Aussagen her fragen, was für Konsequenzen diese für das

Amt haben könnten, z.B. von der Lehre vom Ausgang des Heihgen
Geistes f/iZiogMe-Kontroverse) her.

Nun könnte es auch den andern Weg geben, dass man nämhch
vom Amt her fragte, was «Geist» heissen mag. Da aber auch die
Amtsfrage alles andere als geklärt ist, könnte auch hier nur von
einzelnen Formen des Amtes und dessen jeweiligemVerständnis her
gefragt werden.

Es zeigen sich aber auch aUgemeinere Aspekte.
Wo immer vom Verhältnis zwischen Amt und Geist die Rede

ist, bewegt sich diese zwischen zwei Polen. Beim einen werden die
beiden Grössen (Amt und Geist) fast identifiziert, beim andern
möglichst getrennt. Am einen Ende steht etwa die Lehre von der
päpstlichen Unfehlbarkeit, am andern die Theologie Karl Barths.
Wenn wir von diesen Extremen absehen und annehmen, es sei

etwas an dieser Spannung zwischen Amt und Geist, dann können
wir im Blick auf diese Spannung selber fragen, was sie für einen
Sinn habe einmal aus der Sicht des Amtsträgers und dann aus der
Sicht des Laien.

Für den Amtsträger bedeutet dies einmal, dass sich Gott ihm
anvertraut hat. Er, der Amtsträger, hat den Auftrag bekommen.
Zu ihm steht Gott, mit ihm ist der Heilige Geist, der sich in ihm
riskiert. Zugleich aber ist es nicht der Amtsträger, sondern ein
anderer, auf den es ankommt. Dies darf aber nicht einfach heissen,
dass es trotz den guten Bemühungen des Amtsträgers schlecht oder
trotz seinen schwachen Bemühungen gut herauskommen könne.
Vielmehr muss zugleich gesagt werden, dass es nicht der Amtsträger

ist, der urteilt, was gut und was schlecht an der Wirkung seines
Tuns ist. Die erwähnte Spannung meint eine Abhängigkeit des

Amtsträgers nicht nur für den Erfolg, sondern auch für die Gültigkeit

des Erfolgs. Wenn aber dies allein gesagt würde, so wäre die
Spannung aufgehoben. Es muss daher das zuerst Gesagte beibehalten

werden: Es kommt auf den Amtsträger an, ob und wie sein
Wirken gelingt. Sonst bezichtigte er Gott der Untreue oder müsste
dann sagen, dass das Amt etwas Unchristliches sei. Steht er aber zu
dieser Spannung, so ist zu fragen, wo denn die Abhängigkeit situ-
iert sei, wo also dies, dass der Heilige Geist nicht nur «sein» Geist
ist, sondern dass er immer auch der andere ist, seinen Ort habe.

Gilt hier etwa die Antwort, der Geist wehe eben, wo er wolle
Wenn diese Auskunft nicht den Bund Gottes mit seiner Kirche und



— 22 —

Gottes Treue negieren soll, dann darf sie nur gebraucht werden in
Ablehnung einer bestimmten Position - wie es ja im Johannesevangelium

geschieht -, welche Ablehnung positiv nur dies andeutet,
dass der Geist da, wo er wolle, eben wirklich wehe. Dieses «da», dieser

Ort wäre im Johannesevangelium Jesus und das Kreuz und die
Beziehung darauf (Joh.3). Für die Frage, die uns nun beschäftigt,
hilft uns das nicht viel weiter; denn wir wollen ja nicht bloss wissen,

dass eine Beziehung auf Christus hier nötig sei, sondern wie
diese Beziehung beim Amt zur Geltung komme. Soviel zeigte sich
immerhin, dass der Verweis auf den Heiligen Geist gerade nicht
einer auf die Transzendenz ist, sondern einer auf den konkreten
Menschen Jesus und das konkrete Kreuz. So dürfte auch für
unsere Frage ein Ausweichen auf die Transzendenz keine Antwort
sein. Dies schon deshalb nicht, weil dann die Kirche nicht als
Gemeinschaft ihrem Wesen nach, sondern bloss als Verein Gleichgesinnter

erschiene, indem alle (d.h. der Amtsträger wie die Laien)
nur durch ihre »Ausrichtung auf die Transzendenz, durch ihr
gleiches Interesse verbunden wären. So liesse sich bloss von einem
Bund Gottes mit einzelnen Menschen, aber nicht mit der Kirche,
reden.

Diese Überlegung verunmöglicht es auch, den gesuchten Ort
beim Amtsträger selber, in seinem persönlichen Gegenüber zum
Geist, zu Gott zu sehen. (Das wäre eine erste Möglichkeit.)

Ist der gesuchte Ort in den andern Amtsträgern, die dem
Mitbruder im Amt gegenüberstehen, zu finden (Zweite Möglichkeit.)

Ist der gesuchte Ort bei den Laien (oder den zu Missionierenden)

(Dritte Möglichkeit.)
Zur ersten Möglichkeit ist - nebst dem vorweg Bemerkten - zu

sagen, dass da, wo sich der Amtsträger in Spannung zu seinem in
der Ordination empfangenen Auftrag erfährt, er dem Geist wie
irgendein Laie gegenübersteht, so wie er, der Amtsträger, dem
Geist an sich schon vor der Ordination gegenübergestanden hat.
Die in der Ordination empfangene neue Aufgabe bestimmt nur den

neuen Inhalt der Spannung, nicht diese selber. Irgendeinen
kirchlichen Auftrag hat an sich prinzipiell jeder Christ76.

76 Vgl. das Kapitel « Gibt es nichtordinierte Glieder der Küche ?». Insofern

jeder Christ «Amtsträger», Träger eines Auftrags in der Küche ist, gilt
die zur Rede stehende Spannung für jeden Laien. Das heisst, dass man
gerade so gut umgekehrt formulieren könnte, dass nicht nur der Amtsträger wie
der Laie sondern auch dieser wie jener in der betreffenden Spannung stünde.



— 23 —

Zur zweiten Möglichkeit ist zu sagen, dass diese nicht sosehr

eine Spannung zwischen der in der Ordination empfangenen
Geistesgabe im engeren Sinn, dem Auftrag, und dem Geist wäre, als
vielmehr eine, welche die Frage nach der Klarheit des Ordinations-
auftrags beträfe. Die gemeinsam denselben Auftrag erhalten haben,
klären sich gemeinsam diesen Auftrag77.

Diese zweite Möglichkeit kann als Ausweitung der ersten gesehen
werden oder als Sonderfall der dritten. Als Ausweitung der ersten
müsste sie erscheinen im Zusammenhang dessen, was im folgenden als
römisch-katholische Sicht bezeichnet wird.

Die dritte Möglichkeit sagt, es stehe der Amtsträger den Laien, in
denen auch der Heilige Geist wohnt, gegenüber. (Wenn einer der
Laien ordiniert wird, so verliert er damit den Geistbesitz nicht. So

könnte man statt Laien allgemein Mitchristen sagen. Wenn man aber

einseitig die Laien nennt, wird die Struktur, das Gegenüber in der
Gemeinschaft der Kirche deutlicher zum Ausdruck gebracht.)

Es blieben somit nur die erste oder die dritte Möglichkeit.
Die erste Möglichkeit kann auf zwei Arten verstanden werden :

Entweder so, wie sie oben geschildert wird. Dann wäre sie als Teil der
dritten zu sehen, indem der Geist des Amtsträgers kein anderer ist als
der in den Laien. Hörte allerdings der »4mtsträger nur auf den Geist in
ihm selber, dann leugnete er die gemeinschaftliche Struktur der
Einwohnung des Geistes.

In dieser Richtung wird aber z. T. auf römisch-katholischer Seite
gedacht78. Es erscheint als konsequent, wenn dort die Amtsgnade
als Vermehrung der allen eigenen Gnade gesehen wird. Damit werden

die Laien gegenüber den Amtsträgern benachteiligt und von
diesen abhängig, ohne dass dieser von jenen abhängig wäre. Die

77 Dass überhaupt eine Klärung immer wieder notwendig ist, muss,
wenn der Auftraggeber, Christus, ernst genommen wird, nicht als Mangel,
sondern als sinnvoll gesehen werden. Der Suine kann darin liegen, dass so
die Eigenverantwortung des Beauftragten, der als Geistträger dem »Auftraggeber

gegenübersteht, sich entfalten kann. Er, der Beauftragte, ist es, der
um die Wahrheit ringen muss, der sich nicht bloss für eine an sieh klar
vorliegende Wahrheit entscheiden muss. Zugleich wird so Gemeinschaft ermöglicht:

Die Unklarheit erheischt die Hilfe der andern, macht abhängig von
ihnen, die auch Geistträger sind. Da aber auch bei den andern völlige Klarheit

fehlt, ist man von ihnen wohl abhängig, ist ihnen aber nicht ausgeliefert,

sondern bleibt ihnen gegenüber frei. Sowohl der einzelne wie die
Gemeinschaft sind damit ernstgenommen. — Damit zeigte sich aber die zweite
Möglichkeit als Sonderfall der dritten.

78 Vgl. dazu vor allem das Kapitel zu M. Schmaus.



— 24 —

Geisteinwohnung in der Kirche wäre nur insofern eine mit
Gemeinschaftsstruktur, als der Geist vom Amtsträger auf den Laien wei-
terfliesst. Das Dem-Geist-gegenüber-Stehen der Laien wäre auch
ein Schauen auf einen andern Menschen - eben den Amtsträger -
während das Vor-dem-Geist-Stehen des Amtsträgers ein individualistisches,

und nur individualistisches (so im Extrem beim Papst im
Bereich der Unfehlbarkeit, was durchs Vaticanum II nicht geändert

worden ist) wäre. Diese Gespaltenheit in der Geisteinwohnung
kann unmöglich angenommen werden. Sie leugnete, dass die Heilige

Dreifaltigkeit, der Gott, der Gemeinschaft ist, da jede Person
wesensgleich ist, in der Kirche einwohnt.

Damit bleibt nur die dritte Möglichkeit : Der Amtsträger steht
als Gesandter Christi vor den pneumatophoren Laien, den pneuma-
tophoren Mitehristen. Im Hören auf sie hat er ihnen Geheiss zu
geben. Dies darf keineswegs meinen, es sei nun der Amtsträger vor
den Laien unmündig Er ist ja selber auch pneumatophor, was sich
bei ihm durch die Weihe nicht geändert hat. Jeder Christ steht
Gott, dem Geist «unmittelbar» in sich und zugleich in den Mitchristen

gegenüber. Der einzelne wie die Gemeinschaft sind so ernst
genommen. Wenn nun nicht vom Amtsträger, sondern vom Laien her
auf diese Spannung geachtet wird, so tritt in der Sicht des Laien
beim Amtsträger nicht sosehr der Begriff der Amtsgnade als
vielmehr der des character in den Vordergrund79. So ungeklärt dieser

Begriff auch ist, so ist doch so viel deutlich, dass er den Amtsträger
als Christi Gesandten charakterisieren will.

Der Geist der Laien kann sich als zu Christus gehörend nur
qualifizieren, wenn sich der Laie dem Amtsträger stellt, mag dies
auch dazu nötigen, dass er sich gegen den Amtsträger stellt.

Wenn der Amtsträger Christus darstellt, von ihm gesandt ist
und als sein Gesandter eben für ihn steht, dann muss die Frage
aufsteigen, wie die genannte Spannung bei Christus selber aussehen

mag. Was ist es mit dem «»Amtsgeist» Christi Dazu sollen nur ein

paar Fragen aufgeworfen werden.
Vor seiner Auferstehung liess sich Christus nicht anbeten. Er

wollte dienen. Im Dienen ist begriffen, dass der Diener einem Herrn
dient. Christus stellt sich unter die Menschen, er stellt sie über sich.
Sind damit, wenn Christus nicht unsinnig dient, ihm die andern

theophor, pneumatophor Begegnet Christus in uns Menschen dem

Vater, der uns ihm gibt Sind wir ihm die Gesandten des Vaters
79 Ob der character ein character indelebilis sei, ist offengelassen.



— 25 —

Was heisst es überdies, wenn wir sehen, dass Christus nicht zum
Glauben zwingt, sich im Gegenteil verhüllt

Kann Christi Erniedrigung anders noch als sinnvoll gesehen
werden denn so, dass sie unsere «Vergottung» im Heiligen Geist
meint

Zur « Amtsgnade » der Laien

Mehrmals ist im Verlauf dieser Untersuchung schon angedeutet

worden, dass die Amtsgnade nicht nur in «Selbstbetrachtung»
vom Priester her gesehen werden kann, sondern auch von den
Laien her. Es ist auch schon die Frage aufgeworfen worden, ob
nicht auch der Geistbesitz der Laien in einer Zuordnung zu dem
der Priester gesehen werden müsste. Kann man in diesem
Zusammenhang vom allgemeinen Priestertum der Gläubigen reden80

Der Begriffdes allgemeinen Priestertums findet sich im 1. Petrusbrief

und in der Offenbarung des Johannes. Im 1. Petrusbrief hat er
etwas zu tun mit dem Wirken der Kirche für die Welt, nach
aussen81. Bei den Stehen in der Offenbarung ist ausser der Verbindung

80 Lieberg, Hellmut, Amt und Ordination bei Luther und Melanch-
thon, 1962, S. 11 : «Die Theorie von der Ableitung des Amtes aus dem
allgemeinen Priestertum, als sei das Amt nur Exponent oder Delegation des
allgemeinen Priestertums, ist heute in der lutherischen Theologie weithin
aufgegeben.» So die 5.Tagung des Theologischen Konvents des Augsburger
Bekenntnisses in Fulda 1951. Dazu E.Wilkens in Schriften des Theologischen
Konvents, Heft 5, Berlin 1953, S.90ff, aber auch schon S.5ff. Ähnlich
P.Althaus: Die christliche Wahrheit II, 1948, S.218. S. auch J.Heubach,
Die Ordination zum Amt der Küche, Berlin 1956: Diese Theorie ist im vorigen

Jahrhundert schon bekämpft worden durch W.Löhe, Th.Kliefoth,
A.F.C.Vilmar u.a.

J.J.von Allmen, Geistliches »Amt und Laientum, Basel 1966, S.35f:
«Der Leser wundert sich vielleicht, dass bisher die Lehre vom ,Allgemeinen
Priestertum' nicht erwähnt wurde. Man meint ja so gerne, dass die
protestantische Lehre vom Amt von dieser Lehre ausgeht und zugleich durch sie
auch ihre Grenzen findet. Nun mag sie zwar offenkundig in der frühen Theologie

Martin Luthers z.B. eine beachtliche Rolle gespielt haben..., so ist es
doch sehr beachtenswert, dass diese Lehre in den reformierten Bekenntnisschriften

des 16. Jahrhunderts für die Theologie des Amtes keine Rolle
spielt, und die lutherischen Bekenntnisschriften sind im grossen ganzen an
diesem Punkt mit ihnen einig. Das allgemeine Priestertum ist nicht der
Ursprungsort des Amtes. Im Gegenteil, das Amt unterscheidet vom allgemeinen

Priestertum... Das Amt ist eine Stiftung Christi.»
81 Wenn der ntl. Befund vorerst auch nicht weitere Aussagen erlaubt,

so heisst das nicht, es müsse deswegen das Vaticanum II im Unrecht sein,
wenn es in «Lumen gentium» cap. II, Nr. 10, dem allgemeinen Priestertum
weiteres zuordnet wie das Gotteslob und das Sich-selber-als-Opfer-Bringen.
In 1. Petr. 2,5 ff ist das mitenthalten, aber es ist nicht der Scopus der Aus-



— 26 —

mit dem Herrschen für das Tun und die Funktion dieser Priester
nichts auszumachen. Nach dem Kontext zu l.Petr.2,5ff ist es
Sache des allgemeinen Priestertums, wie Christus zu leben, und
zwar unter dem Vorzeichen der Verkündigung und der Zugehörigkeit

zu Christus. Dabei geht es um die Verkündigung für die Heiden,

nicht um die innerkirchliche. Die Sicht des Vaticanum II in
seiner Constitution über die Kirche fehlt vollständig, nach der trotz
der festgehaltenen Tatsache, dass wesentliche Unterschiede bestehen,

das allgemeine und das besondere Priestertum zusammengehören
sollen. Oder wie etwa Küng, Döpfner, Suenens sagen können,

es sei das besondere Priestertum die Konkretisierung des allgemeinen.

Es wäre aherdings Fundamentalismus, aus diesem Fehlen im
Neuen Testament auf ein prinzipielles Fehlen zu schliessen. Bloss
ist zu fragen, ob es uns weiterbringt, wenn, da im besonderen
Priestertum ein Opferpriestertum gesehen wird wegen der Leitung der
Eucharistie und da die übrige Gemeinde als priesterlich gesehen
wird, weil sie sich opfert durch Leiden, so Christi Leiden verkündigend,

man dann die beiden Priesterarten zusammennimmt. So

kann man schliesslich alle Begriffe der Theologie zusammenbringen.

In unserem Fall ist eher zu fürchten, dass die besondere
Aufgabe der beiden Priesterarten verunklärt werde, was in der Constitution

über die Kirche dann auch geschieht, wenn nach ihr das
Wesen des allgemeinen Priestertums auch im Empfang der
Kommunion bestehen soll. Zwischen den beiden Arten von Priestertum
sieht der 1. Petrusbrief (der das besondere Priestertum ja nicht so

nennt) etwas später, nämlich im S.Kapitel, eine andere Beziehung.
Die Altesten, die Presbyter, sollen die Herde Gottes weiden, und
diese Herde, also das allgemeine Priestertum, soll sich unterordnen
und gehorchen82.

Das sieht zunächst wie eine Leugnung des eigenen Geistbesitzes,

der eigenen - innerkirchlichen - Autorität der Laien (des

königlichen! Priestertums) aus. Vorerst ist es allerdings die grosse
Linie des Neuen Testaments, dass die erste Aufgabe der Laien in
unserer Frage die Anerkennung des Amtsträgers ist. Das ist
schlechterdings das weitaus Vorherrschende. Bei Paulus z.B. ganz
fraglos. Er verlangt mit aller Schärfe Gehorsam. Neben ihm durch

82 Es heisst nicht «die Priester», sondern «die Priesterschaft». Mit
diesem Ausdruck ist wohl mitgemeint, dass jeder priesterlich sei, aber das Erste
ist doch das Kollektiv, zu dem selbstverständlich die Presbyter hinzugehören.



— 27 —

gibt es kein Evangelium für seine Gemeinden. Wenn nun gemeint
würde, das sei nur so, weil Paulus als Apostel und Gründer der
Gemeinden etwas Einmaliges sei, so ist doch deutlich genug, dass sich
in den nachpauhnischen Briefen nichts anderes zeigt. Die grosse
Hauptlinie ist eindeutig. Die Autorität liegt bei den Amtsträgern.
Wenn etwa Käsemann83 meint, in 2.Petr. 1,20 komme ein neues

Prinzip auf, so kann man nur staunen, sieht doch diese Stelle wie
eine Repetition aus von I.Kor. 14,37-38, wo es heisst: «Wenn

jemand meint, ein Prophet oder ein vom Geist Erfasster zu sein, so
erkenne er, dass das, was ich euch schreibe, des Herrn Gebot ist.
Wenn aber jemand nicht darauf achtet, so achtet nicht auf ihn!»
2.Petr. 1,20 heisst es: «Indem ihr das zuerst erkennt, dass keine

Weissagung der Schrift durch eigene (private, sc. eigene Deutung
durch Laien, die prophetisch wirken) Deutung zustande kommt.»
Im Kontext wird deuthch, dass damit eine Bindung an die Autorität
der kirchlichen Amtsträger gemeint ist, nicht anders als bei Paulus.

Wenn die Hauptlinie im Neuen Testament auch deutlich
genug ist, so ist doch auch immer wieder etwas anderes zu sehen. Die
Tatsache, dass der Glaube aus der Predigt kommt, dass der Laie
auf den Amtsträger zu hören hat, heisst nicht, dass der Laie
unmündig sei, selber die Wahrheit nicht kenne. Es heisst vielmehr
gerade umgekehrt: «Weil ihr einen gleich wertvollen Glauben habt
wie wir, schreibe ich euch», so 2.Petr. oder: «Ich schreibe euch,
weil ihr erkannt habt, weil euch vergeben ist, weil ihr den Bösen
überwunden habt, weil ihr stark seid und das Wort Gottes bleibend
in euch habt, weil ihr die Wahrheit kennt», so in 1. Joh. Im selben

Brief heisst es geradezu : «Ihr habt nicht nötig, dass euch jemand
belehrt, sondern die Salbung behütet euch.» Wenn auch nicht gleich
scharf formuliert, findet sich dasselbe auch bei Paulus (z.B.
I.Kor. 2,14f). Die Laien können den Willen Gottes und die wahre
Lehre prüfen. Sie sind Träger des Heiligen Geistes. Sie sind, so darf
man hier sicher formulieren, ohne menschliche Vermittler unmittelbar

vor Gott, der allein ihr Vater ist. Sie können erkennen, selbst

wenn Paulus ein anderes Evangelium lehrte, was das wahre sei.

Was soll man daraus schliessen Soll man schliessen, dass zwar
zuerst der Glaube aus der Predigt komme, dann aber da sei und der

Amtsträger nur noch benötigt würde, wo die Laien im Glauben
wieder schwach würden, sich also wieder der Situation von zu mis-

83 Zitiert bei H.Küng, Strukturen der Küche, 2. Aufl. Freiburg 1962,
S. 146.



— 28 —

sionierenden Heiden annäherten Diese Funktion hat der Amtsträger

gewiss auch. Aber da ist er nicht einmal unentbehrlich. Da
kann auch der Bruder den Bruder widerlegen (Jud.), zurechtweisen
(Jak.) und stärken.

Vielmehr ist gerade da, wo der Glaube lebt, die Konsequenz
die, dass hier der Amtsträger zu schreiben und natürlich auch zu
lehren hat. Also, weil die Laien glauben, sind ihnen die Amtsträger
Autorität, der sie zu gehorchen und auf die sie zu hören haben. Es
gehört zum Glauben, eine Amtsperson als Autorität zu haben und
als das anzuerkennen, selbst wo der Amtsträger schwach ist84.

Offenbar gehört es zur Struktur des Glaubens, dass man nicht
zuerst an ein unpersönhehes «Wort Gottes» glaubt oder absolut an
den persönhchen Gott, sondern dass man zuerst an den Gott
glaubt, der sich gleichsam dadurch legitimieren muss, dass er der
Gott der Väter ist. Man glaubt auch nicht deshalb, dass ein Mensch
einem «Vater» ist (so nennt sich Paulus), weil er die Wahrheit lehrt,
sondern man erkennt durch ihn den einzig wahren Vater, die
Wahrheit, weil er, der Amtsträger ihn predigt.

Nach dem vorhin Gesagten ist es klar, dass das nur in der
dialektischen Spannung geschieht, dass man dem Amtsträger nur
glaubt, weil man in seinem Wort den Vater wiedererkennt.

Christlichen Glauben ohne Unterordnung unter eine
Autoritätsperson gibt es nicht. Sonst wird der göttliche Vater zu einem
Abstraktum, das sich nicht mehr von einer heidnischen Vatergottheit

unterscheidet, oder - psychologisch gesehen - das ehie nicht
christlich qualifizierte Projektion des irdischen Familienvaters ist
(eine Projektion des irdischen Familienvaters ist es auf jeden Fall;
die Frage ist die der Qualifiziertheit85). Hier fügt sich der Satz ein,
dass man nicht Gott zum Vater haben könne, wenn man nicht die

34 Luk. 10,16ff sagt Christus zu den 70 Jüngern: «Wer euch hört, hörl
mich.» Das kann bedeuten, dass er dazu steht, dass er sie gesandt hat. Er
würde also nicht Neues sagen. Dass der Gesandte fiü den Sendenden steht,
war fraglos. Wenn wir uns aber fragen, was die Wirkung, die Funktion dieser

Betonung der Gültigkeit der Sendung sei, dann kann es nur die sein, dass
die Bedeutung der Gesandten gestärkt wüd. Wo die Gesandten an sich
schon in der Intensität Christi wirken, sinkt dieser Satz «Wer euch hört, hört
mich » zu einer reflektierenden Feststellung ab. Wo aber die Gesandten zwar
legitim, aber kraftlos wirken, da erweist sich dieser Satz nicht nur als Hilfe
für die Gesandten, sondern auch für die Hörer, die auch vor einem solchen
Gesandten die Möglichkeit der Entscheidung erhalten.

85 Vgl. Vgl. Anm. 117.



— 29 —

Kirche zur Mutter hat86. Das heisst in unserem Zusammenhang,
dass wir nur so Gott zum Vater haben können, ihm gehorchen und
damit ein sinnvolles Leben führen können, wenn wir der »Autorität
der Kirche gehorchen, welche Autorität nicht abstrakt ist, noch
sich bloss im Katechismus oder der Bibel findet, sondern eben die
Autorität der Amtsperson ist.

Dies nun, dass der Amtsträger Autorität hat, hebt die Freiheit
der Laien und deren eigene Verantwortung fürs Evangelium nicht
auf (wie es der Satz vom Widerspruch verlangen würde), sondern

ermöghcht sie erst. Die innerkirchliche Autorität der Laien, ihr
«Amtscharisma», zeigt sich überhaupt erst dadurch. Wenn einer
eine Situation, ein Problem, eine Glaubensfrage einfach von sich

aus beurteilt, dann ist das zwar auch eine Freiheit. Doch in dieser
Freiheit ist er allein gelassen. Einen Hintergrund, vor dem er
bewusst oder unbewusst steht, wenn er sich entscheidet, hat er auf
jeden Fall. Indem er diesen Hintergrund aber nicht als eine Person,
die für ihn da ist, durch die er gestellt ist, die ihn angeht, sieht,
sondern als neutral oder belanglos, steht er allein da. Dies gilt auch,
wenn er sich von einer Ideologie, von unbewussten Vorurteilen oder
auch von einem Bibelwort her entscheidet. Es gilt auch in bezug
auf die vorhin erwähnte Erfahrung des göttlichen Vaters, selbst

wenn dieses Vaterbild biblisch gefärbt ist; denn derart ist sie ihm
nicht Gemeinschaft mit den Mitmenschen.

Dass man nicht allein ist, sich Gott unterordnet oder, besser

gesagt, sich zu Gott aufrichtet, wird erst dort wirklich, wo man
sich der Autoritätsperson stellt, ihr gehorcht, ihr notfalls
widerspricht, sich aber ihr gegenüber entscheidet. Dieser Person gegenüber

qualifiziert sich auch Gott als der persönliche Gott, der nicht
nur ehi bloss innerseehscher Gott, ein Teil meiner selbst, wäre,
gleichsam nur mein Überich, sondern der das Gegenbild zum Amtsträger

ist, der mir überlegen ist, ein anderer als ich ist, der mich
freimacht vom eigenen Willen durch den Gehorsam seinem Willen
gegenüber (oder - wie Barth sagen könnte, allerdings gerade unter
Ausklammerung des Amtes - der mich fordert. Nur als Geforderter
bin ich Christ, bin ich frei).

Die Unterordnung unter eine blosse Lehre ist dagegen etwas,
was den Menschen einengt; denn eine Lehre ist etwas und nicht
jemand, also weniger als ein Mensch. Eine Lehre als etwas Unper-

86 Vgl. das Kapitel zu Scheeben. Scheeben sieht das Priestertum als
das mütterliche Element in der Küche.



— 30 —

sönliches spricht mich nicht an und kann mich auch nicht ernst
nehmen, ist sie doch selber tot. Ich kann ihr daher auch nicht
gehorchen. Ich kann sie nur vollziehen. Die Person des Amtsträgers
aber nimmt mich ebenfalls als Person, nicht einfach als Individuum,

als unerlöst Vereinzelten, sondern als Gemeinschaftswesen,
als Glied der Kirche.

Im reformierten Bereich (auch dort, wo das autoritative Amt
geleugnet wird) ist die Sache auch da, nur ist sie verdunkelt. Der
reformierte Christ nimmt die Bibel oder seine Gottesvorstellung als Autorität,

weil er das gelehrt worden ist von Menschen, die für ihn Autorität

waren. Diese Verdunkelung trägt aber die Gefahr der Erstarrung
oder Zersplitterung in sich. Die ständig neue Anregung des Glaubens
durch die Kirche, in der Gemeinschaft, wird vernachlässigt. Nach
dem Empfang des Glaubens ist dort der Christ (in dem Mass, wie er
diese reformierte Theologie ernst nimmt) wieder allein - oder er wirft
sich um so vehementer unter die Anhänger eines Pfarrers oder
Theologen.

Ebenso wäre aber in der katholischen Kirche nun nicht der Laie,
sondern der Amtsträger allein, wenn die Laien blind gehorchten und
der Amtsträger blinden Gehorsam verlangte. Dies bedeutete eine

Verachtung der Laien, die damit als Geringere dem Amtsträger nicht
helfen könnten. Dieser könnte höchstens durch andere Amtsträger
aus der Vereinsamung befreit werden. Ob die von vielen Priestern
(auch altkatholischen - und auch von reformierten Pfarrern ; die Praxis

ist bei ihnen leider der «katholischen» recht ähnlich) schmerzlich
empfundene Einsamkeit im Amt nicht hier ihren Grund habe, mag
man sich wohl fragen.

Der Amtsträgcr muss vielmehr dem «Charisma» der pnenmato-
phoren Laien begegnen, die einen gleich wertvollen Glauben haben, ja
die notfalls den Petrus zur Rechenschaft ziehen könnten, den Paulus
zur Verantwortung ziehen mussten, deren Gewissen zu respektieren
ist, selbst wenn es sie aufUngenügendes verpflichtet wie bei der Frage
des Essens von Götzenopferfleisch. Der Laie kann und muss u.U. die
kritische Funktion eines Propheten ausüben und sich gegen den
Amtsträger stellen.

Nun ist noch die spezielle Frage zu bedenken, ob das «Amtscharisma»

der Laien auch durch eine Ordination verliehen werde. Wenn
das geschilderte Gleichgewicht in der Spannung des Gegenübers von
Amtsträgern und Laien gilt, dann müsste diese Frage vorerst bejaht
werden.



— 31 —

Die erste Antwort wiese vielleicht auf Taufe und Firmung als

Ordination hin. Was den allgemeinen Geistbesitz der Christen
betrifft, so wird diese Antwort auch stimmen. Man bedenke aber, dass

auch der Priester getauft und gefirmt ist. Die Priesterweihe liesse sich
verstehen als eine besondere Einordnung der Taufgnade. Es ist ein
und derselbe Geist, der in der Taufe wie in der Weihe gegeben wird.
Indem auch die Gemeinde durch die Ordination strukturiert wird,
indem sie nun dem Ordinierten gegenüberstehen kann, kann die
Ordination auch als besondere Einordnung der Taufgnade der Laien gesehen

werden.
Diese Auskunft hat einen Nachteil : Selbst wo der Ordinand in

der ihm zugeteilten Gemeinde ordiniert wird, sind nicht alle
Gemeindeglieder bei der Ordination anwesend, auf jeden Fall nicht die später
Zugezogenen oder Geborenen. Es wird damit mit der Ordination auf
den Amtsträger ein besonderer Akzent gelegt. Wir haben gesehen,
dass dies dem biblischen Zeugnis entspricht. Der Sinn dieser
Ungleichheit könnte der sein, dass damit das Gerufen- und Gesandt-Sein
der Kirche eine Richtung hat. Die Gemeinschaft der Kirche bewegt
sich in einer Richtung.

Gibt es nichtordinierte Glieder der Kirche

J. Zizioulas sagt : «Die Ordination ist ein primordialer, konstitutiver

Akt der Christengemeinde. Dieser primordiale Charakter der
Ordination ist aus der Tatsache ersichtlich, dass es überhaupt kein
Glied der Kirche gibt, das .nichtordiniert' wäre. Es ist falsch, die
Laienglieder der Kirche ,nichtordiniert' zu nennen; die Taufe und
namenthch die Firmung (Chrismation) schliessen als einen nicht vom
Initiationsritus zu trennenden Aspekt eine ,Handauflegung' und eine

,Besiegelung' (sphragis) in sich und führen unausweichhch die
getaufte Person unmittelbar zur Eucharistiegemeinde, damit sie darin
ihren besonderen ,Ordo' einnehme... Wenn in der alten Kirche des

Ostens für die Ordination das Wort ,Grad' verwendet wurde (z.B. in
den Schriften des Areopagiten), so ist dies nicht im Sinne einer Stufe
im Voranschreiten oder in der Entwicklung einer gewissen sakramentalen

Essenz zu betrachten... Wir sollten den Unterschied zwischen
beiden (Klerus und Laien) eher als eine Beziehungsspezifität innerhalb

der Kirche auffassen... Jede Ordination konstituiert somit die
Kirche pneumatologisch aufs neue. (Dazu Anm. : In jeder Bischofs-



32

weihe in der orthodoxen Kirche wird das Formular des Pfingstfestes
verwendet.)»87

Lassen sich diese Aussagen auch als für die westliche katholische

Kirche gültig sehen Soweit dies für unser Problem von
Bedeutung ist, scheint die Kirche des Westens jedenfalls in der Praxis
dasselbe zu tun wie die Orthodoxie.

Wenn wir von der gestellten Frage her die kathohschen
Ordinationsriten betrachten, so finden wir in ihnen einzelne Aussagen,
die nur für die Amtsträger gelten (Sakramentsverwaltung,
Leitung), wie das für die orthodoxen Riten nicht anders ist. Dies liesse
sich als «die Beziehungsspezifität innerhalb der Kirche» bestimmend

verstehen. Der weitaus grösste Teil der »Aussagen aber kann
ebensogut auch für die Laien gelten, was deuthch wird, wenn man
die Texte der Tauf- und Firmungsriten damit vergleicht.
(Eigenartigerweise scheint das für den reformierten Bereich - jedenfalls der
Schweiz - nur abgeschwächt zu gelten.) Derselbe Befund zeigt sich
im Neuen Testament, wenn die Pastoralbriefe von unserer Frage
her gelesen werden. In ähnlicher Richtung weist der Kirchenrechtler

Klaus Mörsdorf, wenn er sagt, es hätten alle Glieder des Gottesvolkes,

Klerus wie Laien, die gleiche Würde eines Christen und
seien an dem durch die Trias von Lehramt, Priesteramt und
Hirtenamt umschriebenen Aufgabenkreis der Kirche beteihgt. Ein
Unterschied bestehe allein darin, dass die jeweihge Art des Mitwirkens
eine andere sei, was in der jeweils anderen Prägung des Personseins
in der Kirche begründet sei88. Zizioulas sagt - in Anlehnung an
Maximus Confessor -, dass der Ordinierte sich von andern dadurch
unterscheide, dass er «gleichsam» (hosper) eine besondere Person
im Gottesreich ist oder deren Stelle vertritt (eis topon). Das
Personsein aber wird überhaupt erst durch die Ordination erlangt, die
eine Umgestaltung des Individuums in eine Person in sich schliesse
und damit für es entscheidend sei. - Das erste Mal meint «Ordination»

die spezielle, das Sakrament der Weihe, das zweite Mal meint
dasselbe Wort die Teilhabe aller an der Ordination, das Ordiniertsein

aller.
Betrachten wir nun auf unser Problem hin einen römisch-

katholischen Text eines Dogmatikers über die »4mtsgnade.

87 Jean Zizioulas in Concüium 8. Jg., Heft 4, 1972, S.252.
88 Im Lexikon Sacramentum Mundi unter «Heilige Gewalt» (Bd. 2,

Sp.583).



— 33 —

In seinem «Grundriss der Dogmatik» schreibt Ludwig Ott zur
Amtsgnade: «Als Sakrament der Lebendigen bewirkt das Weihesakrament

per se die Vermehrung der heiligmachenden Gnade. Die
Weihegnade hat den Zweck und die besondere Eignung, den
Empfänger zur würdigen Ausübung der Funktionen seines Ordo und zu
einem entsprechenden Lebenswandel zu befähigen (de fide).» Weiter:

«Mit der Vervollkommnung des Gnadenstandes empfängt der
Ordinand das Anrecht auf aktuelle Gnaden, die künftighin zur
Erreichung des Zweckes des Sakramentes notwendig sind89.»

Wenn man nachliest, dass die heiligmachende Gnade fürs Heil
notwendig sei, so muss man sich fragen, warum denn nicht ahe

ordiniert würden. Wenn die Kirche nur einzelne ordiniert, so
erscheint das als unbegreifliche Benachteiligung der andern. Oder, da
diese ungeheuerhche Folgerung kaum stimmen kann90, muss
geschlossen werden, es seien auch die Laien irgendwie ordiniert, sei

es, dass die Ordination im engeren Sinn auch bei ihnen die
genannte Wirkung hätte, oder sei es, dass sie anderswie eine Art
Ordination empfingen. Untersagt aber ist die Folgerung, dass die
Taufe und Firmung die Ordination der Laien darstelle; denn diese

hat auch der Amtsträger empfangen. Die Laien blieben also

benachteiligt - und zwar am Heil Wenn Zizioulas in Taufe und
Firmung die Ordination der Laien sieht, so ist das bei ihm weniger
problematisch, da er in der Ordination (der Weihe im engeren
Sinne) nicht eine Vermehrung der Gnade, sondern eine Neuordnung

der Beziehung der Person in der Kirche sieht. Problematisch
ist es aber auch bei ihm, da er nicht klar sagt, dass die Ordination
zum Amt auch die Laien neu ausrichte.

Dies aber müsste gesagt werden.
Die Ordination zum Amt ordnet die durch die Taufe und

Firmung empfangene Ordination in bestimmter Weise ein. Wer
getauft wird, wird es in Einordnung in die Kirche und damit in
Zuordnung zum Amt dieser Kirche.

Wenn wir das in der Begrifflichkeit P.Fransens sagen wollen,
dann liesse sich das vielleicht so tun: Die Ordination bedeutet
eine «Vermehrung der rechtfertigenden91 Gnade» für ahe. Mit der
Ordination ist nicht zuerst eine einzelne Person gemeint, sondern

88 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, Freiburg 1959 (4. Aufl.),
S.544.

90 Oder brauchte der durchs »Amt « Gefährdete» mehr Gnade
91 Piet Fransen im Lexikon Sacramentum Mundi, 4, Sp. 1290.



— 34 —

die Gemeinschaft. Die Ordination ermöglicht die Gemeinschaft, in
die man durch die Taufe eingegliedert wird. Daher erscheint in der
Ordination als dem Sakrament der Gemeinschaft gleichsam die
andere Seite der Gnade als in der Taufe, dem Sakrament des einzelnen.

Dies, dass die Ordination nicht zuerst das Sakrament des
einzelnen, sondern das der Gemeinschaft ist, erfordert gerade, dass

nur Einzelne geweiht werden, auf die hin und durch die die
Gemeinschaft Struktur und Ordnung hat. Würden alle geweiht, so
wäre eine uniforme Masse, statt einer Gemeinschaft eine strukturlose

Summe gleicher Individuen.
In bezug auf die Gnade muss gefolgert werden, dass sie beim

Amtsträger wegen seiner «besonderen Prägung des Personseins»,

wegen seiner besonderen Stellung im Gefüge der Kirche wohl in
besonderer Weise wirken kamt, aber keine andere sein darf als die
Gnade, die das Christsein und die Kirche überhaupt konstituiert -
es ist hier wie dort Rechtfertigungs-Heiligungsgnade. Wenn diese
beim Priester für die Ausübung seiner Funktionen befähigt, so ist
zu beachten, dass der Ordo zuerst für die Gemeinde und erst dann
für den Priester da ist. Es muss das «Weniger» an Gnade (besser
nach Zizioulas: das Anders-bezogen-Sein) beim Ungeweihten eben

von derselben Art sein, d.h. auch zuerst für die Kirche, die
Gemeinde und erst dann für den Laien selber da sein. Das Wesen der
Gnade ist damit nicht zuerst als eine Kraft gesehen, die auch ohne
Bezug schon da ist, sondern als Bezug, als relative Kraft. Die
Gnade ist auf Gott, auf das Heil bezogen. Nach dem oben Gesagten
fiele das Heil mit der Ausrichtung auf die andern, mit dem In-der-
Kirche-Sein zusammen. (Eine andere Frage ist dann, dass die Kirche

nicht in sich geschlossen ist, sondern den Missionsauftrag hat
und zugleich das wandernde Gottesvolk ist.)

Nach dieser Sicht bedeutete dies «Mehr» an Gnade, in
welchem der Amtsträger Hirte ist, nicht, dass er die Laien wie Schafe,
wie Andersartige leitete, sondern als Geleitete und Beauftragte, wie
er selber durch die Ordination geleitet und beauftragt ist. Das Ziel
der Rechtfertigungsgnade ist das Heil. Das Heil ist in der gegenwärtigen

Kirche da im Füreinander- und Voneinander-beauftragt-Sein.
Die Ordination stellt diese Ausrichtung des Lebens aus dem Auftrag
auf die Gemeinde hin dar. Damit erscheint die Ordination als Darstellung

des Wesens der Kirche überhaupt, sie zeigt sich als konstitutiv für
die Kirche92.

92 Vgl. das Kapitel zu M. Schmaus, S. 48/49.



— 35 —

Obige Deutung wäre im Licht der thomistischen Gnadenlehre

zu überprüfen. Am zweiten Zitat nach L. Ott zeigt sich die Notwendigkeit

dieser Überprüfung, nach welchem (erst) mit der
Vervollkommnung des Gnadenstandes der Ordinand das Anrecht auf
aktuelle Gnaden erhalte, die zur Erreichung des Zweckes des

Sakraments notwendig seien93. Es wäre zu untersuchen, ob die
Gnade vor und nach der Vervollkommnung des Gnadenstandes
anders gerichtet sei. Dazu müsste gefragt werden, wie dies bei einem
Priester aussähe, der vor der Weihe wenig begnadet wäre. Erhielte
er durch die Weihe ein grösseres «Mehr» an Gnade als ein anderer
Das erschiene doch seltsam. Es wäre eher etwas anderes zu vermuten:

In diesem Fall würde erst recht deutlich, dass die Amtsgnade,
d.i. dieses «Mehr», eben der ganzen Kirche gilt, und das hiesse, dass

sie Zuwendung der Laien zum Priester meine, eine Beauftragung
der Laien dem Priester gegenüber - eben auch da, wo die Gnade
ohne die «Amtsgnade» (herkömmlich als die dem Priester einwohnende

Gnade verstanden) dazu nicht drängte, wo der Priester ein
schlechter Christ wäre. Wenn weiter gefolgert würde, dass darin
auch eine gewisse Jurisdiktionsgewalt der Gemeinde der Laien über
den Amtsträger liegen müsse, dürfte allerdings die Grenze des

innerhalb der römisch-katholischen Kirche Möghchen überschritten
sein.

Wenn alle «ordiniert» sind, dann stellt sich die Frage, wem
gegenüber jeder ordiniert sei. Da kann die Antwort nur lauten, es

gelte jede Ordination der Gemeinde gegenüber im weitesten Sinn,
der Gemeinde als ganzer, den Mitchristen und denen gegenüber, die

zur Gemeinde gehören sollten, den zu Missionierenden, mit denen
die Gemeinschaft erst erreicht wird, wenn sie der «Ordination»
teilhaftig werden.

Diese Aussage enthält die Ansicht, dass die Gemeinschaft der
Kirche nicht nur eine im Gegenüber der Gemeinde zu den Amtsträgern

ist, welche ihrerseits von der Sukzession, der geschichtlich
zurückweisenden Gemeinschaft herkommen, sondern dass diese
Gemeinschaft auch ist im Gegenüber eines jeden zu jedem94.

»3 Im Lexücon Sacramentum Mundi, Bd. 4, Sp.1288, heisst es, Kardinal

Billot hätte zu Beginn dieses Jahrhunderts, ohne auf Widerspruch zu
stossen, den character als Recht auf die diesem Sakrament eigentümlichen
Gnaden definiert.

91 Die Gemeinschaft in der Küche nach den beiden Richtungen: a) als
Gemeinschaft zwischen Amtsträgern und Laien und b) als Gemeinschaft un-



— 36 —

Das Zweite hebt das Erste nicht auf, sondern ergänzt es : Die
der Kirche durchweg eigene Struktur — auch unter den Laien -
wird vorrangig, gleichsam als Themaangabe, dargestellt im Gegenüber

des Amtsträgers zur Gemeinde. Diese Struktur ist zuerst
vorgegeben. Der Pfmgstgeist, der Geist der Gemeinschaft, belebt die

vorgegebene Struktur95.
Nun kann man sich fragen, woher diese Struktur sei. Vorerst

scheint es, es zeigten sich zwei Quellen : Christus und die Schöpfung.
Christus ordnet durch die Berufung und Sendung der »Apostel eine
Amtsstruktur an. Die weiteren Charismen, wie sie etwa in den Korin-
therbriefen genannt sind, sind natürliche (schöpfungsmässige),
psychische Phänomene.

Dieser erste Schein könnte trügen. Dies, dass die Kirche eine

Amtsstruktur hat, unterscheidet sie nicht von andern Gemeinschaften

und ist allgemein menschlich, natürlich. Andererseits übernimmt
die Kirche nicht alle Begabungen unbesehen als Charismen. Es
braucht deren kirchliche Anerkennung96.Ebenso ist es nicht
einfach ein vorgegebenes Faktum, dass Christus in einer ganz
bestimmten, uns bekannten Weise die Kirche und ihre Struktur
gewollt und angeordnet hat. Da ist mindestens die Quellenlage
unklar. Auch hier geht es um die kirchliche Anerkennung. Und diese

geschieht durch den Heiligen Geist.
Damit muss dieser Satz, dass der Heilige Geist die vorgegebenen

Strukturen belebe, ergänzt werden: Dies Beleben ist auch ein
Wählen und Für-gültig-Sehen.

Als Amtsgnade stünde der Heilige Geist damit zuerst auf der
Seite der Laien, der einer bestimmten Ordination gegenüber Nicht-
ordinierten.

ter den Laien und unter dem Kollegium der Amtsträger, ist das Thema eines
Artikels von D. Stäniloae in «Ostkirchliche Studien» (Augustinus Verlag,
Würzburg), 20. Bd., Heft 1, 1971. Dieser »ArtU.el wird in der vorliegenden
Arbeit nur einmal zitiert, hat aber auf diese Untersuchung stark anregend
gewirkt.

95 Vgl. das Kapitel zu M.Schmaus, S.46/47. An sich ist es natürlich
eine Vereinfachung, erst ab Pfingsten vom Heiligen Geist zu reden. Schon
vorher «belebte» der Heilige Geist vorgegebene Strukturen. Anders hätten
die Jünger gar nicht glauben können.

96 Vgl. Campenhausen, «Küchliches Amt und Geistliche Vollmacht»,
2. Aufl. 1963 Tübingen. (Auf eine Auseinandersetzung mit der Art, wie C.
das Verhältnis Amt-Charismatiker versteht unter Betonung von dessen
Konkurrenzcharakter, muss hier verzichtet werden.) C. zeigt jedenfalls
mehrmals das Ringen der Kirche um die Frage der »Anerkennung der »Ämter
wie der Charismen, z.B. S. 65ff, 78ff, 190ff, 200ff u.a.



— 37 —

In dieser Sicht zeigt sich ekklesiologisch kein Ansatz fürs filio-
qne.

Es würde sich aber ein Ansatz für das a patre solo (sofern es

das per filium negiert), zeigen, wenn es ausschliesslich bei diesem

Gegenüber bleiben würde, wenn also die Laien allein pneumatophor

wären in Beziehung zum Amt. Der Amtsträger zerfiele in sich
in einen pneumatophoren Christen und einen «ungeistlichen» chri-
stusförmigen Amtsträger, um es extrem zu formuheren. Das Amt
könnte so keine wirkhche Autorität haben97. Nun ist es aber so,
dass wenn sich der Heilige Geist (in den Laien) zur vorgegebenen
Struktur des Amtes bekennt, er damit gerade das Amt als autoritativ,

als pneumatophor in besonderer Weise erkennen lässt.
Wenn in dieser Arbeit etwa nach der eschatologischen Offenheit

der Kirche bei einzelnen Theologien gefragt wird, so müsste
diese Frage auch zu diesem Kapitel gestellt werden, in dem sich die
geschlossenste Ekklesiologie zeigt. Ist hier das Für-das-Eschaton-
offen-Sein verleugnet Gerade weil sich eine so grosse Geschlossenheit

zeigt, drängt sich um so stärker die Frage auf, ob die konkrete
Kirche den Anspruch, dass in ihr das Heil sei, erfülle. Wie sieht die

praktische Wirklichkeit der orthodoxen Kirche aus Deckt sie sich
mit ihrer Theologie %

Je klarer sich die Kirche aussprechen kann, je betonter sie sich
dazu bekennt, dass sie es ist, mit der Gott den Bund geschlossen
hat, dass in ihr Gott wohnt, um so deutlicher wird das üngenügen,
das «noch nicht» merkbar. Da gibt es weder ein Ausweichen in eine
höhere - gleichzeitige - Hierarchie noch in eine heile - gleichzeitige
- unsichtbare Kirche, sondern nur die Spannung in der Hoffnung
des wandernden Gottesvolkes.

Ganz allgemein gilt, dass wenn das Wesen der Kirche in der
Sendung hegt, wie es sich gerade auch in der Sicht von der Ordination

her zeigt, diese Sendung nicht nur eine gleichzeitige Gemeinschaft

wirkt, indem jeder zu jedem gesandt ist, sondern auch aus
sich eine Sendung in die Zukunft ist. Eine Gemeinschaft ist nie in
sich gleichzeitig geschlossen, sondern sie wird immer erst. Sie

drängt nach vorn. Das hegt bereits im Begriff der Gemeinschaft
beschlossen, wenn dieser so gesehen wird, dass alle für alle da sein

97 Müsste am Ende das (von Orthodoxen als antiwestliche Parole
geprägte, aber in der Orthodoxie weithin abgelehnte) a patre solo nicht eher
als neureformiert erscheinen, jedenfalls seinem ekklesiologischen Bezug
nach



— 38 —

müssen und einander bedürfen, voneinander aus sich herausgerufen
werden und aus sich zu den andern hin gesandt sind. Darin liegt
das Sich-ständig-Wandeln aufs Kommende hin beschlossen. Durch
das Bekenntnis zum christophoren »4mt bekennt sich die Gemeinschaft

der Kirche zu einer bestimmten Richtung ihrer Zukunft.

Zur Autorität einer Person und einer Lehre
Wenn jemand eine Lehre für autoritativ hält, so tut er dies

entweder, weil ein Mensch, der ihm Autorität ist, ihn zu dieser
Lehre geführt hat, sei es ein Elternteil, ein Freund oder eine

Amtsperson, oder er gibt der Lehre von Anfang an die Autorität. Im
ersten Fall ist es eindeutig, dass die Autorität der Person die Priorität

hat vor der Lehre. Wenn die Autoritätsperson Christ ist, so
wird sie sich verstehen im Gegenüber und in der Abhängigkeit von
Gott, sie wird also den Schüler auf Gott verweisen; das wird ihre
Lehre sein98. Damit sucht nun auch der Schüler, Gott gegenüberzustehen.

Er kann somit seinerseits zum Lehrer, der Lehrer zum
Schüler werden. Wenn einem zuerst ein Mensch Autorität ist, dann
wird sich der Schüler bemühen, dessen Lehre zu verstehen, auch in
den Teilen, die ihm zuerst nichts sagen, ja die er vorerst sogar für
falsch hält. Indem der christliche Lehrer den Schüler als Menschen

von eigener Würde ernst nimmt und ihn auf sein Gewissen und auf
Gott verweist, nötigt er den Schüler, gegebenenfalls sein Lehrer zu
werden, der ihm von Gott her widerspricht, wie sich ihm Gott in
seinem Gewissen kundgibt.

Im zweiten Fall, da jemand eine Lehre für autoritativ hält so,
dass er ihr die Priorität vor dem Lehrer gibt, und zwar von Anfang
an, kann sich das auf zwei Arten auswirken.

Der Betreffende unterwirft sich der Lehre schlechthin, so wie
man sich den Regeln der Mathematik unterwirft. Die Lehre wird

98 D. Stäniloae in Ostküehliche Studien, »Augustinus Verlag, Würzburg,
20.Bd., März 1971, Heft 1: «Über dogmatische Grundlagen der Synodali-
tät» : In den letzten 50 Jahren werde in der Philosophie hervorgehoben, dass
der Mensch das Bewusstsein des eigenen Seins, des eigenen Ichs nur haben
kann im Verhältnis zu einem Du. Das Ich und das Du können nicht ohne
einen gemeinsamen Gehalt von Anliegen bestehen, wobei der wertvollste
Gehalt ein drittes Subjekt sei. Nur in der Wechselbeziehung von Ich-Du-Er
entdeckt der Mensch sich in seiner Gesamtheit... Die morgenländischen
Väter, die die Idee der von den Christen gebildeten Einheit des Leibes wieder

aufnehmen, betonen im allgemeinen die »Aufgabe des Heüigen Geistes bei
der Verwüklichung dieser Einheit.

Sehr ähnlich: S.Biügakov, Le Paraclet (franz. Übersetzung), 1944,
Paris, S.62 u.a.



— 39 —

schlechterdings für richtig gehalten. Ein eventuelles Rebellieren des
Gewissens muss als Unsinn abgetan werden. So kann es keine
Würde imd Freiheit des Menschen mehr geben.

Eine Variante der zweiten Möglichkeit stellt der Fundamentalismus

dar, wo sachlich dasselbe gilt, dies aber damit begründet
wird, dass der persönliche Gott hinter der an sich unpersönlichen
Lehre stehe. In der Lehre spricht sich Gott aus, redet er zu uns.
Die »Aufgabe des Gewissens wird hier reduziert auf die Amiahme
der Lehre und auf den Gehorsam ihr gegenüber. Die Frage der
Gotteserkenntnis und der Erkenntnis von Gottes Willen ist dann nicht
mehr eine Gewissensfrage, sondern eine des Lerneifers, der
Intelligenz und des guten Gedächtnisses des Schülers. Gott kann derart
aber nicht mehr als trinitarischer gedacht und gelebt werden
(Anm. 98), sondern Gottes Dreifaltigkeit erscheint höchstens noch
als isohertes Thema eines besonderen Kapitels der Dogmatik oder
einzelner Bibelstellen. Immanent ist so Gott nur durch die
unpersönliche Lehre, nicht durch Menschen99. Dass das in Christus
anders gewesen ist, erscheint wie ein Fremdkörper im Leben der Kirche.

Praktisch ist Christus nur mehr der Übermittler der Lehre. Die
Amtsträger sind nur Diener des Buches. Ob da von einer Einwohnung

des Heiligen Geistes geredet werden darf, ist höchst fraglich.
Es gibt aber innerhalb des Fundamentalismus auch eine zweite
Möglichkeit. Wenn dies ernstgenommen wird, dass in unserem, dem
christlichen Fall, die Lehre das Gewissen, die eigene Einsicht,
betont, dann hebt sich die Priorität der Autorität der Lehre selber

auf:
Das Gewissen wird einmal mitgeformt durch verschiedenartige

Umwelteinflüsse. Zu diesen mag auch eine Lehre gehören. Dabei
erfahre ich das Gewissen aber so, dass ich um gut oder böse, gültig
oder ungültig weiss, dies erkenne, darin Einsicht nehme, aber nie
von mir aus (ohne Umgehung des Gewissens) etwas, das ich etwa
als ungültig oder böse sehe, für gültig oder gut erklären kann. Das
kann nur durch neue Einsicht geschehen, die ihrerseits das Gewissen

neu bestimmt. Ich bin somit meinem Gewissen unterworfen.
Sobald ich nun im Gewissen die Lehre oder einen Teil von ihr nicht
mehr anerkennen kann, habe ich entweder diese Lehre zu verwerfen

(oder zu verändern), oder ich verwerfe mein Gewissen und
damit zugleich die Lehre, die den Respekt vor dem Gewissen for-

99 Dass Personen die Bibel verfasst haben, korrigiert dies nicht, da uns
ja diese Personen nur durch die biblischen Texte bekannt sind.



— 40 —

dert - oder ich ändere eben che Lehre und stehe damit nicht mehr
unter ihr.

Diese Verpflichtung auf das Gewissen kann die Gefahr der
Vereinzelung in sich tragen. Wenn ich der Vereinzelung entgehen
möchte, so kann ich das auf zwei Arten versuchen: Entweder
glaube ich, class die Veränderung der Lehre, die mir Gott durchs
Gewissen aufgegeben hat, in derselben Weise auch den andern
Menschen, die Gott zur Kirche beruft und in ihr erhalten will,
direkt durchs Gewissen offenbart wird. Das würde bedeuten, dass
die Menschen in strengem Sinn sich alle als Brüder betrachten würden,

als Kinder des einen göttlichen Vaters. In dieser Bruderschaft
wäre keine gegenseitige Vaterschaft enthalten. Diese Brüder mussten

sich nur noch gegenseitig vergewissern, dass sie dasselbe glauben,

dass sie also Brüder sind. - Oder aber ich führe zusammen mit
den Mitmenschen deren und mein Gewissen zu tieferer Einsicht in
wechselseitigem Lehren und Lernen («Vater»- und «Sohn»-Sein),
Tadeln und Überführen. Nur so kann die Kirche Bild des dreifaltigen

(gemeinschaftlichen) Lebens sein. Nur so auch ist die Inkarnation

nicht ein isolierter Fremdkörper. So nur lebt die Wahrheit «

betastbar» «im Fleisch». Dann sind aber Menschen über der Lehre.
Um einen Sonderfall der Priorität der Lehre handelt es sich,

wo von einer Garantie der Wahrheit oder der rechten Lehre geredet
wird. Wenn es eine kirchliche Instanz gibt, die die Wahrheit garantieren

kann, wenn gilt, dass «die Macht der Kirche ein ,Dienst'
der Autorität ist, die durch göttlichen Beistand garantiert» wird,
da schon «eine gute Portion Anmassung dazugehört, sich denjenigen

gegenüber für die authentischen Zeugen des Evangeliums zu
halten, die für den Glauben verantwortlich sind»100, wenn es einen
Ort oder eine Person gibt, die unfehlbar irreformable Sätze sprechen

kann, dann folgert daraus, dass das Gewissen von dem

100 Gabriel Kardinal Garrone: Erste L berlegungen zu einem «Manifest».

In: Schweizerische Kirehenzeitung 20/1972. Das betreffende Manifest
(Wider die Resignation in der Küche) von 33 Theologen zeigt u.a., wie
gegen die kirchlichen »Autoritäten vorgegangen werden kann. Es ist hier nicht
der Ort, zu untersuchen, wieweit sich in der römisch-katholischen Kirche der
Gegenwart die angegebenen Methoden rechtfertigen. Hier interessiert Garro-
nes Reaktion, die einem Garantiedenken verhaftet ist. Im Manifest sehen
sich die Verfasser nicht als «authentische Zeugen des Evangeliums». Wenn
Garrone ihnen das unterschiebt, so wohl darum, weil er sich Kirche ohne
eine Stelle, welche die wahre Lehre garantiert, nicht denken kann. Daher
meint er, wenn sie einer hier leugnet, müsse er sie an einem andern Ort
sehen.



— 41 —

Moment an nicht mehr gilt, wo es in Spannung oder im
Widerspruch zu einem solchen Satz steht101. Wo die Gültigkeit eines Satzes

garantiert ist, gibt es keine Auseinandersetzung mehr, die dem

gemeinsamen Suchen der Wahrheit diente. Da gibt es nur mehr
bedingungslose Annahme oder Ablehnung103. So kann die Kirche
auch nicht mehr Bild der Trinität sein, denn so identifizierte sich
Gott mit dem Ort, welcher die Wahrheit garantiert (ganz gleich, ob
dieser Ort ein Konzil ist oder eine einzelne Person, die Bibel oder
irgendwelche Sätze), der Gläubige steht diesem Ort wie Gott
gegenüber, und zwar als einem einhypostatischen Gott, da es keinerlei

Spannung zwischen zwei oder mehr Polen gäbe. Es kann da nur
mehr die eine Entscheidung gefällt werden, ob man für oder gegen
solche Sätze und damit für oder gegen Gott sei.

Wenn damit die Freiheit und Autorität des Gewissens verbunden

werden soll, dann gelangt man zur Sicht, wie sie oben als die
eines rein brüderlichen Verhältnisses bezeichnet worden ist. Dann
müsste aber einer solchen kirchlichen Stehe jegliche Autorität
abgesprochen werden, man könnte dann sagen, es sei jeder Christ ein
Papst, und wo seine Sätze nicht angenommen werden, hätte er die
Garantie, dass da nicht mehr Kirche sei.

Oder aber, man bekennt sich zum Paradox, dass sowohl diese

garantierte Stelle wie das Gewissen dieselbe Autorität haben, eben

Autorität haben und das heisst Verpflichtung gegeneinander und
nicht nur gegen Gott, wobei diese Verpflichtung, diese Autorität
dadurch gesellschaftlich geordnet sei, dass dieselbe Autorität, die
auch das Gewissen hat, zuerst dem Papst zuerkannt wird. Mit
diesem Paradox wäre mit aller Schärfe die Unansweichhchkeit der

Wahrheitsfindung und des Lebens der WTahrheit im Gegenüber
ausgesagt. Nun ist aber in der römisch-katholischen Lehre das
Bekenntnis zur Autorität des Gewissens nicht klar abgelegt103. (Dies
«Gegenüber» muss keineswegs Unklarheit hüben und drüben als

101 Nach dem 1. Vaticanum sind die Sätze irreformabiles, welche der
Papst infallibilitate definiert.

loa Ygj aber Schluss der Anmerkung 55.
103 S. z.B. Lexikon für Theologie und Küche, Bd.4, S.872: «Für den

Gläubigen ist gegenüber dem küchlichen Lehramt eine Berufung auf
Gewissensfreiheit innerlich sinnwidrig, soweit die Kirche unmittelbar als von Gott
eingesetzte, in seinem Namen und unter der Gewähr seines Beistandes
wirkende, unfehlbare Vermittlerin der göttlichen Offenbarung tätig und als solche

erkannt ist ; sonst ist fiü den Christen auch ihr gegenüber bei Wahrung
der gläubig-pietätvollen »Achtung der kirchlichen Lehr- und Leitungsautorität

eine Berufung auf Gewissensfreiheit denkbar.» Damit scheint die Küche



— 42 —

notwendig voraussetzen. Es ist dasselbe - paradoxe - Gegenüber,
wie es sich in etlichen Dogmen - in aller Klarheit - findet, man
denke etwa ans Dogma von der Dreifaltigkeit.)

Dietrich Bonhoeffer sagte: «Der Zeuge will hinter sein Zeugnis
zurückstehen. Er will mit Menschenwort nichts beitragen zu Gottes
Wort.» «Es ist wie wenn ich einen Brief vorlese, den ein Anderer
schreibt.»104. Helmut Barié kritisiert diese »aussage105. Er fragt
empirisch, ob das überhaupt möghch sei, dass der Zeuge liinter sein
Zeugnis zurücktreten könne. Das Ergebnis einer Reihe von Experimenten

zeigte, dass dem nicht so sei. Diese Experimente wurden
nach folgendem Schema gemacht: Verschiedenen Gruppen von
Theologiestudenten wurde dieselbe »Ajidacht vorgelegt, wobei jeder
Gruppe ein anderer Verfasser genannt wurde. Wenn man wusste,
wie es um das Ansehen der verschiedenen angeblichen Verfasser bei
den Studenten bestellt war, konnte man das Ergebnis der Bewertung

der Andacht recht genau voraussagen. (Eine Andacht Bon-
hoeffers z.B. erhielt unter Gollwitzers Namen eine bessere Bewertung

als unter dem Bonhoeffers selbst
In seiner Dissertation106 sagt Bonhoeffer, die evangehsche

Gemeinde kenne weder den katholischen Amtsbegriff, nach welchem
nicht die Person, sondern das Amt heilig sei, noch eine sektiererische

Heiligkeit der Person, sondern die charismatische Bedeutung
der Predigt107. Es kann hier nicht darum gehen, im Einzelnen die
Elemente dieser »aussage zu untersuchen. Es soll bloss versucht
werden, die Bedeutung der Ablehnung der Person zugunsten des

zweierlei Strukturen zu haben, wobei für die zweite nicht gesagt wird, ob
hier der einzelne Gläubige, falls ihn sein Gewissen in Konflikt mit dem Lehramt

bringt, diesen Konflikt für sich behalten solle oder ihn ün Schoss der
Kirche austragen solle, und vor allem, ob sich die küchlichen Lehrer seinen
Zweifeln am Ende doch nicht recht stellen sollen, d.h. die Autorität seines
Gewissens nur für ihn selber gelten lassen sollen, den sie bloss besser zu
belehren hätten. - Das Vaticanum II gibt in der Erklärung über die Religionsfreiheit

dazu keine Korrektur, selbst in Art. 4 nicht.
101 Seminarvorlesung in Finkenwalde, Gesammelte Schriften D.

Bonhoeffers, IV, hg.von E.Bethge 1965.
105 In der Zeitschrift Evangelische Theologie, 32. Jg., I.Heft, 1972.
106 Sanctorum Communio, Berlin 1930. S. 142.
io. Vgl. Anm. 101. Auch auf römisch-katholischer Seite wird die

Unfehlbarkeit des Papstes ein Charisma genannt. Das ist mehr als nur eine äus-
serliche Übereinstimmung. Bonhoeffer stellt die communio sanctorum ohne
die Ordination dar (wiewohl sie in seiner Küche geübt wird). Der Papst
erhält sein Amt nicht durch Ordination. (Könnte er - bei der römisch-katholischen

Trennung von Weihe- und Jurisdiktionsgewalt - evtl. gar als Unge-
weihter ein Dogma erlassen



— 43 —

Wortes zu sehen. Dazu soll die Annahme gemacht werden, es hätte
Bonhoeffer den in der Kritik von Barié dargelegten Tatbestand
gekannt. Was heisst unter dieser Voraussetzung Bonhoeffers Aussage

Es kann dann nur um ein Bekenntnis gehen, das die
Persongebundenheit des Wortes so deutet, als ob sich das vorrangige
Wort zur Person (des Predigers, und natürlich dann auch des

Hörers) herniederlasse, indem es diese Person in Dienst nimmt.
Herr bleibt das Wort. Das Wort ist «ein Brief, den ein anderer
geschrieben hat», es ist also nicht eine unpersönliche Lehre : ein Anderer,

ein Höherer, steht in ihm vor uns. Was hat es dann aber für
einen Sinn, dass dieser Andere, um zum Hörer zu gelangen, sich
einer Drittperson bedient Warum lässt er den Brief nicht vom
Adressaten selber lesen Das kann nur darum so sein, weil sich das

Wort durch diese Drittperson als Person qualifizieren wih. Zugleich
damit qualifiziert es sich als einer Gemeinschaft zugehörig und
nicht bloss als für ein Individuum bestimmt. Es lässt die Drittperson,

den Prediger, und den Hörer, den Laien, zu einer Gemeinschaft

werden.
Indem Bonhoeffer aber die Person des Predigers in keinem

Zusammenhang mit dem Inkarnierten sieht, ist der Personcharakter
des Wortes nicht christologisch qualifiziert (rein verbal nur wäre
dem wohl so). Wenn aber die in der apostolischen Sukzession

vollzogene Ordination beachtet wird, dann ist das ein Bekenntnis zum
»imtsträger als Beauftragtem Christi, als seinem Legaten, seinem
Gesandten.

Was heisst das jetzt, wenn unter der Voraussetzung der
apostolischen Sukzession Bonhoeffers Wort nochmals aufgenommen
wird Es wird nun differenziert nicht nur zwischen der Person des

Zeugen und dem Zeugnis, dem Wort, sondern auch zwischen der
Christus repräsentierenden Person und dem Wort. Damit ist das

Wort nicht nur als Gottes (personhaftes) Wort charakterisiert,
sondern auch als Christi Wort.

Es zeigt sich aber noch etwas. Während beim Weglassen der
Ordination der Amtsträger gleichsam nur dem Wort gegenüber eine

Hilfsfunktion hatte, die vom Wort aUein abhängig ist, so steht er
jetzt auch in einer nicht bloss verbalen Beziehung zu Christus. In
dieser Beziehung steht er auch dann, wenn er dem Wort untreu
wird, wenn er falsch lehrt, wenn sich das Wort seiner nicht bedient,
kurz, wenn Gottes - verbales - Wort fehlt. Im andern Fall, ohne
die Ordination, hat er - soweit er Amtsträger ist - keine Beziehung



— 44 —

mehr zum Wort; denn sein Personsein sagte über das Wort eben
nur etwas aus, solange das Wort selber da ist108. Beim Ordinieren
aber, beim Gesandten Christi, tritt, wenn er falsch lehrt, gleichsam
eine Spannung zwischen Gottes W7ort und Gottes WTort ein, insofern

als eine Ordination auch Wortcharakter hat als Sendung durch
Christus. Es ist eine Spannung auf gleicher Ebene, während beim
Weglassen der Ordination eine Spannung auf ungleicher Ebene
entsteht, eine zwischen Gottes Wort und der Weise, wie es ausgesprochen

wird (welche Weise eben nicht dem expliziten, «wörtlichen»
Willen Gottes entspricht), eine zwischen dem Brief und dessen
Vorleser, der nun eben schlecht oder gar falsch läse.

Es hat bereits darin eine Möglichkeit zu einer Spannung gelegen,

dass der «Brief» überhaupt vorgelesen wird. Es entsteht so
eine Zuordnung von Personen, dem Leser und dem Hörer, welche
Zuordnung eben auch eine Spannungsmöglichkeit enthält. Aber
erst, wenn die Ordination beachtet wird, ist diese Zuordnung als
christliche qualifiziert. Im besondern zeigt sie sich als von der
Trinität bestimmt, indem das eine Gotteswort in einer Zuordnung zu
sich selber steht (der Auftrag Christi in der Ordination und das

Kerygma stehen sich gegenüber). Dass diese Zuordnung auch zu
einer Spannung feindlicher Art werden kann, zeigt, wie sehr sich
Gott in seiner Kirche aufs Spiel setzt. Erschiene einem dieser
Gedanke als zu gefährlich und wollte man ihm ausweichen, indem
man die Ordination entleerte, so hätte dies zur Folge, dass sich
Gott in der Kirche und ihrer Struktur nicht mehr als der Vater
Christi zeigte (rein verbal dagegen täte er dies durch die Theologie
und das Lesen der Bibel).

Die Erwähnung der trinitarischen Struktur der Kirche muss
allerdings durch eine Besinnung auf das Wirken des Heiligen Geistes

genauer bedacht werden. Auch nach den Folgerungen aus dem
Satz Bonhoeffers gibt es einen Hinweis, dass die Kirche auch nach
der Art ihres Lehrens und Lernens die Dreifaltigkeit darstellen
könne (wogegen aber ein Bezug auf Christus einzig im Verbalen

108 Interessant wäre es, damit die Auffassung zu vergleichen, die sich
etwa bei römisch-katholischen Autoren findet, dass ein Papst so ipso nicht
mehr Papst w-äre, wenn er in Häresie fiele. Ein häretischer Bischof aber
bleibt Bischof. Wenn bei Bonhoeffer eine solche Konsequenz für den
protestantischen Pastor nicht gezogen wird, so vielleicht nur deshalb, weil er die
Konsequenzen nicht bedenkt — was er deshalb kann, weil er die hier
gemachte Voraussetzung nicht kennt. Wie er sich praktisch den Pastoren der
«Deutschen Christen» gegenüber verhalten hat, liegt auf einer andern Ebene.



— 45 —

und im Ethischen gefunden werden könnte). Dies zeigt sich, wenn
man fragt, ob Bonhoeffer annehme, es hätte der Hörer des
«vorgelesenen Briefes» schon ein Wissen um den Inhalt dieses Briefes tmd
könne beurteilen, ob er recht vorgelesen werde. Dies würde
bestimmt bejaht. Somit stünde nun doch das Verstehen des Gotteswortes

beim Hörer und beim Vorleser sich auf gleicher Ebene
gegenüber (allerdings könnte so unmöglich das Zurücktreten des Zeugen

vor der Botschaft in der Art Bonhoeffers behauptet werden).
Die Wahrheit lebte auch so im Gegenüber, in der Gemeinschaft. Es
müsste hier ebenfalls heissen, dass sich Gott aufs Spiel setzt, nämlich

im Gegenüber und Zueinander der Amtsträger und Laien.

Zur Bedeutung der Lehre vom «filioque» für die Ekklesiologie

Nachdem schon einige Male die filioque-Frage berührt worden
ist, sei sie noch besonders beleuchtet.

Hier kann die Frage nach der Auswirkung der Lehre vom
Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater und vom Sohn auf die Ekklesiologie

nur in Teilaspekten behandelt werden. WTir finden zu diesem
Thema etwa folgende Aussagen : «Die für die Beziehung zur Ostkirche
bedeutsame Frage des filioque wurde im Vortrag (,Heiliger Geist,
Kirche und Amt') nicht in Betracht gezogen, weil sich das Thema des

Vortrags mit der zeitlichen Sendung des Heiligen Geistes und nicht
mit dem innertrinitarischen Ausgang beschäftigte109.» Oder: Bei der
Lektüre von V.Lossky u.a. sehe man, dass - nebst anderem — «das

Schisma zwischen Orient und Okzident gerade um diesen Punkt
ging... Aber man sieht auch, dass man im Abendland kaum die wirkliche

Tragweite des filioque für die Ekklesiologie und für die typischen
Dilemmata abendländischer Theologie ermessen hat... Wenn man
Amt und Laientum ,filioquistisch' versteht, dann stehen der Möglichkeit

Tür und Tor offen, dass die Kirche in den Klerikalismus zurückfällt

und sich infolgedessen das Laientum in schwärmerischen
Ausbrüchen immer wieder auflehnt...110». (Die Tatsache, dass es auch in
der Orthodoxen Kirche recht viel Klerikahsmus gibt, relativiert
diese Behauptung. Es wäre zu fragen, ob hier wie dort Praxis und
Lehre zusammenstimmen.) Wenn jedenfalls an der Kontroverse

109 Urs Küry, Internationale Küchliche Zeitschrift 50. Jg., l.Heft
(1960), S.50. Der erwähnte Vortrag selber findet sieh in den beiden folgenden

Nummern.
110 J.J.von Ahmen, «Geistliches Amt und Laientum», Basel 1966,

S.85f.



— 46 —

ums filioque mehr ist als die Frage, ob es und von wem ins Credo
eingefügt werden dürfe, dann muss gelten, dass die zeitliche
Sendung des Geistes nach aussen und der innertrinitarische Ausgang
sich entsprechen müssen. Von dieser Regel kann ohne Erläuterung
nicht abgegangen werden. Nun sind die Schwierigkeiten ums filioque

derart, dass hier keine geschlossene Darstellung möglich ist. Es
sei dafür versucht, nebst den schon angeführten Überlegungen111
das filioque in seinem ekklesiologischen Zusammenhang zu betrachten

auf Grund von Aussagen von Heribert Mühlen112, der sagt:
«Die von uns in der Glaubenserfahrung erfahrene ,heilsoekonomi-
sche' Trinität ist in diesem Sinne113 zugleich die ,immanente'
Trinität»114. In aUer Kürze115 wird eine biblische Begründung des filioque

gegeben. Nach der Bibel «senden» nur der Vater und der Sohn

(mit dem Vater zusammen), nie aber der Geist. Dieser ist immer
nur gesandt. So nach Mühlen. Diese Feststellung gilt aber nur so

lange, als man sich ans Wort «pempein» hält, womit man sich praktisch

ausschhesslich ans Johannesevangelium hält, wie es bei Mühlen

auch der Fall ist116. Nun stimmt es gewiss, dass Johannes «der
Theologe», wie er in der Ostkirche genannt wird, am ehesten von
der Trinität redet. Es wäre aber dennoch auch das übrige Neue
Testament zu beachten. Wie ist es mit Röm. 1,3/4, mit Lukas 1,35
und 4,1, wie ist es mit der Taufe Jesu im Jordan

In einer systematischen Besinnung legt Mühlen dar, dass
eine Bewegung vom Vater zum Sohn zum Heiligen Geist zu uns sei,
welcher eine umgekehrte Bewegung von uns im Heiligen Geist
durch den Sohn zum Vater entspreche, wobei dem zeitlichen
Nacheinander der Sendung ad extra in der Inkarnation und an Pfingsten
bei der rückläufigen Bewegung nicht ein zeitliches, sondern ein
logisches Nacheinander entspreche, denn wer den Sohn gesehen hat,
hat den Vater gesehen. Es sei unsererseits kein neuer Schritt vom

111 Siehe Anm. 14, S. 21, S. 44 ff, Anm. 97
1,2 Heribert Mühlen, «Una Mystica Persona», Paderborn 1968, u.a.

S.189ff.
113 Sc. die pneumatophore Küche trete als vom Mysterium der Inkarnation
verschiedene diesem im Heiligen Geist als dem Einheitsprinzip gegenüber.

Es tritt der Heilige Geist als Person, und zwar als vom Vater und vom
Sohn verschiedene Person deutlicher in den Blick.

114 Mühlen, S.19.
115 Mühlen, S. 189/190.
116 Dabei geht Mühlen auf Joh. 1, 32 nicht ein, welche Stelle im Licht der

Parallelen bei den Synoptikern evtl. bereits bei Joh. eine andere Sicht erlaubt.



— 47 —

Sohn zum Vater erforderlich. Es ist gemeint, «dass unser Zugang
zum Vater etwas mit der Ordnung der göttlichen Personen zu tun
hat, in der sie von sich selbst her stehen.» (Eben der «Vater-Sohn»

- sicut unum principium - dem Geist gegenüber.) «Es zeigt sich
hier, dass das Mysterium der Gnade als das Mysterium unseres

Zugangs zum Vater in das innertrinitarische Leben selbst hineinführt
und in das nichtumkehrbare Verhältnis der göttlichen Personen
zueinander. Mit diesem ,logischen' Nacheinander ist deshalb mehr
ausgesagt, als begriffen werden kann.» Die letzten Worte sind entweder

eine Banalität, da sie ja von allem theologischen Reden irgendwie

gelten, oder sie sind das Eingeständnis, dass man (bei dieser

Trinitätslehre!) doch nicht ganz «der begründeten Überzeugung
sein kann, dass die Trinität, wie sie sich heilsökonomisch zeigt,
nicht fundamental unterschieden ist von der Trinität, wie sie selig
in sich selbst lebt». Das Verhältnis des Vaters und Sohnes zum
Geist wird auch so umschrieben, dass dasjenige zwischen Vater und
Sohn ein Ich-Du-Verhältnis sei, dasjenige aber, welches der Vater
und Sohn gemeinsam zum Geist haben, ein Wir-Verhältnis.

Mühlen zieht nun aus dem Gesagten die Konsequenz, dass im
Verhältnis der Sohnschaft und der Hauchung dasjenige der
Inkarnation und der Geistsendung begründet sei, wobei die Geistsendung

eben die Kirche konstituiere. Im Heihgen Geist steht die Kirche

dem Sohn und damit zugleich dem Vater gegenüber.
Dazu wäre aber folgendes zu bedenken : Da die Kirche gerade

im Heihgen Geist dem Sohn und dem Vater gegenübersteht, steht
sie ihnen als dem unum principium gegenüber und nicht als denen,
die in einem Ich-Du-Verhältnis zueinander stehen.

Dies schhesst aber aus, dass die Christen als Brüder Christi mit
dem ersten der Brüder, eben Christus, zusammen dem Vater
gegenüberstehen.

Es schliesst ebenfalls aus, dass die Christen im Vater dem
Sohn gegenüberstehen, wie es etwa Joh. 6,37-45 gesagt wird.

Damit kann die Kirche aber nicht jenes «Wir» darstellen, welches

der Heihge Geist sei; denn dann müsste gesagt werden können,

dass in der Kirche der Vater dem Sohn und der Sohn dem
Vater gegenüberstehen.

Nach Mühlen könnte dagegen nur gefolgert werden, dass

die Kirche im Heihgen Geist dem Vater-Sohn, dem unum
principium ausserhalb von ihr gegenüberstünde. Dieses «Wir» könnte
in der Kirche dann nur so bezeugt und dargestellt werden, dass



— 48 —

die Kirche ihrer Struktur nach aus sich hinaus wiese. Das
könnte vielleicht so geschehen, dass die Laien den »Amtsträgern
konsequent unterworfen wären, nämlich so, dass sie von diesen den
Geist empfingen und sich, wenn sie sich Gott zuwenden wollen,
wiederum den Amtsträgern zuwenden mussten. Es dürften damit
nur die Amtsträger «gottunmittelbar» sein, nicht aber die Laien. -
Mühlen berührt allerdings das Problem, wie die Kirche gestaltet
sein müsste, nicht.

Wenn das filioque aber aufgegeben würde, hesse sich denken,
dass die Kirche eine Gemeinschaft wäre, da alle Glieder auf
gleicher Ebene stünden und gleich «gottunmittelbar» wären. Es könnten

so die »amtsträger Christus und die Laien den Heiligen Geist
darstellen. Dabei wäre aber zu beachten, dass die Zuschreibung der
Darstellung der göttlichen Personen nicht ausschliessender Art sein
darf. Das Entscheidende wäre vielmehr dies, dass es überhaupt zur
Gemeinschaft auf gleicher Ebene und damit zur Darstellung des

Gottes kommt, der Gemeinschaft ist.
Zusammenfassend seien zwei Fragen gestellt :

1. Lässt sich unter Festhalten am filioque von der Kirche eine
andere Struktur aussagen als die, dass die Kirche (im Heiligen
Geist) dem Vater-Sohn ausserhalb der Kirche gegenübersteht

2. Lässt sich so sagen, die Kirche stelle das Leben der Heiligen
Dreifaltigkeit dar (etwa im Gegenüber von Amtsträgern und Laien
einerseits und dem Gegenüber, in dem jeder Christ zu den andern
Christen steht)

Zur psychologischen Struktur der Handauflegung

Die folgenden Überlegungen mögen als modisch erscheinen, als

überflüssig, wenn nicht gar als unerlaubt. Wenn sie dennoch
versucht werden, so geschieht dies aus zwei Gründen. Einmal sollte
sich die Theologie bemühen, ihre Aussagen von nichttheologischen
Denkweisen her zu beleuchten und damit die Verbindung mit dem
weiteren Denken der Zeit zu suchen - was nur «modisch» ist, wenn
dabei die der Theologie eigenen Anliegen vergessen werden. Und
dann hat die Theologie dies ernst zu nehmen, dass sie die Lehre
vom Inkarnierten ist, der wirklicher Mensch geworden ist. Und das

rechtfertigt nicht nur das genannte Bemühen, sondern fordert es.

Im folgenden geht es keineswegs darum, etwas Heiliges herabzu-



— 49 —

ziehen, sondern gerade umgekehrt darum, zu zeigen, dass die
Kirche allgemein menschliche Möglichkeiten weiterführen, heihgen
kann117.

Wenn von der Psychologie S. Freuds her gedacht wird118, lässt
sich die Handauflegung als Nachbildung einer sexuellen Handlung
sehen119. In der apostolischen Sukzession pflanzt sich das priesterliche

Amt fort. Die Hand erschiene dabei als Phallussymbol (weniger

deutlich zeigte sich das Öl als Symbol des Samens). So gesehen

trägt die Ordination eine homotrope Struktur. Es zeigt sich folgendes

Schema : Vor der grossen Mutter - der Kirche - behauptet sich
der Sohn, indem er sich einem andern Mann zuwendet.

117 Wenn sich ein Leser daran stösst, dass hier Geistliches derart
«fleischlich» dargestellt wüd, so hüft ihm vielleicht folgendes, das hier
Versuchte am rechten Ort zu sehen :

In psychologischer Sicht kann der Glaube an Gott als die Entwicklung
und Anerkennung eines Überichs verstanden werden. Dies Überich kann die
Projektion der väterlichen »Autorität ins «Göttliche» sein. Dies gilt wohl
besonders vom Phänomen des christlichen Glaubens, nach welchem Gott
betont als Vater erscheint. Auch der Gott, an den wir Christen glauben, «ist»
in der Sicht des Psychologen eine innerseelische Vaterprojektion. Ob dies
aber «nur» etwas Seelisches sei oder ob es auch das besage, was es zu sein
meint, das auch wahrnimmt, das ist die Glaubensfrage. Die Tatsache, dass
wir Gott nach der Ordnung seelischer Gesetze erfahren, bedeutet nicht, Gott
müsse deswegen nur ein psychisches Phänomen sein. Es ist vielmehr zu
bedenken, dass, wenn sich Gott den Menschen, die er samt ihren seelischen
Gesetzen erschaffen hat, geben will, er dies eben in menschlicher Weise tun
muss, wenn er sich nicht selber widersprechen will. Und nun spielt eben für
den ganzen Menschen das Sexuelle eme hervorragende Rolle.

Zum ganzen Kapitel beachte man auch, wie die Bibel zahllos Bilder
(und wohl nicht nur Bilder) aus dem geschlechtlichen Bereich gebraucht. So
erscheint als zentraler Gedanke immer wieder Gottes Ehebund mit dem
Menschen.

118 Dies ist nicht die einzige mögliche psychologische Sicht. Wieweit sie

überhaupt hier berechtigt ist, müsste von Fachpsychologen untersucht werden.

Hier geht es darum, dass gefragt wüd, was bei einem solchen Denken
für den Theologen herauskommt.

119 Es sind hier nur einfachste psychologische Schemata verwendet.
Das Problem der Homosexualität zeigt sonst sehr viele weitere »Aspekte.
Hier wüd der Ausdruck Homotropie gebraucht, weil er weiter ist als
Homoerotik oder gar Homosexualität. Es geht jetzt nicht um moralische
Aspekte, sondern um die Struktur. - Zum ganzen ist zu beachten - was hier
nicht behandelt wird —, dass die Sublimation etwas primär Sexuelles zu seiner

Erfüllung bringen kann. In dem Fall darf man nicht sagen, es handle
sich z.B. bei der Ordination «nur» um eine Sublimation, «eigentlich» sei es
etwas Sexuelles, sondern umgekehrt muss es heissen, dies Sexuelle komme
eigentlich erst in der Sublimation zu seinem Sinn.



— 50 —

Die Homotropie enthält auch das Element der Flucht vor der
Mutter120. Wrenn die Ordination eine homotrope Struktur hat, dann
ist dies Element vermutlich in ihr enthalten. Die Frage wäre dann
die, ob der Sohn durch die Eingliederung in die apostolische
Sukzession frei wird, wiederum für che Gemeinde, für die Mutter da
sein zu können121. Indem er vom Ordinierenden angenommen und
beauftragt wird, von ihm gezeugt wird, von ihm einen neuen
Ursprung erhält, ist er nun ihm - und das heisst ja Christus -
verantwortlich und nicht der Gemeinde. So kann er der Gemeinde von
Christus her wieder etwas sein.

Er erscheint damit als einer, der von aussen zur Gemeinde
kommt. Er kommt nicht als Teil der mater ecclesia wieder zu ihr,
sondern er kommt als Bräutigam zur Gemeinde als seiner Braut.
Es wird damit aber die Bräutigamschaft auch in einer Weise dargestellt,

die sich wegen der homotropen Herkunft zugleich wieder in
Frage stellt. Der Sinn wird der sein, dass eben nicht der Ordinierte
selber, sondern Christus, von dem die Ordination herkommt, allein
der Bräutigam ist. Gerade die Ordination, die den Amtsträger mit
Christus verbindet, ihn zu seinem Gesandten macht, gibt der
Gemeinde zugleich Distanz vom »Amtsträger und stellt sie nicht
diesem, sondern Christus gegenüber.

Die Ordination geschieht nach der hier gemachten Annahme
mit einem Phallussymbol, nicht in direkt sexueller Weise. Heidnische

Beispiele zeigen, dass solches auch denkbar wäre. Auch bei uns
wird ja der Geschlechtsakt nicht nur zur Kinderzeugung und als
Quelle der Freude gebraucht. Sein Sinn ist oft der einer Versöhnung

der Gatten - oder (bei Ehebruch) einer Bestrafung des Gatten.

Was heisst das aber, wenn die Ordination mit dem Symbol
geschieht

Dazu ist zweierlei zu bedenken: einmal, dass dies Symbol der
geschlechtlichen Sphäre entstammt, und dann dies, dass nicht die

120 Karl Guido Rey, Das Mutterbild des Priesters, Zürich 1969, zeigt
auf Grund umfänglicher Untersuchungen, dass die Wahl des Priesterberufes
oft Fluchtcharakter hat. (Diese Untersuchungen wurden nur an römisch-
katholischen Priestern vorgenommen. Interessant wären gewiss ähnliche
»Arbeiten bei andern Konfessionen, bei Pfarrerinnen, Nonnen, Pfarrhelferinnen.)

Dies muss aber keineswegs bedeuten, es könne sich in solchen Fällen
nicht um gültige Berufungen handeln.

121 Es ist zu beachten, dass die Verbindung von Mann zu Mann auch
eme Stärkung des einzelnen Sohnes bedeutet, die ihn gegenüber der Mutter
freimacht, so dass seine Mutterbindung - die damit nicht aufgehoben wird -
nun die Möglichkeit ergibt, helfend für die Mutter da sein zu können.



— 51 —

biologische Funktion selber, sondern deren Nachbildung gebraucht
wird.

WTenn die Ordination eine Nachbildung von Geschlechtlichem

ist, dann bedeutet sie für dieses eine Hochschätzung. Wichtiges
sagt man mit gewichtigen «Worten». Man wählt nicht etwas Geringes,

das zufällig eine brauchbare Struktur hat. Indem die Ordination

mit einer Nachbildung von Geschlechtlichem vollzogen wird
und nicht bloss verbal geübt wird, bleibt der ganze Mensch, der
«Fleisch» ist, in Sicht (Christus hat sich auch nicht nur «inverbali-
siert», sondern inkarniert).

Dass aber die Ordination in einer Distanzierung vom
Geschlechtlichen, in einer Nachbildung^ geschieht, bedeutet nicht dessen

Verachtung (wenn dies konkret da und dort auch mitspielen
mag!); denn sonst müsste die Art, wie ordiniert wird, theologisch
für missglückt angesehen werden. So ist nur anzunehmen, die rituelle

Nachbildung sage, dass der Mensch zwar im Geschlechtlichen
wesentlich und wichtig sei, aber wesentlicher und wichtiger noch,
wenn er zu diesem und damit zu sich selber Distanz habe.

Das Geschlechtliche ist ja selber schon auf diese Distanzierung
von sich hin angelegt, nämlich auf die Verwirklichung im
Geschlechtspartner und in den Kindern. Die homotrope Struktur führt
den Zug zur Distanzierung noch schärfer aus, indem hier bereits eine

Distanzierung vom Geschlechtsziel der Kinderzeugung vorhegt. Sie

tendiert damit auf eine andere Fruchtbarkeit, auf andere «Kinder»
hin. Sie weist über sich hinaus, sei es zurück in die normale Struktur,
in der dann Kinder möglich sind, sei es auf eben nicht mehr
Geschlechtliches, als was sich z.B. der Ordinationsritus anbietet, von
dem her dann geistliche Früchte möglich sind. Sie ist also in sich auf
Sublimation angelegt.

Man darf nicht sagen, «eigentlich» sei die Handauflegung «nur»
ein sexuelles Symbol ; denn eine solche Redeweise implizierte entweder

die Forderung, den Sexualakt selber zu verwenden, falls man
daran festhalten will, dass das Geschlechtliche, das für Gott, den

Schöpfer, so wichtig ist, auch für den Erlöser, den Herrn der Kirche,
wichtig sei, oder es imphzierte die Forderung, ganz vom Geschlechtlichen

zu abstrahieren, indem dies verachtet wird, sei es, dass es als

sündig, als zu sehr verderbt, als bloss diesem Aeon angehörig (was
dann mit der Hochzeit des Lammes oder sonstwie als nicht in
Betracht kommend gesehen würde. Man müsste vielmehr sagen : Am
Geschlechtlichen als einer zentralen menschlichen Kraft, die ihrer Art



— 52 —

nach den Menschen aus sich heraus weist, zeigt sich, was allgemein für
den Menschen gilt, dass er nämlich erst «eigentlich», mit sich identisch

sei in der Sublimation, uneigentlich dagegen in der direkten
Natur und der Befangenheit in sich.

Das wird auch für die Sexualethik Konsequenzen haben. Aber
nur in Ausnahmefällen werden es die von Matthäus 19,10 ff (nicht alle
fassen dieses Wort) sein. Normalerweise wird aus dem, dass das
Geschlechtliche nicht sich selber genügt, sondern über sich hinaus weist,
zu folgern sein, dass man im Geschlechtspartner nicht bloss den Partner

im Geschlechtlichen sehen darf, sondern den ganzen Menschen.

Völlige Enthaltsamkeit (Mat. 19,1 Off) trägt dagegen die Gefahr in
sich, dass das Geschlechthche nicht sublimiert, sondern verdrängt
wird und damit seine Aussagekraft verdorben wird.

Wenn der Mensch etwas Wesenthches sagen will, wenn er von
seinem Wesen her reden will, dann muss er dies tun als einer, der zu
sich selber Distanz hat, als «Vergeistigter». Würde aber eine Sublimation

allzusehr gesteigert, so trüge dies die Gefahr in sich, dass der
Mensch nicht mehr Distanz zu sich hätte, sondern sich in der zu
grossen Distanz verlöre. Dass diese Gefahr nicht bloss eine theoretische

ist, mag die Geschichte der Ethik belegen.
Das die Handauflegung bei der Ordination begleitende Wort

ist selber keine solche nochmals gesteigerte Sublimation. Es ist
vielmehr aus zwei Gründen der subhmierten Handlung beigefügt:
Einmal darf der Mensch, so wie er nicht auf den verbalen Bereich
reduziert werden soll, auch nicht ohne den verbalen Bereich sein
gerade da, wo er Wichtiges eben zu sagen, mit Worten zu sagen
hat. Und dann ist eine Handlung an sich mehrdeutig und bedarf
des klärenden Wortes122.

Die Struktur der Ordination sagt, dass der Mensch (auch der
Laie, für den ja die Ordination geschieht, damit er im Amtsträger
ein Gegenüber habe) erst in Distanz zu sich selber wesentlich ist.
Die Ordination ist aber nicht ein Sich-zu-sich-selber-in-Distanz-
Begeben, sondern ein Verleihen der Distanz durch einen andern.
Die Ordination ist ja Indienstnahme, Forderung, Sendung,
Beauftragung. Alle diese Begriffe sagen einerseits, dass der Mensch nicht

122 Wenn bei den Rabbinen die Handauflegung vielleicht ohne Worte
gespendet wurde, so war das Wort in der Eindeutigkeit der Umstände, unter
denen ordiniert wurde, enthalten. Man darf aus dem Fehlen dos Gebets bei
der rabbinischen Ordination nicht einen prinzipiellen Unterschied zur christlichen

Ordination herauslesen.



— 53 —

aus sich selber heraus ganz, wesentlich, sich selber sei, und sagen
zugleich, dass der Mensch erst von einem andern her sich gegeben
werden muss. In der Ordination wird sich der Mensch gegeben als

Beauftragter und Ghed der Gemeinschaft, er wird «Person»123. Dies
wird er so, dass er sich wiederum in andern verwirklicht124.

Handauflegung und Magie

Gegen die katholische Ordination wird von reformierter Seite

gelegenthch der Verdacht geäussert, es gehe dort um Magisches, um
Reste primitiver Religion125. Wo ich auf diesen Verdacht gestos-
sen bin, fehlte dabei stets eine Definition von Magie. Dies weckt
den Gegenverdacht, es sei hier eine reformierte Hochschätzung des

- verbalen - Wortes im Spiel, wie sie vielleicht vom Humanismus

123 J.Zizioulas in Concilium 8. Jg. Heft 4, 1972, S.253, im Anschluss an
Kirchenväter: «Die Ordination schliesst eine Umgestaltung des Individuums
in eine Person in sich, und dadurch wüd sie für es entscheidend.» Zizioulas
definiert semen Personenbegriff nicht. Er scheint ihn aber so zu verstehen,
dass er besage, der Mensch, der für die andern jemand ist, der in der Gemeinschaft

eine Stellung hat, ist Person.
124 Im Anhang zu FO/68: 21 rev. Juli 1968, Genf, S.8, sagt V.Eller,

Mitglied der Kirche der Brüder (USA), der, die Handauflegung allgemein
durchgehend, diese überall, nicht nur bei der Ordination, gleich sieht: «Es
mag befremdlich klingen — doch in der Tat beauftragt auch die Gemeinde
den Kranken, gesund zu werden, und bittet den Heiligen Geist, ihm bei der
Ausführung dieses Auftrags zu helfen.»

125 Z.B. P.Althaus in «Die Christliche Wahrheit», 1948, II, S.301;
K.Barth allgemein zu den Sakramenten in «Küchl. Dogm.» IV, 4, S.5 und
103 zur Taufe; aber Robert Leuenberger, «Berufung und Dienst», Zürich
1966, S.49: «Die Reformatoren hatten die Problematik der Sprache noch
nicht durchschaut. Sie wussten wohl, dass die sakramentalen Handlungen
der Küche auch ohne den Heüigen Geist geschehen und so zum magischen
Handwerk absinken können. Darum wollten sie das Sakrament in das Wort
hineinnehmen : Der Gottesdienst sollte kein opus operatum, kein in sich und
aus sich laufendes Geschehen sein. Aber es gibt auch das opus operatum des
theologischen Wortes, der Predigt, des Gebets, des wissenschaftlichen
Diskurses, das in sich und aus sich produziert wird, den leeren Sakramentalismus

der geistlich tönenden, aber geistlosen Wörter.» Eine römisch-katholische

Stimme: Maurice Villain in Concüium 4. Jhg., Heft 4, 1968, S.275:
«Man braucht nicht erstaunt zu sein, dass bei uns die allgemeine Katechese
sich nie besonders für den tieferen Sinn (um den Wirklichkeitsgehalt) des
Ritus der Handauflegung interessiert hat, sondern sich vielmehr darauf
beschränkte, seine gleichsam magische Auswükung zu betrachten: Ist der
Ritus von einem gültig geweihten Bischof vollzogen mit der Absicht ,zu tun,
was die Küche tut', so ist der Kandidat gültig geweiht... Und um fiir
Zweifelsfälle die nötige Sicherheit zu schaffen..., nimmt man Zuflucht zu dem
Grundsatz Ecclesia supplet.»



— 54 —

der Reformation mitgegeben worden ist, die aber nicht zuerst
theologischen Gründen entstammt.

Auch hier wird nun keine Definition von Magie versucht. Es
sei nur auf Schwierigkeiten aufmerksam gemacht.

Wenn einer mit Magischem - was immer das nun sei - umgeht,
so ist er der Deutung Aussenstehender ausgeliefert, die aus eher
kultureller denn theologischer Distanz das Phänomen beurteilen.
Die kulturelle Distanz erschwert einen Dialog, da sich nicht
dieselbe Sprache findet. Diese Schwierigkeit finden wir sogar bei
Darlegungen von Vertretern der vergleichenden Religionsforschung. In
der RGG126 wird das deutlich, wo als Beispiel von Magie ein
Regenzauber aufgeführt wird. Das Volk spritzt Wasser (nach einem
vorangehenden Ritus, der nicht magisch sei, weil dort Bitten an ein
Du gerichtet und Opfer gebracht werden). Was soll dies Spritzen
sein Da kann man nur sagen, dass man nicht mehr weiss, als dass

es im Zusammenhang mit Regen gesehen wird und den Regen
erstrebt. Wir wissen aber nicht, ob es als Bitte an ein persönliches Du
zu sehen ist (es steht schliesslich nach einem ersten Teil des Ritus,
der deutlich auf ein Du bezogen ist), ob es irgendwie ein Zwingen
dieses Dus sei oder ob es ein sich der regenmachenden Gottheit
Anheimgeben sei, ein sich ihr im Vertrauen auf die Erhörung der

vorangegangenen Bitte Zugehörig-Sehen, oder ob es ein Versuch sei,

nun, da man gebetet hat um den Beistand Gottes, den Regen zu
machen, d.h. nach dem Gebet an die Arbeit gehe, welche »Arbeit
nach einem für uns überholten Stand der Naturwissenschaft - und
nicht des Glaubens - geschieht127.

Karl Barth (zur Taufe, s.Anm. 125) schreibt: «Der Name des

Herrn existiert jedenfalls auch in distinktem Gegenüber zu seinem
Volk, in welchem er aber nicht beschworen, nicht zum Gegenstand
magischer Bemächtigung und Meisterung gemacht werden kann -
das wäre der im Dekalog Ex. 20,7 Deut. 5,11 abgewehrte
Missbrauch! - wohl aber angerufen ist.» Hier steckt jedenfalls ein
Versuch zu einer Definition drin, nur hilft der kaum weiter, wenn nicht
gesagt wird, was der Unterschied zwischen Beschwören und
Meistern einerseits und dem »4nrufen andererseits sei, wenn doch dies
Anrufen gewiss als eines gemeint ist, das auf die Verheissung der

126 Lexikon «Die Religion in Geschichte und Gegenwart», 3.Aufl.,
Bd. IV, S.595f (Beiträge von A. Bertholet und C.-M.Edsman).

127 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Zürich 1946, S.300ff,
unterscheidet zwischen Aberglauben und »Aberwissen.



— 55 —

Gebetserfüllung baut, das darauf baut, dass Gott, wenn gebetet
wird, eben anderes tut, als wenn das Beten unterbleibt.
Man mag Magie definieren, wie man will, das ist eine Sache

für sich. Eine ganz andere Sache ist es, sie konkret festzustehen.
Die oben schon erwähnte Tendenz eines Misstrauens gegenüber
dem Stofflichen im sakralen Bereich muss uns aber fragen lassen,

warum Christus und die Apostel nicht nur in einzelnen Fällen
«Praktiken des Vulgärkatholizismus» anwandten, sondern warum
Christus voll und ganz Mensch geworden sei, der nicht auf den
verbalen Bereich reduziert blieb, wenn für uns dann die Liebe zu Gott
nicht eine von ganzem Herzen sein dürfte, sondern nur eine, die auf
bestimmte Schichten, evtl. auf Intellekt, einzelne Gefühlsbereiche,
beschränkt wäre.

Wie hier tinter angeblicher Ablehnung von Magischem eine

Verengung des Menschen gefordert wird, so könnte damit noch eine
andere Verengung verbunden sein, nämlich die, welche als Individu

alChristentum bekannt ist. Dieses muss die Kirche nicht ablehnen,

möchte sie aber einschränken, z.B. auf den Bereich des

Kirchenrechts. Dies, dass Gott, dass der Inkarnierte bei uns ist, und
zwar nicht nur im je einzelnen, sondern auch in der Gemeinschaft,
nötigt zur Verwendung stofflicher Dinge und Handlungen, auf welche

sich die ganze Gemeinschaft verpflichtet weiss. Wenn solches

nicht bewusst getan wird, geschieht es unbewusst doch und kehrt
unkontrolliert wieder, indem nun die Gemeinschaft des Heihgen
Geistes erfahren wird etwa in gemeinsamer Jugendbegeisterung,
Stimmung, Musik oder Taten und Aktionen. Ein solches Erleben
ist wiederum offen für jede Deutung, die da pneumatologisch Gültiges

oder Magisches sähe.

Auch das Problem des opus operatum (vgl. Anm. 125) selber
ist eines der kirchlichen Einordnung und Deutung. Ist es
unpersönliche Magie, ein Verwalten der göttlichen Kraft, ist es ein
Distanznehmen vom subjektiven momentanen Würcligsein,
Gestimmtsein, ist es der Ausdruck des Vertrauens in Gottes Treue, die
über unsere Untreue hin gilt Wird da vielleicht die Gemeinschaft
entpersonalisiert, indem die Person des Priesters hinter sein Werk
zurücktritt, liesse sich dies dem Zurücktreten des Lehrers hinter die
Lehre vergleichen Vorerst jedenfalls ist alles offen

Mit diesen Bemerkungen ist die anfangs erwähnte reformatorische

Hochschätzung des Wortes nicht etwa allgemein abgelehnt.
Sie vertritt gewiss ein wichtiges »f-nliegen. Es wäre aber notwendig,



— 56 —

den Stehenwert von Wort, Gefühl, Materie u.a. zu klären. Gerade
heute wäre eine solche Klärung hilfreich, man denke nur an den so
oft gehörten Satz «Wir haben doch alle einen Gott», mit welchem
gewiss auch gemeint ist, dass die konfessionellen Unterschiede bloss
im Wort liegen, «eigenthch» aber nicht der Wirklichkeit entsprächen.

Mag dieser Satz auch nicht von den Theologen gebraucht
werden, so gibt er dennoch eine Haltung wieder, wie sie von in der
Oekumene tätigen Theologen gar wohl vertreten wird.

Die Amtsgnade in den Timotheusbriefen

Im Neuen Testament spielt die Frage nach der Amtsgnade unter

verschiedenen Aspekten eine RoUe, so etwa beim Begriff der
Vohmacht, bei der Frage um die Einwohnung des Geistes oder
dort, wo es um die Sendung geht. Es ist keineswegs so, dass unser
Problem nur in den Timotheusbriefen anzutreffen wäre. Wenn hier
dennoch nur die Stellen l.Tim. 4,14 und 2.Tim. 1,6 mit ihrem Kontext

betrachtet werden, so bloss deshalb, weil in der systematischen
Theologie fast nur auf diese Stellen verwiesen wird. Gerade die
Betrachtung dieser Stellen aber zeigt, dass es sich bei ihnen nicht um
etwas wie erratische Blöcke auf dem Feld des Neuen Testaments
handelt128.

Die beiden zu untersuchenden Stellen mahnen zu guter
Amtsführung. l.Tim.4,14 mit den umgebenden Versen (11-16) werden
detaillierte Anweisungen gegeben zu eifriger Amtsführung. Diese
Stelle steht derart im umgebenden Text, dass man sie nur mit
Mühe, nur künstlieh, aus ihm herausheben kann. Die Stehe ist
sogar für den ganzen Brief typisch (bei 2. Tim. 1,6 hegt die Frage
ähnlich. Es trüge hier nichts bei, wenn einzelne Abweichungen
betreffend die Einordnung der Stelle in den Kontext dargelegt würden)

; denn der ganze Briefwill praktisch nur das eine, Timotheus zu

guterAmtsführung anhalten, waswegen Irrlehrern beson ders nötig ist.
Der Kampf gegen die Irrlehre ist nun nicht sosehr in der Weise

zu führen, dass Timotheus die rechte Lehre, die rechten Lehrsätze
predigt, sondern so, dass er ein rechtes Vorbild ist, so, dass er die
rechte Lehre vorlebt. Darin liegt gerade der Unterschied zwischen

128 S. unten: Das Charisma von 2.Tim. 1,6 steht in Parallele zu Glauben

und Geist. Es mussten also im Neuen Testament auch diese Begriffe
untersucht werden nach ihrer Bedeutung in der Struktur der Kirche.



— 57 —

der rechten und der falschen Lehre, dass die Irrlehrer Wortgezänk
und Fabeln suchen, wogegen sich Timotheus (und seine Bischöfe,
Diakonen, Ältesten und alle Gheder der Kirche wie Reiche und
Sklaven usw.) durch eine persönhche ethische und gläubige
Haltung auszeichnen soll, durch seinen praktischen Dienst. Nur so ist
die rechte Lehre vertretbar, nur das ist die rechte Lehre. Der
Verfasser selber lehrt nicht nur, sondern lebt vor, sein Leben ist seine

Predigt. Das, was er tut, aber auch das, was an ihm geschehen ist,
was er erlebt hat, ist Evangehum (z.B. l.Tim. 1,12-16).

Die Erinnerung an die Weihe des Timotheus in l.Tim.4,14
steht mitten in Ermahnungen zu eifrigem Gebieten, Lehren und
rechtem Leben. Die Darlegung des Glaubensinhaltes im Sinn eines
Credos spielt hier wie in den beiden ganzen Briefen nur eine minime
Rolle. Alles Gewicht liegt auf der Dringlichkeit der Ermahnung. Es

geht um ein Ans-Herz-Legen, ein trefflicher Diener sein, darum,
dass man sich nährt mit den Worten des Glaubens, um die Betonung

des Wertes der Frömmigkeit. Immer wieder fordert auch der
Verfasser dies, dass auch Timotheus ermahne. Er gebietet ihm zu
gebieten. Des Timotheus' Autorität ist zu anerkennen (l.Tim. 4,12).
In diesem Rahmen steht l.Tim.4,14 mit seiner Ermahnung
«vernachlässige nicht». Dies Ermahnen wird unterstrichen durch die

Erinnerung an die Weihe. Wichtig ist aber nicht nur, dass Timotheus

geweiht ist, ein Charisma hat, sondern dass er es von jemand
hat, dass ihn jemand geweiht hat. Er untersteht einer Autorität.
Weil diese Autorität ihm die Hände aufgelegt hat, hat auch er jetzt
Autorität zu sein.

So wie Timotheus an seine Konsekratoren erinnert wird, wird
vorher (l.Tim.4,9 u. 10) an Gott erinnert, dessen Wort treu ist.
Nach Vers 11 hat Timotheus dies zu lehren. Er selber hat seinem
Charisma gemäss zu handeln. Das heisst, er hat vorbildlich zu leben
und zu lehren, eben ein «pistos» (l.Tim.4,10) zu sein, einer von
jenen, für die Gott ein Retter ist. Wir sehen zwischen Glauben und
Charisma eine gewisse Parallele : Gottes Wort ist vor allem für die
Glaubenden gültig, man hat also seinen Glauben nicht zu vernachlässigen.

Und der Auftrag, den Timotheus in der Weihe erhielt,
muss eben auch eifrig ausgeführt werden. Auf diese Parallele stos-
sen wir wieder, wenn wir auf das «en» in 2. Tim. 1,6 achten (das sich
auch in 1. Tim. 4,14 findet). Das Charisma wird als «en soi» bezeichnet.

Wenn wir ahgemein nachsehen, wie das in den Timotheusbriefen

häufige «en» in ihnen gebraucht wird, so sehen wir sofort, dass



— 58 —

es eine recht allgemeine Bedeutung hat. Je nach der Stehe lässt es

sich übersetzen durch: mit, bei, in, im Bereich von, an.
Wenn wir unsere Partikel gezielter dort betrachten, wo sie sich

auf eine Person bezieht, so finden wir folgendes :

Esheisst neunmalen Christo. Achtmalwird vonetwasgesagt, dass

es en Christo sei, nämlich, vom Glauben, von der Liebe, dem Leben,
der Gnade und der Rettung. Nur in2. Tim. 3,12 ist jemandes Tun en
Christo. En Christo ist dort adverbial zu «fromm leben» gebraucht.

Als Verständnishilfe für das «en soi» fallen die «en Christo»-
Stellen weg, da in ihnen eine Sache durch eine Person bestimmt
wird, wogegen die beiden «en soi»-Stellen eine Person durch eine
Sache bestimmt sein lassen ; Timotheus ist durchs Charisma bestimmt.

Sonst finden wir «en» noch fünfmal in Verbindung mit einer Person:

l.Tim. 1,16; 2.Tim. 1,5 (dreimal); 2.Tim. 1,14.
2. Tim. 1,5 steht unmittelbar vor unserer zweiten «en soi »-Stelle.

Daher betrachten wir zuerst 2. Tim. 1,5.
In diesem Vers ist der Glaube «en soi», «en te mamme te

metri... », wobei das «en» durch das Verb «enoiko» bestimmt ist. Vers
5 ist Begründung zu Vers 6 mit dem «charisma en soi». Damit steht
charisma in einer Parallele zu pistis. Als - zu Vers 5 parallele - neue
Begründung folgt Vers 7. Die Art des pneuma von Vers 7 ermöglicht
das Beleben129 des Charisma von Vers 6. Pneuma steht damit zu
charisma wie zu pistis in Parallele.

Nach dieser Parallele erscheint das Charisma als Sonderfall des

Glaubens und des Geistes.
Was das Beleben des Charismas von A7ers 6 meint, wird im

Vers 8 gesagt: Timotheus soll sich nicht schämen, den Herrn zu

bezeugen noch zum gefangenen Verfasser zu gehören u.a., was offenbar

alles untrennbar zusammengehört.
Wenn die Erinnerung an die Weihe von Vers 6 als Erinnerung

an die konkrete Berufung zum Amt gesehen werden kann, so wird
nun in Vers 9 die allgemeine Berufung durch Christus genannt, welche

zugleich unsere Rettung ist (sosantos kai kalesantos ist ein

Hendiadyoin), welche eine gemäss charis ist, einer charis, die uns
gegeben ist. (Es ist möghch, dass hier beim Wort charis noch das

Wort charisma mitklingt. Dazu später mehr.)

129 Hans Leisegang, Der Heilige Geist, Leipzig 1919, S.48: Das stoische
pneuma ist zusammengesetzt aus Feuer und Luft. - Solches mag noch
hineinspielen bei der Wahl des Wortes anazopyrem. Das «anzufeuernde», zu
«belebende» Charisma steht in der Nähe des Pneuma.



— 59 —

In Vers 14 dann ist das agion pneuma en emin. «In uns» meint
wohl im Verfasser und in Timotheus im Gegensatz zu den in Vers
15 Genannten. Wie in Vers 5 die pistis, so wohnt in Vers 14 das

pneuma ein. Die beiden Begriffe pistis und pneuma erscheinen
damit nochmals in einer Parahele.

Was ist die Funktion des einwohnenden Geistes in 2. Tim. 4,14
und damit in etwa auch der ungefähr parallelen Begriffe der pistis
und des charisma130 Durch das pneuma soll Timotheus die

paratheke bewahren131.

Das Aufgetragene wiederum, das Timotheus bewahren soll
(2.Tim. 1,14), wird nach Vers 12 von Christus bewahrt «auf jenen
Tag hin», was den Verfasser getrost macht132.

Was wird hier bewahrt Ist der Verfasser nur getrost, weil das

Evangelium bewahrt wird, wobei er selber vielleicht verdirbt
Nein, er sieht sich mit der paratheke in eins, nennt er sie doch
«paratheke mou». Er ist (l.Tim. 1,16) selber die «ypotyposis ton
mellonton pisteuein», dies so, dass zwischen ihm und dem, was
Christus an ihm tut resp. getan hat, kaum ein Unterschied gesehen
werden kann. Dass Christus barmherzig und langmütig ist, ist
(l.Tim. 1,16) darum wahr, weil es «en emoi» wahr geworden ist, das

nämlich, was (2.Tim. 1,9) pro chronon aionion gegeben ist und in
der Inkarnation erschienen ist.

130 ThWB Bd.IX, S.397, Anm.35: «Grau stellt die Tendenz zur
Versachlichung fest : Das charisma ist nicht mehr Gabe, sondern erne Kraft, die
in den Menschen gelegt wüd.» Gemäss der Parallelität von pistis-charisma-
pneuma müsste diese Aussage, sollte sie gelten, auch von der pistis und dem
pneuma gemacht werden können. Das führte aber zu einer unmöglichen
Exegese der Tim.brr. Graus Hypothese ruht einzig auf dem Ausdruck «en soi»
ohne Berücksichtigung der parallelen «en»-Stellen.

131 Das Verb zu paratheke, paratithenai, findet sich in den Timotheusbriefen

zweimal: l.Tim. 1,18 und 2.Tim.2,2. Beide Male erscheint dies Verb,
das an sich verschiedene Bedeutungen haben kann, in Verbindung mit dem
Auftrag des »Amtes. l.Tim. 1,18 beauftragt der Verfasser den Timotheus
gemäss den an ihn ergangenen Prophezeiungen, was eine Erümerung an seme
Weihe (vgl. l.Tim.4,14) sein dürfte. 2.Tim.2,2 soll Timotheus gläubige
(pistoi treue, gläubige) Männer beauftragen (d.h. wohl ordinieren), das,
was Timotheus vom Verfasser gehört hat, «unter vielen Zeugen» (das dürfte
eme Erinnerung an die Ordination des Timotheus sein) andern zu lehren.
Diese geeigneten Männer sollen also tun, zu was Timotheus in l.Tim.4,14
detailliert aufgefordert wüd.

132 Die Zürcher Bibel (z.B. 1967) übersetzt paratheke in Vers 12 mit
«»Anwartschaft auf die Seligkeit», Vers 14 mit «anvertrautes Gut» im Sinn
der reinen Lehre. Dafür könnte Ign.Pol.6,2 sprechen, welche Stelle recht
ähnlich wie Vers 12 ist. Doch steht dort - im griechischen Text - das lateinische

Wort deposita. Vgl. ThWB Bd. 8, S. 165.



— 60 —

Nur wenn das Tun Gottes und des Menschen aufs engste
verbunden gesehen werden, wenn Gott «in uns» handelt, wird der
Subjektwechsel fürs Bewahren der paratheke in 2.Tim.l,12 und 14

verständlich: Die Tatsache, dass Christus die paratheke bewahrt,
bedeutet nicht, wir hätten dies also nicht mehr zu tun, sondern
vielmehr, wir hätten es gerade zu tun.

Der Begriff der paratheke, des anvertrauten Gutes, enthält die
Verpflichtung, für dies Gut zu sorgen. Wenn nun dennoch Christus
selber die paratheke bewahrt, so muss das heissen, dass er die
Verpflichtung in uns (paratheke mou) durchhält, den Auftrag dauern
lässt und damit auch den Beauftragten durchhält. Das ist geradezu
das «kostbare Gut», dass sich Gott uns als Berufung (Vers 9) gibt,
als charis. Das wäre nach dem Kontext von 2. Tim. 1,9-11 die Gnade,
die in Christus erschienen ist (ein liturgischer Text) als unser Leben,
welches sich für uns darin verwirklicht, dass wir einen Auftrag
erhalten, wie auch der Verfasser (Vers 11) zum Herold, Apostel und
Lehrer gesetzt worden ist. Dazu passt einerseits das Leiden des

Verfassers, das ihn andererseits - es ist eben echtes Leiden - in
»Anfechtung bringt, aus der er sich rettet durch das Vertrauen darauf,
dass der, welcher ihn beauftragt hat, zum Auftrag wie zum
Beauftragten steht. Das Retten und Berufen (2.Tim. 1,9) ist tatsächlich
ein Hendiadyoin.

Das in Vers 9 eingefügte paulinische «nicht nach unsern Werken»

scheint charis aherdings anders zu bestimmen. Doch ist zu
beachten, dass diese Beifügung im ganzen Abschnitt keine Entsprechung

findet. (Die Tatsache, dass der Gedankengang ohne sie klarer

ist, muss aber nicht heissen, sie sei erst nachträghch beigefügt
worden)

Unter dem Stichwort charis würden wir hier das Thema «Auftrag»

finden ebenso wie unter charisma.
Ein Mann wie die Männer von 2. Tim. 2,2 wird auch Timotheus

gewesen sein, nämlich einer, bei dem die allgemeine Berufung
durch die charis und die besondere durch das charisma - um es so

zu sagen - zeitlich auseinanderfielen. Er war schon, bevor er
das Charisma erhielt, pistos und ikanos, hatte schon vorher
dieselbe pistis wie Mutter und Grossmutter. (Der Verfasser gibt sich
als Paulus. Bei Paulus fallen die beiden Berufungen zeitlich in
eins.) Da stellt sich die Frage, ob und wie das charisma gegenüber
der charis etwas Neues bringe. Was ändert sich durch die Ordination



— 61 —

Das Charisma zeigt sich als Sonderfah von Glauben und Geist.
Wie diese ist auch es nicht eine Gegebenheit, sondern eine Aufgabe.
Man kann sich nun fragen, ob die zwei Charisma-Stellen einen
andern Sinn erhielten, wenn das Wort Charisma durch das Wort
Aufgabe ersetzt würde.

3.Wie wäre es, wenn es statt charisma diakonia oder ergon
hiesse l.Tim.4,14 fügte sich auch so in den Zusammenhang ein

(dasselbe gilt für 2. Tim. 1,6, nur dass das Ersetzen des Wortes
charisma eine Reihe anderer sprachlicher Änderungen nach
sich ziehen müsste.) 1. Tim. 4, 14 fügte sich sogar leichter in den

allgemeinen Zusammenhang der Timotheusbriefe ein. l.Tim. 1,12
dankt der Verfasser dafür, dass er von Christus zum Dienst
eingesetzt worden ist. 2.Tim.4,5 wird ermahnt «...tue das Werk
eines Evangehsten, vollbringe deinen Dienst», l.Tim.3,1 steht

ergon für den bischöflichen Dienst, für das Bischofsamt. Charisma,

ergon und diakonia erscheinen wie Wechselbegriffe.
Conzelmann133 hält fest, dass für das Verständnis des Wortes

charisma im Neuen Testament der jeweihge Kontext bestimmend
sei. Ein Überbhck über die charisma-Stellen im Neuen Testament
bestätigt dies. Das Wort kann sehr verschiedenartige Bedeutungen
haben. Z.B. Röm. 12,6 werden auch Ämter Charismen genannt. Der
Unterschied zu den Timotheusstehen hegt vielleicht nur zufällig
darin, dass dort charisma bloss für ein einziges Amt, nämlich das
des Timotheus, gebraucht wird. Es ist jedenfalls problematisch134,
aus den zwei Stellen in den Timotheusbriefen zu schhessen, es

würde (erst) dort der Gedanke des Amtscharismas entwickelt. Dass

dort vom Charisma der gewöhnlichen Christen nicht mehr die Rede
ist135, stimmt natürlich rein nach dem Wortbefund. Doch kann das

reiner Zufall sein. Immerhin haben wir eine gewisse Parallelität
zwischen pistis, pneuma und charisma, und auch zwischen
charisma und charis gesehen, womit der Sache nach das Charisma der

gewöhnlichen Christen nicht fehlt. - Röm. 5,15 und 2.Kor. 1,11
steht charisma im Sinn von charis. Umgekehrt nennt Paulus in
Röm. 1,5 sein Amt charis, also etwa im Sinn des charisma der
Tim.brr. In Röm. 1,5 sind charis kai apostole als Hendiadyoin zu
verstehen.

133 ThWB Bd. IX, S.393.
134 ThWB Bd.IX, S.397.
135 ThWB Bd.IX, S.397.



-— 62 —

Wenn Röm. 1,5 apostole als charis gesehen wird, und wenn
l.Tim.4,14 und 2.Tim. 1,6 statt ergon etwa oder diakonia
charisma steht, so könnte charis wie charisma aussagen, dass das
Amt von Gott sei. Menschen haben Timotheus die Hände aufgelegt.

Das war nicht bloss die Verleihung eines ergon, sondern das

war charis, gegebene charis, charisma. Die pistis und das pneuma
in Timotheus wie in den Propheten, die bei der Ordination
prophezeiten, wollten sich im Auftrag zum Amt konkretisieren. (Es ist
möglich, aber bei der Ungewissheit über das Wesen der
neutestamentlichen Propheten unsicher, dass die Erwähnung der Propheten
bzw. Prophezeiungen, ebenfalls wie die Wahl des Wortes charisma
unterstreichen soll, dass es sich bei der Ordination um göttlichen
Auftrag handelt.)

Was ändert sich also durch die Ordination
Es ist einmal klar, dass der Ordinierte bestimmte neue Aufgaben

hat wie Lehren, Vorlesen, besonderes Vorbild sein, welche
Aufgaben er nicht unbedingt vorher schon haben müsste.

Nun kann er aber all diese Aufgaben schon gehabt haben.
Einigermassen hat sie jeder Christ. Die eigentliche Änderung dürfte
in der Neueinordnung in der Gemeinschaft der Kirche sein, nämlich

darin, dass der Amtsträger den »Auftrag des Apostels (der
Briefverfasser will ja Paulus sein) weiterführt, im Namen des »Apostels

oder anderer bereits bestehender Autoritäten anordnet, lehrt,
ermahnt usw., dass er jetzt für diese Autoritäten steht.

Im übrigen aber ist es sehr schwer, wenn nicht unmöglich,
einen Unterschied des Ordinierten zu den andern Christen zu
erkennen.

Die Änderung durch die Ordination scheint sich auf die
Neueinordnung zu beschränken.

Nach der Ordination wird nicht von einem Mehr an Gnade,
Glaube oder Geist geredet, sondern statt Geist kann es jetzt
charisma heissen: Das Allgemeine (d.i. pneuma oder pistis) ist in
einem Besondernkonkretisiert. So darf man wohl folgern, dass für
Timotheus sein Christsein mit seinem Amtsträgersein zusammenfalle

und er damit zugleich keinen andern Geist hat als den, der
sich auch als Charisma zeigt, und sein Charisma ist, was bei seiner
Mutter oder Grossmutter der Glaube. Zwischen seinem Glauben
und seinem Charisma ist kein wesensmässiger Unterschied.

Zum Schluss sei noch eine Bemerkung gemacht zur Frage, ob
das »4mtscharisma irgend etwas garantiere.



— 63 —

Dazu ist die erwähnte Beobachtung interessant, wie 2. Tim. 1,6
charisma in ähnlicher Funktion gesehen wird wie im folgenden Vers

pneuma, wie auch im Vers 14 hagion pneuma. Da ist nun deutlich,
wie jegliches Garantiedenken fehlt. Es geht einzig darum, dass man
den Auftrag hat, «nicht zu vernachlässigen», sich dementsprechend
zu verhalten, dass der Geist kein Geist der Furcht und des Verza-

gens ist. Daraus, dass es der Geist der Stärke ist, folgert nicht, dass

man viel vermöge, sondern, dass man stark zu sein habe. Nicht
obwohl, sondern weil er den Geist der Stärke empfangen hat, hat
Timotheus sein Charisma anzufachen. Wrohl wird Gott die
paratheke bewahren. Dass Gott das tut, bedeutet aber gerade, dass wir
uns darum zu bemühen haben.

Thesen zur Frage nach der « Amtsgnade »

Ein Bedenken des Amtsgeistes ist ein Bedenken der allgemeinen

Einwohnung des Heiligen Geistes m der Kirche in besonderer
Sicht. Der Heilige Geist wohnt nicht nur der Kirche als ganzer ein
(was das Vorrangige ist) sondern zugleich jedem Glied der Kirche.
Das eine ist nicht ohne das andere.

Wenn eines dieser Glieder ordiniert wird, so kann man die
Einwohnung des Geistes bei ihm von nun an Amtsgeist oder Amtsgnade

nennen. Mit der Ordination wird keine neue Geisteinwohnung

gegeben noch die Geisteinwohnung vermehrt, sondern die
bisherige Geisteinwohnung neu bezogen, es wird der allgemeine
Auftrag, füreinander da zu sein, konkretisiert. In dieser Konkretisierung

besteht die Gnadengabe der Weihe.
Das gilt aber nicht nur für den Ordinierten selber, sondern für

alle Christen, auch für die Laien und deren Geistbegabung.
Die Ordination schafft eine «Beziehungsspezifität» der Christen

zueinander. Sie ordnet die Geistbegabung, den Glauben, die Gott-
unmittelbarkeit, das von Gott in Dienst Genommensein der Christen

zueinander.
Die Ordination am einen Glied der Kirche gilt allen. Alle werden

durch sie ordiniert, aller Geistbegabung wird «Amtsgnade», um
es so zu sagen. Das bedeutet nicht Angleichung der Christen aneinander,

Gleichmachung, sondern gerade umgekehrt für jedes Glied
der Kirche eine jeweilen neue, andere Bezogenheit von ihm mit seiner

Geistbegabung auf die übrigen Glieder der Kirche.



— 04 —

Da die Ordination auf geschichtlichem Weg vom Inkarnierten
herkommt136, bestimmt sie die Gemeinde als auf Christus bezogene.

Indem die Gemeinde im Ordinierten den Gesandten Christi
sieht, bekennt sie sich zu Christus. Das kann sie nur als pneumato-
phore. Der Geist ist damit auch bei der Ordination als Geist der

ganzen Gemeinde zu sehen.
So wie die Christen dem Geist, der ihnen einwohnt, gehorchen

müssen, so müssen sie auch dem Gesandten Christi gehorchen; so
wie sie dem Gesandten Christi gehorchen müssen, so müssen sie
auch dem Heiligen Geist in ihnen selber gehorchen. Der »Amtsauto-
rität steht che Autorität des Gewissens gegenüber.

Dieser Satz enthält eine Spannung, die nur für sinnvoll gesehen

werden kann, wenn man glaubt, dass die Kirche die Darstellung

der Heiligen Dreifaltigkeit ist, des Gottes, der ih Gemeinschaft

ist und der sich uns in unserer Gemeinschaft, der Kirche,
gibt (und sich hier riskiert).

Von diesem Glauben her darf die erwähnte Spannung nicht
abgeschwächt werden, weder so, dass das Amt, noch so, dass die
«Mündigkeit» der Laien abgeschwächt würde.

Die Ordination hebt - auch für den Ordinierten - dies nicht
auf, dass man nur Christ sein kann in der Spannung zwischen dem
Vor-Gott-Stehen «im stillen Kämmerlein» und dem in der »Abhängigkeit

von den andern und zugleich in der Verpflichtung für sie
Stehen. Der Ordinierte verliert nicht etwa diese Abhängigkeit und
behielte nur eine (am Ende noch vermehrte - sie lässt sich gar nicht
vermehren!) Verpflichtung für die andern. Er bleibt in seinem
Glauben abhängig von den Mitchristen, auch den Laien, auf die er
weiterhin zu achten hat.

Diese gegenseitige »Abhängigkeit und Verpflichtung wird durch
die Ordination gerade betont (niemand ordiniert sich selber,
ordiniert wird man für andere) und bekannt - und zwar im Ordinierten
vorbildhch für alle. In der Ordination wird im besondern das
Allgemeine dargesteht. Zugleich charakterisiert die Ordination dies als
auf Christus bezogen, da sie durch die apostohsche Sukzession die
Sendung durch Christus darsteht.

136 Wieweit das historisch stimmt, ist nicht die entscheidende Frage.
Es geht vielmehr darum, dass die Küche sich zum historischen Christus und
seinem »Amt bekennt. Die geschichtlich vorgegebene Tradierung der Ordination

ermöglicht dieses Bekenntnis,



65

Wenn die Geistbegabung der Christen eben eine christliche ist,
dann drängt sie zur Annahme der Ordination, eben dazu, sich in einem
Gesandten Christi zu Christus bekennen zukönnen. (Dies kann notfalls
durch Kritik am Christi nicht würdigen Gesandten geschehen.)

Beim »Amtsgeist kann man zwei Aspekte unterscheiden :

1. Wenn der Amtsträger sich von seinem Amt, von der Ordination

her verstehen vili - und das muss er - dann muss er auch seine

Geistbegabung, seinen Glauben, vom Amt her verstehen. Er kann
sich nicht einmal als Christ ganz allgemein und daneben noch als

Amtsträger sehen. Mit der Beauftragung und Sendung durch die
Ordination fällt seine Gliedschaft am Leib Christi und damit sein

Heil zusammen.
2. Das genannte Selbstverständnis des Amtsträgers ist aber

nicht für ihn allein gültig. Wenn die Ordination, die Sendung durch
Christus ist, das Wesen der Kirche darstellt, so besagt sie, was für
die Kirche als ganze und damit auch für die einzelnen Glieder der
Kirche mit ihren jeweiligen Aufgaben gilt.

Anders gesagt : Dies, dass die Ordination anerkannt wird, sagt,
dass man das Heil, das Leben im Geist, so versteht, dass man sich
als Beauftragten und Gesandten weiss, von Christus her für die
andern, und von diesen andern, die eben auch mir gegenüber beauftragt

sind, wiederum abhängig.
Wo die Ordination anerkannt wird, da wird der Heilige Geist

als Geist der Gemeinschaft bekannt, der die Glieder der Gemeinschaft

einander zuordnet.
So wie ich das Problem sehe, ist die Frage der Amtsgnade im

herkömmlichen Sinn zuerst eine, die sich in der Sicht des Amtsträgers

selber zeigt.
Fürden Laien und seine Sicht des Amtsträgers kämevorder Frage

der Amtsgnade die des character. (Character ist hier allgemein genommen

als besondere Beziehung zu Christus, spezielle Christusbildlich-
keit. Die Frage des indelebilis ist in dieser Arbeit nicht behandelt.)

Die Frage der «Unfehlbarkeit» der Amtsträger (s. Kapitel zu
Schmaus, Anm. 55, die orthodoxe Auffassung) und ihrer Lehrautorität

wäre nicht zuerst eine Frage der Ordination. Es geht vielmehr
darum, dass der Kirche die ihr zustehende «Unfehlbarkeit» in
bestimmten Gliedern eher gewährt zu sein scheint; mit andern Worten,

es ist eine Frage der Wahl der Gheder, die ordiniert werden
sollen, und nicht eine der Folge der Ordination. Diese wäre (für diesen

Fall) als Bestätigung und nicht als Beauftragung zu sehen.


	Systematische Überlegungen zur Amtsgnade [Schluss]

