Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 64 (1974)

Heft: 1

Artikel: Systematische Uberlegungen zur Amtsgnade [Schluss]
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s B

Systematische Uberlegungen zur Amtsgnade

Von Peter Amaet

(Schluss)*

Zusétzlich muss man Schmaus den Vorwurtf eines teilweisen
Individualismus machen, da er das Wirken des Heiligen Geistes im
Laien als ein Wirken sieht, das fiir den Laien selber und nicht auch
fiir andere geschieht, seien es Amtstrager oder Mit-Laien. So sieht
es jedenfalls nach den expliziten Aussagen (die nicht das Woértlein
¢nury — nur fiir den Laien selber —, aber seinen Sinn enthalten) wie
nach der Gesamtstruktur der Sicht von der Geisteinwohnung in
der Kirche aus. Gewiss liesse sich der Gedanke anhédngen, dass, was
einem einzelnen Laien geschieht, gar nicht fiir ihn isoliert bleiben
kann. Was einem Glied geschieht, geschieht dem ganzen Leib. Die
Frage ist aber gerade, in welcher Zuordnung das geschéhe, ob es
gleichsam eine Nebenwirkung oder beabsichtigt sei.

Zur Frage, ob Schmaus einem «ekklesiologischen Monophysi-
tismus» entgehe, sei vorerst nur folgendes bemerkt. Schmaus redet
nicht von der pneumatologischen Begriindung der Freiheit des
Menschen. (Diese wird tberhaupt nur kurz erwidhnt). Entgeht er
damit, dass er so den — evtl. nicht pneumatophoren — Menschen der
Gnade gegeniiberstellt, dem Monophysitismus? Es sieht bei
Schmaus fast so aus, als beschrinke sich die menschliche Freiheit
darauf, dass man sich der Gnade mehr oder weniger 6ffnen und die
Gnade annehmen oder ablehnen kénne. Wenn man sich der Gnade
aber 6ffnet, stellte sich, sollte man meinen, wiederum die Frage nach
der Freiheit des Willens. Diese Frage wird aber nicht behandelt.
Da, wo von den aktuellen Gnaden der Amtsgnade die Rede ist,
sicht es aber so aus, als ob die einzelnen Gnaden dem Amtstréger
helfen, sein Werk zu tun, das so jeweilen eine supranatural tber-
hohte Leistung wire. Obwohl er an anderer Stelle das Problem der
Anwendung des Chalzedonense auf die Geisteinwohnung kurz auf-
wirft’?, kommt er nicht zu einem klaren Paradox, nach dem das
Handeln des Priesters das Handeln ganz des Geistes und zugleich

* Vel IKZ 2/3/1973, S.168-181, und 4/1973, S.228-249.
3¢ Dogm. III, 1, S.366.



ganz des Priesters wire, der dem Geist dennoch gegeniibersteht.
Dass diese direkte Angleichung ans Chalzedonense derart nicht
moglich ist, ist eindeutig, allerdings miisste gezeigt werden, warum
die Vereinigung des Geistes, sei es nun mit dem Priester oder mit
der Kirche als ganzer, nicht strikt der der beiden Naturen in Chri-
stus gleichgesetzt werden kann. So aber bleibt alles im Unklaren,
sowohl einer «nestorianischen» wie «monophysitischen» wie chalze-
donensischen Interpretation offen. Fragwiirdig nun wird, ob bei
Schmaus die Geisteinwohnung nicht doch teilweise «monophysi-
tisch» gesehen sei, wenn man auf sein Garantiedenken achtet.

Es wurde schon erwahnt, dass nach Schmaus der Heilige Geist
in gewissen Fallen Unfehlbarkeit verbiirge. Dazu wurde vermutet,
dass dabei der Heilige Geist wie ein Zusatz verstanden sei. Kein
Zusatz wire er, wenn dies Verbiirgen so verstanden wire, dass da,
wo die Gemeinschaft der Kirche eine Wahrheit erkennt, sie dabei
diejenige Gewissheit hat, von der sie bekennen kann, dass sie vom
Heiligen Geist gewirkt sei. Dass die Kirche dies als Gemeinschaft
erfihrt, stellt sie so dar, dass sie die erkannte Wahrheit durch ein
Gemeinschaftsorgan ausspricht, sei dies der Papst oder ein Konzil.
In dessen Wort erkennt sich die Kirche, eben weil ihr der Heilige
Geist diese Erkenntnis schenkt, ihr diese Wahrheit zeigt oder nun
eben «verbiirgty. Die Kirche stellte sich danach dem Wort eines
Amtes nicht deshalb, weil sich dort verbiirgt die Wahrheit fénde,
sondern deshalb, weil der Heilige Geist, der Geist der Gemein-
schaft, gerade auch so Gemeinschaft wirkt, dass er die Gemeinde
sich dem Amtstriger stellen lisst. Es ist die pneumatophore Ge-
meinde, welche sich dem pneumatophoren Amtstriger stellt und
sich so als Gemeinschaft erfahrt. Vielleicht kann man geradezu
sagen, dass der Heilige Geist in diesem Sich-Stellen, in diesem Ge-
geniiber, in diesem Miteinander wohne?!.

51 Dogm. IT1, 1, S.356, liest man: «So wie der Heilige Geist bei seinem
Kommen am Pfingsttag alle in Jerusalem Versammelten erfiillte, die Apo-
stel und die tibrigen Jiinger (Apg.2, 1-4), so erfiillte er alle Glieder der Kir-
che. Er wirkt jedoch in ihnen verschieden. Er schafft nicht den Unterschied
zwischen Laien und Amtstriagern, denn dieser stammt von Christus. Aber er
wirkt in den Aposteln und ihren Nachfolgern, was ihres Amtes ist...» Dieser
Ansatz, das Wirken des Heiligen Geistes bei allen Gliedern der Kirche zu
sehen, wird kaum weitergefiihrt. Es sieht danach, tiberspitzt gesagt, so aus,
als ob es nicht der Heilige Geist wire, welcher die Laien auf den Amtstriger
(auf das Apostelkonzil) héren liesse. Oder es ist eben ein rein passives Héren,
* Aufnehmen, wobei das Fortwirken der Bewegung des Geistes nur in Rich-
tung auf Gott geschieht. Der Heilige Geist weht gleichsam nur in einer



Schmaus sieht es aber anders. Dies zeigt sich an der Art, wie er
die Apostelgeschichte zitiert. Er fiithrt z. B. den Inhalt von Apg. 6,3
wie folgt an: «Als Méanner fiir die Armenpflege aufgestellt werden
sollten, wurden nur (dies ,nur‘ entspricht nicht dem biblischen
Text!) solche in Aussicht genommen, die voll des Heiligen Geistes
waren®?y. Dazu finden sich weitere biblische Belege, die alle aus der
Apostelgeschichte entnommen sind und die zeigen sollten, dass es
der Heilige Geist war, welcher die Amtspersonen leitete. Wer daher
einer solchen Amtsperson begegnet, begegnet dem Heiligen Geist.
Dies wird mit der Episode des Ananias und der Sapphira belegt.
Positiv heisse dies eben, dass die Liehre der Amtstriager durch den
Heiligen Geist verbiirgt sei.

Es ist eine Frage fir sich, wieweit Schmaus seine Darlegung
exegetisch verantworten kann. Einmal erscheint bei Lukas der Ter-
minus «Heiliger Geist» in meist eingeschrinkterem Sinn als etwa
bei Paulus®3. Dann koénnte auch eine Stelle wie Apg.10,44 (Corne-
lius) angefiihrt werden, wo das Handeln des Apostels nicht sosehr
durch den ihm selber einwohnenden Geist bestimmt wird als viel-
mehr durch den in Laien (gar noch ungetauften) wirkenden Hei-
ligen Geist. Und dann stellt sich die Frage, welche an der Grenze

Windrichtung. Die Kirche erscheint wie ein Tunnel: Beim Eingang, dem
Amtstriger (Papst, Konzil), weht der Geist hinein und beim Ausgang, den
Laien, wieder hinaus. Die allgemeine Sicht scheint bei Schmaus so zu sein,
wie es folgendes Zitat zeigt (bei Schmaus selbst fehlt eine derartig eindeutige
Aussage): A.Javierre in Concilium 4.Jg., Heft 4 1968, S.246 (Javierre stellt
bewusst die traditionelle rémisch-katholische Auffassung dar): «Die aposto-
lische Sukzession setzt an eben diesem Punlit an: Wie Christus den Geist in
voller und fruchtbarer Form ausgoss, so hatten dies auch die Apostel zu tun:
Durch die Sicherung des Beistandes des Geistes bei der Verkiindigung des
Wortes (Lehrer), durch die Teilnahme an der Gewalt, dem Evangelium zum
Durchbruch zu verhelfen (Seelsorger) und durch die Geistmitteilung in
fruchtbarer Fille, um imstande zu sein, fur die Kirche Séhne und Viter zu
zeugen (Pontifex). Die Spezifikation liegt klar zutage. Die Benefizidre sind
die Bischofe. Sie nehmen in der Kirche einen besonderen Platz ein, analog
den Aposteln in der Urkirche. Obwohl das Wort katholisch ist und der Geist
keine Grenzen kennt, gibt es spezifische Diener am Wort und Spender des
Geistes. Wie einst. Die Herkunft und die Posterioritit (nach dem Ver-
schwinden der Vorginger) sichert ihre Sukzession.»

2 Dogm. 111, 1, S.357.

3 Apg.5, 3 ist evtl. eine Ausnahme. Schmaus diirfte sie allerdings
falsch sehen. Wenn Ananias den Heiligen Geist betriigt, so liegt das nicht
zuerst in der Linie eines Betriigens von Petrus — wie Schmaus es sieht — als
vielmehr eines Betriigens der ganzen Gemeinde und auch des Geistes in
Ananias selber.



zwischen Exegese und Systematik liegt, welche Bedeutung bei
Lukas jeweilen die Bemerkung hat, dass es der Heilige Geist gewe-
sen sei, der etwas veranlasst hat. Es ist recht ungewiss, dass Lukas
sagen will, wenn schon der Heilige Geist etwas wolle, dann werde es
auch in Ordnung sein, in dem Sinn, als ob das Bekenntnis dazu,
dass es eben der Heilige Geist sei, nicht mehr nétig oder evtl. nicht
gar das Entscheidende sei. Apg.7,51 sagt Stephanus: «Ihr wider-
strebt allezeit dem Heiligen Geist.» Daraus miisste eher gefolgert
werden, wer dem Heiligen Geist widerstrebt (der im Horer, im An-
geredeten selber ist), widerstrebt auch dem Amt, und nicht umge-
kehrt, wie Schmaus es tut, wer dem Amt widerstrebt, widerstrebe
auch dem Heiligen Geist.

Eine andere Frage aber ist es, was das systematisch bedeutet,
wenn Schmaus sagt, die Worte des Amtes seien durch den Heiligen
Geist verbiirgt. Woher weiss er das ? Ist er Fundamentalist, der es
aus Bibelstellen abliest ? Woher weiss er dann, dass die Bibelstellen
selber durch den Heiligen Geist verbiirgt seien ? Das kann er doch
wohl nur wiederum durch den Heiligen Geist selber wissen. Es ist —
direkt oder indirekt — der Heilige Geist, der ihm sagt, dass er auf
die Amtstriager als besondere Trager des Heiligen Geistes horen
muss. Gerade darauf aber reflektiert Schmaus nicht. Durch die
alleinige Verwendung von lukanischen Stellen in unserem Zusam-
menhang zieht er vielmehr den Verdacht auf sich, als ob er den
Heiligen Geist als etwas Zusitzliches sihe (bei Lukas meint der Be-
griff «Heiliger Geist» meist, was Schmaus als besondere Ausserung
des Heiligen Geistes bezeichnen miisste), analog etwa von Wun-
dern, das die Amtstriger beglaubigte. Eigenartig ist dann, dass
Schmaus auch die Stelle iiber die Wahl der Diakone (Apg.6,3) an-
fithrt, und dies erst noch mit dem Zusatz des «nur» — nur solche
voll des Heiligen Geistes —, und dann nicht folgert, Amtstriger
konne nur sein, wer voll des Geistes sei, und eben nur dessen Wort
sei beglaubigt. Und indem diese Amtstrager beglaubigt sind — so
wie Schmaus Lukas versteht —, seien es dann alle. (Gewiss gilt dies
nur unter gewissen Bedingungen, wie sie etwa fiir den besonderen
Fall im Dogma fiir die papstliche Unfehlbarkeit genannt sind.)

Dreierlei scheint wichtig zu sein:

1. Die besondere, ans Ubernatiirlich-Wunderbare grenzende
Wirkung des Heiligen Geistes beglaubigt das Amt.

2. Der Heilige Geist verleiht den Worten des Amtstrigers den
Charakter der Unfehlbarkeit.



3. In beiden Fillen wird iiber das Erkenntnisprinzip auf Seite
der Laien nichts gesagt.

Die Frage wird — wie auch bei Lukas — nicht gestellt, woran
man erkenne, dass die Geisteswirkungen nicht andere, vielleicht
nur krankhafte oder jedenfalls ungiiltige Erscheinungen seien. Der
Verweis auf die Schrift ist nicht von fundamentalistischen Bemii-
hen unterschieden. Die Anwendung des Begriffs der Unfehlbarkeit
legt eher den Verdacht, es handle sich um Fundamentalismus,
nahe: Es sagt die unfehlbare Schrift, das Wort des Amtstrigers sei
unfehlbar. Demgegeniiber ist nur eine passive Annahme méglich.
Da ist es mindestens fraglich, ob man sagen darf: «Wie der Sohn
Gottes sich mit der menschlichen Natur verband und sie in seine
Daseinskraft aufnahm, so dass sie nur noch in ihm und durch ihn
existierte, so verband sich nach Meinung der Kirchenviter der Hei-
lige Geist mit der Kirche, so dass diese nur in ihm und durch ihn
existiert. Dieser Vergleich ... hat jedoch seine Grenzen; denn zwi-
schen dem Heiligen Geist und der Kirche besteht keine hypostati-
sche Union... Man kann das Verhaltnis zwischen Kirche und Hei-
ligem Geist zutreffend als ,Bund‘, ,Verbindung‘ charakterisieren.
Es besteht keine Existenzeinheit, sondern eine Tatigkeitseinheit.
Auch diese liegt im ontologischen Bereich. Sie lisst jedoch die Per-
sonalitit der Glieder der Kirche weiterbestehen...» «Wenn das
Konzil von Chalzedon von den zwei Naturen und Tétigkeiten in
Christus sagt, dass sie ,unvermischt‘ seien, so ldsst sich dies mit
dem gleichen, ja mit gesteigertem Recht von der Kirche sagen.
Denn der Heilige Geist und sein Wirken vermischt sich mit dem
Tun der Kirche nicht zu einer pantheistischen Einheit. Wenn
jedoch das Konzil von Chalzedon erklirt, dass in Christus Goti-
liches und Menschliches untrennbar und ungetrennt sei, so gilt dies
von der Kirche nur in einem gewissen Sinn, denn die Verbindung
zwischen ihr und dem Heiligen Geist ist wesentlich lockerer als zwi-
schen der Kirche und Christus®*.» Nun sieht es aber doch so aus, als
ob da, wo der Heilige Geist dem Wort eines Amtstrigers Unfehl-
barkeit verbiirge, diese «pantheistische» Einheit dennoch zustande
komme. Oder aber, mit dem Begriff «Unfehlbarkeity wire etwas
ganz anderes gemeint als die Garantie, dass kein Irrtum vorliege3>.

5¢ Dogm. ITI, 1, S.366f, «Kirche und Christus», ist wohl Verschrieb fur
die zwei Naturen in Christus.

55 Die Dogmatisierung des péapstlichen Primats, welche die der Unfehl-
barkeit umschliesst, enthélt einen eigenartigen Widerspruch, indem als Be-



Es sieht so aus, als ob in gewissen Worten kirchlicher Amtstrager
sich der Heilige Geist in einer Weise engagiere, dass es eine leere
Behauptung bleibt, zu sagen, der Heilige Geist sei selber mit dem
Tun des Lehramtes nicht vollig eins. Die Kirche wird geradezu in
zwei Teile von verschiedener Verbindung mit dem Heiligen Geist
unterteilt. In gewissen Féllen konnen Amtstrager gar nicht anders,
ob sie es wollen oder nicht, glaubten oder nicht, sich Miihe geben

grundung und Erlduterung Worte Gregors d. Gr. angefithrt werden, welche
dem ubrigen Text schirfstens widersprechen (Dies ist bereits nach dem im
Vatikanischen Text gebrauchten Zitat so. Noch viel deutlicher wéire es,
wenn auch der weitere Kontext zu jenen Worten im Konzilstext stiinde. Die
Vermutung, Gregor hétte mit der Ablehnung des pépstlichen Primats nur
einen Primatsanspruch Neuroms bekdmpfen wollen, was indirekt eine Stér-
kung der péapstlichen Stellung bezweckt héitte, wiirde die Sachlage selbst
dann nicht éndern, wenn diese Vermutung historisch gesichert wire. Es ist
auf jeden Fall eindeutig, dass Gregor — auch mit den im Konzilstext ver-
wandten Worten — einen Primat von der Art eines Universalepiskopats ab-
lehnt.) Wenn man versucht, das Dogma von der pépstlichen Unfehlbarkeit
von diesem Paradox her zu verstehen, so kénnte man in die Nahe eines Ver-
stindnisses der Unfehlbarkeit gelangen, wie wir es bei orthodoxen Theologen
antreffen kénnen.

Nach Trembelas Dogm. 2 (Athen 1959), S. 402, ist die 6kumenische Synode
unfehlbar. S.405 aber unterliegt sie dem Glaubensbewusstsein der ganzen
Kirche und S.406f gar dem der Laien. Dabei hitten die Bischéfe allerdings
nicht im Namen und Auftrag der Laien auf dem Konzil deren Glauben
zu vertreten. Sondern nachtriglich hétten die Laien die Konzils-
entscheidungen als unfehlbar zu erkennen, als ihren Glauben und die
Wahrheit ausdriickend. (Wiirden die Entscheidungen nicht als unfehlbar
erkannt, so konnte das Konzil nicht als 6kumenisches rezipiert werden, muss
Trembelas nach dem weiteren Zusammenhang interpretiert werden.) Das ist
die Struktur der Wahrheitsfindung und der Verpflichtung auf die kirch-
lichen Sitze. Dabei kann es eben auch geschehen, dass die Annahme eines
Konzils wegen seiner inakzeptablen Sitze nicht moglich ist. Stilianos Char-
kianakis, «Von der Unfehlbarkeit der Kirche in der orthodoxen Theologie»
(Athen 1965), S.81, nennt als Triger der Unfehlbarkeit der Kirche Klerus
und Volk zugleich. S.85: Es seien Organe der kirchlichen Unfehlbarkeit die
Apostel, dann die Bischéfe. Verantwortlich fiir sie seien aber alle — sc. auch
die Laien, bloss dass «an ihrem Ort wirkend sie (die Unfehlbarkeit) dann nur
die authentisch beauftragten Organe erhalten ... die Apostel und Bischéfe.»
Weiter ist dann vorziiglich die Synode ihr Organ. Man wird nicht fehlgehen,
wenn man interpretiert, es wirde hier der Begriff «unfehlbar» gebraucht wie
ein Wort, das sich steigern lasst, wobei «unfehlbarst» nicht ¢«unfehlbar» wire
im Sinne des nicht zu steigernden Wortes, im Sinne von absolut und endgiil-
tig unfehlbar.

Dabei wiire aber fiir die Verwendung des Wortes unfehlbar zu beach-
ten, ob es im bekennenden Sinn gebraucht wird (dann wére es nicht zu stei-
gern) oder ob es die praktische Funktion einer Betonung der Autoritit des
Lehramtes hat (dann wire es — undeutsch — zu steigern). Im letzteren Fall
ist mitzusehen das Problem der Anerkennung im konkreten Fall durch die
Kirche, der Prozess der Rezeption. Man beachte dazu die bei réomisch-katho-



oder nicht, um ihre Verantwortung wissen oder nicht, als unfehlbar
zu lehren. Denn ihre Tétigkeit ist die Téatigkeit des Heiligen Gei-
stes. Dass der Papst in den wenigen I'illen, da er unfehlbar lehrte,
sich Miithe gab, selber daran glaubte usw., tut nichts zur Sache;
denn es lasst sich immer fragen, ob er sich geniigend Miihe gegeben
habe. Man kann auch umgekehrt vorgehen und sagen, wenn es sich
um unfehlbare Akte handle, dann bewirke eben der Heilige Geist,
dass sich der Papst geniigend Miihe gebe®S. Diese Verbindung mit
dem Heiligen Geist behilt jedenfalls diese Intensitiit, da es eine
leere Behauptung bleibt, ein Getrenntsein festzuhalten oder von
unvermischt zu reden?? 58,

lischen Autoren vorkommende Ansicht, ein héretischer Papst sei eo ipso
nicht Papst (bloss dass dann die Frage, wer dies feststelle, nicht bertcksich-
tigt wird), und vergleiche dies mit der orthodoxen Ansicht, ein héretisch leh-
rendes Konzil sei eo ipso nicht giiltig (wobei bedacht wird, dass es die
Rezeption durch die Kirche sei, welche dies feststelle. Unklar bleibt, ob diese
Rezeption einmal als abgeschlossen betrachtet werden kénnte. Praktisch
wird dem so sein, theoretisch aber miisste die Rezeption fiur nie abgeschlos-
sen angesehen werden). Die lateinisch-griechische Differenz liegt weniger im
Verstiandnis der Unfehlbarkeit als in dem der Struktur der Kirche. Hier wie
dort wird bekannt, dass die Kirche unfehlbar (nicht steigerbar) lehren konne.

Es ist immerhin zu beachten, dass auch auf réomisch-katholischer Seite
das praktische Problem der Rezeption eine Rolle spielt, allerdings gleichsam
eine gegen die Kirchenstruktur. Es spielt dies auf drei Arten: Man fragt, ob
die Kriterien fur einen Ex-cathedra-Entscheid wirklich erfiillt seien, man in-
terpretiert neu, und man vergisst einen Entscheid.

Mit der verschiedenen Auffassung der — synodalen oder monarchischen
- Struktur der Kirche ist eine verschiedene Pneumatologie verbunden. Die
Einwohnung des Heiligen Geistes in der Kirche ist am einen Ort als eine in
der Gemeinschaft und am andern Ort als eine vorziglich in den Inhabern
des Lehramtes gesehen.

56 Dogm. I1I1, 1, S.819, betont Schmaus, dass sich die Vorbereitung des
Entscheides nicht auf dessen Unfehlbarkeit beziehe.

57 Dogm. III, 1, S.818: «Es liegt im Sinne der papstlichen Unfehlbar-
keit, dass sie in engstem Zusammenhang mit der Gesamtkirche ... vollzogen
wird. Wenn der Papst nach dem Wortlaut des Primatsdogmas seine Gewalt
auch austiben koénnte, ohne nach dem (Glauben der Gesamtkirche zu fragen,
so wire ein solches Vorgehen praktisch nicht nur schwer durchfithrbar, es
wiirde zwar dem Buchstaben, nicht aber dem Geist des Primats gerecht.»

%% An der prinzipiellen Einheit, die als ¢untrennbare» erscheint, des
Heiligen Geistes mit einem Teil der Kirche éndert es nichts, wenn diese Ein-
heit auf moglichst wenig reduziert wird, wie dies versucht wird in Dogm.
II1, 1, S.819: ¢«Diese Funktion (sc. der theologischen Wissenschaft) ist indes
wichtig, weil dem Triger des Lehramtes zwar die Assistenz des Heiligen Gei-
stes, nicht aber eine unmittelbare Erleuchtung verheissen ist. Die Wirksam-
keit des Heiligen Geistes bezieht sich darauf, dass der Triger des Lehramtes
vor einer falschen Lehrentscheidung bewahrt und zu einer rechten Lehrent-
scheidung gefiihrt wird.»



Diese einseitige Betonung des Geistbesitzes der Amtstriger
konnte vielleicht auch anders interpretiert werden. Analog dem
physikalischen Gesetz, dass einer Kraft eine gleich starke Gegen-
kraft entspricht, konnte diese Betonung des Geistbesitzes des
Amtstragers den gleich michtigen Geistbesitz der Laien evozie-
ren®®. Wir stiinden damit in der Nahe orthodoxer Auffassungen
(Anm.55). Allerdings entspriche das weder Schmaus noch der tra-
ditionellen romisch-katholischen Auffassung.

Wenn wir sehen, wie Schmaus das Amt betont, so finden wir
jedenfalls einen nichtindividualistischen Ansatz des Verstindnisses
der Einwohnung des Heiligen Geistes in der Kirche.

Die starke Betonung des Geistbesitzes der Amtstriager erlaubt
zwel sich widersprechende, paradoxe Folgerungen. Einmal dringt
er den unmiindig gehaltenen Laien in eine extrem individualisti-
sche Frommigkeit. Dies bleibt der einzige Ausweg zur Selbstver-
wirklichung vor der iibergrossen amtlichen Autoritit. Dann ist es
aber gerade diese selbe Autoritit, welche die Frommigkeit des ein-
zelnen in die Kirche einholt und damit der Vereinzelung entnimmt.

Schmaus schlidgt etwa in verschiedener Weise das Thema des
Gegeniibers der Kirche zu Christus an, welches fitr die Kirche konsti-
tutiv sei. Leider fithrt er dies Thema nirgends durch. Es seien aber
zwel Bemerkungen im Hinblick auf dieses Thema betrachtet:

Einmal die Kritik der Ablehnung des filioque durch die Ortho-
doxie und dann die Auffassung von der Einwohnung des Heiligen
Geistes im Amtstriger, welche diese als Vermehrung der Rechtfer-
tigungsgnade sieht. Zu letzterem Punkt sei auch auf die klareren
Satze von L. Ott und P.Fransen verwiesen$®.

In seiner Dogmatik (3.Bd. 1, S.339) schreibt Schmaus: «Es
scheint konsequent zu sein, wenn die griechisch-orthodoxe Theologie

59 Dogm. 1II, 1, S.811: « Ebensowenig sind sie (sc. die irreformabeln
pépstlichen Lehrentscheidungen) eines Beweises im eigentlichen Sinne fahig
oder bediirftig. Sie tragen den Grund ihrer Richtigkeit in sich selbst. IThre
Wahrheit gewinnt Evidenz aus ihrer Tatsédchlichkeit.» Die Wissenschaft
kénne dann diesen Lehrentscheid entfalten, mit dem Gesamt der Lehre in
Beziehung bringen und verstindlich machen. Danach sieht es allerdings
nicht so aus, als ob die Geistbegabung der Laien im Sinne einer « Gegen-
krafty in Sicht kime. Zum Verstindnis des Lehrentscheides wird hier auch
nicht des Heiligen Geistes gedacht. Seine Evidenz gewinnt der Entscheid
nicht im Heiligen Geist (der der hérenden Kirche einwohnte) sondern aus
seiner Tatsédchlichkeit.

¢0 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, 1959, Freiburg, 4.Aufl,,
S.544: «Das Weihesakrament verleiht dem Empféanger heiligmachende



— 10 —

die Rechtsgestalt der Kirche, teilweise wenigstens, verneint ; denn sie
leugnet, dass der Heilige Geist auch vom Sohn ausgeht. Wenn er nur
vom Vater ausgeht, ist seine Sendung in die Kirche auch nur dessen
Werk. So fehlt der Geistsendung das christologische Gepréige. Wir
wissen jedoch, dass die Voraussetzung der griechisch-orthodoxen
Theologie nicht zutrifft; denn der Heilige Geist geht vom Vater und
vom Sohn bzw. vom Vater durch den Sohn aus. Der heilige Thomas
hat in seinem Werk Contra errores Graecorum auf diesen Zusammen-
hang hingewiesen (Buch II, Prolog).» Es sei hier darauf verzichtet,
konfessionskundliche Irrtiimer richtigzustellen betreffend die Auffas-
sung von der Rechtsgestalt der Kirche und von dem, dass das «nur»
vom Vater auch nicht allgemein orthodox ist. Es sei vielmehr ver-
sucht, dieselbe Frage an Schmaus zu stellen, d.h. zu sehen, ob
das filioque auf seine Ekklesiologie Auswirkungen habe.

Schmaus schreibt zur Rechtsgestalt der Kirche (unter voller
Zustimmung wird S. 350 Meschler zitiert): «Wann hat denn die Kir-
che», schreibt Meschler, «zu leben und zu wirken begonnen ? Nicht
vor dem heiligen Pfingsttage. Und doch waren die Bestandteile der
Kirche vor demselben schon vorhanden, zusammengefiigt, organi-
siert, mit allen Gewalten ausgeriistet; die Lehre war verkiindet, die
Apostel gewahlt, die Sakramente gestiftet, die Hierarchie geglie-
dert, und doch lebte und riihrte sie sich nicht. ... bis zur neunten
Stunde am heiligen Pfingstfest, wo ... der Heilige Geist auf sie her-
abstieg.» Schmaus schreibt: «Von Christus empfing sie die Struk-
tur. Thr Leben aber erhielt sie vom Heiligen Geist5.» Wenn man
diese Aussage von der Ablehnung der orthodoxen Auffassung vom
Ausgang des Heiligen Geistes her verstehen will, dann muss das
heissen, dass aus der vorgegebenen Struktur nun das Leben floss,

Gnade. De fide... Als Sakrament der Lebendigen bewirkt das Weihesakra-
ment per se die Vermehrung der heiligmachenden Gnade. Die Weihegnade
hat den Zweck und die besondere Eignung, den Empfanger zur wirdigen
Austbung der Funktionen seines Ordo und zu einem entsprechenden
Lebenswandel zu beféahigen... Mit der Vervollkommnung des Gnadenstandes
empfingt der Ordinand das Anrecht auf aktuelle Gnaden, die kiinftighin zur
Erreichung des Zweckes des Sakraments notwendig sind.»

Piet Fransen im Lexikon Sacramentum Mundi, Freiburg 1969, 4.Bd.,
Sp. 1289: «Die sakramentale Gnade (beim Sakrament der Weihe) kann nicht
von der fundamentalen Gnade der Rechtfertigung unterschieden sein... Die
Gnade der Weihe ist also eine Vertiefung und Wiederausrichtung der Tauf-
gnade in Hinsicht auf die spezifische Sendung und den priesterlichen
Dienst.»

8 Dogm. III, 1, S.351.



e Tl ==

welches, so muss man fortfahren (s.o. das Thomas-Zitat), die Amts-
trager erfilllt und, wenn diese Gefasse gefiillt sind, auf die Laien
weiterfliesst. Es kann aber nicht heissen, dass erst vom Heiligen
Geist her erkannt wiirde, welche Struktur tiberhaupt Christi Willen
gemadss sei. Es ist nicht die geisterfiillte Kirche, die Christus gegen-
iibersteht und sich fiir eine bestimmte Schau Christi entscheidet.
Diese Schau ist vorgegeben. Die Kirche kann diese bloss ablehnen
oder annehmen. Auf diesen Punkt ist die Entscheidung reduziert.
Nur darin steht sie im Gegeniiber zu Christus.

Dieses Weiterfliessen des Heiligen Geistes finden wir niher
umschrieben in Dogm.IV, 1 (3. u. 4. Aufl., S.599f). Das dort Ge-
sagte sei wie folgt zusammengefasst: Durch die Weihe wird dem
Priester ein Charakter eingepragt®®. Das ist seine Christusbildlich-
keit. Diese schliesst eine Stidrkung der Christusverbundenheit in
sich, und diese wiederum begriindet eine innigere Gemeinschaft mit
dem Heiligen Geist (Vermehrung der heiligmachenden Gnade). Das
gesteigerte gottliche Leben enthélt die Hinordnung auf jene wirk-
samen Gnadenhilfen (Beistandsgnaden), durch welche der Ge-
weihte die ihm aufgetragenen Aufgaben in verantwortlicher Weise
zu vollziehen und sein Leben mit seinem Beruf in Ubereinstim-
mung zu bringen vermag. So teilt sich dann der Heilige Geist den
Glaubigen mit. Sollte irgendwo in dieser Kette ein Fehler passie-
ren, so hilft evtl. ein ausserordentliches prophetisches Amt («Nicht
selten geraten solche vom Heiligen Geist fiir besondere Aufgaben in

82 Hervé-Marie Legrand in Concilium 8.Jg., Heft 4, 1972, S.264:
«Trient behauptet nur, dass ein solches Merkmal (Charakter) vorhanden sei,
versagt sich dagegen ausdriicklich jegliche Aussage iiber sein Wesen. In
einer genauen Untersuchung hat J.Galot den gegensatzreichen Pluralismus
der mittelalterlichen Interpretation des Merkmals aufgezeigt. So divergieren
etwa die Thomisten und Scotisten betrichtlich. Das ontologische Versténd-
nis des Merkmals ist keineswegs einheitlich. Ein Olivi erblickt in ihm bei-
spielsweise ein Rechtsverhiltnis zwischen Christus und dem Priester; ein
Durandus von San Porciano nur eine rationale Beziehung. Angesichts dieser
Lage der Dinge hat Trient ausdriicklich jegliche Bestimmung des Wesens
dieses Merkmals vermieden und verurteilt keine der vorhandenen Schulmei-
rungen, nicht einmal die des Durandus, die in ihm eine rein rationale Bezie-
kung erblicken will.» Des weitern hélt es Legrand fir unerlaubt, die Lehre
vom character indelebilis fiir ein Dogma zu halten.

Bei aller Unklarheit scheint dieser Begriff doch zwei feste Elemente zu
enthalten: Durch die Weihe wird der Priester in eine besondere Beziehung
zu Christus (nicht zum Geist) gebracht, und diese Beziehung ist von bleiben-
cer Art.



der Kirche abgeordnete Heilige mit den Tréigern des kirchlichen
Lehramtes zunédchst in Spannungy) .

Hier, und nur hier, in Krisensituationen findet sich ein wahres
Gegeniiber in der Kirche, welches Gegeniiber sonst — so scheint es
Schmaus zu sehen — reduziert bleibt auf die Glaubensfrage in
globo, ob man iiberhaupt annehmen wolle oder nicht. Es scheint
unumgénglich, die Frage zu stellen, ob denn Gott fir Korrekturen
eine andere Ekklesiologie und Pneumatologie habe als fiir das
eigentliche Leben der Kirche. Dieses scheint bei Schmaus wirklich
nach dem filioque ausgerichtet zu sein, indem er nur eine Quelle
der Kirche kennt, nadmlich einen «Christusgeist» oder «Geistchri-
stus». Dass erst ab Pfingsten das in Christus Vorgegebene auch
wirkt, erscheint bloss wie eine Etappe auf einem einlinigen Weg.
Nur im Notfall zeigt sich das Wirken des Geistes als strukturell
Neues, namlich als Gegeniiber zur Autoritit des Amtes, welches
eben Christus darstellt. So wie die Apostel an Pfingsten nur akti-
viert wurden, aber nicht neu Christus gegeniibergestellt wurden, so
geschieht es jeweilen auch dem Laien dem Priester gegeniiber. All-
gemein kommt nach dieser Theologie der Geist durchs Amt. Im be-
sondern erhalt der einzelne Amtstrager durch die Weihe eine Ver-
mehrung der Rechtfertigungsgnade. Er hat diese nicht fur sich son-
dern fiir die Gemeinde, die Laien. Es heisst aber nirgends, dass die
vermehrte Rechtfertigungsgnade anderer Art sei als die noch nicht
vermehrte. Es wire wohl konsequent, zu folgern, dass diese Gnade
iiberhaupt auf die andern ausgerichtet sei. Dies wiirde erst deutlich
werden, wenn durch das Mehr an Gnade deren Gefiss, der Priester
(evtl. auch andere Christen, die eine besondere Aufgabe haben, nur
sagt Schmaus das nicht), tiberfliesse auf die andern hin. Es miisste
dies so verstanden werden, als ob die Gnade erst dann zu ihrem
Ziel komme. Dies Ziel sollte in den Laien, in welche die Gnade
uberfliesst, eigentlich kein anderes sein, ist es doch dieselbe Gnade
(sie wird doch kaum als neutraler Kraftstrom zu sehen sein ?). Nun
wird als Ziel der Gnade das Heil genannt. Nach dem Gesagten wire
somit das Heil fiir die Amtstriger in der Zuwendung zu den andern
zu suchen. Gott begegnete in den andern, ist doch die Begegnung
mit Gott das Heil. Das miisste nun aber auch fiir die Laien gelten,
die somit Gott nicht nur im Herzen oder im Himmel zu suchen héat-
ten, wie es nach Schmaus zu sein scheint. Nach dieser Sicht kénnte

8 Dogm. I1I, 1, 5.3651f.



S, | —

aber die Kirche nicht einem Tunnel verglichen werden®4. Das Ver-
hiltnis der Amtstriager und Laien zueinander erschiene derart pri-
mér als ein briiderliches. Es miisste um eine Angleichung aneinan-
der gehen. Muster, Vorbild dafiir zu sein, wiren in erster Linie die
Amtstriger verpflichtet. Doch kénnte ihnen derart sehr wohl auch
ein Laie Vorbild sein.

Damit diirfte aber Schmaus kaum mehr recht interpretiert
sein. Der oben gebrauchte Tunnelvergleich ist wohl die bessere In-
terpretation. Danach sieht es so aus, als ob der Heilige Geist wei-
tergereicht wiirde seit Pfingsten. Dies wire eine extrem christozen-
trische Sicht. Diese Sicht kann so ausgeprigt sein, dass Schmaus
nicht merkt, dass das Zitat aus Apg. 6,3 mit dem beigefiigten «nur»
eigentlich gar nicht passt. Es sieht so aus, als ob gleichsam vorweg
bezeugt wiirde, was danndurch die Handauflegung geschehen sollte,
nimlich das voll des Heiligen Geistes sein (Schmaus braucht das
Zitat im Zusammenhang, da es um den Geistbesitz der Amts-
trager geht). Falls man fragen wollte, wie das zu verstehen sei, dass
sich dieser Geistbesitz schon vorher zeige, miisste man vielleicht
antworten, Erscheinungen, ob natiirliche oder iibernatiirliche, die
sich vorher zeigen, wiirden iiberhaupt erst so als Zeichen des Hei-
ligen Geistes qualifiziert, als man sich zu ihnen als eben solchen
Zeichen erst von der Weihe an bekenne und eben gar bekenne, sie
seien durch die Weihe erhalten worden. Damit aber hitte das Kri-
terium des Heiligen Geistes seinen Platz betont in Bekenntnis und
keineswegs im empirischen Wahrnehmen.

Dies miisste nach Schmaus aber so ausgelegt werden, dass dies
Bekenntnis bereits die Wirkung der Ordination sei, ndmlich des
Uberfliessens des Geistes auf die Laien. In dieser betont chri-
stozentrischen Sicht gibt es nur eine Quelle fiir das Leben der Kir-
che, das filioque flgt sich zwangslos ein. Dabei wire die Struktur
der Kirche eine stark autoritire. Es gibe in ihr nur die Richtung
vom Urheber Christus zum Amtstrager, von diesem zum Laien, der
sich dann direkt auf Gott auszurichten hitte, ohne dem Amtstra-
ger gegeniiber jemand zu sein. Das bedeutet einerseits eine starke
Abhéingigkeit des Laien vom Amtstrager, heisst aber andererseits
fir diesen, dass er ganz im Dienst des Laien steht.

¢ Vgl. Anm. 51, ebenso am Anfang dieses Kapitels die Fragen um die
«Heilsanstalt» und ¢Heilsgemeinschafty. Der Tunnelvergleich stammt von
mir als Interpretation der Schmausschen Sicht von der Einwohnung des
Geistes in der Kirche.



— 14 —

Wenn nun aber der Geistbesitz des Amtstragers doch danach
betrachtet wird, dass er eine Vermehrung der Heiligungsgnade sei,
welche Gnade damit dieselbe wére wie bei den Laien, und dass
diese Vermehrung nicht fiir den Amtstrager selber, sondern fiir die
Laien geschihe, wobei nicht vergessen werden darf, dass das Ziel
der Heiligungsgnade die Vereinigung mit Gott, nicht mit dem Mit-
menschen meine, dann muss man schliessen, dass der Amtstriger
sich kraft seiner Amtsgnade nicht den Laien, sondern Gott zuwen-
den miisse. Dies gerade, dass er sich Gott zuwandte, geschihe
aber fir die Laien. Das muss meinen, dass der Amtstriger Vorbild
zu sein habe®. (Es ist tibrigens auffallig, wie die Ordinationsriten —
abgesehen von bestimmten Bezugnahmen auf die Verwaltung der
Sakramente etwa — vor allem und ganz vorherrschend Aussagen
enthalten, die man von jedem Christen sollte machen kénnen.)
Danach wire das Verhiltnis des Amtstragers zum Laien nicht so
sehr ein viterlich-herrschendes, sondern ein briiderliches. Die Laien
miissten sich dem &lteren Bruder, ihrem Vorbild, der also im Prin-
zip gleich ist wie sie, angleichen. Sie héitten damit aber den Geist,
den Impetus, sich anzugleichen, nicht vom Amtstriager, ihrem Bru-
der, sondern vom Vater, der sich derart nicht in einem Menschen
darstellte, erhalten. Man koénnte das vielleicht mit dem johannei-
schen Ausdruck des Ziehens des Vaters zum Sohn (Joh.6,44)
sagen. Dies, dass es zum Sohn geschieht, wiirde bekannt und gesell-
schaftlich wirksam, indem es zum Amtstriger hin geschieht, wel-
cher durch die Weihe Gesandter des Bruders Christus ist, und
damit eben als Vorbild bezeichnet und beauftragt wire.

Falls dies stimmt, miisste aber neu gesehen werden, was
Schmaus iiber das Verhéltnis der Rechtsgestalt und des Lebens der
Kirche in Kritik an der Orthodoxie sagt. IEs miisste ndmlich viel
mehr die Reziprozitat des Gegeniibers des Geistes zum Sohn betont
werden, fiir welche das «durch den Sohn»%% eher offen ist als das

65 Damit ist eine Deutung des Uberfliessens der Gnade versucht, die in-
nerhalb der thomistischen Gnadenlehre schwierig ist. Nach dieser wére wohl
die Gnade hier wie dort dieselbe, aber es bewirkte eben erst das Uberfliessen
die neue Ausrichtung (s. oben das Thomas-Zitat). Die erschaffene Gnade
liesse sich nicht so denken wie der Heilige Geist, der Liebe ist, und zwar als
Relation, die mit sich identisch bleibt. Demgegeniiber wire die erschaffene
Gnade zuerst nicht als Relation sondern als nicht bezogene Kraft gedacht.

86 Das «durch den Sohn» ist natiirlich gut orthodox. Vgl. U.Kiry,
IKZ 1968, 2.Heft, S.83, in Anlehnung an Bolotoff: «Man kann so formulie-
ren: Der Heilige Geist geht aus dem Vater aus, indem der Sohn existiert



s, 1B e

«und vom Sohn». Das Bekenntnis der Kirche zu Christus wére
nicht nur ein passives von Christus her Geformtwerden, sondern
ein aktives durch den Geist, der vom Vater ausgeht, bestimmtes
Bekennen und Erkennen Christi.

Dem entspriache auch eine grissere Betonung des durch die
Weihe verlichenen Charakters, der Christusihnlichkeit meint, als
der in ihm zustehenden Amtsgnade. Es geht ja jetzt darum, dass
die Gemeinde ihre Christuszugehorigkeit bekennt, und erst in zwei-
ter Linie, dass die Gemeinde auch von Christus her, und das heisst
so eben auch vom Amtstrager her, belebt wird.

Dieses «in zweiter Linie ersty darf aber nicht heissen, es sei
zweitrangig. Es darf vielmehr nur gesagt werden, wenn zugleich
das Gegenteil auch gesagt wird. Wenn uns nidmlich der Vater zu
Christus zieht, dann zieht er uns zu unserem Herrn, zu dem, wel-
chen wir — gewiss wir! — als Herrn, als unser Leben, als das Haupt
der Kirche erkennen (das ist das Wunder des Heiligen Geistes in
uns). Als Glieder der Kirche und als Gemeinde konnen wir das
aber nur tun, wenn wir die von Christus her Gesandten, das sind
die in der apostolischen Sukzession Stehenden, anerkennen und
damit auch bekennen, dass wir den Geist, der in uns wohnt, wohl
vom Vater, aber durch sie, im Schoss der Kirche, dem Leib Christi,
empfangen haben.

Damit werden aber aus einzelnen Aussagen, wie sie sich bei
Schmaus finden, Folgerungen gezogen, die sich mit dem Gesamt
der Schmausschen Theologie kaum vereinbaren lassen Es wiren
diese Folgerungen aber vielleicht der Weg, wie das schiefe Bild,
welches Schmaus von der Kirche als Darstellung des Lebens der
Heiligen Dreifaltigkeit gibt, korrigiert werden kénnte.

Zum Problem der konfessionellen Unterschiede
in der Ordinationslehre

Es ist ausserordentlich schwierig, den Unterschied in der Ordi-
nationslehre zwischen der roémisch-katholischen Kirche und den
Kirchen, die von der Reformation herkommen, zu fassen. Auf refor-
mierter Seite selber sind sehr unterschiedliche Auffassungen zu fin-

(hyparchontos tou hyiou). Als diese von Anfang an vollkommene Hypostase
wird der aus dem Vater ausgehende Geist vom Sohn empfangen und gléanzt
durch den Sohn hindurch.»



—_— 16 —

den. Wir haben die Anschauungen von Barth und Althaus betrach-
tet. Ihre Theologie hat keinen Bezug auf die offiziellen Dokumente
ihrer Kirchen. Ganz von diesen her versuchen dagegen von Allmen
(reformiert-calvinistisch) und Heubach (lutherisch) die Ordination
zu verstehen. Sie kommen auf Grund der offiziellen Texte zu Auf-
fassungen, die der romisch-katholischen erstaunlich nahestehen.
Heubach versucht dann, den Unterschied zwischen seiner Auffas-
sung der Ordination (die nach seinen Angaben von einer langen
Reihe lutherischer Theologen geteilt wird) und der rémisch-katho-
lischen zu formulieren. Er charakterisiert die rémisch-katholische
Lehre wie folgt®7: «In der Ordination erteilt der Ordinator dem
Ordinanden eine sakramentale Weihegnade, die darin ihre konkrete
Wirkung hat, dass der Ordinierte nunmehr persoénliche spirituelle
Fahigkeiten besitzt, welche er vorher nicht besessen hat und ohne
die er niemals imstande wire, des Amtes zu walten... Der character
indelebilis ist nunmehr ein personal habitueller Besitz des Ordinier-
ten, den er niemals wieder zu verlieren oder selbst auszuléschen
vermag. Eine Mehrung der innerpersonalen Substanz ist eingetre-
ten... In dieser habituellen Weihegnade als inhérierender Qualitit
des Ordinierten ist die primdre und wesentliche Bedeutung der
Ordination nach rémisch-katholischer Lehre zu sehen. Diese Tatsa-
che wird auch dadurch unterstrichen, dass nach neukatholischer
Anschauung die Ubertragung und Zuweisung eines konkreten
Amtes (Titel) erst sekundare Bedeutung hat ... die Ordination ver-
mittelt also die ,Fahigkeit’ zum geistlichen Amt iiberhaupt, nicht
das Amt selbst (missio ad ministerium)... Die romisch-katholische
Ordinationsanschauung ist somit anthropologisch-ontisch-habituell
orientiert und nicht ekklesiologisch-funktional.» Zur lutherischen
Auffassung dagegen sagt er u.a. folgendes: «Bisher haben wir aber
in der lutherischen Theologie noch keine einhellige und wirklich
durchgebildete Lehre vom Amt und von der Ordination.» Es gilt
immerhin: «Im Neuen Testament steht nirgends die Person und
Dignitédt des Amtstrigers im Vordergrund, sondern in allen Stellen
tiber das Amt und seine ,Ordination’ (Ruf, Segnung, Sendung) geht
es um die alles iiberragende und beherrschende Verséhnung (des
Evangeliums), die der Welt durch das Amt kundzumachen ist.
Dabei geht es im Neuen Testament niemals um personale, inhérie-

67 Joachim Heubach, Die Ordination zum Amt der Kirche, Berlin
1956, S.79ff.



rende Substanz zum befahigten Vollzug sakramentaler Handlun-
gen, sondern primér um den Ruf, die Segnung und Sendung...» Ob-
wohl Heubach diesen Unterschied als grundlegenden sieht, ist es
keineswegs sicher, ob der Unterschied iiberhaupt in den Blick ge-
kommen ist. Folgende Uberlegungen mégen das deutlich machen :
Was die lutherische Seite betrifft, so weiss Heubach selbst, dass die
Ordination nicht auf ein bestimmtes Amt (Titel) ausgerichtet ist®®.
Diese Funktion hat erst die Installation, was auf rémisch-katho-
lischer Seite fiir die Bischofe in der Praxis normalerweise und in
der Theorie immer gerade anders ist. Es verhilt sich mit den
katholischen Priestern dhnlich wie mit den lutherischen Amtstri-
gern, die nach Luthers Intention vielleicht die «rechten Bischéfey,
also nicht Priester sein sollten. Wenn man weiter beachtet, dass der
katholische Priester zwar nicht fiir eine konkrete Gemeinde, aber
fiir einen konkreten Bischofssitz als Helfer des Bischofs (oder
Ordensobern) geweiht wird, fallt der Vergleich noch mehr zuungun-
sten der lutherischen Haltung aus. In der Praxis ist es so, dass in
den Reformationskirchen wohl die meisten absoluten Weihen er-
teilt werden. Wenn Heubach dies verurteilt, steht er im Einklang
mit der alten Kirche®. Weiter gilt wenn in der Praxis (etwa in der
DDR) auch Ausnahmen vorkommen, allerdings nur unter dem
Druck der Notsituation, dass in der lutherischen Kirche die Ordi-
nation Vorbedingung ist zur Ausiibung des Amtes??. Betreffend
den in der Ordination erteilten Auftrag sieht auch Heubach, dass er

68 Vgl. die 4.These der 13. Altkatholischen Theologenwoche (1971), s.
Christkatholisches Kirchenblatt, Bern, 94.Jg., Nr.24, S.299: ¢Jede Kirche
muss sich uber sich selbst und die andern Kirchen Rechenschaft geben.
Dabei ist immer zu bedenken, dass viele kirchliche Lehren in Reaktion ge-
gen Missbildungen oder Verkiimmerungen ausgebildet wurden und deshalb
oft das Kirchesein ungeniigend zum Ausdruck bringen. Darum ist neben der
Lehre auch die ekklesiale Wirklichkeit und Praxis massgeblich mit in Betracht
zuziehen.»

8 Ein Vergleich des Amtes der verschiedenen Konfessionen miisste
auch beachten, dass nach reformatorischer Auffassung — die darin weithin in
Ubereinstimmung mit einer verbreiteten spétmittelalterlichen Sicht der
Dinge steht — kein wesentlicher Unterschied zwischen dem Bischofs- und
Priesteramt sei. Die reformatorischen Ordinationsformulare sind eher von
katholischen Riten der Bischofsweihe als der Priesterweihe beeinflusst. Es
dirfte die soziologische Seite des Pfarramtes sein, die immer mehr bewirkt
hat, dass sich der evangelische Pfarrer mit seinem katholischen Kollegen im
Pfarramt und nicht im Bischofsamt vergleicht. Vgl. J.J.von Allmen, Geist-
liches Amt... Basel 1966, S.10ff.

70 Heubach, S.50.



— 18 —

unabédnderlich sei. Wo ihm nicht gehorcht wird, wandle er sich zum
Fluch, aber er bleibe .

Auf romisch-katholischer Seite (vgl. die Kapitel zu Scheeben
und Schmaus) wird immer wieder betont, dass das, was der Priester
durch die Ordination empfingt, zuerst fiir die Gemeinde und nicht fiir
den Priester sei. Die funktionale Sicht ist auch vorhanden?2.

Falls sich Heubach die Frage stellen wiirde, wie die Ordination
in seiner Kirche fiir den Ordinierten selber aussehen muss, so diirfte
auch er zu Aussagen kommen, die eine Verinderung der Person
beinhalten. Dass er dies nicht in aristotelischer Terminologie tun
wiirde, kann da nichts besagen, solange der Versuch nicht unter-
nommen wird, die lutherische Auffassung in jene Terminologie zu
iibersetzen. Ein Kampf mit verschiedener Terminologie ist unecht.

Jedenfalls lisst sich aus den Darlegungen Heubachs schliessen,
dass jemand, der einen Auftrag erhalten hat, anders ist als einer,
der nicht beauftragt ist.

Nun nennt Heubach als Unterschied auch dies, dass nach
romisch-katholischer Auffassung auf die « Féhigkeit» der geweihten
Person geachtet wiirde, wiahrend nach dem Neuen Testament (d.h.
doch wohl, nach lutherischer Auffassung!) alles Handeln des Beru-
fenen und Gesandten letztlich und eigentlich Gottes bzw. Christi
eigenes Handeln und Tun bleibt. Ist das aber, so ist zu fragen,
tiberhaupt ein Gegensatz ? Heubach schreibt von der lutherischen
Auffassung?: «Alles, was der Ordinand bisher an pneumatischen
Gaben besitzt, wird in der Ordination bestéitigt (confirmiert) und
nochmals, nun speziell im Blick auf die missio, von Gott in beson-
derem Mass erbeten und im Glauben auf die Verheissung Christs
auch wirklich miigeteilt.» Wie wiirde ein rémisch-katholischer Theo-
loge von dieser «Fahigkeit» reden, wenn er es in Heubachs Sprache
tate ? Zudem liegt auch auf katholischer Seite die «Fahigkeit»
darin, dass die Verheissung gilt.

Die Frage bleibt unklar, da sich Heubach auch widerspricht.
So kann er schreiben?: « Diese Gabe und Prisenz des Heiligen Gei-

1 Heubach, S.114f.

’? Die Behauptung, das Amt sei funktional, muss zur Frage fithren, wie
der Amtstriger sein miisse, damit das Amt funktionieren kann. Umgekehrt
muss da, wo diese Behauptung weniger gemacht wird, die Qualitit des
Amtstrigers aber genauer umschrieben wird, gefragt werden, welche Wir-
kung auf die Funktion des Amtes dies Sein habe.

3 Heubach, S.104.

4 Heubach, S.103,



— 19 —

stes ist dabei ausschliesslich auf das Amt, d.h. auf die Erfilllung
des Amtsauftrages in den munera ministerii, bezogen, nicht auf die
subjektive Kraft, Tiichtigkeit und Potestit des Gesandten an sich,
in auch moglicher Absehung von seinem Dienstauftrag. Darum be-
hauptet unsere lutherische Kirche mit einer vollig anderen ( ?) Be-
grindung als die romische Theologie die mégliche Wirksamkeit des
Evangeliumsdienstes des Amtes auch bei ,unwiirdigen, d.h. hier
;un-geistlichen‘ Dienern.» Dann: «Auftrag und Beauftragter diirfen
nicht auseinandergerissen werden. Die Ordinationsgabe betrifft
darum auch den Ordinanden, denn er soll ja den Auftrag ausfiih-
ren.» Ware dies nicht eine mogliche Interpretation der romisch-
katholischen Lehre ?

Eine andere Frage ist die nach den praktischen Folgen der
einen wie der andern Lehre. Falls an Heubachs Sicht des konfessio-
nellen Unterschieds etwas ist, konnte dieser so verstanden werden,
als ob auf rémisch-katholischer Seite die Gegenwart des Heils in
einer Weise betont wiirde, welche die eschatologische Spannung, in
der das wandernde Gottesvolk leben soll, abschwicht. Ob sich hier
ein konfessionsbedingter Unterschied aufzeigen liesse, ist allerdings
fraglich, kann es doch leicht so sein, dass gerade die Betonung des
«jetzt schon» das «noch nicht» um so mehr evoziert.

Wenn man die Ordinationsriten vergleicht, so erscheint kaum
ein grundsitzlicher Unterschied (das gilt auch fur die schweizeri-
schen reformierten Riten). Die reformatorischen Riten sind aller-
dings viel knapper und undifferenzierter und deshalb schwieriger zu
interpretieren.

Auf katholischer wie evangelischer Seite finden sich bei den
Theologen unterschiedliche Auffassungen der Ordination und des
Amtes (man denke etwa an die Spannweite zwischen Schmaus und
Hans Kiing), bloss dass (heute jedenfalls) auf evangelischer Seite
héufiger eine starke Diskrepanz zwischen den offiziellen Texten, de-
ren Autoritédt dort auch viel geringer ist, und den Theologien zu fin-
den ist. Vergleicht man etwa K.Barth und M. Schmaus, so scheint
der Unterschied riesig zu sein. Beachtet man aber hier wie dort die
kirchliche Praxis mit, erhilt man ein anderes Bild.

Zur Spannung zwischen Amt und Heiligem Geist

Wenn wir bei verschiedenen Autoren und in Ordinationsriten
Aussagen iiber das Verhéltnis des Amts zum Heiligen Geist suchen,



— 20 —

so finden wir recht Verschiedenartiges. Timotheus erhilt ein Cha-
risma. Nach L.Ott erhdlt man durch die Ordination eine Vermeh-
rung der iibernatiirlichen, geschaffenen Gabe der Heiligungsgnade,
nach den reformierten Ordinationsriten wie nach dem bisherigen
katholischen Ritus fiiv die Bischofsweihe * erhélt man den Heiligen
Geist. So versteht K.Barth ganz allgemein die katholische Auffas-
sung der Ordination. Selber anerkennt er gar keine geistliche Gabe
durch die Ordination. Daneben anerkennt er aber die Notwendig-
keit des Kirchenregiments, ohne dass er sagte, in welcher Kraft
«regiert» werden miisste. Vermutlich in der des «Gefordertseinsy,
ohne dass klar wiirde, was das pneumatologisch heissen konnte.
Heubach sagt, es komme nicht auf das Wirken des Ordinierten an,
sondern auf das des Heiligen Geistes. Das Studiendokument des
Okumenischen Rates der Kirchen iiber die Ordination (1968)
meint, die Kirche hitte traditionellerweise die Funktion des Amts-
trigers interpretiert als Dienst an der eucharistischen Gemein-
schaft, Verkiindigung des Wortes der Verschnung, Vergebung und
Erneuerung — dies alles durch die Kraft des Heiligen Geistes. Ver-
schiedene Auffassungen polemisieren gegeneinander, ohne dass eine
bekampfte Aussage danach befragt wird, in welcher Art zu denken
sie stehe und was sie innerhalb dieser Denkart sage. Man reisst eine
einzelne Aussage heraus, bringt sie in einen neuen Zusammenhang
und sieht sie als sinnlos. Es wird zum Amt die Gnade oder direkt der
Heilige Geist addiert oder — je nachdem, wo man seinen theologi-
schen Ort hat — von ihm subtrahiert, um zu sehen, was noch
tbrigbleibt.

Das Reden vom Amtsgeist scheint aber nicht nur belastet zu
sein durch die Verschiedenartigkeit des Denkens und durch konfes-
sionspolemische Verhiartung. Es leidet auch darunter, dass die
Pneumatologie erst in neuerer Zeit zu einem bedeutenderen Thema
der Theologie geworden ist. Dies Thema ist noch derart ungeklirt,
dass es kaum moglich ist, von einer bestimmten Pneumatologie her
zu fragen, wie das Problem des Verhéltnisses zwischen Amt und
Geist zu sehen wire. Es lasst sich nur von einzelnen pneumatologi-

7> Das «accipe spiritum sanctum» (Imperativ, nicht epikletische Form)
wurde erst im 13.Jahrhundert eingefiigt (ebenso dieselbe Formel bei der
Verleihung der Gewalt zur Siindenvergebung an die Priester und —etwas an-
ders—bei den Diakonen), s. Lechner- Eisenhofer, Liturgik des rémischen Ri-
tus, 6. Aufl. 1953 Freiburg, S.316, 315 und 314. Sonst wird um die Sendung
des Geistes zur Verleihung von coelestia dona u.a. gebetet.



e O e

schen Aussagen her fragen, was fiir Konsequenzen diese fiir das
Amt haben kénnten, z.B. von der Lehre vom Ausgang des Heiligen
Geistes (filiogue-Kontroverse) her.

Nun kénnte es auch den andern Weg geben, dass man namlich
vom Amt her fragte, was «Geist» heissen mag. Da aber auch die
Amtsfrage alles andere als geklart ist, konnte auch hier nur von
einzelnen Formen des Amtes und dessen jeweiligem Verstidndnis her
gefragt werden.

Es zeigen sich aber auch allgemeinere Aspekte.

Wo immer vom Verhaltnis zwischen Amt und Geist die Rede
ist, bewegt sich diese zwischen zwei Polen. Beim einen werden die
beiden Grossen (Amt und Geist) fast identifiziert, beim andern
moglichst getrennt. Am einen Ende steht etwa die Lehre vor der
péapstlichen Unfehlbarkeit, am andern die Theologie Karl Barths.
Wenn wir von diesen Extremen absehen und annehmen, es sei
etwas an dieser Spannung zwischen Amt und Geist, dann kénnen
wir im Blick auf diese Spannung selber fragen, was sie fiir einen
Sinn habe einmal aus der Sicht des Amtstragers und dann aus der
Sicht des Laien.

Fiir den Amtstrager bedeutet dies einmal, dass sich Gott ihm
anvertraut hat. Er, der Amtstriger, hat den Auftrag bekommen.
Zu ihm steht Gott, mit ihm ist der Heilige Geist, der sich in ihm
riskiert. Zugleich aber ist es nicht der Amtstrager, sondern ein an-
derer, auf den es ankommt. Dies darf aber nicht einfach heissen,
dass es trotz den guten Bemithungen des Amtstragers schlecht oder
trotz seinen schwachen Bemiihungen gut herauskommen kénne.
Vielmehr muss zugleich gesagt werden, dass es nicht der Amtstra-
ger ist, der urteilt, was gut und was schlecht an der Wirkung seines
Tuns ist. Die erwihnte Spannung meint eine Abhingigkeit des
Amtstragers nicht nur fir den Erfolg, sondern auch fir die Giltig-
keit des Erfolgs. Wenn aber dies allein gesagt wiirde, so wire die
Spannung aufgehoben. Es muss daher das zuerst Gesagte beibehal-
ten werden: Es kommt auf den Amtstriger an, ob und wie sein
Wirken gelingt. Sonst bezichtigte er Gott der Untreue oder miisste
dann sagen, dass das Amt etwas Unchristliches sei. Steht er aber zu
dieser Spannung, so ist zu fragen, wo denn die Abhéngigkeit situ-
iert sei, wo also dies, dass der Heilige Geist nicht nur «sein» Geist
ist, sondern dass er immer auch der andere ist, seinen Ort habe.

Gilt hier etwa die Antwort, der Geist wehe eben, wo er wolle ?
Wenn diese Auskunft nicht den Bund Gottes mit seiner Kirche und



Gottes Treue negieren soll, dann darf sie nur gebraucht werden in
Ablehnung einer bestimmten Position — wie es ja im Johannesevan-
gelium geschieht —, welche Ablehnung positiv nur dies andeutet,
dass der Geist da, wo er wolle, eben wirklich wehe. Dieses «da», die-
ser Ort wire im Johannesevangelium Jesus und das Kreuz und die
Beziehung darauf (Joh.3). Fiir die Frage, die uns nun beschéiftigt,
hilft uns das nicht viel weiter; denn wir wollen ja nicht bloss wis-
sen, dass eine Beziehung auf Christus hier notig sei, sondern wie
diese Beziehung beim Amt zur Geltung komme. Soviel zeigte sich
immerhin, dass der Verweis auf den Heiligen Geist gerade nicht
einer auf die Transzendenz ist, sondern einer auf den konkreten
Menschen Jesus und das konkrete Kreuz. So diirfte auch fiir un-
sere Frage ein Ausweichen auf die Transzendenz keine Antwort
sein. Dies schon deshalb nicht, weil dann die Kirche nicht als Ge-
meinschaft ihrem Wesen nach, sondern bloss als Verein Gleichge-
sinnter erschiene, indem alle (d.h. der Amtstriager wie die Laien)
nur durch ihre Ausrichtung auf die Transzendenz, durch ihr glei-
ches Interesse verbunden wiren. So liesse sich bloss von einem
Bund Gottes mit einzelnen Menschen, aber nicht mit der Kirche,
reden.

Diese Uberlegung verunmoglicht es auch, den gesuchten Ort
beim Amtstriger selber, in seinem personlichen Gegeniiber zum
Geist, zu Gott zu sehen. (Das wire eine erste Moglichkeit.)

Ist der gesuchte Ort in den andern Amtstrigern, die dem Mit-
bruder im Amt gegeniiberstehen, zu finden ? (Zweite Moglichkeit.)

Ist der gesuchte Ort bei den Laien (oder den zu Missionieren-
den) ? (Dritte Moglichkeit.)

Zur ersten Moglichkeit ist — nebst dem vorweg Bemerkten - zu
sagen, dass da, wo sich der Amtstriager in Spannung zu seinem in
der Ordination empfangenen Auftrag erfdhrt, er dem Geist wie
irgendein Laie gegeniibersteht, so wie er, der Amtstriger, dem
Geist an sich schon vor der Ordination gegeniibergestanden hat.
Die in der Ordination empfangene neue Aufgabe bestimmt nur den
neuen Inhalt der Spannung, nicht diese selber. Irgendeinen kirch-
lichen Auftrag hat an sich prinzipiell jeder Christ 7.

78 Vgl. das Kapitel « Gibt es nichtordinierte Glieder der Kirche ?». Inso-
fern jeder Christ « Amtstriger», Triger eines Auftrags in der Kirche ist, gilt
die zur Rede stehende Spannung fiir jeden Laien. Das heisst, dass man ge-
rade so gut umgekehrt formulieren kénnte, dass nicht nur der Amtstriger wie
der Laie sondern auch dieser wie jener in der betreffenden Spannung stinde.



— 93 —

Zur zweiten Moglichkeit ist zu sagen, dass diese nicht sosehr
eine Spannung zwischen der in der Ordination empfangenen Gei-
stesgabe im engeren Sinn, dem Auftrag, und dem Geist wire, als
vielmehr eine, welche die Frage nach der Klarheit des Ordinations-
auftrags betrife. Die gemeinsam denselben Auftrag erhalten haben,
klaren sich gemeinsam diesen Auftrag ?7.

Diese zweite Moglichkeit kann als Ausweitung der ersten gesehen
werden oder als Sonderfall der dritten. Als Ausweitung der ersten
miisste sie erscheinen im Zusammenhang dessen, was im folgenden als
romisch-katholische Sicht bezeichnet wird.

Die dritte Moglichkeit sagt, es stehe der Amtstriager den Laien, in
denen auch der Heilige Geist wohnt, gegeniiber. (Wenn einer der
Laien ordiniert wird, so verliert er damit den Geistbesitz nicht. So
konnte man statt Laien allgemein Mitchristen sagen. Wenn man aber
einseitig die Laien nennt, wird die Struktur, das Gegeniiber in der Ge-
meinschaft der Kirche deutlicher zum Ausdruck gebracht.)

Es blieben somit nur die erste oder die dritte Moglichkeit.

Die erste Moglichkeit kann auf zwei Arten verstanden werden:
Entweder so, wie sie oben geschildert wird. Dann wire sie als Teil der
dritten zu sehen, indem der Geist des Amtstrigers kein anderer ist als
derin den Laien. Horte allerdings der Amtstrager nur auf den Geistin
ihm selber, dann leugnete er die gemeinschaftliche Struktur der Ein-
wohnung des Geistes.

In dieser Richtung wird aber z. T. auf romisch-katholischer Seite
gedacht?. Es erscheint als konsequent, wenn dort die Amtsgnade
als Vermehrung der allen eigenen Gnade gesehen wird. Damit wer-
den die Laien gegeniiber den Amtstrigern benachteiligt und von
diesen abhingig, ohne dass dieser von jenen abhingig wire. Die

?7 Dass liberhaupt eine Kldrung immer wieder notwendig ist, muss,
wenn der Auftraggeber, Christus, ernst genommen wird, nicht als Mangel,
sondern als sinnvoll gesehen werden. Der Sinne kann darin liegen, dass so
die Eigenverantwortung des Beauftragten, der als Geisttriager dem Auftrag-
geber gegeniibersteht, sich entfalten kann. Er, der Beauftragte, ist es, der
um die Wahrheit ringen muss, der sich nicht bloss fiir eine an sich klar vor-
liegende Wahrheit entscheiden muss. Zugleich wird so Gemeinschaft erméog-
licht: Die Unklarheit erheischt die Hilfe der andern, macht abhingig von
ihnen, die auch Geisttrager sind. Da aber auch bei den andern véllige Klar-
heit fehlt, ist man von ihnen wohl abhingig, ist ihnen aber nicht ausgelie-
fert, sondern bleibt ihnen gegeniiber frei. Sowohl der einzelne wie die Ge-
meinschaft sind damit ernstgenommen. — Damit zeigte sich aber die zweite
Moglichkeit als Sonderfall der dritten.

78 Vgl. dazu vor allem das Kapitel zu M. Schmaus.



— 24 —

Geisteinwohnung in der Kirche wére nur insofern eine mit Gemein-
schaftsstruktur, als der Geist vom Amtstriager auf den Laien wei-
terfliesst. Das Dem-Geist-gegeniiber-Stehen der Laien wire auch
ein Schauen auf einen andern Menschen — eben den Amtstriger —
wahrend das Vor-dem-Geist-Stehen des Amtstrigers ein individua-
listisches, und nur individualistisches (so im Extrem beim Papst im
Bereich der Unfehlbarkeit, was durchs Vaticanum II nicht geiin-
dert worden ist) wire. Diese Gespaltenheit in der Geisteinwohnung
kann unmoglich angenommen werden. Sie leugnete, dass die Hei-
lige Dreifaltigkeit, der Gott, der Gemeinschaft ist, da jede Person
wesensgleich ist, in der Kirche einwohnt.

Damit bleibt nur die dritte Moglichkeit: Der Amtstrager steht
als Gesandter Christi vor den pneumatophoren Laien, den pneuma-
tophoren Mitchristen. Im Horen auf sie hat er ihnen Geheiss zu ge-
ben. Dies darf keineswegs meinen, es sei nun der Amtstriager vor
den Laien unmiindig! Er ist ja selber auch pneumatophor, was sich
bei ihm durch die Weihe nicht gedndert hat. Jeder Christ steht
Gott, dem Geist «unmittelbar» in sich und zugleich in den Mitchri-
sten gegeniiber. Der einzelne wie die Gemeinschaft sind so ernst ge-
nommen. Wenn nun nicht vom Amtstrager, sondern vom Laien her
auf diese Spannung geachtet wird, so tritt in der Sicht des Laien
beim Amtstriger nicht sosehr der Begriff der Amtsgnade als viel-
mehr der des character in den Vordergrund?. So ungekliart dieser
Begriff auch ist, so ist doch so viel deutlich, dass er den Amtstréager
als Christi Gesandten charakterisieren will.

Der Geist der Laien kann sich als zu Christus gehérend nur
qualifizieren, wenn sich der Laie dem Amtstriger stellt, mag dies
auch dazu notigen, dass er sich gegen den Amtstriager stellt.

Wenn der Amtstriger Christus darstellt, von ihm gesandt ist
und als sein Gesandter eben fiir ihn steht, dann muss die Frage auf-
steigen, wie die genannte Spannung bei Christus selber aussehen
mag. Was ist es mit dem « Amtsgeist» Christi ? Dazu sollen nur ein
paar Fragen aufgeworfen werden.

Vor seiner Auferstehung liess sich Christus nicht anbeten. Er
wollte dienen. Im Dienen ist begriffen, dass der Diener einem Herrn
dient. Christus stellt sich unter die Menschen, er stellt sie iiber sich.
Sind damit, wenn Christus nicht unsinnig dient, ihm die andern
theophor, pneumatophor ? Begegnet Christus in uns Menschen dem
Vater, der uns ihm gibt ? Sind wir ihm die Gesandten des Vaters ?

79 Ob der character ein character indelebilis sei, ist offengelassen.



— 25 —

Was heisst es iiberdies, wenn wir sehen, dass Christus nicht zum
Glauben zwingt, sich im Gegenteil verhillt ?

Kann Christi Erniedrigung anders noch als sinnvoll gesehen
werden denn so, dass sie unsere «Vergottung» im Heiligen Geist
meint ?

Zur « Amisgnade » der Laien

Mehrmals ist im Verlauf dieser Untersuchung schon angedeu-
tet worden, dass die Amtsgnade nicht nur in «Selbstbetrachtung»
vom Priester her gesehen werden kann, sondern auch von den
Laien her. Es ist auch schon die Frage aufgeworfen worden, ob
nicht auch der Geistbesitz der Laien in einer Zuordnung zu dem
der Priester gesehen werden miisste. Kann man in diesem Zusam-
menhang vom allgemeinen Priestertum der Glaubigen reden89?

Der Begriff des allgemeinen Priestertums findet sichim 1. Petrus-
brief und in der Offenbarung des Johannes. Im 1. Petrusbrief hat er
etwas zu tun mit dem Wirken der Kirche fiir die Welt, nach aus-
sen 81, Bei den Stellen in der Offenbarung ist ausser der Verbindung

80 Lieberg, Hellmut, Amt und Ordination bei Luther und Melanch-
thon, 1962, S.11: «Die Theorie von der Ableitung des Amtes aus dem allge-
meinen Priestertum, als sei das Amt nur Exponent oder Delegation des allge-
meinen Priestertums, ist heute in der lutherischen Theologie weithin aufge-
geben.» So die 5.Tagung des Theologischen Konvents des Augsburger Be-
kenntnisses in Fulda 1951. Dazu E.Wilkens in Schriften des Theologischen
Konvents, Heft 5, Berlin 1953, S.90ff, aber auch schon S.5ff. Ahnlich
P. Althaus: Die christliche Wahrheit 11, 1948, S.218. S. auch J.Heubach,
Die Ordination zum Amt der Kirche, Berlin 1956: Diese Theorie ist im vori-
gen Jahrhundert schon bekdampft worden durch W.Lé&he, Th.Kliefoth,
A F.C.Vilmar u.a.

J.J.von Allmen, Geistliches Amt und Laientum, Basel 1966, S.35f:
«Der Leser wundert sich vielleicht, dass bisher die Lehre vom ,Allgemeinen
Priestertum nicht erwihnt wurde. Man meint ja so gerne, dass die prote-
stantische Lehre vom Amt von dieser Lehre ausgeht und zugleich durch sie
auch ihre Grenzen findet. Nun mag sie zwar offenkundig in der frithen Theo-
logie Martin Luthers z.B. eine beachtliche Rolle gespielt haben..., so ist es
doch sehr beachtenswert, dass diese Lehre in den reformierten Bekenntnis-
schriften des 16.Jahrhunderts fiir die Theologie des Amtes keine Rolle
spielt, und die lutherischen Bekenntnisschriften sind im grossen ganzen an
diesemn Punkt mit ihnen einig. Das allgemeine Priestertum ist nicht der Ur-
sprungsort des Amtes. Im Gegenteil, das Amt unterscheidet vom allgemei-
nen Priestertum... Das Amt ist eine Stiftung Christi.»

81 Wenn der ntl. Befund vorerst auch nicht weitere Aussagen erlaubt,
so heisst das nicht, es misse deswegen das Vaticanum II im Unrecht sein,
wenn es in «Lumen gentium» cap. 11, Nr.10, dem allgemeinen Priestertum
weiteres zuordnet wie das Gotteslob und das Sich-selber-als-Opfer-Bringen.
In 1.Petr.2,5ff ist das mitenthalten, aber es ist nicht der Scopus der Aus-
sage.



— 26 —

mit dem Herrschen fiir das Tun und die Funktion dieser Priester
nichts auszumachen. Nach dem Kontext zu 1.Petr.2,5ff ist es
Sache des allgemeinen Priestertums, wie Christus zu leben, und
zwar unter dem Vorzeichen der Verkiindigurg und der Zugehorig-
keit zu Christus. Dabei geht es um die Verkiindigung fiir die Hei-
den, nicht um die innerkirchliche. Die Sicht des Vaticanum II in
seiner Constitution iiber die Kirche fehlt vollstindig, nach der trotz
der festgehaltenen Tatsache, dass wesentliche Unterschiede beste-
hen, das allgemeine und das besondere Priestertum zusammengeho-
ren sollen. Oder wie etwa Kiing, Dopfner, Suenens sagen kénnen,
es sei das besondere Priestertum die Konkretisierung des allgemei-
nen. Es wire allerdings Fundamentalismus, aus diesem Fehlen im
Neuen Testament auf ein prinzipielles Fehlen zu schliessen. Bloss
ist zu fragen, ob es uns weiterbringt, wenn, da im besonderen Prie-
stertum ein Opferpriestertum gesehen wird wegen der Leitung der
Eucharistie und da die iibrige Gemeinde als priesterlich gesehen
wird, weil sie sich opfert durch Leiden, so Christi Leiden verkiindi-
gend, man dann die beiden Priesterarten zusammennimmt. So
kann man schliesslich alle Begriffe der Theologie zusammenbrin-
gen. In unserem Fall ist eher zu fiirchten, dass die besondere Auf-
gabe der beiden Priesterarten verunklirt werde, was in der Consti-
tution tiber die Kirche dann auch geschieht, wenn nach ihr das
Wesen des allgemeinen Priestertums auch im Empfang der Kom-
munion bestehen soll. Zwischen den beiden Arten von Priestertum
sieht der 1.Petrusbrief (der das besondere Priestertum ja nicht so
nennt) etwas spéter, nimlich im 5. Kapitel, eine andere Beziehung.
Die Altesten, die Presbyter, sollen die Herde Gottes weiden, und
diese Herde, also das allgemeine Priestertum, soll sich unterordnen
und gehorchen 2.

Das sieht zunéchst wie eine Leugnung des eigenen Geistbesit-
zes, der eigenen — innerkirchlichen — Autoritit der Laien (des
koniglichen! Priestertums) aus. Vorerst ist es allerdings die grosse
Linie des Neuen Testaments, dass die erste Aufgabe der Laien in
unserer Frage die Anerkennung des Amtstrigers ist. Das ist
schlechterdings das weitaus Vorherrschende. Bei Paulus z.B. ganz
fraglos. Er verlangt mit aller Schérfe Gehorsam. Neben ihm durch

82 Es heisst nicht «die Priester», sondern «die Priesterschaft». Mit die-
sem Ausdruck ist wohl mitgemeint, dass jeder priesterlich sei, aber das Erste
ist doch das Kollektiv, zu dem selbstverstandlich die Presbyvter hinzugeho-
ren.



— 927 —

gibt es kein Evangelium fiir seine Gemeinden. Wenn nun gemeint
wiirde, das sei nur so, weil Paulus als Apostel und Griinder der Ge-
meinden etwas Einmaliges sei, so ist doch deutlich genug, dass sich
in den nachpaulinischen Briefen nichts anderes zeigt. Die grosse
Hauptlinie ist eindeutig. Die Autoritat liegt bei den Amtstriagern.
Wenn etwa Késemann 83 meint, in 2.Petr.1,20 komme ein neues
Prinzip auf, so kann man nur staunen, sieht doch diese Stelle wie
eine Repetition aus von 1.Kor.14,37-38, wo es heisst: «Wenn
jemand meint, ein Prophet oder ein vom Geist Erfasster zu sein, so
erkenne er, dass das, was ich euch schreibe, des Herrn Gebot ist.
Wenn aber jemand nicht darauf achtet, so achtet nicht auf ihn!»
2.Petr.1,20 heisst es: «Indem ihr das zuerst erkennt, dass keine
Weissagung der Schrift durch eigene (private, sc. eigene Deutung
durch Laien, die prophetisch wirken) Deutung zustande kommt.»
Im Kontext wird deutlich, dass damit eine Bindung an die Autoritit
der kirchlichen Amtstrager gemeint ist, nicht anders als bei Paulus.

Wenn die Hauptlinie im Neuen Testament auch deutlich ge-
nug ist, so ist doch auch immer wieder etwas anderes zu sehen. Die
Tatsache, dass der Glaube aus der Predigt kommt, dass der Laie
auf den Amtstrager zu horen hat, heisst nicht, dass der Laie un-
miindig sei, selber die Wahrheit nicht kenne. Es heisst vielmehr ge-
rade umgekehrt: «Weil ihr einen gleich wertvollen Glauben habt
wie wir, schreibe ich euch», so 2.Petr. oder: «Ich schreibe euch,
weil ihr erkannt habt, weil euch vergeben ist, weil ihr den Bosen
iiberwunden habt, weil ihr stark seid und das Wort Gottes bleibend
in euch habt, weil ihr die Wahrheit kennt», so in 1. Joh. Im selben
Brief heisst es geradezu: «Thr habt nicht notig, dass euch jemand be-
lehrt, sondern die Salbung behiitet euch.» Wenn auch nicht gleich
scharf formuliert, findet sich dasselbe auch bei Paulus (z.B.
1.Kor.2,14f). Die Laien konnen den Willen Gottes und die wahre
Lehre prifen. Sie sind Triager des Heiligen Geistes. Sie sind, so darf
man hier sicher formulieren, ohne menschliche Vermittler unmittel-
bar vor Gott, der allein ihr Vater ist. Sie konnen erkennen, selbst
wenn Paulus ein anderes Evangelium lehrte, was das wahre sei.
Was soll man daraus schliessen ? Soll man schliessen, dass zwar zu-
erst der Glaube aus der Predigt komme, dann aber da sei und der:
Amtstrager nur noch benétigt wiirde, wo die Laien im Glauben
wieder schwach wiirden, sich also wieder der Situation von zu mis-

83 Zitiert bei H.Kiing, Strukturen der Kirche, 2. Aufl. Freiburg 1962,
S. 146.



U - .

sionierenden Heiden annéherten ? Diese Funktion hat der Amtstri-
ger gewiss auch. Aber da ist er nicht einmal unentbehrlich. Da
kann auch der Bruder den Bruder widerlegen (Jud.), zurechtweisen
(Jak.) und stérken.

Vielmehr ist gerade da, wo der Glaube lebt, die Konsequenz
die, dass hier der Amtstrager zu schreiben und natiirlich auch zu
lehren hat. Also, weil die Laien glauben, sind ihnen die Amtstriger
Autoritat, der sie zu gehorchen und auf die sie zu héren haben. Es
gehort zum Glauben, eine Amtsperson als Autoritdt zu haben und
als das anzuerkennen, selbst wo der Amtstrager schwach ist 84.

Offenbar gehért es zur Struktur des Glaubens, dass man nicht
zuerst an ein unpersonliches «Wort Gottes» glaubt oder absolut an
den personlichen Gott, sondern dass man zuerst an den Gott
glaubt, der sich gleichsam dadurch legitimieren muss, dass er der
Gott der Viter ist. Man glaubt auch nicht deshalb, dass ein Mensch
einem «Vater» ist (so nennt sich Paulus), weil er die Wahrheit lehrt,
sondern man erkennt durch ihn den einzig wahren Vater, die
Wahrheit, weil er, der Amtstrager ihn predigt.

Nach dem vorhin Gesagten ist es klar, dass das nur in der dia-
lektischen Spannung geschieht, dass man dem Amtstriger nur
glaubt, weil man in seinem Wort den Vater wiedererkennt.

Christlichen Glauben ohne Unterordnung unter eine Autori-
tétsperson gibt es nicht. Sonst wird der gottliche Vater zu einem
Abstralktum, das sich nicht mehr von einer heidnischen Vatergott-
heit unterscheidet, oder — psychologisch gesehen — das eine nicht
christlich qualifizierte Projektion des irdischen Familienvaters ist
(eine Projektion des irdischen Familienvaters ist es auf jeden Fall;
die Frage ist die der Qualifiziertheit 85). Hier fiigt sich der Satz ein,
dass man nicht Gott zum Vater haben kénne, wenn man nicht die

8 Jouk. 10, 1611 sagt Christus zu den 70 Jingern: «Wer euch hori, hort
mich.» Das kann bedeuten, dass er dazu steht, dass er sie gesandt hat. Er
wiirde also nicht Neues sagen. Dass der Gesandte fiir den Sendenden steht,
war fraglos. Wenn wir uns aber fragen, was die Wirkung, die Funktion die-
ser Betonung der Ciltigkeit der Sendung sei, dann kann es nur die sein, dass
die Bedeutung der Gesandten gestiarkt wird. Wo die Gesandten an sich
schon in der Intensitdt Christi wirken, sinkt dieser Satz « Wer euch hort, hort
mich» zu einer reflektierenden Feststellung ab. Wo aber die Gesandten zwar
legitim, aber kraftlos wirken, da erweist sich dieser Satz nicht nur als Hilfe
fir die Gesandten, sondern auch fur die Horer, die auch vor einem solchen
Gesandten die Moglichkeit der Entscheidung erhalten.

8 Vgl Vgl. Anm. 117.



— 929 —

Kirche zur Mutter hat®. Das heisst in unserem Zusammenhang,
dass wir nur so Gott zum Vater haben kénnen, ihm gehorchen und
damit ein sinnvolles Leben fithren konnen, wenn wir der Autoritit
der Kirche gehorchen, welche Autoritit nicht abstrakt ist, noch
sich bloss im Katechismus oder der Bibel findet, sondern eben die
Autoritit der Amtsperson ist.

Dies nun, dass der Amtstrager Autoritat hat, hebt die Freiheit
der Laien und deven eigene Verantwortung firs Evangelium nicht
auf (wie es der Satz vom Widerspruch verlangen wiirde), sondern
ermoglicht sie erst. Die innerkirchliche Autoritdt der Laien, ihr
«Amtscharisma», zeigt sich iiberhaupt erst dadurch. Wenn einer
eine Situation, ein Problem, eine Glaubensfrage einfach von sich
aus beurteilt, dann ist das zwar auch eine Freiheit. Doch in dieser
Freiheit ist er allein gelassen. Einen Hintergrund, vor dem er be-
wusst oder unbewusst steht, wenn er sich entscheidet, hat er auf
jeden Fall. Indem er diesen Hintergrund aber nicht als eine Person,
die fiir ihn da ist, durch die er gestellt ist, die ihn angeht, sieht,
sondern als neutral oder belanglos, steht er allein da. Dies gilt auch,
wenn er sich von einer Ideologie, von unbewussten Vorurteilen oder
auch von einem Bibelwort her entscheidet. Es gilt auch in bezug
auf die vorhin erwédhnte Erfahrung des gottlichen Vaters, selbst
wenn dieses Vaterbild biblisch gefarbt ist; denn derart ist sie ihm
nicht Gemeinschaft mit den Mitmenschen.

Dass man nicht allein ist, sich Gott unterordnet oder, besser
gesagt, sich zu Gott aufrichtet, wird erst dort wirklich, wo man
sich der Autoritatsperson stellt, ihr gehorcht, ihr notfalls wider-
spricht, sich aber ihr gegeniiber entscheidet. Dieser Person gegen-
iber qualifiziert sich auch Gott als der persénliche Gott, der nicht
nur ein bloss innerseelischer Gott, ein Teil meiner selbst, wére,
gleichsam nur mein Uberich, sondern der das Gegenbild zum Amts-
trager ist, der mir iiberlegen ist, ein anderer als ich ist, der mich
freimacht vom eigenen Willen durch den Gehorsam seinem Willen
gegeniiber (oder — wie Barth sagen konnte, allerdings gerade unter
Ausklammerung des Amtes — der mich fordert. Nur als Geforderter
bin ich Christ, bin ich frei).

Die Unterordnung unter eine blosse Lehre ist dagegen etwas,
was den Menschen einengt; denn eine Lehre ist etwas und nicht
jemand, also weniger als ein Mensch. Eine Lehre als etwas Unper-

86 Vgl. das Kapitel zu Scheeben. Scheeben sieht das Priestertum als
das mitterliche Element in der Kirche.



s ) e

sonliches spricht mich nicht an und kann mich auch nicht ernst
nehmen, ist sie doch selber tot. Ich kann ihr daher auch nicht ge-
horchen. Ich kann sie nur vollziehen. Die Person des Amtstriagers
aber nimmt mich ebenfalls als Person, nicht einfach als Indivi-
duum, als unerlést Vereinzelten, sondern als Gemeinschaftswesen,
als Glied der Kirche.

Im reformierten Bereich (auch dort, wo das autoritative Amt ge-
leugnet wird) ist die Sache auch da, nur ist sie verdunkelt. Der refor-
mierte Christ nimmt die Bibel oder seine Gottesvorstellung als Auto-
ritit, weil er das gelehrt worden ist von Menschen, die fiir ihn Autori-
tat waren. Diese Verdunkelung trigt aber die Gefahr der Erstarrung
oder Zersplitterung in sich. Die stindig neue Anregung des Glaubens
durch die Kirche, in der Gemeinschaft, wird vernachlassigt. Nach
dem Empfang des Glaubens ist dort der Christ (in dem Mass, wie er
diese reformierte Theologie ernst nimmt) wieder allein — oder er wirft
sich um so vehementer unter die Anhédnger eines Pfarrers oder Theo-
logen.

Ebenso wire aber in der katholischen Kirche nun nicht der Laie,
sondern der Amtstriger allein, wenn die Laien blind gehorchten und
der Amtstriger blinden Gehorsam verlangte. Dies bedeutete eine
Verachtung der Laien, die damit als Geringere dem Amtstrager nicht
helfen kénnten. Dieser kénnte hochstens durch andere Amtstrager
aus der Vereinsamung befreit werden. Ob die von vielen Priestern
(auch altkatholischen — und auch von reformierten Pfarrern ; die Pra-
xis ist bei ihnen leider der «katholischen» recht &hnlich) schmerzlich
empfundene Einsamkeit im Amt nicht hier ihren Grund habe, mag
man sich wohl fragen.

Der Amtstriger muss vielmehr dem «Charisma» der pneumato-
phoren Laien begegnen, die einen gleich wertvollen Glauben haben, ja
die notfalls den Petrus zur Rechenschaft ziehen konnten, den Paulus
zur Verantwortung ziehen miissten, deren Gewissen zu respektieren
ist, selbst wenn es sie auf Ungeniigendes verpflichtet wie bei der I'rage
des Essens von Gotzenopferfleisch. Der Laie kann und muss u. U. die
kritische Funktion eines Propheten ausitben und sich gegen den
Amtstrager stellen.

Nun ist noch die spezielle I'rage zu bedenken, ob das « Amtscha-
risma» der Laien auch durch eine Ordination verliehen werde. Wenn
das geschilderte Gleichgewicht in der Spannung des Gegeniibers von
Amtstragern und Laien gilt, dann miisste diese Frage vorerst bejaht
werden.



AU § R

Die erste Antwort wiese vielleicht auf Taufe und Firmung als
Ordination hin. Was den allgemeinen Geistbesitz der Christen be-
trifft, so wird diese Antwort auch stimmen. Man bedenke aber, dass
auch der Priester getauft und gefirmt ist. Die Priesterweihe liesse sich
verstehen als eine besondere Einordnung der Taufgnade. Es ist ein
und derselbe Geist, der in der Taufe wie in der Weihe gegeben wird.
Indem auch die Gemeinde durch die Ordination strukturiert wird, in-
dem sie nun dem Ordinierten gegeniiberstehen kann, kann die Ordi-
nation auch als besondere Einordnung der Taufgnade der Laien gese-
hen werden.

Diese Auskunft hat einen Nachteil: Selbst wo der Ordinand in
der ihm zugeteilten Gemeinde ordiniert wird, sind nicht alle Gemein-
deglieder bei der Ordination anwesend, auf jeden Fall nicht die spater
Zugezogenen oder Geborenen. Es wird damit mit der Ordination auf
den Amtstriger ein besonderer Akzent gelegt. Wir haben gesehen,
dass dies dem biblischen Zeugnis entspricht. Der Sinn dieser Un-
gleichheit kénnte der sein, dass damit das Gerufen- und Gesandt-Sein
der Kirche eine Richtung hat. Die Gemeinschaft der Kirche bewegt
sich in einer Richtung.

Gibt es nichtordinierte Glieder der Kirche ?

J.Zizioulas sagt : «Die Ordination ist ein primordialer, konstitu-
tiver Akt der Christengemeinde. Dieser primordiale Charakter der
Ordination ist aus der Tatsache ersichtlich, dass es iiberhaupt kein
Glied der Kirche gibt, das ,nichtordiniert wire. Es ist falsch, die Lai-
englieder der Kirche ,nichtordiniert’ zu nennen; die Taufe und
namentlich die Firmung (Chrismation) schliessen als einen nicht vom
Initiationsritus zu trennenden Aspekt eine ,Handauflegung‘ und eine
,Besiegelung‘ (sphragis) in sich und fithren unausweichlich die ge-
taufte Person unmittelbar zur Eucharistiegemeinde, damit sie darin
ihren besonderen ,Ordo‘ einnehme... Wenn in der alten Kirche des
Ostens fiir die Ordination das Wort ,Grad‘ verwendet wurde (z. B. in
den Schriften des Areopagiten), so ist dies nicht im Sinne einer Stufe
im Voranschreiten oder in der Entwicklung einer gewissen sakramen-
talen Essenz zu betrachten... Wir sollten den Unterschied zwischen
beiden (Klerus und Laien) eher als eine Beziehungsspezifitat inner-
halb der Kirche auffassen... Jede Ordination konstituiert somit die
Kirche pneumatologisch aufs neue. (Dazu Anm.: In jeder Bischofs-



weihe in der orthodoxen Kirche wird das Formular des Pfingstfestes
verwendet.)» 87

Lassen sich diese Aussagen auch als fiir die westliche katho-
lische Kirche giiltig sehen ? Soweit dies fiir unser Problem von Be-
deutung ist, scheint die Kirche des Westens jedenfalls in der Praxis
dasselbe zu tun wie die Orthodoxie.

Wenn wir von der gestellten Frage her die katholischen Ordi-
nationsriten betrachten, so finden wir in ihnen einzelne Aussagen,
die nur fiir die Amtstriger gelten (Sakramentsverwaltung, Lei-
tung), wie das fiir die orthodoxen Riten nicht anders ist. Dies liesse
sich als «die Beziehungsspezifitit innerhalb der Kirche» bestim-
mend verstehen. Der weitaus grosste Teil der Aussagen aber kann
ebensogut auch fiir die Laien gelten, was deutlich wird, wenn man
die Texte der Tauf- und Firmungsriten damit vergleicht. (Eigenar-
tigerweise scheint das fiir den reformierten Bereich — jedenfalls der
Schweiz — nur abgeschwicht zu gelten.) Derselbe Befund zeigt sich
im Neuen Testament, wenn die Pastoralbriefe von unserer Frage
her gelesen werden. In dhnlicher Richtung weist der Kirchenrecht-
ler Klaus Morsdorf, wenn er sagt, es hitten alle Glieder des Gottes-
volkes, Klerus wie Laien, die gleiche Wiirde eines Christen und
seien an dem durch die Trias von Lehramt, Priesteramt und Hir-
tenamt umschriebenen Aufgabenkreis der Kirche beteiligt. Ein Un-
terschied bestehe allein darin, dass die jeweilige Art des Mitwirkens
eine andere sei, was in der jeweils anderen Prigung des Personseins
in der Kirche begriindet sei®3. Zizioulas sagt — in Anlehnung an
Maximus Confessor —, dass der Ordinierte sich von andern dadurch
unterscheide, dass er «gleichsam» (hosper) eine besondere Person
im Gottesreich ist oder deren Stelle vertritt (eis topen). Das Per-
sonsein aber wird iiberhaupt erst durch die Ordination erlangt, die
eine Umgestaltung des Individuums in eine Person in sich schliesse
und damit fiir es entscheidend sei. — Das erste Mal meint «Ordina-
tion» die spezielle, das Sakrament der Weihe, das zweite Mal meint
dasselbe Wort die Teilhabe aller an der Ordination, das Ordiniert-
sein aller.

Betrachten wir nun auf unser Problem hin einen rémisch-
katholischen Text eines Dogmatikers iiber die Amtsgnade.

87 Jean Zizioulas in Concilium 8.Jg., Heft 4, 1972, S.252.
88 Im Lexikon Sacramentum Mundi unter «Heilige Gewalt» (Bd.2,
Sp.583).



— 33 —

In seinem «Grundriss der Dogmatik» schreibt Ludwig Ott zur
Amtsgnade: «Als Sakrament der Lebendigen bewirkt das Weihesa-
krament per se die Vermehrung der heiligmachenden Gnade. Die
Weihegnade hat den Zweck und die besondere Eignung, den Emp-
fanger zur wiirdigen Ausiibung der Funktionen seines Ordo und zu
einem entsprechenden Lebenswandel zu befahigen (de fide).» Wei-
ter: «Mit der Vervollkommnung des Gnadenstandes empfangt der
Ordinand das Anrecht auf aktuelle Gnaden, die kiinftighin zur Er-
reichung des Zweckes des Sakramentes notwendig sind 8%.»

Wenn man nachliest, dass die heiligmachende Gnade fiirs Heil
notwendig sei, so muss man sich fragen, warum denn nicht alle
ordiniert wiirden. Wenn die Kirche nur einzelne ordiniert, so er-
scheint das als unbegreifliche Benachteiligung der andern. Oder, da
diese ungeheuerliche Folgerung kaum stimmen kann?®?, muss ge-
schlossen werden, es seien auch die Laien irgendwie ordiniert, sei
es, dass die Ordination im engeren Sinn auch bei ihnen die ge-
nannte Wirkung hétte, oder sei es, dass sie anderswie eine Art
Ordination empfingen. Untersagt aber ist die IFolgerung, dass die
Taufe und Firmung die Ordination der Laien darstelle; denn diese
hat auch der Amtstriger empfangen. Die Laien blieben also be-
nachteiligt — und zwar am Heil! Wenn Zizioulas in Taufe und Fir-
mung die Ordination der Laien sieht, so ist das bei ihm weniger
problematisch, da er in der Ordination (der Weihe im engeren
Sinne) nicht eine Vermehrung der (Gnade, sondern eine Neuord-
nung der Beziehung der Person in der Kirche sieht. Problematisch
ist es aber auch bei ihm, da er nicht klar sagt, dass die Ordination
zum Amt auch die Laien neu ausrichte.

Dies aber miisste gesagt werden.

Die Ordination zum Amt ordnet die durch die Taufe und Fir-
mung empfangene Ordination in bestimmter Weise ein. Wer ge-
tauft wird, wird es in Einordnung in die Kirche und damit in Zu-
ordnung zum Amt dieser Kirche.

Wenn wir das in der Begrifflichkeit P.Fransens sagen wollen,
dann liesse sich das vielleicht so tun: Die Ordination bedeutet
eine «Vermehrung der rechtfertigenden ®* Gnade» fiir alle. Mit der
Ordination ist nicht zuerst eine einzelne Person gemeint, sondern

89 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, Freiburg 1959 (4.Aufl.),
S.544.

90 Oder brauchte der durchs Amt « Gefahrdete» mehr Gnade ?!

°1 Piet Fransen im Lexikon Sacramentum Mundi, 4, Sp.1290.



s B, ==

die Gemeinschaft. Die Ordination ermoglicht die Gemeinschaft, in
die man durch die Taufe eingegliedert wird. Daher erscheint in der
Ordination als dem Sakrament der Gemeinschaft gleichsam die an-
dere Seite der Gnade als in der Taufe, dem Sakrament des einzel-
nen. Dies, dass die Ordination nicht zuerst das Sakrament des ein-
zelnen, sondern das der Gemeinschaft ist, erfordert gerade, dass
nur Einzelne geweiht werden, auf die hin und durch die die Ge-
meinschaft Struktur und Ordnung hat. Wiirden alle geweiht, so
wire eine uniforme Masse, statt einer Gemeinschaft eine strulktur-
lose Summe gleicher Individuen.

In bezug auf die Gnade muss gefolgert werden, dass sie beim
Amtstriger wegen seiner «besonderen Préagung des Personseinsy,
wegen seiner besonderen Stellung im Gefiige der Kirche wohl in be-
sonderer Weise wirken kann, aber keine andere sein darf als die
Gnade, die das Christsein und die Kirche tberhaupt konstituiert —
es ist hier wie dort Rechtfertigungs-Heiligungsgnade. Wenn diese
beim Priester fiir die Ausiibung seiner Funktionen befiahigt, so ist
zu beachten, dass der Ordo zuerst fiir die Gemeinde und erst dann
fir den Priester da ist. Es muss das «Weniger» an Gnade (besser
nach Zizioulas: das Anders-bezogen-Sein) beim Ungeweihten eben
von derselben Art sein, d.h. auch zuerst fiir die Kirche, die Ge-
meinde und erst dann fiir den Laien selber da sein. Das Wesen der
Gnade ist damit nicht zuerst als eine Kraft gesehen, die auch ohne
Bezug schon da ist, sondern als Bezug, als relative Kraft. Die
Gnade ist auf Gott, auf das Heil bezogen. Nach dem oben Gesagten
fiele das Heil mit der Ausrichtung auf die andern, mit dem In-der-
Kirche-Sein zusammen. (Eine andere Frage ist dann, dass die Kir-
che nicht in sich geschlossen ist, sondern den Missionsauftrag hat
und zugleich das wandernde Gottesvolk ist.)

Nach dieser Sicht bedeutete dies «Mehr» an Gnade, in wel-
chem der Amtstrager Hirte ist, nicht, dass er die Laien wie Schafe,
wie Andersartige leitete, sondern als Geleitete und Beauftragte, wie
er selber durch die Ordination geleitet und beauftragt ist. Das Ziel
der Rechtfertigungsgnade ist das Heil. Das Heil ist 1n der gegenwirti-
gen Kirche da im Fureinander- wund Voneinander-beauftragt-Sein.
Die Ordination stellt diese Ausrichtung des Lebens aus dem Auftrag
auf die Gemeinde hin dar. Damit erscheint die Ordination als Darstel-
lung des Wesens der Kirche itberhaupt, sie zeigt sich als konstitutiv fiir
die Kirche?2.

92 Vgl. das Kapitel zu M. Schmaus, S.48/49.



— 35 —

Obige Deutung wire im Licht der thomistischen Gnadenlehre
zu tiberpriifen. Am zweiten Zitat nach L. Ott zeigt sich die Notwen-
digkeit dieser Uberpriifung, nach welchem (erst) mit der Vervoll-
kommnung des Gnadenstandes der Ordinand das Anrecht auf
aktuelle Gnaden erhalte, die zur Erreichung des Zweckes des Sa-
kraments notwendig seien®d. Es wiare zu untersuchen, ob die
Gnade vor und nach der Vervollkommnung des Gnadenstandes an-
ders gerichtet sei. Dazu miisste gefragt werden, wie dies bei einem
Priester aussihe, der vor der Weihe wenig begnadet wére. Erhielte
er durch die Weihe ein grosseres «Mehry an Gnade als ein anderer ?
Das erschiene doch seltsam. Es wire eher etwas anderes zu vermu-
ten: In diesem Fall wiirde erst recht deutlich, dass die Amtsgnade,
d.i. dieses «Mehr», eben der ganzen Kirche gilt, und das hiesse, dass
sie Zuwendung der Laien zum Priester meine, eine Beauftragung
der Laien dem Priester gegeniiber — eben auch da, wo die Gnade
ohne die «Amtsgnade» (herkémmlich als die dem Priester einwoh-
nende Gnade verstanden) dazu nicht dringte, wo der Priester ein
schlechter Christ wire. Wenn weiter gefolgert wiirde, dass darin
auch eine gewisse Jurisdiktionsgewalt der Gemeinde der Laien iiber
den Amtstrager liegen miisse, diirfte allerdings die Grenze des in-
nerhalb der romisch-katholischen Kirche Moglichen iiberschritten
sein.

Wenn alle «ordiniert» sind, dann stellt sich die Frage, wem ge-
geniiber jeder ordiniert sei. Da kann die Antwort nur lauten, es
gelte jede Ordination der Gemeinde gegeniiber im weitesten Sinn,
der Gemeinde als ganzer, den Mitchristen und denen gegeniiber, die
zur Gemeinde gehoren sollten, den zu Missionierenden, mit denen
die Gemeinschaft erst erreicht wird, wenn sie der «Ordination» teil-
haftig werden.

Diese Aussage enthilt die Ansicht, dass die Gemeinschaft der
Kirche nicht nur eine im Gegeniiber der Gemeinde zu den Amtstré-
gern ist, welche ihrerseits von der Sukzession, der geschichtlich zu-
riickweisenden Gemeinschaft herkommen, sondern dass diese Ge-
meinschaft auch ist im Gegeniiber eines jeden zu jedem %4

® Im Lexikon Sacramentum Mundi, Bd.4, Sp.1288, heisst es, Kardi-
nal Billot hétte zu Beginn dieses Jahrhunderts, ohne auf Widerspruch zu
stossen, den character als Recht auf die diesem Sakrament eigentiimlichen
Gnaden definiert.

94 Die Gemeinschaft in der Kirche nach den beiden Richtungen: a) als
Gemeinschaft zwischen Amtstragern und Laien und b) als Gemeinschaft un-



. 86 ess

Das Zweite hebt das IErste nicht auf, sondern erginzt es: Die
der Kirche durchweg eigene Struktur — auch unter den Laien —
wird vorrangig, gleichsam als Themaangabe, dargestellt im Gegen-
iiber des Amtstrigers zur Gemeinde. Diese Struktur ist zuerst vor-
gegeben. Der Pfingstgeist, der Geist der Gemeinschaft, belebt die
vorgegebene Struktur 9.

Nun kann man sich fragen, woher diese Struktur sei. Vorerst
scheint es, es zeigten sich zwei Quellen: Christus und die Schopfung.
Christus ordnet durch die Berufung und Sendung der Apostel eine
Amtsstruktur an. Die weiteren Charismen, wie sie etwa in den Korin-
therbriefen genannt sind, sind natiirliche (schopfungsméissige), psy-
chische Phénomene.

Dieser erste Schein konnte triigen. Dies, dass die Kirche eine
Amtsstruktur hat, unterscheidet sie nicht von andern Gemeinschaf-
ten und ist allgemein menschlich, natiirlich. Andererseits tibernimmt
die Kirche nicht alle Begabungen unbesehen als Charismen. Es
braucht deren kirchliche Anerkennung . Ebenso ist es nicht ein-
fach ein vorgegebenes Faktum, dass Christus in einer ganz be-
stimmten, uns bekannten Weise die Kirche und ihre Struktur ge-
wollt und angeordnet hat. Da ist mindestens die Quellenlage un-
klar. Auch hier geht es um die kirchliche Anerkennung. Und diese
geschieht durch den Heiligen Geist.

Damit muss dieser Satz, dass der Heilige Geist die vorgegebe-
nen Strukturen belebe, ergénzt werden: Dies Beleben ist auch ein
Wiéhlen und TFiir-giiltig-Sehen.

Als Amtsgnade stiinde der Heilige Geist damit zuerst auf der
Seite der Laien, der einer bestimmten Ordination gegeniiber Nicht-
ordinierten.

ter den Laien und unter dem Kollegium der Amtstriger, ist das Thema eines
Artikels von D.Staniloae in ¢Ostkirchliche Studien» (Augustinus Verlag,
Wirzburg), 20.Bd., Heft 1, 1971. Dieser Artikel wird in der vorliegenden
Arbeit nur einmal zitiert, hat aber auf diese Untersuchung stark anregend
gewirkt.

% Vgl. das Kapitel zu M. Schmaus, S.46/47. An sich ist es natiirlich
eine Vereinfachung, erst ab Pfingsten vom Heiligen Geist zu reden. Schon
vorher «belebte» der Heilige Geist vorgegebene Strukturen. Anders hétten
die Jiinger gar nicht glauben kénnen.

96 Vgl. Campenhausen, «Kirchliches Amt und Geistliche Vollmachty,
2.Aufl. 1963 Tlbingen. (Auf eine Auseinandersetzung mit der Art, wie C.
das Verhiltnis Amt—Charismatiker versteht unter Betonung von dessen
Konkurrenzcharakter, muss hier verzichtet werden.) C. zeigt jedenfalls
mehrmals das Ringen der Kirche um die Frage der Anerkennung der Amter
wie der Charismen, z. B. 3. 651ff, 78ff, 19C{f, 20C{f u.a.



— 9T

In dieser Sicht zeigt sich ekklesiologisch kein Ansatz fiirs filio-
que.

Es wiirde sich aber ein Ansatz fiir das a patre solo (sofern es
das per filium negiert), zeigen, wenn es ausschliesslich bei diesem
Gegeniiber bleiben wiirde, wenn also die Laien allein pneumato-
phor wiren in Beziehung zum Amt. Der Amtstriger zerfiele in sich
in einen pneumatophoren Christen und einen «ungeistlichen» chri-
stusférmigen Amtstriager, um es extrem zu formulieren. Das Amt
konnte so keine wirkliche Autoritdt haben?®?. Nun ist es aber so,
dass wenn sich der Heilige Geist (in den Laien) zur vorgegebenen
Struktur des Amtes bekennt, er damit gerade das Amt als autorita-
tiv, als pneumatophor in besonderer Weise erkennen lédsst.

Wenn in dieser Arbeit etwa nach der eschatologischen Offen-
heit der Kirche bei einzelnen Theologien gefragt wird, so miisste
diese Frage auch zu diesem Kapitel gestellt werden, in dem sich die
geschlossenste Ekklesiologie zeigt. Ist hier das Fiir-das-Eschaton-
offen-Sein verleugnet ? Gerade weil sich eine so grosse Geschlossen-
heit zeigt, drangt sich um so starker die Frage auf, ob die konkrete
Kirche den Anspruch, dass in ihr das Heil sei, erfiille. Wie sieht die
praktische Wirklichkeit der orthodoxen Kirche aus ? Deckt sie sich
mit ihrer Theologie ?

Je klarer sich die Kirche aussprechen kann, je betonter sie sich
dazu bekennt, dass sie es ist, mit der Gott den Bund geschlossen
hat, dass in ihr Gott wohnt, um sc deutlicher wird das Ungeniigen,
das ¢noch nicht» merkbar. Da gibt es weder ein Ausweichen in eine
hohere — gleichzeitige — Hierarchie noch in eine heile — gleichzeitige
— unsichtbare Kirche, sondern nur die Spannung in der Hoffnung
des wandernden Gottesvolkes.

Ganz allgemein gilt, dass wenn das Wesen der Kirche in der
Sendung liegt, wie es sich gerade auch in der Sicht von der Ordina-
tion her zeigt, diese Sendung nicht nur eine gleichzeitige Gemein-
schaft wirkt, indem jeder zu jedem gesandt ist, sondern auch aus
sich eine Sendung in die Zukunft ist. Eine Gemeinschaft ¢sf nie in
sich gleichzeitig geschlossen, sondern sie wird immer erst. Sie
driangt nach vorn. Das liegt bereits im Begriff der Gemeinschaft be-
schlossen, wenn dieser so gesehen wird, dass alle fiir alle da sein

®7 Misste am Ende das (von Orthodoxen als antiwestliche Parole ge-
pragte, aber in der Orthodoxie weithin abgelehnte) a patre solo nicht eher
als neureformiert erscheinen, jedenfalls seinem ekklesiologischen Bezug
nach ?



— 38 —

miissen und einander bediirfen, voneinander aus sich herausgerufen
werden und aus sich zu den andern hin gesandt sind. Darin liegt
das Sich-stdndig-Wandeln aufs Kommende hin beschlossen. Durch
das Bekenntnis zum christophoren Amt bekennt sich die Gemein-
schaft der Kirche zu einer bestimmten Richtung ihrer Zukunft.

Zur Autoritiat einer Person und einer Lehre

Wenn jemand eine Lehre fiir autoritativ hilt, so tut er dies
entweder, weil ein Mensch, der ihm Autoritdt ist, ihn zu dieser
Lehre gefiihrt hat, sei es ein Elternteil, ein Freund oder eine Amts-
person, oder er gibt der Lehre von Anfang an die Autoritit. Im er-
sten Fall ist es eindeutig, dass die Autoritat der Person die Priori-
tat hat vor der Lehre. Wenn die Autorititsperson Christ ist, so
wird sie sich verstehen im Gegeniiber und in der Abhingigkeit von
Gott, sie wird also den Schiiler auf Gott verweisen; das wird ihre
Lehre sein °8. Damit sucht nun auch der Schiiler, Gott gegeniiber-
zustehen. Er kann somit seinerseits zum Lehrer, der Lehrer zum
Schiiler werden. Wenn einem zuerst ein Mensch Autoritat ist, dann
wird sich der Schiiler bemiihen, dessen Lehre zu verstehen, auch in
den Teilen, die ihm zuerst nichts sagen, ja die er vorerst sogar fir
falsch hilt. Indem der christliche Lehrer den Schiiler als Menschen
von eigener Wiirde ernst nimmt und ihn auf sein Gewissen und auf
Gott verweist, nétigt er den Schiiler, gegebenenfalls sein Lehrer zu
werden, der ihm von Gott her widerspricht, wie sich ihm Gott in
seinem Gewissen kundgibt.

Im zweiten Fall, da jemand eine Lehre fiir autoritativ halt so,
dass er ihr die Prioritdt vor dem Lehrer gibt, und zwar von Anfang
an, kann sich das auf zwei Arten auswirken.

Der Betreffende unterwirft sich der Lehre schlechthin, so wie
man sich den Regeln der Mathematik unterwirft. Die Lehre wird

8 D. Staniloae in Ostkirchliche Studien, Augustinus Verlag, Wiirzburg,
20.Bd., Mirz 1971, Heft 1: ¢« Uber dogmatische Grundlagen der Synodali-
tidte: In den letzten 50 Jahren werde in der Philosophie hervorgehoben, dass
der Mensch das Bewusstsein des eigenen Seins, des eigenen Ichs nur haben
kann im Verhéltnis zu einem Du. Das Ich und das Du kénnen nicht ohne
einen gemeinsamen Gehalt von Anliegen bestehen, wobei der wertvollste Ge-
halt ein drittes Subjekt sei. Nur in der Wechselbeziehung von Ich-Du-Er
entdeckt der Mensch sich in seiner Gesamtheit... Die morgenlédndischen
Viiter, die die Idee der von den Christen gebildeten Einheit des Leibes wie-
der aufnehmen, betonen im allgemeinen die Aufgabe des Heiligen Geistes bei
der Verwirklichung dieser Einheit.

Sehr ihnlich: S.Bulgakov, Le Paraclet (franz. Ubersetzung), 1944,
Paris, S5.62 u.a.



schlechterdings fiir richtig gehalten. Ein eventuelles Rebellieren des
Gewissens muss als Unsinn abgetan werden. So kann es keine
Wiirde und Freiheit des Menschen mehr geben.

Eine Variante der zweiten Moglichkeit stellt der Fundamenta-
lismus dar, wo sachlich dasselbe gilt, dies aber damit begriindet
wird, dass der perstnliche Gott hinter der an sich unpersonlichen
Lehre stehe. In der Lehre spricht sich Gott aus, redet er zu uns.
Die Aufgabe des Gewissens wird hier reduziert auf die Annahme
der Lehre und auf den Gehorsam ihr gegeniiber. Die Frage der Got-
teserkenntnis und der Erkenntnis von Gottes Willen ist dann nicht
mehr eine Gewissensfrage, sondern eine des Lerneifers, der Intel-
ligenz und des guten Gedéchtnisses des Schiilers. Gott kann derart
aber nicht mehr als trinitarischer gedacht und gelebt werden
(Anm. 98), sondern Gottes Dreifaltigkeit erscheint héchstens noch
als isoliertes Thema eines besonderen Kapitels der Dogmatik oder
einzelner Bibelstellen. Immanent ist so Gott nur durch die unper-
sonliche Lehre, nicht durch Menschen 99, Dass das in Christus an-
ders gewesen ist, erscheint wie ein Fremdkorper im Leben der Kir-
che. Praktisch ist Christus nur mehr der Ubermittler der Lehre. Die
Amtstriger sind nur Diener des Buches. Ob da von einer Einwoh-
nung des Heiligen Geistes geredet werden darf, ist hochst fraglich.
Es gibt aber innerhalb des Fundamentalismus auch eine zweite
Mbglichkeit. Wenn dies ernstgenommen wird, dass in unserem, dem
christlichen Fall, die Lehre das Gewissen, die eigene Einsicht, be-
tont, dann hebt sich die Prioritat der Autoritit der Lehre sel-
ber auf:

Das Gewissen wird einmal mitgeformt durch verschiedenartige
Umwelteinfliisse. Zu diesen mag auch eine Lehre gehéren. Dabei er-
fahre ich das Gewissen aber so, dass ich um gut oder bése, giltig
oder ungiiltig weiss, dies erkenne, darin Einsicht nehme, aber nie
von mir aus (ohne Umgehung des Gewissens) etwas, das ich etwa
als ungiiltig oder bose sehe, fiir giiltig oder gut erkldren kann. Das
kann nur durch neue Einsicht geschehen, die ihrerseits das Gewis-
sen neu bestimmt. Ich bin somit meinem Gewissen unterworfen.
Sobald ich nun im Gewissen die Lehre oder einen Teil von ihr nicht
mehr anerkennen kann, habe ich entweder diese Lehre zu verwer-
fen (oder zu verindern), oder ich verwerfe mein Gewissen und
damit zugleich die Lehre, die den Respekt vor dem Gewissen for-

9 Dass Personen die Bibel verfasst haben, korrigiert dies nicht, da uns
ja diese Personen nur durch die biblischen Texte bekannt sind.



— 40 —

dert — oder ich éndere eben die Lehre und stehe damit nicht mehr
unter ihr.

Diese Verpflichtung auf das Gewissen kann die Gefahr der
Vereinzelung in sich tragen. Wenn ich der Vereinzelung entgehen
mochte, so kann ich das auf zwei Arten versuchen: Entweder
glaube ich, dass die Verinderung der Lehre, die mir Gott durchs
Gewissen aufgegeben hat, in derselben Weise auch den andern
Menschen, die Gott zur Kirche beruft und in ihr erhalten will,
direkt durchs Gewissen offenbart wird. Das wiirde bedeuten, dass
die Menschen in strengem Sinn sich alle als Briider betrachten wiir-
den, als Kinder des einen gottlichen Vaters. In dieser Bruderschaft
wire keine gegenseitige Vaterschaft enthalten. Diese Briider miiss-
ten sich nur noch gegenseitig vergewissern, dass sie dasselbe glau-
ben, dass sie also Brider sind. — Oder aber ich fiihre zusammen mit
den Mitmenschen deren und mein Gewissen zu tieferer Einsicht in
wechselseitigem Lehren und ILernen («Vater»- und «Sohn»-Sein),
Tadeln und Uberfithren. Nur so kann die Kirche Bild des dreifalti-
gen (gemeinschaftlichen) Lebens sein. Nur so auch ist die Inkarna-
tion nicht ein isolierter Fremdkoérper. So nur lebt die Wahrheit «be-
tastbar» «im Fleisch». Dann sind aber Menschen iiber der Lehre.

Um einen Sonderfall der Prioritit der Lehre handelt es sich,
wo von einer Garantie der Wahrheit oder der rechten Lehre geredet
wird. Wenn es eine kirchliche Instanz gibt, die die Wahrheit garan-
tieren kann, wenn gilt, dass «die Macht der Kirche ... ein ,Dienst
der Autoritédt ist, die durch gottlichen Beistand garantiert» wird,
da schon «eine gute Portion Anmassung dazugehort, sich denjeni-
gen gegeniiber fir die authentischen Zeugen des Evangeliums zu
halten, die fiir den Glauben verantwortlich sind»199, wenn es einen
Ort oder eine Person gibt, die unfehlbar irreformable Sitze spre-
chen kann, dann folgert daraus, dass das Gewissen von dem

100 Gabriel Kardinal Garrone: Erste Uberlegungen zu einem «Mani-
fest». In: Schweizerische Kirchenzeitung 20/1972. Das betreffende Manifest
(Wider die Resignation in der Kirche) von 33 Theologen zeigt u.a., wie ge-
gen die kirchlichen Autoritidten vorgegangen werden kann. Es ist hier nicht
der Ort, zu untersuchen, wieweit sich in der romisch-katholischen Kirche der
Gegenwart die angegebenen Methoden rechtfertigen. Hier interessiert Garro-
nes Reaktion, die einem Garantiedenken verhaftet ist. Im Manifest sehen
sich die Verfasser nicht als «authentische Zeugen des Evangeliums». Wenn
Garrone ihnen das unterschiebt, so wohl darum, weil er sich Kirche ohne
eine Stelle, welche die wahre Lehre garantiert, nicht denken kann. Daher
meint er, wenn sie einer hier leugnet, miisse er sie an einem andern Ort
sehen.



— 41 —

Moment an nicht mehr gilt, wo es in Spannung oder im Wider-
spruch zu einem solchen Satz steht10l. Wo die Giiltigkeit eines Sat-
zes garantiert ist, gibt es keine Auseinandersetzung mehr, die dem
gemeinsamen Suchen der Wahrheit diente. Da gibt es nur mehr be-
dingungslose Annahme oder Ablehnung!??. So kann die Kirche
auch nicht mehr Bild der Trinitit sein, denn so identifizierte sich
Gott mit dem Ort, welcher die Wahrheit garantiert (ganz gleich, ob
dieser Ort ein Konzil ist oder eine einzelne Person, die Bibel oder
irgendwelche Sitze), der Glaubige steht diesem Ort wie Gott ge-
geniiber, und zwar als einem einhypostatischen Gott, da es keiner-
lei Spannung zwischen zwei oder mehr Polen giabe. Es kann da nur
mehr die eine Entscheidung gefillt werden, ob man fiir oder gegen
solche Satze und damit fiir oder gegen Gott sei.

Wenn damit die Freiheit und Autoritit des Gewissens verbun-
den werden soll, dann gelangt man zur Sicht, wie sie oben als die
eines rein bruderlichen Verhéltnisses bezeichnet worden ist. Dann
miisste aber einer solchen kirchlichen Stelle jegliche Autoritit ab-
gesprochen werden, man kénnte dann sagen, es sei jeder Christ ein
Papst, und wo seine Sétze nicht angenommen werden, hitte er die
Garantie, dass da nicht mehr Kirche sei.

Oder aber, man bekennt sich zum Paradox, dass sowohl diese
garantierte Stelle wie das Gewissen dieselbe Autoritiat haben, eben
Autoritdt haben und das heisst Verpflichtung gegeneinander und
nicht nur gegen Cott, wobei diese Verpflichtung, diese Autoritit
dadurch gesellschaftlich geordnet sei, dass dieselbe Autoritat, die
auch das Gewissen hat, zuerst dem Papst zuerkannt wird. Mit die-
sem Paradox wire mit aller Schirfe die Unausweichlichkeit der
Wahrheitsfindung und des Lebens der Wahrheit im Gegeniiber aus-
gesagt. Nun ist aber in der rémisch-katholischen Lehre das Be-
kenntnis zur Autoritit des Gewissens nicht klar abgelegti?3. (Dies
«Gegeniiber» muss keineswegs Unklarheit hiiben und driiben als

101 Nach dem 1.Vaticanum sind die Sétze irreformabiles, welche der
Papst infallibilitate definiert.

102 Vgl. aber Schluss der Anmerkung 55.

103 S z.B. Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd.4, S.872: «Fur den
Glaubigen ist gegeniiber dem kirchlichen Lehramt eine Berufung auf Gewis-
sensfreiheit innerlich sinnwidrig, soweit die Kirche unmittelbar als von Gott
eingesetzte, in seinemn Namen und unter der Gewihr seines Beistandes wir-
kende, unfehlbare Vermittlerin der géttlichen Offenbarung tétig und als sol-
che erkannt ist; sonst ist fiir den Christen auch ihr gegeniiber be1 Wahrung
der glaubig-pietétvollen Achtung der kirchlichen Lehr- und Leitungsautori-
tét eine Berufung auf Ciewissensfreiheit denkbar.» Damit scheint die Kirche



49 —

notwendig voraussetzen. Es ist dasselbe — paradoxe — Gegeniiber,
wie es sich in etlichen Dogmen — in aller Klarheit — findet, man
denke etwa ans Dogma von der Dreifaltigkeit.)

Dietrich Bonhoeffer sagte: «Der Zeuge will hinter sein Zeugnis
zuriickstehen. Er will mit Menschenwort nichts beitragen zu Gottes
Wort.» «Es ist wie wenn ich einen Brief vorlese, den ein Anderer
schreibt.»1%4, Helmut Barié kritisiert diese Aussage!®®. Er fragt
empirisch, ob das iiberhaupt méglich sei, dass der Zeuge hinter sein
Zeugnis zuriicktreten konne. Das Ergebnis einer Reihe von Experi-
menten zeigte, dass dem nicht so sei. Diese Experimente wurden
nach folgendem Schema gemacht: Verschiedenen Gruppen von
Theologiestudenten wurde dieselbe Andacht vorgelegt, wobei jeder
Gruppe ein anderer Verfasser genannt wurde. Wenn man wusste,
wie es um das Ansehen der verschiedenen angeblichen Verfasser bei
den Studenten bestellt war, konnte man das Ergebnis der Bewer-
tung der Andacht recht genau voraussagen. (Eine Andacht Bon-
hoeffers z.B. erhielt unter Gollwitzers Namen eine bessere Bewer-
tung als unter dem Bonhoeffers selbst!)

In seiner Dissertation!'®® sagt Bonhoeffer, die evangelische Ge-
meinde kenne weder den katholischen Amtsbegriff, nach welchem
nicht die Person, sondern das Amt heilig sei, noch eine sektiereri-
sche Heiligkeit der Person, sondern die charismatische Bedeutung
der Predigt!®’. Es kann hier nicht darum gehen, im Einzelnen die
Elemente dieser Aussage zu untersuchen. Es soll bloss versucht
werden, die Bedeutung der Ablehnung der Person zugunsten des

zwelerlei Strukturen zu haben, wobei fir die zweite nicht gesagt wird, ob
hier der einzelne Glaubige, falls ihn sein Gewissen in Konflikt mit dem Lehr-
amt bringt, diesen Konflikt fiir sich behalten solle oder ihn im Schoss der
Kirche austragen solle, und vor allem, ob sich die kirchlichen Lehrer seinen
Zweifeln am Ende doch nicht recht stellen sollen, d.h. die Autoritat seines
Gewissens nur fiir ihn selber gelten lassen sollen, den sie bloss besser zu be-
lehren hétten. — Das Vaticanum 11 gibt in der Erklirung tiber die Religions-
freiheit dazu keine Korrektur, seibst in Art. 4 nicht.

104 Seminarvorlesung in Finkenwalde, Gesammelte Schriften D.Bon-
hoeffers, IV, hg.von E.Bethge 1965.

105 Tn der Zeitschrift Evangelische Theologie, 32.Jg., 1. Heft, 1972.

106 Sanctorum Communio, Berlin 1930. S.142.

107 Vgl. Anm.101. Auch auf rémisch-katholischer Seite wird die Un-
fehlbarkeit des Papstes ein Charisma genannt. Das ist mehr als nur eine dus-
serliche Ubereinstimmung. Bonhoeffer stellt die communio sanctorum ohne
die Ordination dar (wiewohl sie in seiner Kirche getibt wird). Der Papst er-
hélt sein Amt nicht durch Ordination. (Kénnte er — bei der rémisch-katho-
lischen Trennung von Weihe- und Jurisdiktionsgewalt — evtl. gar als Unge-
weihter ein Dogma erlassen ?).



" . —

Wortes zu sehen. Dazu soll die Annahme gemacht werden, es hitte
Bonhoeffer den in der Kritik von Barié dargelegten Tatbestand ge-
kannt. Was heisst unter dieser Voraussetzung Bonhoeffers Aus-
sage ? Es kann dann nur um ein Bekenntnis gehen, das die Person-
gebundenheit des Wortes so deutet, als ob sich das vorrangige
Wort zur Person (des Predigers, und natiirlich dann auch des
Horers) herniederlasse, indem es diese Person in Dienst nimmt.
Herr bleibt das Wort. Das Wort ist «ein Brief, den ein anderer ge-
schrieben hat», es ist also nicht eine unpersonliche Lehre: ein Ande-
rer, ein Hoherer, steht in ihm vor uns. Was hat es dann aber fiir
einen Sinn, dass dieser Andere, um zum Horer zu gelangen, sich
einer Drittperson bedient? Warum lésst er den Brief nicht vom
Adressaten selber lesen ? Das kann nur darum so sein, weil sich das
Wort durch diese Drittperson als Person qualifizieren will. Zugleich
damit qualifiziert es sich als einer Gemeinschaft zugehérig und
nicht bloss als fiir ein Individuum bestimmt. Es lasst die Drittper-
son, den Prediger, und den Horer, den Laien, zu einer Gemein-
schaft werden.

Indem Bonhoeffer aber die Person des Predigers in keinem Zu-
sammenhang mit dem Inkarnierten sieht, ist der Personcharakter
des Wortes nicht christologisch qualifiziert (rein verbal nur wire
dem wohl so). Wenn aber die in der apostolischen Sukzession voll-
zogene Ordination beachtet wird, dann ist das ein Bekenntnis zum
Amtstrager als Beauftragtem Christi, als seinem Legaten, seinem
Gesandten.

Was heisst das jetzt, wenn unter der Voraussetzung der apo-
stolischen Sukzession Bonhoeffers Wort nochmals aufgenommen
wird ? Es wird nun differenziert nicht nur zwischen der Person des
Zeugen und dem Zeugnis, dem Wort, sondern auch zwischen der
Christus repriasentierenden Person und dem Wort. Damit ist das
Wort nicht nur als Gottes (personhaftes) Wort charakterisiert, son-
dern auch als Christi Wort.

Es zeigt sich aber noch etwas. Wiahrend beim Weglassen der
Ordination der Amtstrager gleichsam nur dem Wort gegeniiber eine
Hilfsfunktion hatte, die vom Wort allein abhingig ist, so steht er
jetzt auch in einer nicht bloss verbalen Beziehung zu Christus. In
dieser Beziehung steht er auch dann, wenn er dem Wort untreu
wird, wenn er falsch lehrt, wenn sich das Wort seiner nicht bedient,
kurz, wenn Gottes — verbales — Wort fehlt. Im andern Fall, ohne
die Ordination, hat er — soweit er Amtstrager ist — keine Beziehung



mehr zum Wort; denn sein Personsein sagte itber das Wort eben
nur etwas aus, solange das Wort selber da ist1%8, Beim Ordinieren
aber, beim (lesandten Christi, tritt, wenn er falsch lehrt, gleichsam
eine Spannung zwischen Gottes Wort und Gottes Wort ein, inso-
fern als eine Ordination auch Wortcharakter hat als Sendung durch
Christus. Es ist eine Spannung auf gleicher Ebene, wihrend beim
Weglassen der Ordination eine Spannung auf ungleicher Ebene ent-
steht, eine zwischen Gottes Wort und der Weise, wie es ausgespro-
chen wird (welche Weise eben nicht dem expliziten, «woértlichen»
Willen Gottes entspricht), eine zwischen dem Brief und dessen Vor-
leser, der nun eben schlecht oder gar falsch lise.

Es hat bereits darin eine Moglichkeit zu einer Spannung gele-
gen, dass der «Brief» iiberhaupt vorgelesen wird. Es entsteht so
eine Zuordnung von Personen, dem Leser und dem Horer, welche
Zuordnung eben auch eine Spannungsmoéglichkeit enthalt. Aber
erst, wenn die Ordination beachtet wird, ist diese Zuordnung als
christliche qualifiziert. Im besondern zeigt sie sich als von der Tri-
nitét bestimmt, indem das eine Gotteswort in einer Zuordnung zu
sich selber steht (der Auftrag Christi in der Ordination und das
Kerygma stehen sich gegeniiber). Dass diese Zuordnung auch zu
einer Spannung feindlicher Art werden kann, zeigt, wie sehr sich
Gott in seiner Kirche aufs Spiel setzt. Erschiene einem dieser Ge-
danke als zu gefahrlich und wollte man ithm ausweichen, indem
man die Ordination entleerte, so hitte dies zur Folge, dass sich
Gott in der Kirche und ihrer Struktur nicht mehr als der Vater
Christi zeigte (rein verbal dagegen téte er dies durch die Theologie
und das Lesen der Bibel).

Die Erwiahnung der trinitarischen Struktur der Kirche muss
allerdings durch eine Besinnung auf das Wirken des Heiligen Gei-
stes genauer bedacht werden. Auch nach den Folgerungen aus dem
Satz Bonhoeffers gibt es einen Hinweis, dass die Kirche auch nach
der Art ihres Lehrens und Lernens die Dreifaltigkeit darstellen
kénne (wogegen aber ein Bezug auf Christus einzig im Verbalen

108 Interessant wire es, damit die Auffassung zu vergleichen, die sich
etwa bei rémisch-katholischen Autoren findet, dass ein Papst so ipso nicht
mehr Papst wire, wenn er in Héresie fiele. Ein hiiretischer Bischof aber
bleibt Bischof. Wenn bei Bonhoeffer eine solche Konsequenz fir den prote-
stantischen Pastor nicht gezogen wird, so vielleicht nur deshalb, weil er die
Konsequenzen nicht bedenkt — was er deshalb kann, weil er die hier ge-
machte Voraussetzung nicht kennt. Wie er sich praktisch den Pastoren der
4«Deutschen Christen» gegeniiber verhalten hat, liegt auf einer andern Ebene.



— 45 —

und im Ethischen gefunden werden konnte). Dies zeigt sich, wenn
man fragt, ob Bonhoeffer annehme, es hatte der Horer des «vorge-
lesenen Briefes» schon ein Wissen um den Inhalt dieses Briefes und
konne beurteilen, ob er recht vorgelesen werde. Dies wiirde be-
stimmt bejaht. Somit stiinde nun doch das Verstehen des Gottes-
wortes beim Hoérer und beim Vorleser sich auf gleicher Ebene ge-
geniiber (allerdings kénnte so unmoglich das Zuriicktreten des Zeu-
gen vor der Botschaft in der Art Bonhoeffers behauptet werden).
Die Wahrheit lebte auch so im Gegeniiber, in der Gemeinschaft. Es
miisste hier ebenfalls heissen, dass sich Gott aufs Spiel setzt, nam-
lich im Gegeniiber und Zueinander der Amtstrager und Laien.

Zur Bedeutung der Lehre vom «filioque » fiir die Ekklesiologie

Nachdem schon einige Male die filioque-Frage berithrt worden
ist, sei sie noch besonders beleuchtet.

Hier kann die Frage nach der Auswirkung der Lehre vom Aus-
gang des Heiligen Geistes vom Vater und vom Sohn auf die Ekklesio-
logie nur in Teilaspekten behandelt werden. Wir finden zu diesem
Thema etwa folgende Aussagen: «Die fiir die Beziehung zur Ostkirche
bedeutsame Frage des filioque wurde im Vortrag (,Heiliger Geist,
Kirche und Amt‘) nicht in Betracht gezogen, weil sich das Thema des
Vortrags mit der zeitlichen Sendung des Heiligen Geistes und nicht
mit dem innertrinitarischen Ausgang beschaftigte 199.» Oder: Bei der
Lektiire von V.Lossky u.a. sehe man, dass — nebst anderem — «das
Schisma zwischen Orient und Okzident gerade um diesen Punkt
ging... Aber man sieht auch, dass man im Abendland kaum die wirk-
liche Tragweite des filioque fiir die Ekklesiologie und fiir die typischen
Dilemmata abendldndischer Theologie ermessen hat... Wenn man
Amt und Laientum ,filioquistisch‘ versteht, dann stehen der Méglich-
keit Tiir und Tor offen, dass die Kirche in den Klerikalismus zuriick-
fallt und sich infolgedessen das Laientum in schwérmerischen Aus-
briichen immer wieder auflehnt... 1%, (Die Tatsache, dass es auch in
der Orthodoxen Kirche recht viel Klerikalismus gibt, relativiert
diese Behauptung. Es wire zu fragen, ob hier wie dort Praxis und
Lehre zusammenstimmen.) Wenn jedenfalls an der Kontroverse

109 Urs Kiry, Internationale Kirchliche Zeitschrift 50.Jg., 1.Heft
(1960), S.50. Der erwihnte Vortrag selber findet sich in den beiden folgen-
den Nummern.

10 J. J.von Allmen, «Geistliches Amt und Laientum», Basel 1966,
S.85f.



— 46 —

ums filioque mehr ist als die Frage, ob es und von wem ins Credo
eingefiigt werden diirfe, dann muss gelten, dass die zeitliche Sen-
dung des Geistes nach aussen und der innertrinitarische Ausgang
sich entsprechen miissen. Von dieser Regel kann ohne Erliauterung
nicht abgegangen werden. Nun sind die Schwierigkeiten ums filio-
que derart, dass hier keine geschlossene Darstellung moglich ist. Es
sei dafiir versucht, nebst den schon angefithrten Uberlegungenit
das filioque in seinem ekklesiologischen Zusammenhang zu betrach-
ten auf Grund von Aussagen von Heribert Miihlen?, der sagt:
«Die von uns in der Glaubenserfahrung erfahrene ,heilsoekonomi-
sche’ Trinitat 4st in diesem Sinne'3 zugleich die ,immanente’ Trini-
tat»14. In aller Kiirze'® wird eine biblische Begriindung des filio-
que gegeben. Nach der Bibel «senden» nur der Vater und der Sohn
(mit dem Vater zusammen), nie aber der Geist. Dieser ist immer
nur gesandt. So nach Miihlen. Diese Feststellung gilt aber nur so
lange, als man sich ans Wort «pempein» hilt, womit man sich prak-
tisch ausschliesslich ans Johannesevangelium hélt, wie es bei Miih-
len auch der Fall ist16. Nun stimmt es gewiss, dass Johannes «der
Theologe», wie er in der Ostkirche genannt wird, am ehesten von
der Trinitdt redet. Es wire aber dennoch auch das tibrige Neue
Testament zu beachten. Wie ist es mit Rém. 1, 3/4, mit Lukas 1,35
und 4, 1, wie ist es mit der Taufe Jesu im Jordan ?

In einer systematischen Besinnung legt Miihlen dar, dass
eine Bewegung vom Vater zum Sohn zum Heiligen Geist zu uns sei,
welcher eine umgekehrte Bewegung von uns im Heiligen Geist
durch den Sohn zum Vater entspreche, wobei dem zeitlichen Nach-
einander der Sendung ad extra in der Inkarnation und an Pfingsten
bei der riicklaufigen Bewegung nicht ein zeitliches, sondern ein logi-
sches Nacheinander entspreche, denn wer den Sohn gesehen hat,
hat den Vater gesehen. Es sei unsererseits kein neuer Schritt vom

11 Siehe Anm. 14, S. 21, S. 44 ff, Anm. 97

112 Heribert Miuhlen, «Una Mystica Persona», Paderborn 1968, u.a.
S. 189ff.

113 Se. die pneumatophore Kirche trete als vom Mysterium der Inkarna-
tion verschiedene diesem im Heiligen Geist als dem Einheitsprinzip gegen-
iber. Es tritt der Heilige Geist als Person, und zwar als vom Vater und vom
Sohn verschiedene Person deutlicher in den Blick.

114 Miihlen, S.19.

115 Miihlen, S.189/190.

1% Dabei geht Miihlen auf Joh. 1, 32 nicht ein, welche Stelle im Licht der
Parallelen bei den Synoptikern evtl. bereits bei Joh. eine andere Sicht erlaubt,



— 47 —

Sohn zum Vater erforderlich. Es ist gemeint, «dass unser Zugang
zum Vater etwas mit der Ordnung der gottlichen Personen zu tun
hat, in der sie von sich selbst her stehen.» (Eben der «Vater-Sohn»
— sicut unum principium — dem Geist gegeniiber.) «Es zeigt sich
hier, dass das Mysterium der Gnade als das Mysterium unseres Zu-
gangs zum Vater in das innertrinitarische Leben selbst hineinfiihrt
und in das nichtumkehrbare Verhaltnis der gottlichen Personen zu-
einander. Mit diesem ,logischen‘ Nacheinander ist deshalb mehr aus-
gesagt, als begriffen werden kann.» Die letzten Worte sind entwe-
der eine Banalitdt, da sie ja von allem theologischen Reden irgend-
wie gelten, oder sie sind das Eingestindnis, dass man (bei dieser
Trinititslehre!) doch nicht ganz «der begriindeten Uberzeugung
sein kann, dass die Trinitdt, wie sie sich heils6konomisch zeigt,
nicht fundamental unterschieden ist von der Trinitat, wie sie selig
in sich selbst lebt». Das Verhaltnis des Vaters und Sohnes zum
Geist wird auch so umschrieben, dass dasjenige zwischen Vater und
Sohn ein Ich-Du-Verhiltnis sei, dasjenige aber, welches der Vater
und Sohn gemeinsam zum Geist haben, ein Wir-Verhéltnis.

Miihlen zieht nun aus dem Gesagten die Konsequenz, dass im
Verhéltnis der Sohnschaft und der Hauchung dasjenige der Inkar-
nation und der Geistsendung begriindet sei, wobei die Geistsen-
dung eben die Kirche konstituiere. Im Heiligen Geist steht die Kir-
che dem Sohn und damit zugleich dem Vater gegentiber.

Dazu wére aber folgendes zu bedenken: Da die Kirche gerade
im Heiligen Geist dem Sohn und dem Vater gegeniibersteht, steht
sie ihnen als dem unum principium gegeniiber und nicht als denen,
die in einem Ich-Du-Verhiltnis zueinander stehen.

Dies schliesst aber aus, dass die Christen als Briider Christi mit
dem ersten der Briider, eben Christus, zusammen dem Vater gegen-
iiberstehen.

Es schliesst ebenfalls aus, dass die Christen im Vater dem
Sohn gegeniiberstehen, wie es etwa Joh. 6, 3745 gesagt wird.

Damit kann die Kirche aber nicht jenes «Wir» darstellen, wel-
ches der Heilige Geist sei; denn dann miisste gesagt werden kon-
nen, dass in der Kirche der Vater dem Sohn und der Sohn dem
Vater gegeniiberstehen.

Nach Miihlen kénnte dagegen nur gefolgert werden, dass
die Kirche im Heiligen Geist dem Vater-Sohn, dem unum prin-
cipium ausserhalb von ihr gegeniiberstiinde. Dieses «Wir» kénnte
in der Kirche dann nur so bezeugt und dargestellt werden, dass



s BB e

die Kirche ihrer Struktur nach aus sich hinaus wiese. Das
konnte vielleicht so geschehen, dass die Laien den Amtstriagern
konsequent unterworfen wéren, namlich so, dass sie von diesen den
Geist empfingen und sich, wenn sie sich Gott zuwenden wollen,
wiederum den Amtstrigern zuwenden miissten. Es diirften damit
nur die Amtstriger «gottunmittelbar» sein, nicht aber die Laien. —
Miihlen beriihrt allerdings das Problem, wie die Kirche gestaltet
sein miisste, nicht.

Wenn das filioque aber aufgegeben wiirde, liesse sich denken,
dass die Kirche eine Gemeinschaft wire, da alle Glieder auf glei-
cher Ebene stiinden und gleich «gottunmittelbar» wiren. Es konn-
ten so die Amtstriger Christus und die Laien den Heiligen Geist
darstellen. Dabei wiire aber zu beachten, dass die Zuschreibung der
Darstellung der gottlichen Personen nicht ausschliessender Art sein
darf. Das Entscheidende wire vielmehr dies, dass es iiberhaupt zur
Gemeinschaft auf gleicher Ebene und damit zur Darstellung des
Gottes kommt, der Gemeinschaft ist.

Zusammenfassend seien zwei Fragen gestellt:

1. Lasst sich unter Festhalten am filioque von der Kirche eine
andere Struktur aussagen als die, dass die Kirche (im Heiligen
Geist) dem Vater-Sohn ausserhalb der Kirche gegeniibersteht ?

2. Lasst sich so sagen, die Kirche stelle das Leben der Heiligen
Dreifaltigkeit dar (etwa im Gegeniiber von Amtstrigern und Laien
einerseits und dem Gegeniiber, in dem jeder Christ zu den andern
Christen steht) ?

Zur psychologischen Struktur der Handauflegung

Die folgenden Uberlegungen mogen als modisch erscheinen, als
itberfliissig, wenn nicht gar als unerlaubt. Wenn sie dennoch ver-
sucht werden, so geschieht dies aus zwei Griinden. Einmal solite
sich die Theologie bemiihen, ihre Aussagen von nichttheologischen
Denkweisen her zu beleuchten und damit die Verbindung mit dem
weiteren Denken der Zeit zu suchen — was nur «modisch» ist, wenn
dabei die der Theologie eigenen Anliegen vergessen werden. Und
dann hat die Theologie dies ernst zu nehmen, dass sie die Lehre
vom Inkarnierten ist, der wirklicher Mensch geworden ist. Und das
rechtfertigt nicht nur das genannte Bemiihen, sondern fordert es.
Im folgenden geht es keineswegs darum, etwas Heiliges herabzu-



— 49 —

ziehen, sondern gerade umgekehrt darum, zu zeigen, dass die
Kirche allgemein menschliche Mdglichkeiten weiterfiihren, heiligen
kann7?.

Wenn von der Psychologie S. Freuds her gedacht wird 18, lasst
sich die Handauflegung als Nachbildung einer sexuellen Handlung
sehen!'®. In der apostolischen Sukzession pflanzt sich das priester-
liche Amt fort. Die Hand erschiene dabei als Phallussymbol (weni-
ger deutlich zeigte sich das Ol als Symbol des Samens). So gesehen
tragt die Ordination eine homotrope Struktur. Es zeigt sich folgen-
des Schema: Vor der grossen Mutter — der Kirche — behauptet sich
der Sohn, indem er sich einem andern Mann zuwendet.

117 Wenn sich ein Leser daran stdsst, dass hier Geistliches derart
«fleischlich» dargestellt wird, so hilft ihm vielleicht folgendes, das hier Ver-
suchte am rechten Ort zu sehen:

In psychologischer Sicht kann der Glaube an Gott als die Entwicklung
und Anerkennung eines Uberichs verstanden werden. Dies Uberich kann die
Projektion der viterlichen Autoritit ins « Gottliche» sein. Dies gilt wohl be-
sonders vom Phénomen des christlichen Glaubens, nach welchem Gott be-
tont als Vater erscheint. Auch der Gott, an den wir Christen glauben, ¢ist»
in der Sicht des Psychologen eine innerseelische Vaterprojektion. Ob dies
aber «nury etwas Seelisches sei oder ob es auch das besage, was es zu sein
meint, das auch wehrnimmt, das ist die Glaubensfrage. Die Tatsache, dass
wir Gott nach der Ordnung seelischer Gesetze erfahren, bedeutet nicht, Gott
miisse deswegen nur ein psychisches Phéiinomen sein. Es ist vielmehr zu be-
denken, dass, wenn sich Gott den Menschen, die er samt ihren seelischen Ge-
setzen erschaffen hat, geben will, er dies eben in menschlicher Weise tun
muss, wenn er sich nicht selber widersprechen will. Und nun spielt eben fiir
den ganzen Menschen das Sexuelle eine hervorragende Rolle.

Zum ganzen Kapitel beachte man auch, wie die Bibel zahllos Bilder
(und wohl nicht nur Bilder) aus dem geschlechtlichen Bereich gebraucht. So
erscheint als zentraler Gedanke immer wieder Gottes Ehebund mit dem
Menschen. )

118 Dies ist nicht die einzige mogliche psychologische Sicht. Wieweit sie
uberhaupt hier berechtigt ist, musste von Fachpsychologen untersucht wer-
den. Hier geht es darum, dass gefragt wird, was bei einem solchen Denken
fir den Theologen herauskommt.

119 Eg sind hier nur einfachste psychologische Schemata verwendet.
Das Problem der Homosexualitit zeigt sonst sehr viele weitere Aspekte.
Hier wird der Ausdruck Homotropie gebraucht, weil er weiter ist als
Homoerotik oder gar Homosexualitiat. Es geht jetzt nicht um moralische
Aspekte, sondern um die Struktur. — Zum ganzen ist zu beachten — was hier
nicht behandelt wird —, dass die Sublimation etwas primér Sexuelles zu sei-
ner Erfiillung bringen kann. In dem Fall darf man nicht sagen, es handle
sich z.B. bei der Ordination «nur» um eine Sublimation, «eigentlich» sei es
etwas Sexuelles, sondern umgekehrt muss es heissen, dies Sexuelle komme
eigentlich erst in der Sublimation zu seinem Sinn.



— 50 —

Die Homotropie enthilt auch das Element der Flucht vor der
Mutter!?°. Wenn die Ordination eine homotrope Struktur hat, dann
ist dies Element vermutlich in ihr enthalten. Die Frage wire dann
die, ob der Sohn durch die Eingliederung in die apostolische Suk-
zession frei wird, wiederum fir die Gemeinde, fiir die Mutter da
sein zu konnen!?’. Indem er vom Ordinierenden angenommen und
beauftragt wird, von ihm gezeugt wird, von ihm einen neuen Ur-
sprung erhélt, ist er nun ihm — und das heisst ja Christus — verant-
wortlich und nicht der Gemeinde. So kann er der Gemeinde von
Christus her wieder etwas sein.

Er erscheint damit als einer, der von aussen zur Gemeinde
kommt. Er kommt nicht als Teil der mater ecclesia wieder zu ihr,
sondern er kommt als Bréautigam zur Gemeinde als seiner Braut.
Es wird damit aber die Brautigamschaft auch in einer Weise darge-
stellt, die sich wegen der homotropen Herkunft zugleich wieder in
Frage stellt. Der Sinn wird der sein, dass eben nicht der Ordinierte
selber, sondern Christus, von dem die Ordination herkommt, allein
der Brautigam ist. Gerade die Ordination, die den Amtstriger mit
Christus verbindet, ihn zu seinem Gesandten macht, gibt der Ge-
meinde zugleich Distanz vom Amtstriger und stellt sie nicht die-
sem, sondern Christus gegeniiber.

Die Ordination geschieht nach der hier gemachten Annahme
mit einem Phallussymbol, nicht in direkt sexueller Weise. Heidni-
sche Beispiele zeigen, dass solches auch denkbar wire. Auch bei uns
wird ja der Geschlechtsakt nicht nur zur Kinderzeugung und als
Quelle der Freude gebraucht. Sein Sinn ist oft der einer Versch-
nung der Gatten — oder (bei Ehebruch) einer Bestrafung des Gat-
ten. Was heisst das aber, wenn die Ordination mit dem Symbol ge-
schieht ?

Dazu ist zweierlei zu bedenken: einmal, dass dies Symbol der
geschlechtlichen Sphére entstammt, und dann dies, dass nicht die

120 Karl Guido Rey, Das Mutterbild des Priesters, Ziirich 1969, zeigt
auf Grund umfinglicher Untersuchungen, dass die Wahl des Priesterberufes
oft Fluchtcharakter hat. (Diese Untersuchungen wurden nur an rémisch-
katholischen Priestern vorgenommen. Interessant wéren gewiss dhnliche
Arbeiten bei andern Konfessionen, bei Pfarrerinnen, Nonnen, Pfarrhelferin-
nen.) Dies muss aber keineswegs bedeuten, es kénne sich in solchen Fiillen
nicht um giiltige Berufungen handeln.

121 Eg ist zu beachten, dass die Verbindung von Mann zu Mann auch
eine Starkung des einzelnen Sohnes bedeutet, die ihn gegeniiber der Mutter
freimacht, so dass seine Mutterbindung — die damit nicht aufgehoben wird -
nun die Méglichkeit ergibt, helfend fur die Mutter da sein zu kénnen.



— 51 —

biologische Funktion selber, sondern deren Nachbildung gebraucht
wird.

Wenn die Ordination eine Nachbildung von Geschlechtlichem
ist, dann bedeutet sie fiir dieses eine Hochschidtzung. Wichtiges
sagt man mit gewichtigen «Worten». Man wéhlt nicht etwas Gerin-
ges, das zufillig eine brauchbare Struktur hat. Indem die Ordina-
tion mit einer Nachbildung von Geschlechtlichem vollzogen wird
und nicht bloss verbal geiibt wird, bleibt der ganze Mensch, der
«Fleisch» ist, in Sicht (Christus hat sich auch nicht nur «inverbali-
siert», sondern inkarniert).

Dass aber die Ordination in einer Distanzierung vom Ge-
schlechtlichen, in einer Nachbildung, geschieht, bedeutet nicht des-
sen Verachtung (wenn dies konkret da und dort auch mitspielen
mag!); denn sonst miisste die Art, wie ordiniert wird, theologisch
fiir missgliickt angesehen werden. So ist nur anzunehmen, die ritu-
elle Nachbildung sage, dass der Mensch zwar im Geschlechtlichen
wesentlich und wichtig sei, aber wesentlicher und wichtiger noch,
wenn er zu diesem und damit zu sich selber Distanz habe.

Das Geschlechtliche ist ja selber schon auf diese Distanzierung
von sich hin angelegt, nimlich auf die Verwirklichung im Ge-
schlechtspartner und in den Kindern. Die homotrope Struktur fithrt
den Zug zur Distanzierung noch schirfer aus, indem hier bereits eine
Distanzierung vom Geschlechtsziel der Kinderzeugung vorliegt. Sie
tendiert damit auf eine andere Fruchtbarkeit, auf andere «Kinder»
hin. Sie weist uiber sich hinaus, sei es zuriick in die normale Struktur,
in der dann Kinder méglich sind, sei es auf eben nicht mehr Ge-
schlechtliches, als was sich z.B. der Ordinationsritus anbietet, von
dem her dann geistliche Friichte méglich sind. Sie ist also in sich auf
Sublimation angelegt.

Man darf nicht sagen, «eigentlich» sei die Handauflegung «nur»
ein sexuelles Symbol; denn eine solche Redeweise implizierte entwe-
der die Forderung, den Sexualakt selber zu verwenden, falls man
daran festhalten will, dass das Geschlechtliche, das fiir Gott, den
Schopfer, so wichtig ist, auch fir den Erloser, den Herrn der Kirche,
wichtig sei, oder es implizierte die Forderung, ganz vom Geschlecht-
lichen zu abstrahieren, indem dies verachtet wird, sei es, dass es als
siindig, als zu sehr verderbt, als bloss diesem Aeon angehorig (was
dann mit der Hochzeit des Lammes ?) oder sonstwie als nicht in Be-
tracht kommend gesehen wiirde. Man miisste vielmehr sagen: Am
Geschlechtlichen als einer zentralen menschlichen Kraft, die ihrer Art



. 5 =

nach den Menschen aus sich heraus weist, zeigt sich, was allgemein fiir
den Menschen gilt, dass er nadmlich erst «eigentlich», mit sich iden-
tisch sei in der Sublimation, uneigentlich dagegen in der direkten
Natur und der Befangenheit in sich.

Das wird auch fiir die Sexualethik Konsequenzen haben. Aber
nur in Ausnahmefillen werden es die von Matthaus 19, 10ff (nicht alle
fassen dieses Wort) sein. Normalerweise wird aus dem, dass das Ge-
schlechtliche nicht sich selber geniigt, sondern iiber sich hinaus weist,
zu folgern sein, dass man im Geschlechtspartner nicht bloss den Part-
ner im (ieschlechtlichen sehen darf, sondern den ganzen Menschen.
Vollige Enthaltsamkeit (Mat. 19,10ff) tragt dagegen die Gefahr in
sich, dass das Geschlechtliche nicht sublimiert, sondern verdrangt
wird und damit seine Aussagekraft verdorben wird.

Wenn der Mensch etwas Wesentliches sagen will, wenn er von
seinem Wesen her reden will, dann muss er dies tun als einer, der zu
sich selber Distanz hat, als «Vergeistigter». Wiirde aber eine Sublima-
tion allzusehr gesteigert, so triige dies die Gefahr in sich, dass der
Mensch nicht mebr Distanz zu sich hitte, sondern sich in der zu
grossen Distanz verlore. Dass diese Gefahr nicht bloss eine theoreti-
sche ist, mag die Geschichte der Ethik belegen.

Das die Handauflegung bei der Ordination begleitende Wort
ist selber keine solche nochmals gesteigerte Sublimation. Es ist
vielmehr aus zwei Griinden der sublimierten Handlung beigefiigt:
Einmal darf der Mensch, so wie er nicht auf den verbalen Bereich
reduziert werden soll, auch nicht ohne den verbalen Bereich sein
gerade da, wo er Wichtiges eben zu sagen, mit Worten zu sagen
hat. Und dann ist eine Handlung an sich mehrdeutig und bedarf
des klarenden Wertes!?2,

Die Struktur der Ordination sagt, dass der Mensch (auch der
Laie, fiir den ja die Ordination geschieht, damit er im Amtstriger
ein Gegeniiber habe) erst in Distanz zu sich selber wesentlich ist.
Die Ordination ist aber nicht ein Sich-zu-sich-selber-in-Distanz-
Begeben, sondern ein Verleihen der Distanz durch einen andern.
Die Ordination ist ja Indienstnahme, Forderung, Sendung, Beauf-
tragung. Alle diese Begriffe sagen einerseits, dass der Mensch nicht

122 Wenn bei den Rabbinen die Handauflegung vielleicht ohne Worte
gespendet wurde, so war das Wort in der Eindeutigkeit der Umstédnde, unter
denen ordiniert wurde, enthalten. Man darf aus dem Fehlen des Gebets bei
der rabbinischen Ordination nicht einen prinzipiellen Unterschied zur christ-
lichen Ordination herauslesen.



NUT - g

aus sich selber heraus ganz, wesentlich, sich selber sei, und sagen
zugleich, dass der Mensch erst von einem andern her sich gegeben
werden muss. In der Ordination wird sich der Mensch gegeben als
Beauftragter und Glied der Gemeinschaft, er wird «Person»123. Dies
wird er so, dass er sich wiederum in andern verwirklicht124,

Handauflegung und Magie

Gegen die katholische Ordination wird von reformierter Seite
gelegentlich der Verdacht gedussert, es gehe dort um Magisches, um
Reste primitiver Religion?. Wo ich auf diesen Verdacht gestos-
sen bin, fehlte dabei stets eine Definition von Magie. Dies weckt
den Gegenverdacht, es sei hier eine reformierte Hochschiatzung des
— verbalen — Wortes im Spiel, wie sie vielleicht vom Humanismus

1238 J, Zizioulas in Concilium 8.Jg. Heft 4, 1972, S.253, im Anschluss an
Kirchenviter: ¢Die Ordination schliesst eine Umgestaltung des Individuums
in eine Person in sich, und dadurch wird sie fiir es entscheidend.» Zizioulas
definiert seinen Personenbegriff nicht. Er scheint ihn aber so zu verstehen,
dass er besage, der Mensch, der fir die andern jemand ist, der in der Gemein-
schaft eine Stellung hat, ist Person.

124 Tm Anhang zu FO/68: 21 rev. Juli 1968, Genf, S.8, sagt V.Eller,
Mitglied der Kirche der Briider (USA), der, die Handauflegung allgemein
durchgehend, diese tiberall, nicht nur bei der Ordination, gleich sieht: «Es
mag befremdlich klingen — doch in der Tat beauftragt auch die Gemeinde
den Kranken, gesund zu werden, und bittet den Heiligen Geist, ihm bei der
Ausfithrung dieses Auftrags zu helfen.»

125 7 B. P.Althaus in «Die Christliche Wahrheit», 1948, II, S.301;
K.Barth allgemein zu den Sakramenten in «Kirchl. Dogm.» IV, 4, 8.5 und
103 zur Taufe; aber Robert Leuenberger, « Berufung und Dienst», Ziirich
1966, S.49: «Die Reformatoren hatten die Problematik der Sprache noch
nicht durchschaut. Sie wussten wohl, dass die sakramentalen Handlungen
der Kirche auch ohne den Heiligen Geist geschehen und so zum magischen
Handwerk absinken kénnen. Darum wollten sie das Sakrament in das Wort
hineinnehmen: Der Gottesdienst sollte kein opus operatum, kein in sich und
aus sich laufendes Geschehen sein. Aber es gibt auch das opus operatum des
theologischen Wortes, der Predigt, des Gebets, des wissenschaftlichen Dis-
kurses, das in sich und aus sich produziert wird, den leeren Sakramentalis-
mus der geistlich tonenden, aber geistlosen Worter.» Eine rémisch-katho-
lische Stimme: Maurice Villain in Concilium 4.Jhg., Heft 4, 1968, S.275:
«Man braucht nicht erstaunt zu sein, dass bei uns die allgemeine Katechese
sich nie besonders fiir den tieferen Sinn (um den Wirklichkeitsgehalt) des
Ritus der Handauflegung interessiert hat, sondern sich vielmehr darauf be-
schrinkte, seine gleichsam magische Auswirkung zu betrachten: Ist der
Ritus von einem giiltig geweihten Bischof vollzogen mit der Absicht ,zu tun,
was die Kirche tut’, so ist der Kandidat giiltig geweiht... Und um fiir Zwei-
felsfille die notige Sicherheit zu schaffen..., nimmt man Zuflucht zu dem
Grundsatz ... Ecclesia supplet.»



— 54 —

der Reformation mitgegeben worden ist, die aber nicht zuerst theo-
logischen Griinden entstammt.

Auch hier wird nun keine Definition von Magie versucht. Es
sei nur auf Schwierigkeiten aufmerksam gemacht.

Wenn einer mit Magischem — was immer das nun sei — umgeht,
so ist er der Deutung Aussenstehender ausgeliefert, die aus eher
kultureller denn theologischer Distanz das Phinomen beurteilen.
Die kulturelle Distanz erschwert einen Dialog, da sich nicht die-
selbe Sprache findet. Diese Schwierigkeit finden wir sogar bei Dar-
legungen von Vertretern der vergleichenden Religionsforschung. In
der RGG?® wird das deutlich, wo als Beispiel von Magie ein
Regenzauber aufgefiihrt wird. Das Volk spritzt Wasser (nach einem
vorangehenden Ritus, der nicht magisch sei, weil dort Bitten an ein
Du gerichtet und Opfer gebracht werden). Was soll dies Spritzen
sein ? Da kann man nur sagen, dass man nicht mehr weiss, als dass
es im Zusammenhang mit Regen gesehen wird und den Regen er-
strebt. Wir wissen aber nicht, ob es als Bitte an ein persénliches Du
zu sehen ist (es steht schliesslich nach einem ersten Teil des Ritus,
der deutlich auf ein Du bezogen ist), ob es irgendwie ein Zwingen
dieses Dus sei oder ob es ein sich der regenmachenden Gottheit An-
heimgeben sei, ein sich ihr im Vertrauen auf die Erhérung der vor-
angegangenen Bitte Zugehorig-Sehen, oder ob es ein Versuch sei,
nun, da man gebetet hat um den Beistand Gottes, den Regen zu
machen, d.h. nach dem Gebet an die Arbeit gehe, welche Arbeit
nach einem fir uns iiberholten Stand der Naturwissenschaft — und
nicht des Glaubens — geschieht127.

Karl Barth (zur Taufe, s. Anm.125) schreibt: « Der Name des
Herrn existiert jedenfalls auch in distinktem Gegeniiber zu seinem
Volk, in welchem er aber nicht beschworen, nicht zum Gegenstand
magischer Beméchtigung und Meisterung gemacht werden kann —
das wire der im Dekalog Ex.20,7 Deut.5,11 abgewehrte Miss-
brauch! — wohl aber angerufen ist.» Hier steckt jedenfalls ein Ver-
such zu einer Definition drin, nur hilft der kaum weiter, wenn nicht
gesagt wird, was der Unterschied zwischen Beschwoéren und Mei-
stern einerseits und dem Anrufen andererseits sei, wenn doch dies
Anrufen gewiss als eines gemeint ist, das auf die Verheissung der

128 Lexikon ¢Die Religion in Geschichte und Gegenwart», 3.Aufl.,
Bd.1V, 8.595f (Beitrage von A.Bertholet und C.-M.Edsman).

127 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Zurich 1946, S.300ff, un-
terscheidet zwischen Aberglauben und Aberwissen.



— BE

Gebetserfiillung baut, das darauf baut, dass Gott, wenn gebetet
wird, eben anderes tut, als wenn das Beten unterbleibt.

Man mag Magie definieren, wie man will, das ist eine Sache
fiir sich. Kine ganz andere Sache ist es, sie konkret festzustellen.
Die oben schon erwéhnte Tendenz eines Misstrauens gegeniiber
dem Stofflichen im sakralen Bereich muss uns aber fragen lassen,
warum Christus und die Apostel nicht nur in einzelnen Fillen
«Praktiken des Vulgédrkatholizismus» anwandten, sondern warum
Christus voll und ganz Mensch geworden sei, der nicht auf den ver-
balen Bereich reduziert blieb, wenn fiir uns dann die Liebe zu Gott
nicht eine von ganzem Herzen sein diirfte, sondern nur eine, die auf
bestimmte Schichten, evtl. auf Intellekt, einzelne Gefiihlsbereiche,
beschrinkt wire.

Wie hier unter angeblicher Ablehnung von Magischem eine
Verengung des Menschen gefordert wird, so kénnte damit noch eine
andere Verengung verbunden sein, ndmlich die, welche als Indivi-
dualchristentum bekannt ist. Dieses muss die Kirche nicht ableh-
nen, moéchte sie aber einschrinken, z.B. auf den Bereich des Kir-
chenrechts. Dies, dass Gott, dass der Inkarnierte bei uns ist, und
zwar nicht nur im je einzelnen, sondern auch in der Gemeinschaft,
nétigt zur Verwendung stofflicher Dinge und Handlungen, auf wel-
che sich die ganze Gemeinschaft verpflichtet weiss. Wenn solches
nicht bewusst getan wird, geschieht es unbewusst doch und kehrt
unkontrolliert wieder, indem nun die Gemeinschaft des Heiligen
Geistes erfahren wird etwa in gemeinsamer Jugendbegeisterung,
Stimmung, Musik oder Taten und Aktionen. Ein solches Erleben
ist wiederum offen fiir jede Deutung, die da pneumatologisch Giilti-
ges oder Magisches sidhe. ;

Auch das Problem des opus operatum (vgl. Anm.125) selber
ist eines der kirchlichen Einordnung und Deutung. Ist es unper-
sonliche Magie, ein Verwalten der gottlichen Kraft, ist es ein
Distanznehmen vom subjektiven momentanen Wiirdigsein, Ge-
stimmtsein, ist es der Ausdruck des Vertrauens in Gottes Treue, die
iber unsere Untreue hin gilt ? Wird da vielleicht die Gemeinschaft
entpersonalisiert, indem die Person des Priesters hinter sein Werk
zuriicktritt, liesse sich dies dem Zuriicktreten des Lehrers hinter die
Lehre vergleichen ? Vorerst jedenfalls ist alles offen!

Mit diesen Bemerkungen ist die anfangs erwéhnte reformatori-
sche Hochschidtzung des Wortes nicht etwa allgemein abgelehnt.
Sie vertritt gewiss ein wichtiges Anliegen. Es wire aber notwendig,



— 56 —

den Stellenwert von Wort, Gefiihl, Materie u.a. zu kliaren. Gerade
heute wire eine solche Klidrung hilfreich, man denke nur an den so
oft gehorten Satz «Wir haben doch alle einen Gott», mit welchem
gewiss auch gemeint ist, dass die konfessionellen Unterschiede bloss
im Wort liegen, «eigentlich» aber nicht der Wirklichkeit entspri-
chen. Mag dieser Satz auch nicht von den Theologen gebraucht
werden, so gibt er dennoch eine Haltung wieder, wie sie von in der
Oekumene titigen Theologen gar wohl vertreten wird.

Die Amtsgnade in den Timotheusbriefen

Im Neuen Testament spielt die Frage nach der Amtsgnade un-
ter verschiedenen Aspekten eine Rolle, so etwa beim Begriff der
Vollmacht, bei der Frage um die Einwohnung des Geistes oder
dort, wo es um die Sendung geht. Es ist keineswegs so, dass unser
Problem nur in den Timotheusbriefen anzutreffen wiare. Wenn hier
dennoch nur die Stellen 1.Tim. 4, 14 und 2.Tim. 1, 6 mit ihrem Kon-
text betrachtet werden, so bloss deshalb, weil in der systematischen
Theologie fast nur auf diese Stellen verwiesen wird. Gerade die Be-
trachtung dieser Stellen aber zeigt, dass es sich bei ihnen nicht um
etwas wie erratische Blocke auf dem Feld des Neuen Testaments
handelt 128,

Die beiden zu untersuchenden Stellen mahnen zu guter Amts-
filhrung. 1.Tim.4, 14 mit den umgebenden Versen (11-16) werden
detaillierte Anweisungen gegeben zu eifriger Amtsfithrung. Diese
Stelle steht derart im umgebenden Text, dass man sie nur mit
Miihe, nur kiinstlich, aus ihm herausheben kann. Die Stelle ist
sogar fiir den ganzen Brief typisch (bei 2.Tim.1,6 liegt die Frage
dhnlich. Es triige hier nichts bei, wenn einzelne Abweichungen be-
treffend die Einordnung der Stelle in den Kontext dargelegt wiir-
den); denn der ganze Brief will praktisch nur das eine, Timotheuszu
guter Amtsfiihrung anhalten, waswegen Irrlehrern besondersnétigist.

Der Kampf gegen die Irrlehre ist nun nicht sosehr in der Weise
zu fiihren, dass Timotheus die rechte Lehre, die rechten Lehrsatze
predigt, sondern so, dass er ein rechtes Vorbild ist, so, dass er die
rechte Lehre vorlebt. Darin liegt gerade der Unterschied zwischen

128 § unten: Das Charisma von 2.Tim.1, 6 steht in Parallele zu Glau-
ben und Geist. Es miissten also im Neuen Testament auch diese Begriffe un-
tersucht werden nach ihrer Bedeutung in der Struktur der Kirche.



— BT —

der rechten und der falschen Lehre, dass die Irrlehrer Wortgezank
und Fabeln suchen, wogegen sich Timotheus (und seine Bischoéfe,
Diakonen, Altesten und alle Glieder der Kirche wie Reiche und
Sklaven usw.) durch eine persénliche ethische und gliubige Hal-
tung auszeichnen soll, durch seinen praktischen Dienst. Nur so ist
die rechte Lehre vertretbar, nur das ist die rechte Lehre. Der Ver-
fasser selber lehrt nicht nur, sondern lebt vor, sein Leben ist seine
Predigt. Das, was er tut, aber auch das, was an ihm geschehen ist,
was er erlebt hat, ist Evangelium (z.B. 1.Tim.1,12-16).

Die Erinnerung an die Weihe des Timotheus in 1.Tim.4,14
steht mitten in Ermahnungen zu eifrigem Gebieten, Lehren und
rechtem Leben. Die Darlegung des Glaubensinhaltes im Sinn eines
Credos spielt hier wie in den beiden ganzen Briefen nur eine minime
Rolle. Alles Gewicht liegt auf der Dringlichkeit der Ermahnung. Es
geht um ein Ans-Herz-Legen, ein trefflicher Diener sein, darum,
dass man sich niahrt mit den Worten des Glaubens, um die Beto-
nung des Wertes der Frommigkeit. Immer wieder fordert auch der
Verfasser dies, dass auch Timotheus ermahne. Er gebietet ihm zu
gebieten. Des Timotheus’ Autoritit ist zu anerkennen (1.Tim. 4,12).
In diesem Rahmen steht 1.Tim.4,14 mit seiner Ermahnung «ver-
nachldssige nicht». Dies Ermahnen wird unterstrichen durch die
Erinnerung an die Weihe. Wichtig ist aber nicht nur, dass Timo-
theus geweiht ist, ein Charisma hat, sondern dass er es von jemand
hat, dass ihn jemand geweiht hat. Er untersteht ciner Autoritdt.
Weil diese Autoritdt ihm die Hénde aufgelegt hat, hat auch er jetzt
Autoritdt zu sein.

So wie Timotheus an seine Konsekratoren erinnert wird, wird
vorher (1.Tim.4,9 u. 10) an Gott erinnert, dessen Wort treu ist.
Nach Vers 11 hat Timotheus dies zu lehren. Er selber hat seinem
Charisma geméss zu handeln. Das heisst, er hat vorbildlich zu leben
und zu lehren, eben ein «pistos» (1.Tim.4,10) zu sein, einer von
jenen, fir die Gott ein Retter ist. Wir sehen zwischen Glauben und
Charisma eine gewisse Parallele: Gottes Wort ist vor allem fiir die
Glaubenden giiltig, man hat also seinen Glauben nicht zu vernach-
lassigen. Und der Auftrag, den Timotheus in der Weihe erhielt,
muss eben auch eifrig ausgefiihrt werden. Auf diese Parallele stos-
sen wir wieder, wenn wir auf das «en» in 2.Tim. 1,6 achten (das sich
auchinl. Tim.4, 14 findet). Das Charisma wird als «en soi» bezeichnet.

Wenn wir allgemein nachsehen, wie das in den Timotheusbrie-
fen haufige «en» in ihnen gebraucht wird, so sehen wir sofort, dass



es eine recht allgemeine Bedeutung hat. Je nach der Stelle ldsst es
sich iibersetzen durch: mit, bei, in, im Bereich von, an.

Wenn wir unsere Partikel gezielter dort betrachten, wo sie sich
auf eine Person bezieht, so finden wir folgendes:

Esheisstneunmalen Christo. Achtmal wird vonetwas gesagt, dass
es en Christo sei, nimlich, vom Glauben, von der Liebe, dem Leben,
der Gnade und der Rettung. Nur in2.Tim. 3,12 ist jemandes Tun en
Christo. En Christo ist dort adverbial zu «fromm leben» gebraucht.

Als Verstédndnishilfe fiir das «en soi» fallen die «en Christo»-
Stellen weg, da in ihnen eine Sache durch eine Person bestimmt
wird, wogegen die beiden «en soi»-Stellen eine Person durch eine
Sache bestimmt sein lassen ; Timotheusist durchs Charismabestimmt.

Sonst finden wir «en» noch fiinfmal in Verbindung mit einer Per-
son:1.Tim.1,16; 2. Tim. 1,5 (dreimal); 2. Tim. 1, 14.

2.Tim. 1,5 steht unmittelbar vor unserer zweiten «en soi»-Stelle.
Daher betrachten wir zuerst 2. Tim. 1, 5.

In diesem Vers ist der Glaube «en soi», «en te mamme ... te
metri...», wobei das «en» durch das Verb «enoiko» bestimmt ist. Vers
5 ist Begriindung zu Vers 6 mit dem «charisma en soi». Damit steht
charisma in einer Parallele zu pistis. Als — zu Vers 5 parallele — neue
Begriindung folgt Vers 7. Die Art des pneuma von Vers 7 ermoglicht
das Beleben'?? des Charisma von Vers 6. Pneuma steht damit zu
charisma wie zu pistis in Parallele.

Nach dieser Parallele erscheint das Charisma als Sonderfall des
Glaubens und des Cleistes.

Was das Beleben des Charismas von Vers 6 meint, wird im
Vers 8 gesagt: Timotheus soll sich nicht schdamen, den Herrn zu be-
zeugen noch zum gefangenen Verfasser zu gehdren u.a., was offen-
bar alles untrennbar zusammengehort.

Wenn die Erinnerung an die Weihe von Vers 6 als Erinnerung
an die konkrete Berufung zum Amt gesehen werden kann, so wird
nun in Vers 9 die allgemeine Berufung durch Christus genannt, wel-
che zugleich unsere Rettung ist (sosantos kai kalesantos ist ein
Hendiadyoin), welche eine gemiss charis ist, einer charis, die uns
gegeben ist. (Es ist moglich, dass hier beim Wort charis noch das
Wort charisma mitklingt. Dazu spater mehr.)

129 Hans Leisegang, Der Heilige Geist, Leipzig 1919, S.48: Das stoische
pneuma ist zusammengesetzt aus Feuer und Luft. — Solches mag noch hin-
einspielen bei der Wahl des Wortes anazopyrein. Das «anzufeuernde», zu
«belebende» Charisma steht in der Nihe des Pneuma.



— 59 —

In Vers 14 dann ist das agion pneuma en emin. «In uns» meint
wohl im Verfasser und in Timotheus im Gegensatz zu den in Vers
15 Genannten. Wie in Vers 5 die pistis, so wohnt in Vers 14 das
pneuma ein. Die beiden Begriffe pistis und pneuma erscheinen
damit nochmals in einer Parallele.

Was ist die Funktion des einwohnenden Geistes in 2.Tim. 4,14
und damit in etwa auch der ungefihr parallelen Begriffe der pistis
und des charisma!3®? Durch das pneuma soll Timotheus die
paratheke bewahren13l,

Das Aufgetragene wiederum, das Timotheus bewahren soll
(2.Tim.1,14), wird nach Vers 12 von Christus bewahrt «auf jenen
Tag hin», was den Verfasser getrost macht!32,

Was wird hier bewahrt ? Ist der Verfasser nur getrost, weil das
Evangelium bewahrt wird, wobei er selber vielleicht verdirbt ?
Nein, er sieht sich mit der paratheke in eins, nennt er sie doch
«paratheke mou». Er ist (1.Tim.1,16) selber die «ypotyposis ton
mellonton pisteuein», dies so, dass zwischen ihm und dem, was
Christus an ihm tut resp. getan hat, kaum ein Unterschied gesehen
werden kann. Dass Christus barmherzig und langmiitig ist, ist
(1.Tim.1,16) darum wahr, weil es «en emoi» wahr geworden ist, das
namlich, was (2.Tim.1,9) pro chronon aionion gegeben ist und in
der Inkarnation erschienen ist.

130 ThWB Bd.IX, S.397, Anm.35: «Grau stellt die Tendenz zur Ver-
sachlichung fest: Das charisma ist nicht mehr Gabe, sondern eine Kraft, die
in den Menschen gelegt wird.» Gemiss der Parallelitit von pistis-charisma-
pneuma miisste diese Aussage, sollte sie gelten, auch von der pistis und dem
pneuma gemacht werden kénnen. Das fithrte aber zu einer unmoéglichen Ex-
egese der Tim.brr. Graus Hypothese ruht einzig auf dem Ausdruck «en soi»
ohne Berticksichtigung der parallelen «en»-Stellen.

131 Das Verb zu paratheke, paratithenai, findet sich in den Timotheus-
briefen zweimal: 1.Tim. 1,18 und 2. Tim. 2, 2. Beide Male erscheint dies Verb,
das an sich verschiedene Bedeutungen haben kann, in Verbindung mit dem
Auftrag des Amtes. 1.Tim. 1, 18 beauftragt der Verfasser den Timotheus ge-
méss den an ihn ergangenen Prophezeiungen, was eine Erinnerung an seine
Weihe (vgl. 1.Tim.4,14) sein dirfte. 2.Tim.2,2 soll Timotheus gldubige
(pistoi = treue, gliubige) Ménner beauftragen (d.h. wohl ordinieren), das,
was Timotheus vom Verfasser gehort hat, «unter vielen Zeugen» (das diirfte
eine Erinnerung an die Ordination des Timotheus sein) andern zu lehren.
Diese geeigneten Ménner sollen also tun, zu was Timotheus in 1.Tim. 4,14
detailliert aufgefordert wird.

132 Die Ziircher Bibel (z.B. 1967) ubersetzt paratheke in Vers 12 mit
«Anwartschaft auf die Seligkeit», Vers 14 mit «anvertrautes Gut» im Sinn
der reinen Lehre. Dafiir konnte Ign.Pol.6,2 sprechen, welche Stelle recht
éhnlich wie Vers 12 ist. Doch steht dort — im griechischen Text — das lateini-
sche Wort deposita. Vgl. ThWB Bd. 8, S.165.



— 60 —

Nur wenn das Tun Gottes und des Menschen aufs engste ver-
bunden gesehen werden, wenn Gott «in uns» handelt, wird der Sub-
jektwechsel fiirs Bewahren der paratheke in 2.Tim.1,12 und 14
verstindlich: Die Tatsache, dass Christus die paratheke bewahrt,
bedeutet nicht, wir hitten dies also nicht mehr zu tun, sondern
vielmehr, wir hiatten es gerade zu tun. .

Der Begriff der paratheke, des anvertrauten Gutes, enthilt die
Verpflichtung, fiir dies Gut zu sorgen. Wenn nun dennoch Christus
selber die paratheke bewahrt, so muss das heissen, dass er die Ver-
pflichtung in uns (paratheke mou) durchhéilt, den Auftrag dauern
lisst und damit auch den Beauftragten durchhélt. Das ist geradezu
das «kostbare Gut», dass sich Gott uns als Berufung (Vers 9) gibt,
als charis. Das wire nach dem Kontext von 2. Tim. 1,9-11 die Gnade,
die in Christus erschienen ist (ein liturgischer Text) als unser Leben,
welches sich fiir uns darin verwirklicht, dass wir einen Auftrag er-
halten, wie auch der Verfasser (Vers 11) zum Herold, Apostel und
Lehrer gesetzt worden ist. Dazu passt einerseits das Leiden des
Verfassers, das ihn andererseits — es ist eben echtes Leiden — in An-
fechtung bringt, aus der er sich rettet durch das Vertrauen darauf,
dass der, welcher ihn beauftragt hat, zum Auftrag wie zum Beauf-
tragten steht. Das Retten und Berufen (2.Tim.1,9) ist tatsichlich
ein Hendiadyoin. _

Das in Vers 9 eingefligte paulinische «nicht nach unsern Wer-
ken» scheint charis allerdings anders zu bestimmen. Doch ist zu be-
achten, dass diese Beifiigung im ganzen Abschnitt keine Entspre-
chung findet. (Die Tatsache, dass der Gedankengang ohne sie kla-
rer ist, muss aber nicht heissen, sie sei erst nachtraglich beigefiigt
worden.)

Unter dem Stichwort charis wiirden wir hier das Thema «Auf-
trag» finden ebenso wie unter charisma.

Ein Mann wie die Méanner von 2.Tim.2,2 wird auch Timo-
theus gewesen sein, ndmlich einer, bei dem die allgemeine Berutung
durch die charis und die besondere durch das charisma — um es so
zu sagen — zeitlich auseinanderfielen. Er war schon, bevor er
das Charisma erhielt, pistos und ikanos, hatte schon vorher die-
selbe pistis wie Mutter und Grossmutter. (Der Verfasser gibt sich
als Paulus. Bei Paulus fallen die beiden Berufungen zeitlich in
eins.) Da stellt sich die Frage, ob und wie das charisma gegentiber
der charis etwas Neues bringe. Was andert sich durch die Ordina-
tion ?



— B —

Das Charisma zeigt sich als Sonderfall von Glauben und Geist.
Wie diese ist auch es nicht eine Gegebenheit, sondern eine Aufgabe.
Man kann sich nun fragen, ob die zwei Charisma-Stellen einen an-
dern Sinn erhielten, wenn das Wort Charisma durch das Wort Auf-
gabe ersetzt wiirde.

3.Wie wire es, wenn es statt charisma diakonia oder ergon
hiesse ? 1.Tim.4,14 fiigte sich auch so in den Zusammenhang ein
(dasselbe gilt fiir 2.Tim.1,6, nur dass das Ersetzen des Wortes
charisma eine Reihe anderer sprachlicher Anderungen nach
sich ziehen miisste.) 1. Tim. 4, 14 fiugte sich sogar leichter in den
allgemeinen Zusammenhang der Timotheusbriefe ein. 1.Tim.1,12
dankt der Verfasser dafiir, dass er von Christus zum Dienst
eingesetzt worden ist. 2.Tim.4,5 wird ermahnt «...tue das Werk
eines Evangelisten, vollbringe deinen Dienst», 1.Tim.3,1 steht
ergon fiir den bischoéflichen Dienst, fiir das Bischofsamt. Charisma,
ergon und diakonia erscheinen wie Wechselbegriffe.

Conzelmann!33 hilt fest, dass fiir das Verstindnis des Wortes
charisma im Neuen Testament der jeweilige Kontext bestimmend
sei. Bin Uberblick iiber die charisma-Stellen im Neuen Testament
bestatigt dies. Das Wort kann sehr verschiedenartige Bedeutungen
haben. Z.B. Rom. 12,6 werden auch Amter Charismen genannt. Der
Unterschied zu den Timotheusstellen liegt vielleicht nur zufillig
darin, dass dort charisma bloss fiir ein einziges Amt, niamlich das
des Timotheus, gebraucht wird. Es ist jedenfalls problematisch134,
aus den zwei Stellen in den Timotheusbriefen zu schliessen, es
wiirde (erst) dort der Gedanke des Amtscharismas entwickelt. Dass
dort vom Charisma der gewShnlichen Christen nicht mehr die Rede
ist135, stimmt natiirlich rein nach dem Wortbefund. Doch kann das
reiner Zufall sein. Immerhin haben wir eine gewisse Parallelitit
zwischen pistis, pneuma und charisma, und auch zwischen cha-
risma und charis gesehen, womit der Sache nach das Charisma der
gewOhnlichen Christen nicht fehlt. — R6ém.5,15 und 2.Kor.1,11
steht charisma im Sinn von charis. Umgekehrt nennt Paulus in
Rém.1,5 sein Amt charis, also etwa im Sinn des charisma der
Tim.brr. In Rém.1,5 sind charis kai apostole als Hendiadyoin zu
verstehen.

133 ThWB Bd.IX, S.393.
134 ThWB Bd.IX, S.397.
135 ThWB Bd.IX, S.397.



— 62 —

Wenn Rom.1,5 apostole als charis gesehen wird, und wenn
1.Tim.4,14 und 2.Tim.1,6 statt ergon etwa oder diakonia
charisma steht, so kénnte charis wie charisma aussagen, dass das
Amt von Gott sei. Menschen haben Timotheus die Hande aufge-
legt. Das war nicht bloss die Verleihung eines ergon, sondern das
war charis, gegebene charis, charisma. Die pistis und das pneuma
in Timotheus wie in den Propheten, die bei der Ordination pro-
phezeiten, wollten sich im Auftrag zum Amt konkretisieren. (Es ist
moglich, aber bei der Ungewissheit iiber das Wesen der neutesta-
mentlichen Propheten unsicher, dass die Erwihnung der Propheten
bzw. Prophezeiungen, ebenfalls wie die Wahl des Wortes charisma
unterstreichen soll, dass es sich bei der Ordination um géttlichen
Auftrag handelt.)

Was dndert sich also durch die Ordination ?

Es ist einmal klar, dass der Ordinierte bestimmte neue Aufga-
ben hat wie Lehren, Vorlesen, besonderes Vorbild sein, welche Auf-
gaben er nicht unbedingt vorher schon haben musste.

Nun kann er aber all diese Aufgaben schon gehabt haben.
Einigermassen hat sie jeder Christ. Die eigentliche Anderung diirfte
in der Neueinordnung in der Gemeinschaft der Kirche sein, ndm-
lich darin, dass der Amtstriger den Auftrag des Apostels (der
Briefverfasser will ja Paulus sein) weiterfithrt, im Namen des Apo-
stels oder anderer bereits bestehender Autorititen anordnet, lehrt,
ermahnt usw., dass er jetzt fiir diese Autoritiaten steht.

Im {ibrigen aber ist es sehr schwer, wenn nicht unmoglich,
einen Unterschied des Ordinierten zu den andern Christen zu er-
kennen.

Die Anderung durch die Ordination scheint sich auf die Neu-
einordnung zu beschranken.

Nach der Ordination wird nicht von einem Mehr an Gnade,
Glaube oder Geist geredet, sondern statt Geist kann es jetzt cha-
risma heissen: Das Aligemeine (d.i. pneuma oder pistis) ist in
einem Besondernkonkretisiert. So darf man wohl folgern, dass fir
Timotheus sein Christsein mit seinem Amtstrigersein zusammen-
falle und er damit zugleich keinen andern Geist hat als den, der
sich auch als Charisma zeigt, und sein Charisma ist, was bei seiner
Mutter oder Grossmutter der Glaube. Zwischen seinem Glauben
und seinem Charisma ist kein wesensméssiger Unterschied.

Zum Schluss sei noch eine Bemerkung gemacht zur Frage, ob
das Amtscharisma irgend etwas garantiere.



— 63 —

Dazu ist die erwahnte Beobachtung interessant, wie 2.Tim. 1,6
charisma in dhnlicher Funktion gesehen wird wie im folgenden Vers
pneuma, wie auch im Vers 14 hagion pneuma. Da ist nun deutlich,
wie jegliches Garantiedenken fehlt. Es geht einzig darum, dass man
den Auftrag hat, «nicht zu vernachlissigen», sich dementsprechend
zu verhalten, dass der Geist kein Geist der Furcht und des Verza-
gens ist. Daraus, dass es der Geist der Stérke ist, folgert nicht, dass
man viel vermdge, sondern, dass man stark zu sein habe. Nicht ob-
wohl, sondern weil er den Geist der Stirke empfangen hat, hat
Timotheus sein Charisma anzufachen. Wohl wird Gott die para-
theke bewahren. Dass Gott das tut, bedeutet aber gerade, dass wir
uns darum zu bemiihen haben.

Thesen zur Frage nach der « Amtsgnade »

Ein Bedenken des Amtsgeistes ist ein Bedenken der allgemei-
nen Einwohnung des Heiligen Geistes in der Kirche in besonderer
Sicht. Der Heilige Geist wohnt nicht nur der Kirche als ganzer ein
(was das Vorrangige ist) sondern zugleich jedem Glied der Kirche.
Das eine ist nicht ohne das andere.

Wenn eines dieser Glieder ordiniert wird, so kann man die Ein-
wohnung des Geistes bei ihm von nun an Amtsgeist oder Amts-
gnade nennen. Mit der Ordiration wird keine neue Geisteinwoh-
nung gegeben noch die Geisteinwohnung vermehrt, sondern die bis-
herige Geisteinwohnung neu bezogen, es wird der allgemeine Auf-
trag, fireinander da zu sein, konkretisiert. In dieser Konkretisie-
rung besteht die Gnadengabe der Weihe.

Das gilt aber nicht nur fiir den Ordinierten selber, sondern fiir
alle Christen, auch fiir die Laien und deren Geistbegabung.

Die Ordination schafft eine « Beziehungsspezifitit» der Christen
zueinander. Sie ordnet die Geistbegabung, den Glauben, die Gott-
unmittelbarkeit, das von Gott in Dienst Genommensein der Chri-
sten zueinander.

Die Ordination am einen Glied der Kirche gilt allen. Alle wer-
den durch sie ordiniert, aller Geistbegabung wird « Amtsgnade», um
es so zu sagen. Das bedeutet nicht Angleichung der Christen anein-
ander, Gleichmachung, sondern gerade umgekehrt fiir jedes Glied
der Kirche eine jeweilen neue, andere Bezogenheit von ihm mit sei-
ner Geistbegabung auf die tibrigen Glieder der Kirche.



— 64 —

Da die Ordination auf geschichtlichem Weg vom Inkarnierten
herkommt13%, bestimmt sie die Gemeinde als auf Christus bezo-
gene.

Indem die Gemeinde im Ordinierten den Gesandten Christi
sieht, bekennt sie sich zu Christus. Das kann sie nur als pneumato-
phore. Der Geist ist damit auch bei der Ordination als Geist der
ganzen Gemeinde zu sehen.

So wie die Christen dem Geist, der ihnen einwohnt, gehorchen
miissen, so miissen sie auch dem Gesandten Christi gehorchen; so
wie sie dem Gesandten Christi gehorchen miissen, so missen sie
auch dem Heiligen Geist in ihnen selber gehorchen. Der Amtsauto-
ritdt steht die Autoritit des Gewissens gegeniiber.

Dieser Satz enthalt eine Spannung, die nur fur sinnvoll gese-
hen werden kann, wenn man glaubt, dass die Kirche die Darstel-
lung der Heiligen Dreifaltigkeit ist, des Gottes, der in Gemein-
schaft ist und der sich uns in unserer Gemeinschaft, der Kirche,
gibt (und sich hier riskiert).

Von diesem Glauben her darf die erwihnte Spannung nicht
abgeschwicht werden, weder so, dass das Amt, noch so, dass die
«Miindigkeit» der Laien abgeschwicht wiirde.

Die Ordination hebt — auch fiir den Ordinierten — dies nicht
auf, dass man nur Christ sein kann in der Spannung zwischen dem
Vor-Gott-Stehen «im stillen Kémmerlein» und dem in der Abhén-
gigkeit von den andern und zugleich in der Verpflichtung fur sie
Stehen. Der Ordinierte verliert nicht etwa diese Abhéngigkeit und
behielte nur eine (am Ende noch vermehrte — sie lisst sich gar nicht
vermehren!) Verpflichtung fir die andern. Er bleibt in seinem
Glauben abhangig von den Mitchristen, auch den Laien, auf die er
weiterhin zu achten hat.

Diese gegenseitige Abhéngigkeit und Verpflichtung wird durch
.die Ordination gerade betont (niemand ordiniert sich selber, ordi-
niert wird man fur andere) und bekannt — und zwar im Ordinierten
vorbildlich fiir alle. In der Ordination wird im besondern das Allge-
meine dargestellt. Zugleich charakterisiert die Ordination dies als
auf Christus bezogen, da sie durch die apostolische Sukzession die
Sendung durch Christus darstellt.

138 Wieweit das historisch stimmt, ist nicht die entscheidende Frage.
Es geht vielmehr darum, dass die Kirche sich zum historischen Christus und
seinem Amt bekennt. Die geschichtlich vorgegebene Tradierung der Ordina-
tion ermdoglicht dieses Bekenntnis,



s BE s

Wenn die Geistbegabung der Christen eben eine christliche ist,
dann dringt sie zur Annahme der Ordination, eben dazu, sich in einem
Gesandten Christizu Christusbekennenzukonnen. (Dieskann notfalls
durch Kritik am Christi nicht wiirdigen Gesandten geschehen.)

Beim Amtsgeist kann man zwei Aspekte unterscheiden:

1. Wenn der Amtstriger sich von seinem Amt, von der Ordina-
tion her verstehen will — und das muss er — dann muss er auch seine
Geistbegabung, seinen Glauben, vom Amt her verstehen. Er kann
sich nicht einmal als Christ ganz allgemein und daneben noch als
Amtstrager sehen. Mit der Beauftragung und Sendung durch die
Ordination féllt seine Gliedschaft am Leib Christi und damit sein
Heil zusammen.

2. Das genannte Selbstverstindnis des Amtstrigers ist aber
nicht fur ihn allein giiltig. Wenn die Ordination, die Séndung durch
Christus ist, das Wesen der Kirche darstellt, so besagt sie, was fiir
die Kirche als ganze und damit auch fir die einzelnen Glieder der
Kirche mit ihren jeweiligen Aufgaben gilt.

Anders gesagt: Dies, dass die Ordination anerkannt wird, sagt,
dass man das Heil, das Leben im Geist, so versteht, dass man sich
als Beauftragten und Gesandten weiss, von Christus her fiir die an-
dern, und von diesen andern, die eben auch mir gegeniiber beauf-
tragt sind, wiederum abhéingig.

Wo die Ordination anerkannt wird, da wird der Heilige Geist
als Geist der Gemeinschaft bekannt, der die Glieder der Gemein-
schaft einander zuordnet.

So wie ich das Problem sehe, ist die Frage der Amtsgnade im
herkémmlichen Sinn zuerst eine, die sich in der Sicht des Amtstri-
gers selber zeigt.

Fiirden Laien und seine Sicht des Amtstrigerskime vorder Frage
der Amtsgnade die des character. (Characterist hier allgemein genom-
men als besondere Beziehung zu Christus, spezielle Christusbildlich-
keit. Die Frage des indelebilis ist in dieser Arbeit nicht behandelt.)

Die Frage der «Unfehlbarkeit» der Amtstriager (s. Kapitel zu
Schmaus, Anm. 55, die orthodoxe Auffassung) und ihrer Lehrauto-
ritat wére nicht zuerst eine Frage der Ordination. Es geht vielmehr
darum, dass der Kirche die ihr zustehende «Unfehlbarkeit» in be-
stimmten Gliedern eher gewihrt zu sein scheint; mit andern Wor-
ten, es ist eine Frage der Wahl der Glieder, die ordiniert werden
sollen, und nicht eine der Folge der Ordination. Diese wire (fiir die-
sen Fall) als Bestdtigung und nicht als Beauftragung zu sehen.



	Systematische Überlegungen zur Amtsgnade [Schluss]

