
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 250 —

Kirchliche Chronik

XIV. Internationale altkatholische Theologentagung

Diese fand vom 18. bis 23. September 1972 in Wijk aan Zee (Holland)
statt und war von 33 Teilnehmern aus Deutschland, Österreich, der
Schweiz und dem Gastland besucht. Die ersten beiden Tage waren unter
dem Thema «Das Funktionieren des Seelsorgers mit anderen und für
andere» gruppendynamischen Experimenten gewidmet. Unter Leitung des

Theologen H.Laan und des Soziologen G.Bossche vom römisch-katholischen

Pastoralzentrum Haarlem wurden mit den Teilnehmern vier ganz
verschiedene Versuche pastoraler Gruppenarbeit unternommen. Wenn
diese aus zeitlichen Gründen stets auch vorzeitig abgebrochen werden

mussten, erwiesen sie sich doch als wertvolles Instrument, um das Funktionieren

des menschlichen «Begegnungs-Mechanismus» anschaulich und
bewusst zu machen und im anschliessenden Rundgespräch sich über die zutage
getretenen psychologischen Aspekte dieser «Gruppentests» Rechenschaft zu
geben.

Ein nicht weniger aktueller Bereich pastoraler Arbeit lag den Ausführungen

von Pfr. S. Kraft (Karlsruhe) zum Thema «Ökumenische Perspektiven

heutiger Seelsorge» zugrunde. Der Referent fasst seine Gedanken wie
folgt zusammen:

«Die neugewonnene Einsicht, dass die Kirchen ,an allen Orten
zusammengehören und aufgerufen sind, gemeinsam zu handeln' (Uppsala 1968),
die Diasporasituation der Christen in einer nachchristlichen Umwelt, aber
auch die Notwendigkeit eines durch Lebensprobleme unserer Zeit
geforderten .Spezialdienstes' lassen die Seelsorge nicht mehr länger ein rein
innerkonfessionelles Unterfangen bleiben.

Die Kooperation beginnt dort, wo man sich in der eigenen Kirche der
Erfahrungen und Modelle bedient, die in einer anderen Kirche erarbeitet
wurden und sich bewährt haben. Über die Zusammenarbeit in örtlichen
und regionalen Arbeitsgemeinschaften oder Councils' hinaus ergibt sich im
diakonischen Bereich, in der gemeinsamen Sorge um bekenntnisverschiedene

Ehen, in der Neuorientierung des Religionsunterrichtes, in der
gemeinsamen Benützung baulicher Einrichtungen und auf anderen Gebieten
das Zusammenwirken innerhalb des gleichen Wohnviertels auch in den sog.
,grossen' Kirchen1.

Die durchgängige Diasporasituation der altkatholischen Kirchen ist auf
ökumenische Seelsorgekooperation geradezu angelegt. Diese darf freilich

1 Der Referent hat sich zu dieser Frage ausführlich geäussert in dem Sammelband

«Ökumene in Schule und Gemeinde» (hg. von Fr.Hasselhoff und H.Krüger),
Stuttgart 1972, S.495 ff., und in «Gemeinde vor Gott» (Hg. L.Zinke), München
1971, S.2gff.



— 251 —

nicht nur von der Hilfsbedürftigkeit des Schwachen ausgehen und darauf
zielen. Gerade in ihrem Angewiesensein auf die Zusammenarbeit mit anderen

Kirchen können die kleineren Kirchen zum ökumenischen Simulator
werden und Bereiche deutlich machen, die aus Gründen,ökumenischer
Ökonomie' grundsätzlich gemeinsam angegangen werden mussten. Wenn in den

grossen Kirchen die Dringlichkeit personaler Seelsorge und die besonderen
Chancen der kleinen Gruppe neu entdeckt wurden, so verbietet das allen
Defaitismus und alle Resignation angesichts unserer kleinen Gemeinden.
Kann doch gerade in unseren Verhältnissen all das durchgängig verwirklicht

werden, was in den Grosskirchen nur in besonderen Gruppen
realisierbar erscheint.

Das Referat wies in diesem Zusammenhang auf zwei theoretische
Modelle hin, die in der römisch-katholischen Kirche erarbeitet wurden.

Ökumenische Kooperation darf freilich nicht nur pragmatisch begründet

sein und auf dem ,kleinsten gemeinsamen Vielfachen' aufbauen. Die
Bewahrung des Eigengutes hat zweifellos ökumenische Bedeutung, sei es,
dass die Erfahrungen der einzelnen Kirchen auf ihrem Weg der gegenseitigen

geistlichen Bereicherung dienen, sei es, dass sie zur brüderlichen
Auseinandersetzung über trennende Fragen führen, die weit sachlicher und
fruchtbarer werden kann, wenn man in nicht kirchentrennenden Fragen
bereits zu konkreter Zusammenarbeit gefunden hat.

Bei alledem dürfen die sehr komplexen Schwierigkeiten nicht übersehen

werden, die sich in der ökumenischen Seelsorgekooperation aus ungleichen

Kräfteverhältnissen, aus Ressentiments und Animositäten, aus kaum
vernarbten Wunden noch nicht lange zurückliegender (oder heute noch
anzutreffender) zwischenkirchlicher Intoleranz, aber auch aus dem
gesellschaftlichen Umbruch unserer Zeit ergeben. Insofern wird gerade die als

Ergebnis der bilateralen Kommissionsverhandlungen erwartete pastorale
Zusammenarbeit mit der römisch-katholischen Kirche diesen Schwierigkeiten
begegnen, ohne dass man vor ihnen kapitulieren dürfte. Gerade hier wird
deutlich (da es sich - im Unterschied zu den bis zur vollen Kirchengemeinschaft

geordneten Verhältnissen mit den Anglikanern - erstmals um intensivere

Zusammenarbeit mit einer Kirche des örtlichen gemeinsamen
Lebensbereiches handeln wird), dass ökumenische Bewusstseinsbildung,
aber auch die positive Aussage über den eigenen Standort unabdingbare
Voraussetzungen für eine möglichst ,unfallfreie' Zusammenarbeit sind. »

Der gemeinsamen theologischen Reflexion über die Problematik heutiger

Predigt dienten die Ausführungen von Prof. Dr. K. Stalder (Bern) über
«Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem», die der
Referent in ihren Hauptzügen wie folgt skizziert :

«Es ist ein unbestrittenes Postulat der Homiletik, dass die Verkündigung

des Evangeliums in Beziehung zur Lebenswirklichkeit der Gemeindeglieder

in der heutigen Welt erfolgen soll. Der Prediger wird darum, wenn



— 252 —

er eine Bibelstelle als Predigttext gewählt und die darin enthaltene Heilsaussage

festgestellt hat, nach den die Gemeinde bedrängenden Nöten und Fragen

Ausschau halten, für welche das betreffende Heilswort Hilfe bedeuten
könnte. Er wird in seiner Predigt diese Notsituationen schildern und dann zu
zeigen suchen, wie das im Schriftwort bezeugte Heil Licht in diese Dunkelheit

hineinbringt. Dabei wird er aber nicht selten von dem Gefühl
bedrückt, dass die Hilfe, von der er spricht, verglichen mit der Not, die er
geschildert hat, als weit weniger mächtig erscheint; die Heilsbotschaft
scheint der unheilvollen Lebenswirklichkeit gegenüber an Realität unterlegen

zu sein. Die Frage, ob das unbedingt so sein müsse oder ob dieser peinliche

Eindruck vielleicht nur in einer ungenügenden Art der Predigt
begründet sei, also auch geändert werden könnte, das ist das Problem, mit
dem sich dieses Referat beschäftigte.

Durch eine Analyse der Struktur der Predigten in der Apostelgeschichte,

einiger paulinischer Partien und der Gleichnisse, d.h. aus dem
Aufweis der charakteristischen Bezüge und des Zusammenspiels der
verschiedenen Redeteile in diesen Dokumenten, glaubt der Referent, ein

Modell gewinnen und anbieten zu können, das zu einer Art von Predigt
ermächtigt, die nicht zu jenem peinlichen Eindruck führen muss, sondern -
zumindest in einem wesentlichen Punkt - zeigen kann, wie das von der Bibel
bezeugte Heil schon jetzt in unserem Leben in Kraft steht. Der entscheidende

Punkt in diesem Modell besteht in dem Postulat, dass das Kerygma
durch von eben diesem Kerygma her vollzogene Interpretation von
Erfahrungen, Sachverhalten, Situationen einzuführen sei. Dabei ist zu beachten,
dass für die Erfüllung dieses Postulates nur Erfahrungen, Sachverhalte,
Situationen in Betracht kommen, die der Gemeinde nicht nur bekannt sind,
sondern ihren Existenzort bestimmen und auch so empfunden werden. Im
Bezugszusammenhang zu dieser kerygmatisch interpretierten Erfahrung
muss auch die Entfaltung der biblischen Botschaft und die Paränese erfolgen,

so dass die ganze Predigt als Rede von heute erlebter Wirklichkeit
begegnet.

Wie dies nach seinem Grund und in seinen Einzelheiten genau
gemeint ist, welche Schwierigkeiten sich der Erfüllung dieses Postulates in
den Weg stellen, wie sie sich überwinden lassen, wie dadurch nach

Meinung des Referenten auch der Verstehbarkeit der Predigt und der Kommu-
nikabilität des Evangeliums gedient werden könnte, lässt sich hier nicht
ausführen2. »

Auf den Kernpunkt des nur mühsam in Gang kommenden Dialogs
zwischen den altkatholischen und orthodoxen Kirchen wies Prof. Dr. H. Al-

2 Es sei dafür auf den 19.Band (1972) der «Freiburger Zeitschrift für Philosophie

und Theologie» verwiesen, wo die Arbeit unter demselben Titel wie hier im
vollen Umfang erschienen ist (Heft 2/3).



— 253 —

denhoven (Bern) in seinem Referat über «Orthodoxes und altkatholisches
Kirchenverständnis»3 hin, das er selber folgendermassen resümiert:

«Die Ekklesiologie ist in der orthodoxen Kirche weithin eine offene
Frage, d. h. sie ist nicht durch lehramtliche Bestimmungen definiert. Das
bedeutet aber nicht, dass es nicht gewisse Grundlinien des Kirchenverständnisses

gäbe, die als orthodox angesehen werden können. Dabei lassen
sich zwei Richtungen orthodoxen Denkens unterscheiden, die wie in anderen

Fragen, so auch in der Ekklesiologie nebeneinanderstehen. Die eine ist
die Schultheologie, die stark unter westlich-scholastischen Einflüssen steht,
die andere ist jene Theologie, die auf die echt orthodoxe Tradition, nämlich
die Kirchenväter, vor allem die griechischen, und die byzantinischen
Theologen zurückgreift und die man deshalb die genuin orthodoxe Theologie

nennen kann.
Die Schultheologie behandelt die Kirche vor allem als Institution, die

genuin orthodoxe Theologie dagegen als Leib Christi, wobei sie sich aber

gegenüber dem römisch-katholischen Verständnis abgrenzt, das die

Neigung habe, den Heiligen Geist einem institutionalisierten Sakralbereich
unterzuordnen. Der Grund dafür wird vor allem im Mangel einer ausgewogenen

Trinitätslehre im Westen gesehen.
Die östliche Theologie achtet streng darauf, die Kirche nie ausserhalb

Christi und des Heiligen Geistes zu betrachten. Wenn man sich also beim
Denken über die Kirche einfach auf ihre ,irdische Gestalt' und ihr ,menschliches

Gefüge' beschränkt, leugnet man ihre wahre Natur, die sie von jeder
anderen menschlichen Gesellschaft unterscheidet. Diese Verirrung stellen
orthodoxe Theologen nicht selten in Aussagen westlicher Theologen fest.

Von dieser Auffassung her ist es für die orthodoxe Theologie unmöglich,

von Sünde der Kirche, Busse der Kirche oder auch Erneuerung der
Kirche zu sprechen, weil die Kirche ja gerade das neue Leben im Heiligen
Geist ist, das sich nicht erneuern kann. Erneuern und Busse tun müssen die
Glieder der Kirche, wie das auch im Neuen Testament nur von ihnen,
nicht aber von der Kirche gesagt wird, die eben nicht nur eine menschliche

Gemeinschaft, sondern ein gottmenschlicher Organismus ist.
Was die Einheit der Kirche betrifft, so wird sie in der Schultheologie

so aufgefasst, dass die universale Kirche eine einheitliche Organisation
darstellt, deren Teile die Lokalkirchen sind. Die genuin orthodoxe Theologie
dagegen betont, dass die Lokalkirchen nicht einfach Teile der Gesamtkirche
sondern ihre vollgültige Repräsentation seien, wobei ihre Einheit dem

Vorbild der Einheit der heiligen Dreifaltigkeit entspricht. »

Der aktuellen kirchlichen Information diente der Bericht von Erzbischof

M. Kok (Utrecht) über den Stand des Dialogs mit Rom, die Verhandlungen

mit den orthodoxen Kirchen, die kurz zuvor in Trier abgehaltene

3 Das Referat wird in überarbeiteter und erweiterter Form im kommenden Jahr
in der IKZ erscheinen.



254

Konsultation zwischen altkatholischen und den für den europäischen
Kontinent zuständigen anglikanischen Bischöfen, über seine dreiwöchige
Besuchsreise nach Polen zur nationalkatholischen und zu der neuestens um
Wiederaufnahme in die Utrechter Union nachsuchenden altkatholischen
Kirche der Mariaviten und über die Situation der altkatholischen Kirche
in der Tschechoslowakei. Als Vertreter der altkatholischen Kirchen im
Zentralausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen orientierte
Pfr. H. Frei (Bern) über dessen kurz zuvor in Utrecht abgehaltene Tagung.
Aufschlussreich waren schliesslich auch die Situationsberichte aus den vier
vertretenen Kirchen über «Priester im Nebenamt» sowie die Diskussionen
über Thematik und Gestaltung des 21. Internationalen Altkatholiken-Kongresses

1974, der ebenso wie die nächste Studientagung 1973 in der
Schweiz stattfinden wird.

Bern, November 1972 Hans Frei


	Kirchliche Chronik

