
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 4

Artikel: Systematische Überlegungen zur Amtsgnade [Fortsetzung]

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 228 —

Systematische Überlegungen zur Amtsgnade

Von Peler Amiet

(Fortsetzung)

Es erhebt sich aber noch ein anderer Verdacht : Ist der im Glauben

erfahrene Vatergott nicht bloss verbal als der christliche, als der
Vater der Kirche qualifiziert Unterscheidet er sich sonst von irgendeiner

heidnischen Vatergottheit Psychologisch gesagt : Ist er
überhaupt eine christlich qualifizierte Projektion des irdischen Familienvaters23

Wenn ein Christ mir Vater ist (wie sich etwa Paulus Vater
nennt), bezeugt er mir den himmlischen Vater Christi. Vor diesem

Zeugnis wird meine eigene psychische Vaterprojektion gerichtet,
nach ihm wird sie ausgerichtet und geformt. Wenn ein Amtsträger
Vater der Gemeinde ist, stellt er das Bekenntnis der Gemeinde zum
himmlischen Vater dar. Wenn ich aber nur Brüder habe, so kann mir
nur Christus als der Bruder bezeugt werden. Der Vater aber wird nur
verbal durch die Lehre als der Vater Christi qualifiziert oder dadurch,
dass die Brüderschaft einen zugehörigen Vater evoziert. Dieser wäre
also nicht einfach unbekannt. Es hat ja allgemein jeder Mensch und
also auch jeder Christ eine Vaterprojektion. Man wusste also darum,
dass unser Ahnen eines himmlischen Vaters etwas mit dem Vater der
Brüder und damit Christi zu tun hat, aber man legte kein Bekenntnis
zu ihm ab - oder bloss ein verbales oder ethisches, aber kein
kirchliches. Die Person des Amtsträgers aber, der der Gemeinde nicht nur
Bruder, sondern auch Vater ist, und der in einem bestimmten
Verhältnis zu Christus stünde (apostolische Sukzession), stellte ein
solches Bekenntnis dar.

»Auch hier, wo Barth all dies nicht reflektiert, merken wir ein
zuwenig auf die Inkarnation bezogenes Denken. Der Bruderbegriffsteht
bei Barth fast beziehungslos da.

Wie geschieht aber das - von Barth betonte - brüderliche Wirken

Was ist brüderliches Wirken Es ist ein Sich-aneinander-Angleichen.

Der Bruder ist ein gleicher wie ich24. Dies Sich-Angleichen
kann wohl auch einen christologischen Sinn haben, ist doch Christus

23 Vgl. Anm. 117.
24 Das Wissen um die Gleichheit setzt aber das Wissen um den gleichen

Vater der Brüder voraus - oder um die gleiche Mutter (beim Fehlen der



— 229 —

unser Bruder geworden, damit wir göttlichen Wesens teilhaft werden.
Im nur brüderlichen Wirken darf nun der andere nicht gezwungen
werden, da es väterlich wäre, wenn sich einer dem andern überordnete.

Der Mitbruder darfauch nicht gebeten werden, da dies kindlich
wäre und den Mitbruder zum Vater machen würde, noch darf der
Bruder in seiner Andersheit belassen werden, da dies bräutlich wäre. -
Wir sehen, dass der reine Bruderbegriff keine Funktion mehr erlaubt.
Diese Klärung des Begriffs ist aber darum notwendig, damit deutlich
wird, dass ein betonter Gebrauch eines allgemeinen Bruderbegriffs,
der sehr wohl auch väterliches u. a. enthält, das Problem verschleiern
kann. Es müsste ja dann immer noch gefragt werden, wie in der Kirche

dieser aligemeine Bruderbegriff aussähe, wie er in der Kirche
strukturiert sei. Bei Barth umschliesst der Bruderbegriff Verschiedenes,

redet Barth doch von brüderlichem Fordern, Herrschen, Dienen,
Überführen u.a.

Dieser gefüllte Begriff von Brüderlichkeit erlaubt aber bloss,
dem Problem der Vaterschaft usf. in der Kirche auszuweichen. Sinnvoll

anwendbar ist der Begriff des brüderlichen Wirkens des Amtsträgers

nur, wo er in Dialektik zum väterlichen Wirken steht. V/o sich
das väterliche Wirken verselbständigt und die brüderliche Komponente

zu sehr unterdrückt wird, da mag es dann geschehen - was wohl
bei Barth so zu erklären ist - dass im polemischen Gegenschlag nur
mehr und allein die Brüderlichkeit gefordert wird.

In Barths Ekklesiologie kommt folgendes nicht zustande :

Es zeigt sich keine über das Verbale hinausgehende Verbindung
mit dem Inkarnierten.

Es zeigt sich keine aus der Struktur der kirchlichen Gemeinschaft

folgende Verbindung der einzelnen Christen zur Gemeinschaft
derKirche, sondern nur eine über den Geist in der Transzendenz. Die
Frage nach Gott Vater spielt für Barths Ekklesiologie keine Rolle und
wird damit nicht beantwortet.

Vaterstruktur in der Kirche ist Gott evtl. als Muttor qualifiziert) -, sei dieser
«Vater» nun die Natur, Charakter, Interesse, Ideologie oder was immer. Bei
Barth müsste dieser «Vater» in der Lehre gesucht werden.

Woher erhält das brüderliche Wirken, das Sich-Angleichcn, seinen
Impetus Gibt es eine Verpflichtung dazu Nach Barth gewiss, doch könnte
sie nach ihm nicht von Personen kommen. Sie müsste entweder aus der
Lehre kommen, was die Konsequenz hätte, dass sich die Christen einer
Lehre, die nur etwas und nicht jemand ist, unterordnen und sich damit
entwürdigen mussten. Oder sie käme direkt vom Heiligen Geist, der damit
wiederum wie eine supranaturale Ergänzung der Kirche erschiene.



— 230 —

Die Frage, wie sich der Heilige Geist der Kirche als Gemeinschaft
gebe und ihr einwohne, wird nicht beantwortet. Vielleicht sieht Barth
dies so, als ob der Heilige Geist ohne jede Ordnung punktuell bald hier
bald dort einen Christen ergreife, z. B. auch so, dass er einen zum Führer

macht. Es ist zu vermuten, dass die Leugnung des tradierten
Amtes diese Schwierigkeiten verursacht.

Zur Theologie von Paul Althaus

Paul Althaus schreibt: «Allgemeines Priestertum und Predigtamt:

a) Allein durch das Zeugnis der Kirche (zu dem auch die Bildung
und Weitergabe des Kanons gehört) erreicht das Angebot der Versöhnung

die Menschen (2.Kor. 5,20)... Das Heil hängt an der Wirklichkeit

des Heils-Angebots im Zeugnis. Die Vollmacht zu diesem Zeugnis
hängt nun aber nicht an der Autorisierung durch die apostolische
Sukzession ' bestimmterÄmter und durch den hierarchischen
Instanzenweg; die Vollmacht zum autoritativen, die Vergebung anbietenden

Zeugnis empfängt jeder Christ, indem er das Zeugnis selber für
sich, von wem immer, im Glauben empfängt. Das Zeugnis-Amt ist als

allgemeines Priestertum ' allen Glaubenden von Christus verliehen
1. Petr. 2,9). Die successio apostolica, auf der der Bestand der Kirche

ruht, ist nicht eine successio episcoporum, sondern eine successio fide-
lium.

b) Unbeschadet dessen bedarf die Kirche eines besonderen
Amtes der öffentlichen Verkündigung. Denn es geht ja nicht nur
darum, dass einzelne Menschen vom Evangelium zum Glauben
überwunden werden, sondern dass ,Gemeinde', d.h. Einheit im Glauben
und Handeln, entstehe. Diese Gemeinsamkeit zu wirken ist das
öffentliche ,Amt des Wortes' da. Es hebt das allgemeine Priestertum'

und sein Zeugnis-Amt nicht auf. Sein Handeln ist ein Handeln
der Gemeinde. Sie als ganzes delegiert einen der ihren zu dem öffentlichen

Amte ; aber nicht ,um der Ordnung' willen, sondern um der
Einheit willen, damit die Gemeinde als Einheit wirklich werde. So hat
das Predigtamt einen über das Zeugnis-Amt hinausführenden neuen
Sinn. Es bedeutet die Übertragung nicht des Zeugnis-Amtes der
einzelnen, sondern eine Funktion der sich als Einheit, auf Einheit hin
erfassenden Gemeinde, die mehr ist als der Inbegriff ihrer einzelnen



— 231 —

Glieder. In dieser seiner grundlegenden Notwendigkeit für die
Gemeinde erkennen wir das Predigtamt - nicht minder als das
allgemeine Priestertum - als von Jesus Christus, der seine Gemeinde
wollte (Mat. 16,18), gewollt und gestiftet25.»

Dazu seien folgende Überlegungen angestellt :

1. Die Frage des Priestertums des Trägers des Predigtamtes
bleibt unklar.

2. Althaus lässt die in seiner Kirche durchaus geübte Ordination
beiseite. Als was stellt sich nun das «Mehr» dar, welches die Gemeinde
über die Summe der Christen hinaus ist und zu dessen Verwaltung die
Gemeinde einen der ihren ins Amt delegiert

3. Woher hat der Amtsträger zu wirken, d.h. in welchem Bezug
zum Geist steht er Und in welchem Verhältnis zum Geist steht die
Gemeinde

Zu 1. : Nach Althaus macht es das Priestertum aus, die Vergebung,

das Heil anzubieten, was durch das Zeugnis geschieht. Die
Vollmacht, das Zeugnis abzulegen, wird nicht durch irgendeine Ordination,

auch nicht durch die Taufe, empfangen, sondern «im Glauben»,
der allerdings durch andere Menschen — selber Gläubige, ist zu vermuten

- gezeugt wird. Es ist dies eine «successio fidelium», die keine
andere Struktur hat als die, dass - wohl von den Aposteln und Christus
her - wie vom einen Stamm die sich ständig verästelnden Ziveige
ausgehen, so jeweilen ein - historisch-zeitlich gesehen - Christus
Näherer einen neuen Christen «zeugt». (Dabei wäre es wohl denkbar,
dass auch ständig Querverbindungen vorkommen, indem der immer
wieder schwache Glaube von andern, selbst «Jüngern» Christen neu
gestärkt, «gezeugt» würde.) Unklar ist nun, wieweit der Amtsträger
nicht nur allgemein als Christ, sondern auch als Amtsträger priesterlich

sei. Dies ist nicht ausgeschlossen, einmal darum, weil es seine
Aufgabe ist, zu verkündigen, d. h. das Zeugnis abzulegen, worin nach
Althaus eben das priesterliche Wesen gründet. Damit tut der Amtsträger
und ist der Amtsträger dasselbe an besonderer Stelle, was an seiner
Stelle jeder Christ tut und ist. Dann dürfte dies auch darum so sein,
weil die Gesamtheit der Gläubigen als Gemeinde, als Einheit, zwar
mehr ist als der Inbegriff aller einzelnen Glieder, aber doch nicht
etwas anderes sein dürfte. So sollte wohl auch die öffentliche Verkündigung

priesterlich sein wie die der einzelnen Glieder. Nun sieht es

25 Paul Althaus, Grundriss der Dogmatik, Bd. II, 3. Aufl. 1949 Gütersloh,

S.130 (Kapitel über die Kirche und ihr Amt), vgl. «Die christliche
Wahrheit», Lehrbuch der Dogmatik, 2. Bd. 1948 Gütersloh, S.285ff.



232

aber so aus, als ob die Aufgabe des Verkündigens für den Amtsträger
bloss das Mittel, die Art und Weise sei, wie er etwas anderes zu wirken
hätte, nämlich die Einheit der Gemeinde. Hier liesse sich über
Althaus hinaus weiterdenken, was das bedeute, dass das Wirken der Einheit

durchs Verkündigen geschehe, worin die Vergebung, das Heil
liege. Das könnte nämlich heissen, Vergebung geschehe in der

Einigung, die Einheit sei das Heil. Das wäre dann wohl auch so, wo ein
Laie durch sein Zeugnis die Versöhnung anbietet. Ein solcher
Gedankengang führte aber über unsern zitierten Text hinaus. Nach diesem
sieht es eher so aus, als ob das Amt gegenüber dem allgemeinen
Priestertum etwas Neues, höchstens sekundär Priesterliches wäre26.

Zu 2. : Obwohl sonst in der lutherischen Kirche die Ordination
normalerweise geübt wird und auch in einem Zusammenhang mit
dem Sukzessionsgedanken gesehen wird, erwähnt sie Althaus hier
nicht, ja betont er, dass es bei der successio apostolica nicht um eine
successio episcoporum, sondern fidelium gehen müsse. Andererseits
ist das Predigtamt grundlegend notwendig, nicht aus praktischen
Gründen, nicht nur fürs Kirchenrecht, um der Ordnung willen,
sondern um der Einheit, um der Gemeinde willen, damit die Gemeinde
als Einheit wirklich werde. Und dieses Amt ist von Christus gewollt
und gestiftet27. Die Ausdrücke «gewollt» und «gestiftet» erscheinen
beim Fehlen der Amtssukzession wie zwei recht verschiedene

Dinge. (Die Interpretation geht hier nur vom zitierten Text aus.)
« Gestiftet» kann hier nicht sagen, das Amt sei gegeben worden und
damit der Kirche stets vorgegeben. Es ist vielmehr befohlen wor-

26 S. dazu von Ahmen «Geistliches Amt und Laientum», Basel 1966,
S.36f: «Warum diese Weigerung (der Reformationskirchen im 16. Jh.), aus
dem Amt eine Reduktion, eine Rationalisierung oder einen Ausdruck des
allgemeinen Priestertums zu machen »Ais zwei Gründen, wenn ich recht sehe.
Erstens wollte man das Amt nioht vornehmlich als Priestertum bestimmen,
sondern als einen Dienst des königlichen Hohenpriesters Christus. Die
mittelalterliche Messpraxis war so missbräuchlich, dass man um jeden Preis das
apostolische Amt von dem einen und genügsamen Priestertum Christi
unterscheiden wollte. (Das hatte zur Folge, dass man die ,priesterlichen' Aspekte
des Amtes zugunsten seiner .pastoralen' und vor allem ,doktoralen' Aspekte
ausschied.)»

27 Vgl. von Allmen, Fortsetzung des Zitats von Anm.26: «Und zweitens

wollte man nicht, was mir theologisch noch wichtiger scheint, aus dem
Amt eine Institution der Kirche machen, die dann eben ihr königliches
Priestertum auf die Weise organisieren würde, dass sie Menschen vorbereitet
und beauftragt, ihm in einem amtlichen Priestertum seinen Ausdruck zu
geben. Das Amt ist eine Stiftung Christi. Mit der Weigerung, das Amt im
Priestertum der Kirche zu gründen, garantierte man also gleichzeitig seine
Stiftung durch Christus und die apostolische Sukzession.»



— 233 —

den und muss in stetem Gehorsam gegenüber dem einmal ergangenen

und historisch bezeugten Befehl erst gemacht werden. Dabei
wird aber im gegenwärtigen «Willen» Christi gehorcht. In Christi
«Willen» kommt es zur Einheit im Amt, zu diesem «Mehr» gegenüber

dem Inbegriff aller einzelnen Glieder. Die dem historischen
Christus durch die successio fidelium verbundene Gemeinde findet
sich im Amt als gegenwärtiger Wirklichkeit. Das ist aber nicht so
sehr etwas Christologisches als vielmehr Pneumatologisches. Damit
ist die Gemeinde als primär christologische Grösse charakterisiert,
sie ist priesterlich, wie auch Christus der Priester ist, während das
Amt primär pneumatologisch charakterisiert ist. Es versteht sich,
dass dem nicht ausschliesslich so sein kann, Althaus schreibt ja
auch: «Die Vollmacht empfängt jeder Christ, indem er das Zeugnis

im Glauben empfängt» (also nicht in der Taufe), und andererseits

entspricht das Amt der Stiftung Christi28.
Zu 3. : Die Funktion des Amtsträgers ist das Wirken der

Einheit. Das ist wiederum primär etwas Pneumatologisches, dem
Pfingstgeist Zugeordnetes29.

Woher empfängt der Amtsträger den Amtsgeist Wenn man
Althaus buchstäblich nimmt, müsste man folgern, es geschähe dies
durch die Delegation der Gemeinde. Es ist aber sehr fraglich, ob
das der Ansicht von Althaus entspräche. Es wäre schwer denkbar,
dass die Gemeinde etwas geben könnte, was sie nicht empfangen
hat; und im Amt liegt ja dieses «Mehr» gegenüber der Summe der
Laien. Es kann sich nur darum handeln, dass die Gemeinde diesem
«Mehr» gegenüber gehorcht, dem in diesem «Mehr» wirkenden und
dies «Mehr» wollenden Geist gehorcht. Es wäre hier zu fragen, ob
das Wort «delegieren» überhaupt zutreffe. «Anerkennen» käme
wohl der Sache näher. Es sind ja doch vorgegebene Prinzipien,

28 J.J.von Ahmen, S.80: «Ich glaube aber, dass man dem Problem
(das Verhältnis von Amt und Laientum zu fassen) auf den Grund kommt,
wenn man in dem Verhältnis zwischen Amt und Laientum eine Spiegelung
des Verhältnisses zwischen Sohn und Heiligem Geist im Leben und für das
Leben der Kirche sieht. Sicher nicht so, als ob das Amt ohne die Gabe des
Geistes ausgeübt werden könnte, noch als ob die Laien in einen andern Leib
als den Leib Christi eingepflanzt werden könnten.»

29 Pneumatologisch bestimmt ist das Wirken der Einheit, das Einigen.
Die Einheit selber ist in Christus vorgegeben. Bei Annahme der Amtssukzession

wird die Gemeinde im »Amt mit dieser vorgegebenen Einheit konfrontiert.

Althaus leugnet aber diese Sukzession. In «Die christliche Wahrheit»,
2.Bd., S.286, ist der Heilige Geist primär dem Amt als seinem Werkzeug
zugeordnet.



— 234 —

nach denen delegiert wird. Ein Christ muss vorgegebene Bedingungen

erfüllen, damit man ihn delegieren kann. So gesehen würde die
Gemeinde mit der «Delegation» ein Bekenntnis zum Geist ablegen,
der einen zum Amtsträger bestimmt hat. Dass es der Heilige Geist,
der Geist Christi ist, zeigte sich darin, dass der Geist eben einen
zum Amtsträger der Gemeinde Christi beruft, mehr liesse sich nicht
sagen30.

Vermutlich ist Althaus damit überinterpretiert31.
Je nach der Deutung seiner Sätze, je nachdem, ob man das

«Delegieren» wörtlich nimmt oder in ein «Anerkennen» umdeutet,
hat das verschiedene Konsequenzen für die Lehre vom Ausgang des

Heiligen Geistes.
Wenn obige (überinterpretierende) Deutung zutrifft, so bedeutet

dies eine Ablehnung des filioque ; denn dann wäre der Ausgang des

Geistes vom Vater zum Sohn, was sich jeweilen neu in der Berufung
eines Amtsträgers äusserte, welche nicht von Christus her noch von
der - mit Christus, dem Inkarnierten, verbundenen - successio fide-
lium her geschähe, wohl aber für die Gemeinde, den Leib Christi. Falls
aber Althaus doch meint, es gehe wirklich um ein Delegieren, dann

30 Ob Althaus so oder so verstanden wird, von Bedeutung ist jedenfalls
das Weglassen der Ordination und die Ablehnung der Amtssukzession.
Damit ergibt sich für die Gemeinde und ihr Amt etwas, was dem Verhältnis
der römisch-katholischen Kirche zum Papstamt recht ähnlich ist. Der Papst
wird ja nicht ordiniert, er wird vielmehr «von unten her» gewählt, meinethalben

«delegiert». (Auch das Kardinalskollegium kann nicht als Bindeglied
einer Sukzession gesehen werden. Zur Zeit des Konzils von Konstanz ist es
unterbrochen worden.) Mag dies - wie bei Althaus fürs Predigtamt - nach
Christi Stiftung und Willen geschehen, so geschieht es doch nicht vom
geschichtlichen Christus und dem von ihm delegierten Petrus her. Petrus, der
selbst von Christus beauftragt worden war, hat seine Nachfolger in Rom
wohl nicht selbst gewählt und beauftragt. Die Sukzession brach ab, wenn
nicht damals, so gewiss später. Ist überhaupt ein Fall bekannt, da ein Papst
seinen Nachfolger bestimmen konnte

Es liesse sich dies auch nur bedingt mit der Anerkennung eines Charis-
matikers vergleichen, da dieser auf die Seite der Laien gehört. Vgl. dazu
auch das Kapitel «Gibt es nichtordinierte Glieder der Kirche ?»

31 S. «Die christliche Wahrheit», S.300f. Wie erwähnt, geht es hier
nicht sosehr darum, Althaus gerecht zu werden, sondern mögliche
Konsequenzen seiner Sätze aufzuzeigen. Für Althaus selber handelt es sich wohl
doch um Delegieren. Immerhin muss nachträglich in der Ordination der
Geist auf den Amtsträger erfleht werden. Das sieht nun nach Althaus wohl
so aus, als ob diese Epiklese von Laien gebetet würde, was in der lutherischen

Praxis natürlich nicht der Fall ist. Evtl. weiss Althaus auch nicht,
dass die epikletische Form des Weihegebetes kein lutherisches Sondergut,
sondern allgemein kirchlich ist.



— 235 —

müsste gefolgert werden, dass der Geist von Christus her durch die
successio fidelium dem Amtsträger gegeben würde. Das filioque
ordnete sich ein. Das müsste aber für den Amtsträger bedeuten, dass er
die Gemeinde als «Vater» und «Herrn» hat. Ihr wäre er verantwortlich
zuerst, und er stünde ihr nur sekundär in eigener Verantwortung
gegenüber. (Auch hier versteht es sich, dass dies «zuerst» beachtet
wird. Aber wir hätten doch etwas wie ein Gegenbild zu dem bei
M. Schmaus mit dem Bild vom Tunnel Gesagten)32.

Die Delegation ins Amt durch die Laien hat auch folgenden
Aspekt: Es liesse sich denken, dass es der Würde der pneumato-
phoren Gemeinde entspräche, dass sie den Amtsinhaber bestimmen
könnte. In einer Mischung von Monarchie und Demokratie mögen
auch die Untertanen bestimmen, welcher von ihnen gewisse
Aufträge des Königs empfangen könnte. Dabei wird es eine Rolle spielen,

dass die Anliegen der Untertanen so besser gewahrt würden.
Der Amtsinhaber stünde gleichsam noch nebenbei unter dem Auftrag

der Untertanen. Das schliesst aber ein Misstrauen in den

König mit ein. Beim menschlichen König mag das berechtigt, ja
notwendig sein. Gott gegenüber aber ist es anders. Soll dies nun
heissen, die Laien hätten sich dem ihnen gegebenen Amtsträger nur
zu fügen Das wäre eine Leugnung dessen, dass die Geisteinwohnung

in allen Gläubigen einen ekklesiologisch aktiven Sinn habe33.

Hier muss es vielmehr darum gehen, dass die Laien einmal den von
Gott beauftragten Amtsträger anerkennen (was evtl. auch durch
die Form einer Wahl geschehen kann, sei es, dass man in der Wahl
auch die Seite sieht, dass sie etwas wie das Los ist, mit dem nach
dem Wegfall des Judas der 12. Apostel bestimmt wurde, sei es, dass

man im Wahlkampf und der Wahl eine Besinnung auf den konkreten

Willen Gottes sieht) und dann im Wissen, dass der von Gott
Beauftragte - wie die Laien selber - ein fehlbarer Mensch ist, weiter

um ihre Verantwortung wissen dafür, dass Gottes Auftrag auch

ausgeführt wird, was sie notfalls sich gegen den Amtsträger stellen
lässt um Gottes willen und nicht um ihrer, der Laien, willen. Weiter

gilt auch hier, dass die Wahrheit die des dreifaltigen Gottes ist
und in der Gemeinschaft lebt. Diese Form der Gemeinschaft ist in
der Kirche zuerst vorgegeben und muss nun erkannt werden (nicht

32 S. das Kapitel zu Schmaus, Anm. 51.
33 Jedenfalls wäre dieser Sinn stark reduziert. Ein rein passives Annehmen

wäre nur bei völlig unfehlbaren Amtsträgern sinnvoll. Anders müsste
das aktive Moment (z.B. der Kritik) Raum finden.



236

gemacht werden, etwa durch Delegation von unten her). Das heisst
für den Amtsträger, dass er auch auf die Laien hören muss, nicht
nur wegen seiner eigenen Mängel und auch nicht deshalb, weil ihn
die Laien delegiert hätten, sondern wegen des Gemeinschaftscharakters

der Wahrheit34.
Zur Frage der Delegation der Amtsträger durch die Laien sei

noch ein Letztes bemerkt. Nach dieser Auffassung würden die
Laien und Amtsträger in zwei Gruppen unterteilt, die ihr Christsein,

ihr Verhältnis zu Gott verschieden verstehen mussten. Dies

gilt unter der Voraussetzung, dass das Amt nicht eine Nebenfunktion

ist, die über das Wesen des Christen wenig aussagte, sondern
dass der Amtsträger sich vorwiegend von seinem Amt her versteht,
in seinem Amt aufgeht. Dann muss er sich als einen sehen, der von
Menschen delegiert ist. Der Sinn und Wert seines Lebens ist
abgeleitet. Je nachdem er die Delegierenden sieht (die immerhin nach
dem Willen Christi die Delegation übten), kann er auch sein eigenes
Leben sehen. Sein Wirken hat Dienstcharakter. Er ist ein
Beauftragter. Er ist von andern her und für andere da. Bei ihm zeigt sich
eine ekklesiologische Parallele zur Nächstenliebe. Ganz anders wäre
es für die Laien. Ihr Glaube ist zwar «von wem immer» gezeugt.
Das Erlangen des Glaubens ist damit aber nicht als Auftrag
charakterisiert, es könnte auch als Ansteckung, Beeinflussung,
Gleichschaltung u. a. verstanden werden. Der Glaube wird nicht delegiert.
Damit ist der Laie für sich (und nicht für die andern) und für Gott
da. Er ist «gottunmittelbar» in dem Sinn, dass sich ihm Gott nicht
in der mitmenschlichen Beziehung gibt (jedenfalls nicht primär).
Seine Beziehung zu Gott ist auch strukturärmer. (Der Amtsträger

34 Wenn die Wahrheit in der Kirche in der Gemeinschaft da ist, so ist
das nicht nur eine von der Lehre von der Trinität her deduzierte »Aassage,
sondern auch eine pneumatologischer Art. Es ist der Pfingstgeist, der diese
Gemeinschaft wirkt, indem er «über alle» ausgegossen ist. Die Kirche ist also
eino Gemeinschaft von Geistträgern. Das hat aber keine gleichmacherische
Konsequenz, weil es um die Wahrheit Christi geht. Für diese ist das Gegenüber

«Bräutigam-Braut», Christus-Kirehe konstitutiv. So wird man fragen
müssen, wie dies Gegenüber heute zur Verwirklichung komme. Das kann
nicht so der Fall sein, wie oben in Konsequenz von Aussagen von Althaus
geschlossen worden ist, dass Christus durch die Gemeinde und der Geist
durch den »Amtsträger dargestellt würde. Das widerspräche auch der ganzen
kirchlichen Tradition. Danach müsste es umgekehrt sein. (Diese Kritik gilt
ebenfalls Scheeben gegenüber, s. das betreffende Kapitel.) Für den »Amtsträger

könnte dies in paradoxer Weise so formuliert werden : Er hat im Hören
auf die Laien ihnen zu befehlen. Für die Laien: Sie haben im Gehorsam
allein gegen Gott dem Amtsträger zu gehorchen.



237

dagegen hat die Gottunmittelbatkeit des Laien durch die Delegation

nicht verloren.) Die Grundzüge der Ethik (Nächstenliebe)
mussten, wenn man eine theologische Schizophrenie (die Ethik und
Ekklesiologie auseinanderrisse) vermeiden will, nur für den
Amtsträger gelten. Nur er kann sich andern unterordnen, für andere da
sein und von andern abhängig sein.

Wenn dagegen der Amtsträger, der selber durch die Ordination

durch andere Menschen von Christus her beauftragt, meinethalben

delegiert ist, den Laien vorgeordnet wäre, so dass er sie
seinerseits beauftragen könnte (im andern Fall könnte ja nicht ein
Delegierter den ihn Delegierenden delegieren!), dann müsste das
Selbstverständnis der vom Amtsträger abhängigen Laien dasselbe
wie das des von den Ordinatoren abhängigen Amtsträgers sein.
Beide sind Beauftragte. Dies gilt nur, wenn die Ordination zuerst
als Beauftragung und nur sekundär und von dieser abhängig als

Berechtigung verstanden wird. Sonst wäre eine Entmündigung der
Laien die Folge35. Weiter gilt das auch nur, wenn nicht «einlinig»
nach dem filioque gedacht wird (im Sinn des im Kapitel zu
Schmaus gebrauchten Tunnelvergleichs), sondern wenn zugleich
bekannt wird, dass der Geist vom Vater ausgeht. Der Vater zieht -
durch den Geist - die Menschen zum Sohn, der sich in der Kirche
durchs Amt gibt. Nur so lässt sich sowohl Gottunmittelbarkeit
aller wie kirchliche Struktur zugleich aussagen. Nur so wird sinnvoll,

was M.Schmaus sagt, dass nämlich die Struktur von Christus
gegeben sei und vom Geist belebt werde.

Wenn die Konsequenzen, welche sich aus der Lehre vom Amt
bei Althaus ergeben und welche das Verhältnis zu Gott für den

Amtsträger und den Laien verschieden sein lassen, vermieden werden

sollen, dann muss Althaus durch die Praxis seiner - der lutherischen

- Kirche korrigiert werden, welche sehr wohl eine gewisse
«successio espiscoporum» kennt.

Nach der andern - oben dargelegten - Korrektur, welche das

Delegieren des Amtsträgers durch die Laien in ein Anerkennen
umdeutet, blieben folgende Probleme: Obwohl Christus das Amt
gewollt hat, steht der Amtsträger doch nur unter der Berufung

35 Natürlich schliesst eine Auftragserteilung sekundär auch eine
Berechtigung m sich. Gewisse Dinge darf man ohne Auftrag dazu nicht tun.
Wer beauftragt ist, hat auch die Kompetenz, zu fordern, was zur Erfüllung
des Auftrages notwendig ist, so besonders, wo es um einen Auftrag zum Weiden

geht.



— 238 —

durch den Geist, ohne dass er vom Inkarnierten herkommt. Die
Laien aber stünden durch die successio fidelium in einem gewissen
Zusammenhang mit dem Inkarnierten. Dieser Zusammenhang aber
bestünde nicht in der Gestalt einer Gemeinschaft, sondern nur
von Individuum zu Individuum. Demgegenüber wäre die Frage
der Kirche und damit des Amtes eine zweite, angefügte. Christsein

und Glied der Kirche sein wären zu addieren, es wäre nicht
ein und dasselbe. Nur für den Amtsträger als solchen wäre es ein und
dasselbe.

Zur Theologie von Matthias Joseph Scheeben

Wenn M. J. Scheeben von der Kirche und dem Priestertum
redet, tut er das mit den Begriffen der Familie, mit «Vater», «Mutter»,

«Bräutigam», «Braut», «Kindern» u.a. Die Familie ist die
«Sprache», in der sich von der Kirche reden lässt. Die Kirche ihrerseits

ist die Botschaft an die Welt. Sie sagt, wie die menschliche
Gesellschaft sein muss und sein wird, nämlich ein Bild der Heiligen
Dreifaltigkeit. Scheebens Reden von der Kirche ist bestimmt vom
Geheimnis der Inkarnation - die sichtbare Kirche ist selber das

Wort, die Botschaft, welches Wort damit nicht bloss verbal ist -,
und dann ist Scheebens Denken zuerst auf die Kirche als Ganzes
und dann erst auf den einzelnen Christen in ihr gerichtet. Das erste
ist nicht das Verhältnis des Christen zu Gott, sondern das der Christen

zueinander, worin die Beziehung zu Gott hegt. Dieser Ansatz
ist allerdings nicht immer durchgehalten.

Wir lesen36: «Nicht bloss wollte Christus als Bräutigam mit
allen in die Gemeinschaft der Kirche aufgenommenen Menschen
sich so vermählen, dass dieselben für ihre Person an seiner Würde
und Herrlichkeit teilnehmen könnten; die Kirche sollte in einem
Teil ihrer Glieder als seine Braut auch wahrhaft Mutter werden
über die in ihrem Schosse für ihn als den Bräutigam wiedergeborenen

Kinder, damit die himmlische Wiedergeburt des Menschengeschlechts

seiner natürlichen Zeugung, der Organismus der Familie

36 Die Zitate und Zusammenfassung sind nach: «Die Mysterien des
Christentums» (Deutsche Klassiker der kath. Theologie, Bd.l, Mainz 1925),
§ 79, Das Mysterium der Kirche in ihrem Organismus oder in ihrer Mutterschaft.



— 239 —

des Gottmenschen der der irdischen Menschen entspräche. Zu dem
Ende vermählt er sich mit einem Teile der Glieder der Kirche noch
auf eine ganz besondere Weise, legt er in ihre Hände das mystische
Gemeingut der Kirche nieder, beschattet sie vorzüglich mit der
Kraft des Heiligen Geistes, damit sie ihm seine Kinder gebären und
dieselben in die innigste Gemeinschaft mit ihm selbst einführen.
Das ist das grosse Mysterium der Mutterschaft der Kirche in ihrem
Priestertum.» Weiter vernehmen wir, dass das Priestertum die
Stellvertretung Christi bei seinen Kindern in der Kirche sei, so wie
die Mutter den Vater bei den Kindern vertritt. - Das kirchliche
Priestertum soll Christus selber im Schoss der Kirche (in der
Eucharistie und in den Herzen der Gläubigen) gebären. «Diese
übernatürliche Mutterschaft ist das Zentralmysterium der Kirche
als einer organisch gebildeten Gesellschaft.» Die Priester üben das

«Gebären», indem sie die Sakramente verwalten, lehren und
weiden. Darin ist das Priestertum die Braut Christi und das Organ des

Heiligen Geistes. Die Christen sammeln sich um die Eucharistie als

um ihren gemeinsamen Lebensquell. Diese Einheit wird reflektiert
im äussern sozialen Leben der Kirche, welches die höchste Einheit,
die der Dreifaltigkeit, darstellt. Die Hierarchie ist nicht die Spitze
der Gesellschaft wie bei einer Monarchie etwa, sondern die Gemeinschaft

der Kirche bildet sich erst durch den schon gegebenen,
übernatürlichen Mittelpunkt, um Christus und seinen Geist, der natur-
gemäss auch im sozialen Organismus durch einen Stellvertreter, ein

Organ sich geltend machen muss, welches Organ der Papst ist, von
dem her sich das Priestertum herleitet. Der Papst und die Eucharistie

stellen die Einheit der Kirche dar. (Der Papst sei auch schon
allein die Braut Christi Soweit die Zusammenfassung nach Scheeben.

Auffallend ist, wie durch das Priestertum der Christ nur Christ
ist, indem er auf andere Glieder der Kirche bezogen ist. Der Priester

ist nicht für sich allein Priester, sondern Priestersein heisst
«Muttersein». Nur durchs «Gebären» ist er, was er ist. Der Laie ist
zuerst «Kind» des Priesters. Er ist nicht aus sich heraus Christ, wie
der Priester nicht ohne den Laien «Mutter» ist. (Dass der Papst
schon allein Braut Christi sei, wirkt im Gesamten der Theologie
Scheebens wie ein Fremdkörper.)

Es ist auch eine ständige Bewegung in der Kirche. Der Priester
gebiert (was nicht als einmaliger Vorgang zu sehen ist) Christus in
den Herzen der Gläubigen und in der Eucharistie. Die Laien kom-



— 240 —

men vom Priester her und sammeln sich zur Eucharistie. Zu dieser

Bewegung, die auch äusserlich feststellbar ist, nach der sich das
gesellschaftliche Leben der Kirche ordnet, kommen noch zwei Linien,
die neue Apsekte darstellen. Einmal ist der Priester Braut Christi,
die vorzüglich mit der Kraft des Heiligen Geistes beschattet wird.
Dann richtet sich der Laie, der vom Priester herkommt, nicht nur
auf die Eucharistie aus, sondern ist seinerseits Braut Christi, den
sie im Herzen trägt in der innigsten Gemeinschaft mit ihm (als
mütterliche Braut oder bräutliche Mutter). So erfüllt sich das

Priestertum in der Mutterschaft und das allgemeine Christsein in
der Brautschaft.

Dies nun, dass sich der Christ mit Christus vereinigt, ist vorerst

gesellschaftlich nicht relevant. Scheeben führt auch den einzigen

nebenbei erwähnten Ansatz zu einer solchen Relevanz, nämlich
die Eucharistie, nicht weiter aus. Diese Vereinigung scheint
schlechthin das Ziel der Kirche zu sein, auf das sich die Christen
ausrichten, auf welche sich ihrerseits die Priester ausrichten.

Die priesterliche Brautschaft ist nun allerdings gesellschaftlich
geordnet und dargestellt. Scheeben ist zwar hier unklar. Es
scheint, dass er das Priestertum vom Papstamt ableiten möchte.
Das hätte den Vorteil, dass das Braut-Christi-Sein des Priesters als
ein ständiges Empfangen erschiene, indem der Priester nur in der
steten Abhängigkeit vom Papst legitim als Priester wirken könnte.
Das Empfangen bliebe nicht auf den einmaligen Akt der Ordination

beschränkt. Nun ist es aber deutlich, dass Scheeben damit in
einen Widerspruch zur faktischen Ordnung der Kirche geriete und
dann die Verbindung zum inkarnierten Gottessohn auf eine bloss
verbale reduzierte, etwa auf die Worte Christi an Petrus, welche
sich jeweilen neu in jedem Papst verwirklichten. Der Papst erhielte
die Brautschaft direkt aus der Transzendenz, da er ja nicht zum
Papst ordiniert wird, somit nicht in einer «inkarnatorischen»
Verbindung zu Christus steht37. Im folgenden sei die Papstfrage ausge-

37 Vgl. im Kapitel zu K.Barth dessen Frage, warum der Heilige Geist
gerade auf den Amtsträger fallen solle und nicht auf irgendeinen Christen.
Scheeben würde wohl auf die Verheissungsworte an Petrus verweisen. Damit
wären die durch die Ordination verliehene Amtsgnade und die dem Papst
verliehene Gnade (eine in der Waagrechten von der Inkarnation her und die
andere in der Senkrechten aus der Transzendenz) als zwei Grössen vorhanden,

deren Zueinander erst als sinnvoll gezeigt werden müsste. Bei Scheeben
ist dies Problem nicht gesehen. Bei ihm lässt sich übrigens die Papstfrage
mühelos ausklammern.



— 241 —

klammert. Das ist leicht möglich. Es ist sogar so, dass Scheebens

Gedankengang damit an Geschlossenheit gewinnt. Er bringt die
Papstfrage hinein, ohne die Konsequenzen für das weitere Leben
der Kirche zu ziehen. An sich müsste er nämlich die Bewegung des

Heiligen Geistes in der Kirche so zeichnen, als beginne diese ohne
gesellschaftliche Struktur von der Transzendenz her beim Papst.
Dann setzte sie sich in der Gesellschaft der Kirche fort über die
Priester zu den Herzen der Gläubigen, wo sie sich, ohne nun den
Papst zu berühren, direkt wieder der Transzendenz zuwandte. So

entspräche es dem übrigen Denken Scheebens. Doch verbindet er
die Papstfrage nicht mit der weitern Ekklesiologie und Pneumatologie.

Eine solche Verbindung aber müsste bei ihm eine geschichts-
lose Kirche ergeben. Weiter könnte die Kirche, wenn schon der
Papst allein Braut Christi wäre, nicht mehr Bild der Heiligen
Dreifaltigkeit sein. Zudem wäre die Einheit der Kirche seltsam dargestellt,

als sie nur am einen Pol der Berührung mit der Transzendenz,

eben beim Papst, dargestellt wäre. Das ergäbe ein schiefes
Bild. (Oder sollte diese Schiefheit gerade bedeuten, dass die Kirche
auf eine Begradigung im Eschaton ausgerichtet wäre, also nicht
geschichtlos wäre Eine Scheeben wohl fremde Frage.)

Eine gewisse Schiefheit im Bild der Kirche zeigt sich nun
auch, wenn die Papstfrage ausgeklammert bleibt. Wenn als Ziel des

kirchlichen Glaubens die innigste Gemeinschaft der Gläubigen mit
Christus, und zwar im Herzen, gesehen wird, so ist deutlich, dass

dies keine direkte gesellschaftliche Relevanz hat, wogegen der

Empfang des Glaubens durch die «mütterlichen» Priester in
gesellschaftlicher Struktur geschieht

Die Bewegung verläuft nur in einer Richtung. Die Priester
sind die Gebenden, die Laien die Empfangenden. Dies ist auch bei
der Eucharistie so, welche somit keine Korrektur darstellt. Wenn
Scheeben in der Kirche die Darstellung der Heiligen Dreifaltigkeit
sieht, so erschiene diese als subordinatianisch gedacht. Denselben
Schluss muss man übrigens ziehen, wenn man liest, wie Scheeben
den Rang der Priester hoch über den Laien betont.

Es liessen sich aber Scheebens Gedanken auch anders
weiterdenken. Wie die Muttergottes vom Heiligen Geist empfangen hatte
und Christus geboren hat, so wird der Priester begnadet und
gebiert Christus - nun zwar in den Herzen der Gläubigen. Die
Gläubigen werden geboren als Christen, nicht als Christi. Aber auch der
Priester ist nur Träger des Heiligen Geistes. Der Pneumatophore



—- 242 —

gebiert die Christophoren. Da wäre kein Rangunterschied mehr zu
sehen. Wenn man diese Folgerung Scheebens Gedanken beifügt, ist
zu fragen, ob jetzt die Betonung des hohen priesterlichen Ranges
ein zu tilgender Fremdkörper sei.

Fragen wir, was die Funktion des hohen und betonten Ranges
der Priester sein könnte. Scheeben beschreibt diesen Rang geradezu

hymnisch, als etwas Begeisterndes. Vielleicht lautet da die

Antwort, es sei diese Begeisterung, welche den Laien zum Glauben
bringe und im Glauben stärke. Die Begeisterung hätte drei Seiten:
Der Priester müsste begeisternd wirken, gläubige Laien mussten
mit ihrer Begeisterung am Priester noch Ungläubige anstecken,
welche sich dann selber begeistern würden. Dies hiesse für die

Amtsgnade, dass sie im Gegenüber und Miteinander wirkte, also

nicht nur beim Priester zu suchen wäre, ja bei ihm vielleicht gar
nicht sosehr wie bei den auf den Priester ausgerichteten Laien.

Würde aber obige Folgerung Scheebens Gedanken nicht beigefügt,

würde also nicht vor dem hohen Rang des Priesters von einem

gleich hohen des Laien geredet, so erführe der Laie das Christsein
anders als der Priester. Der Priester hat Macht und Auftrag, zu
gebären. Er muss aus sich heraustreten. Er ist nicht für sich, sondern
für andere. Der Laie aber ist der Empfangende. Er handelt nicht,
an ihm wird nur gehandelt. So kann er auch keine Verantwortung
übernehmen. Von seiner gesellschaftlichen Stellung in der Kirche
her gesehen, ist er nur passiv. Der Bereich der Ethik kommt so

nicht in Sicht und wäre beim Laien ein künstlich angefügter
Fremdkörper. Gleich wäre bei beiden, dem Laien wie dem Priester,

nur, dass jeder sich, für sich allein genommen, als ungenügend
erführe, der Priester so, dass er, um mit sich identisch zu sein, um
sich zu verwirklichen, aus sich heraustreten muss, der Laie so, dass

er empfangen, an sich handeln lassen muss. Beide sind erst durch
andere ganz und sinnvoll.

Die Betonung des hohen priesterlichen Ranges ermöglicht den

priesterlichen Dienst. Ein schwaches und - von den Christen -
verachtetes Priestertum ist entweder funktionsunfähig oder wird zu
etwas wie einem Sakramentsautomaten38. Da nun der hohe priesterliche

Rang im Dienst gerade der Laien steht, ergäbe sich von selbst
die Folgerung, dass die Laien somit höher als die Priester stünden,

38 Vgl. die Kapitel «Zur Priorität der Autorität...» und «Handauflegung

und Magie».



— 243 —

die ihre Diener sind. Nach Scheebens Darstellung ist ja gerade dies
das Ziel des Priestertums, dass den Laien Christus im Herzen geboren

werde. Etwas Höheres liesse sich von den Laien kaum sagen.
Nun ist aber zu beachten, dass damit eine Metabasis eis allo

genos gemacht wird. In der Gesellschaft ist es der Priester, der den
höhern Rang innehat. Der höhere Rang der Laien spielt erst
ausserhalb der Gesellschaft eine Rolle, im Glauben, im Herzen. Hier
erscheint aufs Mal ein Individualismus. Dies ist vorerst bei der
Eucharistie nicht so, indem sie ein «gesellschaftlicher Anlass» ist.
Aber hier ist es ja wiederum der Priester, der den höhern Rang hat.
Es ist wohl auch nicht von ungefähr, wenn Scheeben vom
Kommunizierenden ganz unter individualistischem Aspekt redet. Der
Kommunizierende geht zum Christus, den er vom Priester
empfängt. Von der Vereinigung mit den andern Kommunizierenden
wird nicht gesprochen.

Es scheint also so zu sein, als ob bei Scheeben das Bild der
Kirche als Darstellung der Dreifaltigkeit schief sei.

Man könnte vermuten, damit hänge es zusammen, wenn der
Priester Mutter und nicht Vater genannt wird. Die parthenogeneti-
sche Geburt enthält eine Spannung, die den transzendenten Vater
evoziert, von dessen Art die Kinder wären. Dies, dass der Priester
«Christus vertrete, so wie die Mutter den Vater», könnte verstanden

werden als Abschwächung des priesterlichen Übergewichts
gegenüber den Laien. (Oder es bedeutet gar das Gegenteil39!) Es
kann sich liier allerdings nur um eine Vermutung handeln, da sich
bei Scheeben in keiner Weise weitere Andeutungen dazu finden als
eben diese, dass der Priester mütterlich gesehen wird.

Eine andere Vermutung dürfte aber mehr Gewicht haben. Vor
der einseitigen Betonung des priesterlichen Ranges bleibt zur Wahrung

des Ranges der Laien kaum ein anderer Weg als der, welcher
oben als metabasis eis allo genos bezeichnet worden ist. So wirkt
sich die einseitige Autorität in der Kirche gerade gesellschaftsfeindlich

aus.
Die Bezeichnung des Priesters als Mutter hat ihre Konsequenzen

: Bei der Ordination ist die Anwesenheit der Gemeinde überflüssig.

Kinder pflegen bei der Geburt der Mutter nicht zugegen zu
sein. Es würde auch schwer verständlich, warum man nicht auch

39 Es kann meinen, der Priester sei nur die «Mutter», nur die Vertretung

- oder aber er sei die dankbar intensivste Vertretung.



— 244 —

oder eigentlich ausschliesslich Frauen zu Priestern weiht40. Entgegen

der Bewegungsrichtung, wie sie Scheeben zeichnet, von Christus

nämlich zum Priester, weiter zum Laien und wieder zu Christus,

müsste das Priestertum als das mütterlich-bräutliche Element
par excellence die Bewegung wieder zu Christus zurückführen,
wobei die Laien als «geschlechtslose» Kinder nicht nur durch die
Vermittlung der Priester geboren würden, sondern auch durch
dieselbe Vermittlung sich wieder mit Christus vereinigen mussten.

Eine weitere Frage: Was würde Scheeben da sagen, wo die
Priester versagten Es könnten jedenfalls nicht die rangniedrigern
Laien sein, die sich dem Priester entgegenstellten. Vermutlich
mussten die Bischöfe und endlich der Papst einschreiten. Wenn die
Kirche das Bild der Dreifaltigkeit ist, so hinge dies wiederum
schief.

Um diese Problematik zu lösen, müsste wohl zuerst Scheebens

Darstellung vom pneumatophoren Priester und vom christophoren
Laien umgekehrt werden (wie ich es oben in den Folgerungen über
Scheeben hinaus anhand der Begeisterungsfrage angedeutet habe).
Dabei müsste selbstverständlich gelten, dass der Priester nur ein
Gesandter Christi sein kann durch den Heiligen Geist, wie dass die
Laien nicht dem Geist, sondern im Geist Christus nachzufolgen
hätten.

Zur Theologie von Michael Schmaus

Michael Schmaus41 setzt sich eingehend mit der Ekklesiologie
Mörders auseinander. Er beschliesst diesen Abschnitt mit folgender
Bemerkung: «So grossartig dieses antideistische, antiindividualistische

und antirationalistische Kirchenbild ist, so ist es doch, wie An-

40 Oder soll die Wahl von Männern besagen, dass es hier eben um eine
andere, übernatürliche Mutterschaft gehe

41 M. Schmaus verwendet den Begriff «Amtsgnade» in einem engen
Sinn, der nur die aktuellen Gnaden meint, welche dem Priester helfen, sein
Amt auszuüben, die richtige Haltung dabei einzunehmen, den Mut nicht zu
verlieren u.a. (M.Schmaus, Kath. Dogm. IV, 1, 3.-5.Aufl., München 1952,
S.605). Nicht explizit behandelt wird die Abgrenzung dieses Begriffs vom
allgemeinern der Weihegnade. In unserm Zusammenhang berührt Schmaus
auch das Problem der Geschaffenheit der Gnade nicht. Er geht vielmehr
allgemein vom Geistbesitz der Kirche aus.



— 245 —

ton Günther mit Recht beanstandet, allzusehr nach biologischen
Kategorien eines nach den Regeln organischer Entwicklung
ablaufenden Lebensprozesses verfasst. Insbesondere fehlt in ihm das
Verständnis der grundlegenden Bedeutung der Autorität für die
Ordnung des Lebens in der Gemeinschaft. Ferner scheint der Freiheit

des Menschen nicht das ihr gebührende Recht zu widerfahren.
Der Mensch wird hier allzusehr als Organ und Ort gesehen, da
das Pneuma wirkt und sich darstellt. So gerät diese Konzeption
in bedrohliche Nähe zu einem ekklesiologischen Monophysitis-
mus42». Die Frage ist nun, ob es Schmaus gelinge, anders als mit
bloss aneinandergereihten Behauptungen dieser Gefahr zu entgehen.

Da wo Schmaus vom Geist als dem Lebensprinzip der Kirche
redet, schliesst er: «Durch den Heiligen Geist als ihre Seele
unterscheidet sich die Kirche von allen profanen und religiösen
Gemeinschaften. Mag sie diesen in der äussern Erscheinung auch ähnlich
sein, durch ihr Lebensgesetz ist sie von jeder andern Gemeinschaft
verschieden, ähnlich wie der menschgewordene Gottessohn von
jedem andern Menschen verschieden ist43». Es kann also
Gemeinschaften geben, die gleich sind wie die Kirche (an der Stelle der
Zuordnung zu Christus stünde die zu einer andern Person). Damit
könnte der Verweis auf den Heiligen Geist als Unterscheidungsmerkmal

auf drei Arten verstandenwerden :

1. Der Heilige Geist kommt zu einer derartigen Gemeinschaft
als Ergänzung hinzu. Ob Schmaus ein solches Verständnis - das

den Heiligen Geist als eine Art Kraft (natürlich personhafte), den
natürlichen Kräften vergleichbar, sähe, als eine Substanz, die der
irdischen Substanz der Gemeinschaft addierbar wäre - gänzlich
verwirft, ist nicht sicher. (Gewiss würde er auf eine derartige Frage
ablehnend antworten. Das Problem liegt aber darin, ob seine

Ekklesiologie einer solchen Ablehnung entspräche.) Er schreibt:
«Von besonderer Wichtigkeit ist die Formulierung des Apostelkonzils.

Der Beschluss lautet: Es hat dem Heiligen Geist und uns
gefallen... Diese Formulierung erinnert an Formeln, mit welchen in
der hellenistischen Welt Beschlüsse von Körperschaften ausgesprochen

wurden. Der Heilige Geist erscheint gewissermassen als der
erste Teilnehmer an dem sog. Apostelkonzil. Die Teilnahme des Hei-

42 M.Schmaus, Katholische Dogmatik III, 1, 3.-5.Aufl., München
1958, S.344.

43Dogm. III, 1, S.374.



— 246 —

ligen Geistes verbürgt den Entscheidungen der Apostel den
Charakter der Unfehlbarkeit. Dies gilt auch von allen späteren
Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes, in denen sich der Papst
oder die Gesamtheit der Bischöfe mit dem Papst an die Gläubigen
wenden44. »

Es erscheint hier ein auf den Heiligen Geist bezogenes
Garantiedenken. Die Annahme liegt nahe (ist aber nicht eindeutig), dass

hier der Heilige Geist als Zusatz zur Gemeinschaft der Apostel usw.
gesehen wird, wobei dann festzustellen wäre, ob bei einem jeweiligen

Lehramtsentscheid dieser Zusatz vorhanden war. Dabei mag
es Kriterien geben, die wiederum diesen Zusatz garantieren,
welcher Zusatz seinerseits einen Lehrsatz garantiert. (Zur Garantiefrage

s.u.)
2. Es ist eine blosse Behauptung, dass sich die Kirche durch

den Heiligen Geist von sonst gleichen Gemeinschaften
unterscheide, dass also das, was sich in ihr so und so äussert, wie sich
auch in andern Gemeinschaften ähnliche Äusserungen (aber von
andern «Geistern») zeigen, bei der Kirche nun das Wirken des

Heiligen Geistes sei.

3. Es ist nicht nur eine blosse Behauptung, sondern das
Bekenntnis der Kirche. Dies Bekenntnis ist - nicht anders als eine
Behauptung — axiomatisch; denn sonst müsste sich die Kirche von
allen andern Gemeinschaften unterscheiden, was nach Schmaus
eben nur durch das Lebensprinzip, durch den Heihgen Geist der
Fall sei. Es ist nun die Frage, wodurch sich ein Bekenntnis von
einer Behauptung unterscheide. Der Unterschied kann nur dei sein,
dass das Bekenntnis das Bekannte «kennt», in unserem Fall heisst
das, dass es der Heilige Geist selber ist, der sich zu erkennen gibt.
Soweit die Kirche bekennen kann, dass sie sich durch den Heiligen
Geist von andern Gemeinschaften unterscheidet, soweit muss sie

pneumatophor sein.

Wenn wir von dieser dritten Möglichkeit her auf die bei der
ersten Möglichkeit erwähnte Frage des Lehramtes blicken, dann müssen

wir sagen, dass es für die hörende Kirche nur dann nicht um
eine blosse Behauptung, sondern um ein Bekenntnis gehen könne,
wenn auch sie - im selben Masse - wie die lehrende Kirche
pneumatophor ist.

Dogm. III, 1, S.360.



— 247 —

Bei Schmaus fehlt nun eine Erwähnung dieses Gegenübers
im Geist, der sich in hörender und lehrender Kirche selber
gegenübersteht. Wenn dies Fehlen mehr als ein blosses Nichtbedenken
ist, dann bedeutet dies, dass für Schmaus die erste Möglichkeit
anzunehmen ist. Nach dieser müsste auch gelten, dass die Teilhabe
des Heihgen Geistes auch erkannt werden könnte von Nicht-Pneu-
matophoren Bei Schmaus sieht es so aus, als ob die Amtsträger in
einem andern Verhältnis zu Gott stünden als die Laien, wie folgendes

Zitat zeigt: «Man kann die Kirche als die Gemeinschaft der an
Christus Glaubenden (Heilsgemeinschaft) und als Institution für
die Vermittlung des Heiles (Heilsanstalt) betrachten. Sie ist beides
in einem. Man kann aber bald den einen, bald den andern Gesichtspunkt

betonen. Wenn man sie als die Gemeinschaft der Glaubenden

betrachtet, tritt die Freiheit des einzelnen stärker hervor als in
der Sicht der Heilsanstalt. Insofern sie Heilsanstalt ist, benützt der

Heilige Geist die hiefür befähigten und bevollmächtigten Glieder
der Kirche als Werkzeuge seiner Heilswirksamkeit. Voraussetzung
ist dabei der sakramentale Charakter. Was die so von ihm als

Werkzeuge Eingesetzten wirken, wirken sie nicht für sich, sondern
für andere. Sie können sich der Wirksamkeit des Heiligen Geistes

in freier Entscheidung zur Verfügung stellen, können aber nicht
über den Inhalt seiner Wirksamkeit verfügen. Anders ist die Situation,

wenn die Kirche als die Gemeinschaft der an Christus
Glaubenden und durch den Glauben Geretteten betrachtet wird. Auch
in ihnen wirkt der Heilige Geist, und zwar durch die in ihnen
einwohnende Gnade und durch die göttlichen Tugenden. Aber was er
so wirkt, dient dem Heil der vom Heiligen Geist Ergriffenen selbst.
Sie können sich ihm dabei mit grösserer oder geringerer Offenheit
anheimgeben45.» Wie ist die Kirche Heilsanstalt und Heilsgemeinschaft

in einem Schmaus selber sagt es nirgends explizit. So ist zu
fragen, ob wir dieses Zusammensein rein additiv zu verstehen

haben, wobei der Grund dafür Gott allein bekannt wäre, oder ob
sich anderswo der Zusammenhang eruieren lasse. Schmaus ist in
dieser Frage nirgends klar genug, als dass man eine eindeutige Antwort

geben könnte. Man findet bei ihm Stellen, da es so aussieht,
als ob die Laien den Heiligen Geist auch auf andere Weise als der

in der Heilsanstalt üblichen empfangen könnten, z.B. sog.
«Propheten», Laien, etwa Bernhard, Franziskus u.a.46. Dies Wirken der

45 Dogm. III, 1, S.360.
«Dogm. III, 1, S.365.



— 248 —

geistbegabten Laien erscheint allerdings wie eine Korrektur einer
erstarrten Heilsanstalt, gehört also nicht zuerst zur Heilsgemeinschaft.

Oder wenn Thomas zitiert wird (welches Zitat allerdings vor
allem wegen seines — unten angeführten — zweiten Teils gebraucht
wird) : «Wie bei der unsichtbaren Sendung des Heiligen Geistes aus
der Fülle der göttlichen Liebe die Gnade einströmt in das Herz des

Menschen und durch diese Gnadenwirkung eine Erfahrungserkenntnis

dieser göttlichen Person durch jenen gemacht wird, der
einer solchen innerlichen Sendung teilhaft wird, so wird bei der
sichtbaren Geistsendung...47. »

Man müsste nach Schmaus die unsichtbare Sendung der Lleils-
gemeinschaft und die sichtbare der Heilsanstalt zuteilen. Eindeutig
ist aber das Zitat nicht.

Die Hauptlinie sieht aber so aus, als ob die Laien den Geist
durch die Amtsträger empfangen. Dies wird wiederum kaum
eindeutig gesagt, zeigt sich aber etwa durch die Fortsetzung des obigen

Thomaszitats: «...so wird bei der sichtbaren Geistsendung
ein anderer Grad des Überströmens bezweckt, insofern die innere
Fülle gleichsam durch die sichtbare Kundgebung nach aussen
überströmt. Hierdurch wird die Einwohnung der göttlichen Person
nicht nur dem offenbar, an welchem die Geistsendung' geschieht,
sondern auch den andern. Zwei Momente gehören also zur sichtbaren

Sendung: fürs erste Überfülle der Gnade bei denjenigen,
welchen die Sendung zuteil wird, und fürs zweite Hinordnung dieser
Gnadenfülle auf andere in der Weise, dass in irgendeiner Form das
Übermass der Gnade auf andere überströmt. Die Offenbarung der
inneren Gnade geschieht demnach nicht bloss an jenem, der diese

Gnade hat, sondern auch an andern. Deshalb ist in erster Linie eine
solche sichtbare Geistessendung Christus dem Herrn und in zweiter
Linie den Aposteln zuteil geworden, weil durch sie die Gnade

ausgegossen worden ist, indem durch sie die Kirche gegründet worden
ist - Sent.I dist. 16q la.»

Wenn nun das Wahrscheinlichere angenommen wird, wonach
die Gnade des Heiligen Geistes den Amtsträgern und durch diese

den Laien mitgeteilt wird, so erhalten wir folgende Verbindung der
Heilsanstalt mit der Heilsgemeinschaft : Dem Amtsträger wird der

Heilige Geist mitgeteilt, der ihn als Werkzeug benützt, wobei der
Amtsträger die Freiheit hat, sich zu entscheiden, ob er sich gebrau-

Dogm. III, 1, S.333.



— 249 —

chen lassen will. Wenn er dies will, so wird er dabei noch durch die
aktuellen Gnaden unterstützt, welche ihm als Amtsträger besonders

zustehen48. Er gibt nun die Gnade den Laien weiter, die sich
dem Heiligen Geist mit grösserer oder geringerer Offenheit hingeben,

die also hier ihre Freiheit haben. Wenn sie sich ihm hingeben,
dient dies ihrem. Heil, gelangen sie zur Gemeinschaft mit Gott.

Von den Laien her gesehen, liegt der Geistbesitz der Amtsträger
nicht in der Richtung, in welcher sie der eigene Geistbesitz weist,
nämlich auf Gott hin. Wohl aber empfangen die Laien von den
Amtsträgern den Geist. Aber wenn sie dieser auf Gott weist, dann lässt er
sie Gott nicht beim Amt suchen, sondern anderswo, etwa im Herzen
oder im Himmel. Derart zeigte sich Gott als Ziel des Glaubens an
einem andern Ort denn als Ursprung des Glaubens. Beim Ursprung
zeigte sich eine gesellschaftliche Relevanz, beim Ziel nicht. Der Amts-
träger erscheint so gleichsam als Hilfsmittel für den Laien. Gott
wohnt nicht ganz in der Kirche, sondern nur behelfsmässig zum
Zweck des Heils, das selber nicht in der Kirche wäre, sondern nur mit
Hilfe der Kirche erlangt würde.

Ein gänzliches Einwohnen Gottes in der Kirche liesse sich dagegen

nur aussagen, wenn das Ziel des Geistbesitzes der Laien wiederum
in der Richtung aufden Amtsträger läge. Es müsste also der Geistbesitz

des Laien auch dem Amtsträger gegenüber etwas bedeuten. (Wie
dies Schmaus für Ausnahmefälle -vor allem bei Heiligen, s. o. - auch
zugesteht.)

Schmaus dürfte dem Vorwurf, den er Möhler macht, es widerfahre

der Freiheit des Menschen nicht das ihr gebührende Recht, selber

unterliegen. Jedenfalls sieht es so aus, als ob Amtsträger und
Laien nicht dieselbe Freiheit hätten49.

(Fortsetzung folgt)

48 Die Weihegnade umfasst nach der katholischen Theologie im allge
meinen zwei Arten von Gnade: Die Vermehrung der Heiligungsgnade und
aktuelle Gnaden.

49 Ob die Freiheit des Amtsträgers oder die des Laien dabei grösser sei,
ist nicht leicht zu sagen, weil dies davon abhängt, wie man das - für Amtsträger

und Laien verschiedene - Gegenüber zu Gott wertet.


	Systematische Überlegungen zur Amtsgnade [Fortsetzung]

