Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 2-3

Artikel: Systematische Uberlegungen zur Amtsgnade
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 168 —

Systematische Uberlegungen zur Amtsgnade

Von Peter Amiet

Verbemerkungen

Der Begriff der Amtsgnade ist von keiner kirchlichen Instanz
umschrieben worden. Auch das Konzil von Trient, zu dessen Zeit die-
ser Begriff umstritten war, sagt unter Verweis auf 2. Tim. 1, 6/7 nur, es
wiirde in der Ordination Gnade gegeben (Denz. 959), wobei diese Aus-
sage unter dem Vorzeichen der Rechtfertigungsfrage steht
(Denz.843a), und stellt dann unter Anathem wer sagt, es wiirde
durch die Ordination der Heilige Geist nicht gegeben (Denz.964).
Auch spéter findet keine Bildung einer praziseren sententia commu-
nis stattl.

Die vom Tridentinum bekémpften reformatorischen Positionen
sind alles andere als eindeutig. Luther, Melanchthon und Calvin (und
bis heute wohl die meisten evangelischen Ordinationsformulare) kon-
nen durchaus von einer Geistmitteilung bei der Ordination reden.
Daher lasst sich mit einiger Gewissheit nur sagen, dass das Tridenti-
num kaum mehr tut, als an der allgemeinen Auffassung festzuhalten,
es wiirde bei der Ordination irgendwie eine Geistesgabe mitgeteilt,
ohne dass diese Gabe néher umschrieben wiirde.

Diese allgemeire Auffassung scheint praktisch — ausser bei Sek-
ten —nur von neueren evangelischen Theologen abgelehnt zu werden,
sonst aber der ganzen Christenheit eigen zu sein.

Wenn man allerdings beachtet, dass die Reformatoren in Geg-
nerschaft zu bestimmten Lehrmeinungen scheinbar auch undifferen-

1 Dabei mag die Frage der Geschaffenheit der Amtsgnade in eine selt-
same Spannung zum Tridentinum geraten, welches fir unser Problem nicht
zwischen Spiritus Sanctus und Gratiaunterscheidet. Ludwig Ott (Grundriss der
Dogmatik, 4. Aufl., Freiburg 1959, 8. 544) nennt die Amtsgnade «Vermehrung
der heiliemachenden Gnade», wobel die heiligmachende Gnade eine ¢von Gott
real verschiedene, geschaffene, {ibernatiirliche Gnadey» sei (5.3508; was aller-
dings nicht de fide sei, sondern sententia fidei proxima). I'lir die Amtsgnade
wird auf Denz. 964 verwiesen, wonach nun der Heilige Geist selber die Amts-
gnade zu sein scheint, also erschaffen wire !

Das Problem der Geschaffenheit oder Unerschaffenheit der Gnade ist in
meiner Untersuchung nicht behandelt. Es sei dazu verwiesen auf U.Kiry in
IKZ 50. Jg. 1960, 2. und 3. Heft. «Heiliger Geist, Kirche und Amt», These 3
(2. Heft, 8.114): ¢In seiner Kondeszendenz (« Erniedrigung») ist der Heilige

Geist Person und Gabe zugleich und wohnt in dieser Doppelung der Kirche ein
bis ans Ende der Tage...»



— 169 —

ziert die Weihegnade ablehnen konnten, so stellt sich die Frage, wie-
weit diese neueren reformierten Theologen mit ihrer Ablehnung auch
nur bestimmte Lehrausformungen und nicht die Sache selber im
Auge haben?.

Die I'rage des Konfessionsunterschiedes in diesem Punkt wird in
einem besonderen Kapitel in ihrer Problematik gezeigt.

Ios ist hier nun ganz allgemein die Frage gestellt, in welchem Zu-
sammenhang das Problem der Amtsgnade mit dem Gesamt der Lehre
stehe.

Hier wird versucht, einzelne Theologen nach diesem Zusammen-
hang (vor allem mit der Ekklesiologie) zu befragen.

Dabei zeigt sich als Hauptproblem die Frage nach der Zuord-
nung des Geistes zum Amt einerseits und zu den Laien andererseits.
Unter verschiedenen Gesichtspunkten wird dies Problem behandelt
in den Kapiteln «Die Spannung: Amt — Geist», «Zur ,Amtsgnade‘ der
Laien» und « Gibt es nichtordinierte Glieder der Kirche %».

Vor allem bei der Theologie Karl Barths und dann wieder bei der
Frage der Unfehlbarkeit des Papstes (einem Sonderfall der « Amts-
gnadey, wenn dieser Begriff alleemeiner als iiblich genommen wird —
wie es hier angestrebt wird — als die Zugehorigkeit des Geistes zum
Amt)erhebtsich die Frage nach dem Verhéltnis der Lehre zum Leh-
rer, welche Frage im Kapitel «Zur Prioritit der Autoritét einer Per-
son vor der einer Lehre» untersucht wird.

Als Einzelfrage wird in einem Kapitel ein Blick auf das filioque-
Problem geworfen.

Weiter wird die Handauflegung bei der Ordination als Darstel-
lung der Geistmitteilung betrachtet im Kapitel «Zur psychologischen
Struktur der Handauflegung». Pem liegt die Annahme zugrunde, es
miisse das theologische Reden der Art des kirchlichen Handelns und
dieses wicderum dem vom Schipfer vorgegebenen (und durch die In-
karnation bejahten) menschlichen Bereich entsprechen. Wenn dies

2 Bei Karl Barth ist einerseits deutlich, dass er die romisch-katholische
Lehre schlecht kennt, und andererseits, dass er in der Ablehnung recht weit
geht. Ganz kommt aber auch er nicht ohne die Forderung nach einer gewissen
Amtsgnade aus, bloss dass es ihm nicht mehr méglich ist, diese mit der Ordina-
tion verbunden zu sehen. Er begriindet sie nicht christologisch, sondern in einer
Weise, die man vielleicht — vage genug — pneumatologisch oder theistisch nen-
nen konnte.

Die konfessionskundliche Frage, wie sich dies Problem allgemein auf
reformiert-protestantischer Seite zeige, ist in dieser Untersuchung nur am
Rand beriihrt.



— 170 —

gezeigt werden kann, ist fiir jenes, das theologische Reden, eine
gewisse Bestitigung gefunden.

Ein kleines Kapitel versucht, die — vor allem in antikatholischer
Polemik — etwa vorhandene Frage nach Magischem bei der Ordina-
tion in ihrer Problematik bewusstzumachen.

Beigefiigt ist eine Exegese der Timotheusstellen zum Amtscha-
risma. Es seien noch ein paar Bemerkungen zur Wahl der 4 besonders
untersuchten Theologien gemacht: ‘

Alle 4 Theologen sind bedeutende Vertreter ihres Faches, die zu
unserem Problem notwendige Anliegen vertreten. Iis ist hier nicht
versucht worden, diese 4 Theologien selber darzustellen. Vielmehr
sind sie Anlass, eine Diskussion durchzuspielen. Dabei werden diesen
Theologen selber eigene Anliegen mit ihren tibrigen Gedanken kon-
frontiert, wozu ich jeweilen meine Fragen beitrage.

Die Theologie von K.Barth wurde gewihlt als Beispiel einer
Theologie, die zur Gemeinschaft suchen mochte, aber dem Individua-
Iismus verhaftet bleibt, was wohl deshalb der Fall ist, weil die Amts-
frage verdrangt wird.

Die von Paul Althaus weiss um die Strukturiertheit der Kirche
und um das Amt, lehnt aber die successio episcoporum zugunsten
einer successio fidelium ab.

Die von Michael Schmaus kennt alle Elemente der katholischen
Lehre. Hier wird riickgefragt, wie sich das (besonders von Karl Barth
betonte) Anliegen, die Bedeutung der Laien und ihrer Geistbegabung
zu sehen, darstelle.

Dagss auch M. J. Scheebens Theologie untersucht wurde, geschah,
weil er z.T. in Grundbegriffen der Gemeinschaft denkt, wie sie zur
Familie gehoren, z. B. «Vater», «Mutter», « Brautigam» u.a. Scheeben
tut damit etwas, das dem hier im Kapitel «Zur psychologischen
Struktur der Handauflegung» Versuchten éhnlich ist. Bei Scheeben
ist ein Wissen darum, dass die Theologie, wenn sie die Lehre vom In-
karnierten sein will, ihre Beziige zu andern Gebieten hat (wie sie heute
von der Anthropologie, Psychologie, Soziologie usw. untersucht wer-
den).

Der Leser ist nun eingeladen, sich in den Gang dieser «Diskus-
sion» einzulassen.



— 171 —
Zur Theologie Karl Barths

Ein besonderes Licht kann auf die Frage nach der Amtsgnade
fallen, wenn sie gegeniiber der Eklklesiologie und Pneumatologie Karl
Barths gestellt wird.

Barths Elklesiologie trigt stark individualistische Ziige. s sieht
bet thm so aus, als ob der Heilige Geist nicht in der Kirche als ganzer
als vielmehr nur in den einzelnen Christen wohne. Diese Beobachtung
ist verwunderlich, wenn man sich vor Augen hélt, wie sehr Barth
immer wieder die Gemeinschaft betont®. Barth empfindet den Indi-
vidualismus der Christen als Not. Aber er kommt nicht tber die
blosse Betonung dessen hinaus, dass man nur als Glied der Kirche
Christ sein konne?. Er zieht aus diesem Satz keine Konsequenzen
fir die gegenseitige Zuordnung der Christen und damit fiir die
Struktur der Kirche.

Wenn wir beim «Christozentriker» Barth nach dem christologi-
schen Gehalt der Gemeinschaft der Christen, der Kirche, fragen, so
finden wir nicht einmal eine Andeutung dieses Problems.

Man kommt nicht darum herum, Barths Ekklesiologie eine in-
dividualistische und theistische zu nennen, bloss dass diese Charak-
terisierung — wie durch zwei unorganisch beigefiigte Fremdkorper —
abgeschwicht wird durch die erwéhnte Betonung dessen, dass man
nur als Glied der Kirche Christ sein kénne, und durch die Beifi-
gung des — fiir die Struktur der Kirche bedeutungslosen — Schrift-
prinzips, das wie eine leere Forderung erwihnt wird.

Nur in zweierlei Hinsicht behandelt Barth die Struktur der
Kirche: Einmal negativ in Abgrenzung gegen das Papsttum und

3 7. 8. Kirchliche Dogmatik IV, 1, 8.768: ¢(Zum Glaukben und zur Ge-
meinde hinzugetan werden, ist eins und dasselbe. Es gibt also nicht zwei Aus-
sonderungen, Unterscheidungen, Auszeichnungen: eine individuelle fir sich
und also die Erschaffung von gewissen Homines sancti, deren Existenz dann
wobl auch Selbstzweck sein und dem, der sie beruft, und ihnen selbst geniigen
kénnte — und dann noch eine in ganz anderer Richtung notwendige und sinn-
volle kollektive, die Sammlung und Sonderung dieser einzelnen Christen zur
Gemeinde.» Dabei gilt : ¢« Das Kollektiv ist der Sinn, das Individuum die Form
der subjektiven Rechtwerdung der Verséhnung durch das Werk des Heiligen
(Geistes.» «Die Gemeinde lebt in den Christen, die Christen leben in der Ge-
meinde und so lebt Christus inmitten der Welt. So sind sie in und mitihm heilig.»

* An dieser Feststellung d&ndert es nichts, wenn Barth die beiden Begriffe
des Bruderseins der Christen fiireinander und des gegenseitigen Dienens ge-
braucht ; denn er erldutert diese Begriffe nicht, obwohl sie alles andere als klar

sind. Wie er iibers Dienen redet, muss geradezu als grotesk gesehen werden
(8.782f). S. unten 8. 179, Anm. 19.



— 172 —

dann (im selben Zusammenhang), indem er eine Grdnung der iiber-
regionalen Verbindung von Gemeinde zu Gemeinde als méoglich,
aber nicht als wesensnotwendig sieht®.

Barth interessiert an der Kirche besonders dies, dass das Credo
ecclesiam kein Awusweichen in die unsichtbare Kirche erlaube, um so
vor den Schwierigkeiten der sichtbaren auszuweichen. Vielmehr
gelte nur in der Bejahung der sichtbaren Kirche das Paradox des
Glaubens. Es gehe eben nicht um ein Feststellen der Kirche, son-
dern um ein An-sie-Glauben. Die Kirche ist stets zugleich sichtbar
und verborgen. Sie ist bloss eine menschliche Gemeinschaft unter
andern und dennoch zugleich christliche Gemeinschaft. Die
Kirche ist nicht nur in der Welt, sondern sie miisse auch in der
Welt sein. Das ist die eine Seite des genannten Paradoxons®.

Abgesehen von konfessioneller Polemik scheint Barths Inter-
esse an der Kirche auf dreierlei konzentriert zu sein: 1. Die Giiltig-
keit des 2. auf Christus bezogenen und 3. in der Welt seienden
Glaubens. Diese drei Punkte sind jeweilen im Hinblick auf einan-
der betrachtet. Das In-der-Welt-Sein wird nicht entfaltet, sondern
nur vor der Frage gesehen, ob es von Gott angenommen sei oder
nicht (Giiltigkeit) und ob es auf Christus bezogen sei, welche Bezie-
hung allein im individuellen Glauben und im Schriftprinzip liegt.
Mit der Frage nach der Giiltigkeit f4llt die nach der unsichtbaren
Kirche zusammen. Mit diesem Punkt verbunden ist die Frage nach
der Freiheit und Majestit Gottes. Dasselbe, was in diesen drei
Punkten zusammengefasst ist, sagt Barth auch vom einzelnen Chri-
sten und seinem Glauben. Damit ist das Zusammensein der Chri-
sten in der Kirche eine Forderung und auch Behauptung, die ent-
weder nur additiv oder als neues Paradox des Glaubens verstanden
werden miisste. Bloss additiv wére die Kirche (als blosse Summe
aller einzelnen Christen), wenn jeder Christ mit den andern Chri-
sten nur tiber Christus verbunden wire. Derart erschiene Christus
wie ein Umweg von Christ zu Christ. So liesse sich die Kirche einem
Rad ohne Reifen vergleichen, bei dem Christus die Nabe und die
Christen die Speichen wéren. Wenn dem so wére, hitte es aber nur

® Dogm. IV, 1, S.746f.

® Man sieht leicht, dass der Gehalt dieser wie der folgenden Aussagen
nicht spezifisch von der Kirche gegentiber dem Individuum gilt, sondern
ebenso firs Individuum allein (statt Credo ecclesiam miisste man etwa sagen
credo christianum esse). Wenn man die Behauptung «Christsein heisse Ge-
meindeglied sein» streicht, ldsst sich das Kapitel «Die Zeit der Gemeinde»
mithelos individualistisch verstehen.



— 173 —

mehr einen Sinn, auf dem Gebiet der Kthik von der Kirche zu
reden. Es ginge nur mehr um die Pflicht zur gegenseitigen Liebe,
welche Pflicht abgeleitet wire von der Verbindung mit der gemein-
samen Nabe, dem gemeinsamen Glauben an Christus. Oder eben,
dann gibe es neben der Frage der Christuszugehorigkeit noch die
der Zugehdorigkeit zur Kirche. Nur wenn beide Bedingungen, die im
letzteren Fall nicht in eins fielen, erfiillt wiren, dirfte von Christsein
geredet werden 7. Hs ist eindeutig (vgl. Anm. 3), dass sich Barth ge-
gen beides verwahren wiirde. Solange er sich aber auf die drei ge-
nannten Fragen beschrénkt, erscheint die Kirche wie eine formlose
Masse von Individuen, die alle in gleicher Weise fiir sich und die
andern Verantwortung tragen dafiir, dass die Kirche auf den Hei-
ligen Geist hore, gehorche und vor der Welt Zeugnis ablege.

Zur Frage der Giiltigkeit kann Barth sagen, dass die Kirche
ihr Zeugnis nicht selber als christliches bezeichnen kénne. Die Kir-
che kann nur gehorchen. Sie kann sich auch nicht selber berufen.
Derlei Aussagen haben bei Barth keinerlei I'olgen fiir die Gestalt
der Kirche. Dies Fehlen der Folgerungen lésst einen erstaunen,
wenn man weiterliest: «Sie (d.i. die Kirche, die katholisch ist) hat
als der mit seinem Haupt geeinte Leib Jesu Christi die Prioritat
vor ihren Gliedern und sie hat diese Prioritdt zu wahren: um des
Hauptes, aber auch um der Glieder selbst willen 8.» Wie aber macht
sie das, wire zu fragen. Bei Barth fehlt ein autoritatives Amt und
damit eine Strukturiertheit der Kirche. Dieser Mangel diirfte die
Quelle der im folgenden gezeigten Widerspriiche sein. s sieht so
aus, als ob alle einzelnen Gliubigen das tun missten, wie Barth
schreibt: ¢ Alle tragen in derselben Weise fiir die andern in der Kir-
che Verantwortung» (s.o0.). Wo bleibt dann aber die Prioritat der
Kirche ? Bloss darin, dass alle zusammensitzen und ein Kirchen-
recht schaffen, dem sie dann doch nicht unterworfen wéren, da sie
nur Gott unterstellt sind ? Es misste, wenn die Christen Barths
Ansicht ernst nihmen, Massentyrannei die Folge sein, oder dies,
dass eben alle auf das Haupt selber hérten, womit «Prioritét der
Kirche» ein missverstdndlicher Ausdruck fir die Prioritdt Christi
(oder des Heiligen Geistes) wire. Christus (der Heilige Geist) allein
hatte obige Verpflichtung zur Wahrung der Prioritit. Jeder ein-

7 8. Anm. 3, ¢Das Kollektiv ist der Sinn». Das kann ethisch oder pneu-
matologisch verstanden werden, wobei Barth weder das eine noch das an-
dere sagt.

8 Dogm. IV, 4, S.788.



— 174 —

zelne miisste sich stets im Gewissen fragen, ob und wie er berufen
sei. Das hiesse dann fiirs christliche Zeugnis (das man so besser
nicht kirchliches nennte), dass der Zeuge nicht voll und ganz fir
sein Zeugnis einstehen konnte, sondern stets beteuern miisste, nicht
er, sondern Gott entscheide, ob es gelte. Barths Betonung der Kir-
che will natiirlich gerade das nicht. Da er aber ein von Gott einge-
setztes autoritatives Amt verwirft, kann er die Schwierigkeit nicht
beheben. In der Immanenz steht damit der Christ nur sich selber ge-
genitber und kann den andern auch nur auf das Gegeniiber zur Tran-
szendenz, schon gar nicht aber auf das Gegeniiber innerhalb der sichi-
baren Kirche verweisen.

Es ist deutlich, dass so bloss verbal behauptet werden kann,
Gott wohne in der Gemeinschaft der Kirche, wohnt er doch nur in
der individuellen Beziehung eines jeden zu sich.

So bleibt auch die Betonung der Selbigkeit der Kirche durch
alle Zeiten und Orte® rein verbal. Uber eine bloss verbale Beteuerung
fithrte die Erwihnung der Taufe (die nach dem Wegfall des tradierten
Amtes auch bei Barth bleibt) hinaus, doch unterldsst Barth in dem
Zusammenhang jeden Hinweis auf sie.

Barth sieht nur in den Aposteln von Gott gesetzte Autorititen.
Danach wiirde die Selbigkeit der Kirche mit deren Tod eine Anderung
erfahren haben, indem seither in der Kirche die Vaterstruktur fehlte.

Zur apostolischen Sukzession?, 11

In konfessioneller Abgrenzung sieht Barth den Begriff der apo-
stolischen Sukzession in der katholischen Kirche wie folgt: In der
apostolischen Sukzession werde durch Handauflegung von Bischof
zu Bischof seit den Aposteln apostolische Autoritiat, Lehrgewalt
und Sendung weitergegeben. In ihr sei die Apostolizitit einer Kir-
che begriindet. Durch sie werde die apostolische Amtsgnade weiter-
gegeben, die letztlich der Heilige Geist selber sei. Wo diese aposto-
lische Sukzession anerkannt wird, bediirfe es nicht mehr des Hei-
ligen Geistes noch des Credo ecclesiam. Da gehe es bloss um eine —
supranaturale — Jurisprudenz, einen historischen Nachweis, not-

® Dogm. TV, 1, 8.790.

10 Dogm. TV, 1, S.798f{f.

11 Dem ganzen Abschnitt scheint die Vermutung zugrunde zu liegen, es
gehe bei der apostolischen Sukzession um etwas wie Magie (vgl. hier das
Kapitel «Handauflegung und Magie») und Garantie (vgl. die Kapitel «Zur
Theologie von M. Schmaus» und «Zur Prioritit der Autoritit...»). Barth ver-
wendet hier die beiden Begriffe Magie und Garantie nicht, doch liesse sich
mit ihnen seine Ansicht wohl interpretieren, s. «supranaturale Instanzy,
«Naturkraft».



— 175 —

falls archidologische Ausgrabungen. Dem sei so bei den Rdémisch-
Katholiken, den Orthodoxen, Anglikanern und auch bei protestan-
tischen Pfarrern, die heimlich episcopi vagantes sind.

Barth fragt, ob dieser Heilige Geist, der da weitergereicht
wiirde, tatséchlich der Heilige Geist sei, den die Apostel vom Herrn
empfingen und in dessen Macht sie ihn verkiindigt haben. Ist es der
Heilige Geist, «der souverine Gott, der, indem er als Geist weht,
wo er will, der Menschen Herz erweckt zur Einigkeit des Glaubens
und ihre Zungen zum Zeugnis von ihm — oder ist er etwas ganz an-
deres ?» (eht es da um «die Folge der freien Gnadentaten, in wel-
chen sich Gott der Vater und der Sohn zur Ehre Gottes des Vaters
auch in dieser Zeit zwischen der Auferstehung und Wiederkunft
immer aufs neue bezeugt..., oder reden wir von einer supranaturalen
Substanz, die einmal in die Geschichte der Menschheit eingegangen
und nun daselbst — etwa wie eine neu entdeckte Naturkraft — in die
Hinde und Macht bestimmter Menschen iibergegangen... wire ?».

Gerade ber Barth aber erscheint der Heilige Geist, da die von thm
begrimdete Einheit nicht auch naturhaft sich gibt, als supranaturale
Substanz, die dve Liicke 1m Naturhaften ausfillen muss, d.h. an die
Stelle des Amftes tritt.

Die Amtsgnade zeigte sich demnach ohne rechten inkarnatori-
schen Zusammenhang. Die Kirche der Menschen ist in sich nicht
ganz, sondern bedarf der Beifiigung des Heiligen Geistes. Dieser ist
nicht nur Kriterium der Echtheit und Giiltigkeit der Kirche, son-
dern auch ein Teil von ihr. Er ersetzt das Amt. Er allein ist es, der
Autoritit hat (jedenfalls nach dem Tod der Apostel), fordert, sen-
det usw. In dieser Frage fehlt eine sichtbare Kirche. Der Geist
allein ist es, der — mit Hilfe der Schrift (Barth erwihnt die Taufe,
die endlich auch angefiihrt werden konnte, nicht) — den Zusammen-
hang mit dem Inkarnierten wahrt. Nur iiber die Bibel gibt es einen
inkarnatorischen Zusammenhang mit Christus, nicht iiber Menschen.

Barth redet so, als ob die Vertreter der apostolischen Sukzes-
sion (die er alle in einen Topf wirft) behaupteten, alles Wirken des
Heiligen Geistes geschihe nur durch sie’?, 13, Demgegeniiber sieht

12 Ganz falsch ist das nicht, vgl. das Kapitel zu Scheeben.

13 Barths Neigung zu strukturlosern und undifferenziertem Denlken
lasst thn hier Amtsgnade und Heiligen Geist schlechterdings in eins sehen,
was zwar (s. Denz. 959, verglichen mit 964) nicht véllig falsch ist, aber doch
der allgemeinen nachtridentinischen Theologie widerspricht. Das differen-
ziertere Reden auf katholischer Seite — auch in den Ordinationsformularen!
— weiss um ein strukturiertes Walten des Geistes.



— 176 —

er das Wirken des Geistes ganz ohne sielt. Diese Behauptung wird
durch Barths Bemerkung, es konne sich ja der Heilige Geist auch
einem Amtstrager schenken, aber warum oder mit Vorliebe gerade
einem solchen's ? natiirlich nicht eingeschrinkt?s.

Das Amt erscheint wie eine beildufige, vielleicht gar nicht
notige Erscheinung in der Kirche. Mit Christus steht es gewiss
nicht in einer historischen, durchgehenden Verbindung. In einer
solchen steht die Kirche iiberhaupt nur (durch die Taufe und)
durch die Tradierung der Bibel.

Es sieht so aus, als ob mit der Inkarnation das Muster gegeben
worden wire, nach dem der Geist immer wieder neu wie nach
einem Vorbild Kirche bilde und jeweilen iiberhaupt wieder werden
lasse. Nebst der irdischen, gleichsam papieren-textlichen Verbin-
dung durch die Bibel mit Christus gibt es nur die transzendente
durch den Heiligen Geist. Da wo nun Barth nach der Ablehnung
des katholischen Sukzessionsbegriffs, so wie er ihn versteht, selber
sagt, was er unter der Apostolizitit der Kirche verstehe, kommt er zu
folgenden Aussagen: Wesentlich sind zuerst die Apostel, die Augen-
zeugen. Sie sind nicht Herren der Gemeinde, sondern Christus be-
dient sich ihrer. «Dass er das tut, darin besteht ihre Autoritit,
Macht und Sendung. Darin sind sie der Fels, auf den er seine Ge-
meinde baut.» «Und nicht sie bauen, sondern er baut». «Zeugen
dessen, der selber nur gedient hat, kénnen offenbar nur Menschen
sein, die ihrerseits nur dienen.» «Dienen ist hier ein Hauptbegriff.
Wer nun von Barth erwartete, er legte dar, was Dienen sei, wird
allerdings enttéuscht. Es heisst praktisch nur — zahllos wiederholt —
es sei nicht Herrschen). Die Person des Apostels wird betont. Nach
seinem Tod bleibt aber nur sein Zeugnis, das in der Schrift (sowohl
dem Alten Testament, zu dem die Apostel standen, wie im Neuen)
niedergelegt ist. (Spédtere Generationen stiinden danach nicht mehr
Zeugen, sondern doch nur einem Zeugnis gegeniiber, wie sehr Barth
auch die Person der Apostel betonen mag.) Fir Barth gehort das
Schriftprinzip engstens mit dem Begriff der Apostolizitit zusam-

14 In diesem Zusammenhang fragt sich, ob Barth nicht das filioque zu-
gunsten eines a patre solo aufgeben miisste. Vgl. Anm. 97.

5 Diese Frage wird verstdndlicher, wenn man bedenkt, wie auf katho-
lischer Seite von der Amtsgnade geredet wird, die als Verstdrkung oder Ver-
mehrung der Heiligungsgnade gesehen wird.

16 Eigenartig an dieser Polemik beriihrt, dass Barth sich mit keinem
Wort gegen die in der reformierten Schweiz verwendeten Ordinationsriten
wendet, die nun undifferenziert den Heiligen Geist (und nicht Gnade!) den
VDM - und nicht etwa den Altesten und der Giemeinde auch — zuwenden.



— 177 —

men. « Apostolisch und also wahr ist die Kirche da, wo ihre dussere
Ordnung — das, was man das ,Kirchenregiment‘ nennt — durch ihr
Achten auf die Blickrichtung der Schrift auf alle Falle so aufgelok-
kert wird, dass alle Beeintrachtigung der Herrschaft dessen, der
allein ihr Herr sein kann, vermieden oder doch tunlichst zuriickge-
dringt und ausgeschaltet, dass seinem Regieren Raum gegeben
wird. Ob das besser durch eine monarchische oder aristokratische
oder demokratische Verfassungsform geschieht, ist eine sehr wohl
aufzuwerfende, aber immerhin zweite Frage (Barth selber wirft sie
nicht weiter auf). Thre Gefahren haben alle diese Formen.»

Barth sagt, dass die Inkarnation darin ihre Konsequenz habe,
dass die Kirche Leib Christi ist, dass Christus in ihr seine geschicht-
lich-menschliche Fortwirkung hat. Aber das bedeutet bei Barth
nichts anderes, als dass die Kirche (nun eben doch = die Christen)
die Schrift lesen und bedenken, sich ethisch recht verhalten und
recht beten muss. Soziologisch hat das aber fiir die Kirche keine
Konsequenzen. Christe Gegenwart inmitten der Kirche (die Barth
sehr betont) ldsst sich als kirchliche Gegenwart nur behaupten. Nach-
vollziehen lasst sie sich bloss so, dass man die Bibel liest, betet und
ethische Verantwortung trigt und wahrnimmt. Bekennen kann
man sie nur verbal, welchem Bekenntnis man durch die gute Tat
Gewicht geben kann. Eine Gemeinschaft aber, die nur die Summe
der christlichen Individuen wire, kann dies nicht als Gemeinschaft
bekennen. Dass es iiberhaupt eine solche Moglichkeit geben kénnte,
dass nédmlich eben durch die Struktur der Kirche selber ein Be-
kenntnis abgelegt wiirde, sieht Barth offenbar gar nicht, weshalb er
sie auch nicht verneint. Dies wird besonders deutlich, wo Barth
sagt (S.796f), dass Christus der Herr ist, miisse auch so bekannt
werden, dass man zum Abendmahl gehe. Wenn irgendeinmal, so er-
wartete man jetzt, dass Barth zeigte, wie die Kirche nicht nur die
Summe der christlichen Individuen sei. Doch fehlt jeder Ansatz
dazu. Barth fiahrt einfach fort, in Parallele zum Abendmahls-
besuch zu betonen, dass man gemeinsam bekennen und beten
miisse, wobei vollig offenbleibt, was «gemeinsam» sei.

Nach dem Gesagten erstaunt nicht, dass der Begriff der Amts-
gnade nur nach seiner individualistischen Seite in den Blick kommt
und damit entweder fragwiirdig wird oder als Gnade (bzw. Heiliger
Geist) schlechthin und undifferenziert gesehen und vom Amt gelost
wird 17,

17 8. oben die Abweisung der Apost. Sukz.



— 178 —

Von knappen Ausnahmen abgesehen (Heiliger Geist als Geist
der Einheit der Kirche, Verschiedenheit der Gnadengaben, beides
nur angedeutet), interessierten Barth am Heiligen Geist in unserem
Zusammenhang nur zwei Aspekte: 1. Dass man 2. auf Christus
schaut; dass es iiberhaupt geschieht und dass es giiltig geschieht,
eben christozentrisch ausgerichtet ist, wobei man wirklich auf Chri-
stus nur blicken kann, wenn man von ihm durch den Heiligen Geist
gefordert, berufen und gesandt ist 18,

Es ist nun zu fragen, ob wir die Amtsgnade in Barths Theologie
nicht auch wnter andern Aspekten als kontroverstheologischen finden.
Das Wort «Amtsgnade» wird allerdings sonst nicht gebraucht. Die
Sache kann sich aber doch zeigen.

Da Barth die Frage der Amtsgnade, wie wir gesehen haben,
direkt als Frage nach dem Heiligen Geist sieht, miissen wir zuerst
allgemein fragen, was Barth Gber das Verhéltnis des Heiligen Gei-
stes zur Kirche sagt. S.780ff finden wir dazu folgendes:

Der Heilige Geist beruft und sendet die Gemeinde, zu der er
sich als zu seiner eigenen irdisch-geschichtlichen Existenzform be-
kennt. Der Sendungsauftrag besteht darin, dass die Kirche die vor-
laufige Darstellungsform der in ihm ergangenen Berufung der gan-
zen Menschenwelt sein muss (dies im Dienst an seinem propheti-
schen Wort). Der in ihm geschlossene Bund zwischen Gott und
Mensch ist der erste und letzte Sinn der Geschichte der Kirche,
dessen kiinftige Offenbarung ihre grosse, jetzt und hier schon wirk-
same und lebendige Hoffnung ist. (Was nichts anderes heisst, als
dass man auf Christus schaut.)

Wie sieht nun diese Darstellung aus, wie sieht diese «irdisch-
geschichtliche Existenzform» des Heiligen Geistes im Zusammen-
hang des Amtes aus ? Dazu finden wir drei positive Aussagen:

1. So wie jeder eine Gnadengabe hat, haben etliche die Gabe
der Fiihrung. Ob die Gemeinde gerufen sei, diese anzuerkennen,

18 Pogm. IV, 1, S.803, erscheint dann das Wirken des Heiligen Geistes
doch als strukturiertes: « Fiithrer, Lehrer, Seelsorger sein (nun wird ein gewis-
ses Verhalten gefordert) ... der und nur der wird sich in der (Gemeinde als
zum Fuhrer Berufener erweisen: indem er es faktisch ist, nicht indem er es
zu sein beansprucht oder mit der Wiirde eines solchen bekleidet ist. Die
Freiheit des Heiligen Geistes, die christokratische Bruderschaft in diesem
Sinn zu ordnen, solche faktische Fihrerschaft des Bruders fiir den Bruder
nicht zu verhindern — das wird die Aufgabe und Sorge des rechten Kirchen-
rechtes sein.» (ibt das Kirchenrecht die Kriterien, wann diese faktische
Fihrerschaft giiltig ist ?



— 179 —

wird nicht gesagt, es heisst nur, sie diirfte diese faktische Fiithrer-
schaft nicht verhindern.

2. Als Kriterium, ob es christliche Fiihrerschaft sei, wird das
Schriftprinzip genannt. Indirekt muss man schliessen, das schrift-
gemisse Lehren (und wohl auch Handeln) sei das Kriterium. Dies
ist zugleich die einzige irdisch-geschichtliche Beziehung zum Inkar-
nierten.

3. Die Fiithrerschaft muss eine briiderlich dienende secin. Dies
wird in negativer Abgrenzung niher bestimmt als Gegensatz zum
Herrschen und Wiirde-Beanspruchen!®.

Zur ersten Aussage: Der Amtstriager ist von den iibrigen Ge-
meindegliedern nur durch die besondere Begabung fiir eine gewisse
Téatigkeit unterschieden. Das gilt in gleicher Weise fiir alle Gnaden-
gaben. Wie alle Begabungen solche fiireinander sind (vgl. Anm. 3),
so auch die seine. Wenn wir dies mit einer katholischen Auffagsung
vergleichen, wonach die Amtsgnade Vermehrung der allen Christen
geschenkten Heiligungsgnade sei??, wobei ja fiir verschiedene Aufga-
ben auch andere Christen eine solche Vermehrung erhalten konnen,
so finden wir einmal eine seltsame Ubereinstimmung iiber die Kon-
fessionsgrenzen hinweg. Um so auffalliger ist dann der Unterschied :
Auf katholischer Seite wird gelehrt, die Amtsgnade werde durch
die Ordination verliehen. Die Art der Verleihung hat damit einen
ausgesprochen geschichtlich-inkarnatorischen Charakter. Bei Barth
fehlt aber der Bezug auf den Inkarnierten génzlich. Es dringt sich

19 Dass es Barth bei dieser ausschliesslichen Forderung des Dienens
und der Briiderlichkeit (was beides nicht erldutert wird) selber nicht recht
wohl war, mag folgendes Zitat zeigen (Dogm. IV, 1, S.782): « Gerade indem
die Gemeinde in ihrem Herrn (exemplarisch fir die ganze Menschheit) dieser
Erhebung (sc. in die Niedrigkeit) teilhaftig ist, gerade indem sie mit ihm
herrscht, kann sie und kann jeder Einzelne in ihr nur dienen, kann es sich in
dem in ihr geltenden Recht — im Kirchenrecht — nur um die Richtigkeit
ihres Dienstes handeln. Diese Bestimmung ist eindeutig, undialektisch, un-
umkehrbar. Es ist also in der Gemeinde nicht so, dass das in ihr geltende
Dienstrecht doch auch noch allerlei Herrschaftsrecht nach sich zdége und
das irgendwie neben sich hitte... Die Gemeinde ist — und es ist ein jedes
ihrer Glieder — gefordert, schlechterdings zum Dienst gefordert... Sie hat fiir
sich und es hat in ihr Xeiner etwas fur sich zu fordern. Berechtigtes Fordern
kann fiir sie und kann in ihr immer nur das Fordern dessen sein, was dazu
nétig ist, um dem gemeinsamen Gefordertsein zum Dienst gerecht zu werden
... nur das Herrschen, das selbst und als solches Dienst und nur Dienst ist...
Es gibt da wohl auch Forderungen, die die Gemeinde an ihre Glieder und
ihre Glieder an die Gemeinde oder eines ihrer Glieder an ein anderes zu rich-
ten hat.»

20 S, z.B. L. Ott, Grundriss der Dogmatik, 1959, S.544.



— 180 —

auch die Annahme auf, dass Iihrerschaft nach Barth zuerst in
gleicher Weise zum politischen wie zum kirchlichen Fiihrer befé-
hige. Katholischerseits aber wiire es so, dass die Amtsgnade zuerst
nur christlich-kirchlich sinnvoll und méglich wire?!. Es wire aber
eine Verkennung gerade des Bezugs zur Inkarnation, wenn dieser
Gegensatz so verstanden wiirde, als hatte ein katholischer Ordi-
nand keine vorgegebenen Bedingungen zu erfiillen. Auf der andern
Seite ist bei Barth eine christliche Qualifizierung gegeben durch die
Mitgliedschaft in der Kirche und die Anerkennung der Fiihrer-
schaft durch die Kirche. (Direkt nennt Barth allerdings nur, dass
der Fihrer das Schriftprinzip anerkennt).

Zur zweiten Aussage: Hier stimmen alle Konfessionen iiber-
ein?2,

Zur dritten Aussage: Was Brudersein und Dienen sei, sagt
Barth nicht. Er grenzt es nur negativ gegen Herrschen ab. Die Be-
tonung des Dienens scheint durch konfessionelle Polemik mitbe-
dingt zu sein. Da ist aber zu fragen, ob Barth irgendeinen Theolo-
gen gleich welcher Konfession fidnde, der nicht auch sagte, es
komme allein aufs Dienen an, man hétte servus, ja servus servorum
Christi zu sein, welches Dienen u.U. eben ein Fordern beinhalte.
Und wenn man dies Fordern Herrschen nenne, so sei damit ja doch
Dienst gemeint. Dass wiederum in allen Konfessionen dies «For-
dern» zu «Herrscheny pervertieren kann, diirfte auch keine Kontro-
versfrage sein. Da Barth nicht ausfithrt, was er mit seiner seiten-
langen Betonung des Dienens meine, bleibt alles im dunkeln.

21 Vgl. Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 7, Sp. 1213: Das Amtsprie-
stertum ruht nicht auf ... individueller Berufung, sondern auf den Weihen
(g6ttl. oder kirchl. Einsetzung). Vgl. auch Denz. 2275.

22 Natiirlich gibt es konfessionsbedingte Unterschiede. Diese spielen
jedoch in unserem Zusammenhang keine Rolle. Es ist eher so, dass die Ver-
schiedenheit des Amtsverstéandnisses fiir die Auffassung des Schriftprinzips
Konsequenzen hat als umgekehrt. Wenn sich die Gemeinde nicht zuerst dem
Amtstriager verpflichtet weiss, sondern der Schrift (deren Verfasser gestor-
ben sind und nicht mehr direkt der Gemeinde als Personen gegeniiberste-
hen), oder allgemeiner, wenn sie sich nicht zuerst Mitchristen als Lehrern
verpflichtet weiss, sondern der Schrift, dann sieht sie das Einwohnen des
Heiligen Geistes nicht so sehr in Menschen als eben in der Schrift. Die Chri-
sten unterwerfen sich damit der unpersénlichen Schrift, die kein Bewusst-
sein hat und niemand ist, nur etwas. Wird dagegen die Schrift als das Zeug-
nis der Kirche, der Apostel und als das Bekenntnis aller Christen und auch
der gegenwirtigen Kirche gesehen, dann wird die Schrift angenommen
wegen Personen, wegen der Kirche. Es geht um die Frage, ob Christi Inkar-
nation vorerst durch Menschen oder durch Worte bezeugt werde und ob
damit der Heilige Geist in Menschen oder in Worten zuerst einwohne.



— 181 —

Konkreter diirfte ein Bedenken des Begriffs des Bruderseins wer-
den. Die Betonung des Bruderbegriffs grenzt sich dem Wortsinn nach
gegen andere Begriffe ab wie gegen den des Vaters, des Brautigams,
des Kindes, der Braut u. a. Die Kirche kann, wenn sie — wie Barth das
fordert — ausschliesslich briiderlich sein will, Christi Vater- und Briu-
tigamsein nur verbal bekennen, nicht durch ihre Gestalt. Oder sie be-
kennt dies durch ihre Struktur gerade so, dass der Vater- und Brauti-
gambegriff, welche Begriffe in der menschlichen Gemeinschaft nicht
fehlen konnen, in der Kirche gerade betont fehlen, so dass die Kirche
absichtlich eine defekte menschliche Gemeinschaft sein will. So
stiinde sie in einer sténdigen Spannung nach Ergénzung, welche
' Spannung als eschatologische interpretiert werden miisste. Solches
bedenkt Barth nicht. Darum lésst sich auch nicht sagen, ob er diese
Folgerungen aus seiner Betonung des Bruderbegriffs billigen wiirde.
Das wére nicht sicher so; denn diese eschatologische Spannung wéare —
entgegen Barths Lehre — nicht eine des Noch-nicht-und-doch-Schon,
sondern bloss eine des Noch-Nicht. Wiirde man dennoch annehmen,
die Erginzung geschihe eben doch schon, indem namlich Gott selber
auch jetzt schon der Vater und Brautigam sei, so lige der oben er-
wihnte Verdacht wiederum nahe, Gott sei wie eine supranaturale Er-
ginzung der Kirche verstanden. Die Kirche wére derart zusammen-
gesetzt aus den sichtbaren Glaubigen, den Briidern und Gotteskin-
dern, und dem unsichtbaren Vater.

(Fortsetzung folgt)



	Systematische Überlegungen zur Amtsgnade

