
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 2-3

Artikel: Systematische Überlegungen zur Amtsgnade

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1G8 —

Systematische Überlegungen zur Amtsgnade

Von Peter Amiet

Vorbemerkungen

Der Begriff der Amtsgnade ist von keiner kirchlichen Instanz
umschrieben worden. Auch das Konzil von Trient, zu dessen Zeit dieser

Begriffumstritten war, sagt unter Verweis auf 2. Tim. 1,6/7 nur, es

würde in der Ordination Gnade gegeben (Denz. 959), wobei diese Aussage

unter dem Vorzeichen der Rechtfertigungsfrage steht
(Denz. 843a), und stellt dann unter Anathem wer sagt, es würde
durch die Ordination der Heilige Geist nicht gegeben (Denz. 964).
Auch später findet keine Bildung einer präziseren sententia communis

statt1.
Die vom Tridentinum bekämpften reformatorischen Positionen

sind alles andere als eindeutig. Luther, Melanchthon und Calvin (und
bis heute wohl die meisten evangelischen Ordinationsformulare) können

durchaus von einer Geistmitteilung bei der Ordination reden.
Daher lässt sich mit einiger Gewissheit nur sagen, dass das Tridentinum

kaum mehr tut, als an der allgemeinen Auffassung festzuhalten,
es würde bei der Ordination irgendwie eine Geistesgabe mitgeteilt,
ohne dass diese Gabe näher umschrieben würde.

Diese allgemeine Auffassung scheint praktisch - ausser bei Sekten

- nur von neueren evangelischen Theologen abgelehnt zu werden,
sonst aber der ganzen Christenheit eigen zu sein.

Wenn man allerdings beachtet, dass die Reformatoren in
Gegnerschaft zu bestimmten Lehrmeinungen scheinbar auch undifferen-

1 Dabei mag die Frage der Geschaffenheit der Amtsgnade in eine
seltsame Spannung zum Tridentinum geraten, welches für unser Problem nicht
zwischen Spiritus Sanctus und Gratia,unterscheidet. Ludwig Ott Grundriss der
Dogmatik, 4. Aufl., Freiburg 1959, S. 544) nennt die »Amtsgnade «Vermehrung
der heiligmachenden Gnade», wobei die heiligmachende Gnade eine «von Gott
real verschiedene, geschaffene, übernatürliche Gnade» sei (S.308; was
allerdings nicht de fide sei, sondern sententia fidei proxima). Für die Amtsgnade
wird auf Denz. 964 verwiesen, w"onach nun der Heilige Geist selber die Amtsgnade

zu sein scheint, also erschaffen wäre
Das Problem der Gesehaffenheit oder Unerschaffenheit der Gnade ist in

meiner Untersuchung nicht behandelt. Es sei dazu verwiesen auf U.Küry in
IKZ 50. Jg. 1960, 2. und 3.Heft. «Heiliger Geist, Kirche und Amt», These 3

(2.Heft, S. 114): «In seiner Kondeszendenz («Erniedrigung») ist der Heilige
Geist Person und Gabe zugleich und wohnt in dieser Doppelung der Kirche ein
bis ans Ende der Tage...»



— 169 —

ziert die Weihegnade ablehnen konnten, so stellt sich die Frage,
wieweit diese neueren reformierten Theologen mit ihrer Ablehnung auch

nur bestimmte Lehrausformungen und nicht die Sache selber im
Auge haben2.

Die Frage des Konfessionsunterschiedes in diesem Punkt wird in
einem besonderen Kapitel in ihrer Problematik gezeigt.

Es ist hier nun ganz allgemein die Frage gestellt, in welchem
Zusammenhang das Problem der Amtsgnade mit dem Gesamt der Lehre
stehe.

Hier wird versucht, einzelne Theologen nach diesem Zusammenhang

(vor allem mit der Ekklesiologie) zu befragen.
Dabei zeigt sich als Hauptproblem die Frage nach der Zuordnung

des Geistes zum Amt einerseits und zu den Laien andererseits.
Unter verschiedenen Gesichtspunkten wird dies Problem behandelt
in den Kapiteln «Die Spannung : Amt - Geist», «Zur,Amtsgnade' der
Laien» und « Gibt es nichtordinierte Glieder der Kirche ».

Vor allem bei der Theologie Karl Barths und dann wieder bei der
Frage der Unfehlbarkeit des Papstes (einem Sonderfall der
«Amtsgnade», wenn dieser Begriff allgemeiner als üblich genommen wird —

wie es hier angestrebt wird - als die Zugehörigkeit des Geistes zum
Amt) erhebt sich die Frage nach dem Verhältnis der Lehre zum Lehrer,

welche Frage im Kapitel «Zur Priorität der Autorität einer Person

vor der einer Lehre» untersucht wird.
Als Einzelfrage wird in einem Kapitel ein Blick auf das filioque-

Problem geworfen.
Weiter wird die Handauflegung bei der Ordination als Darstellung

der Geistmitteilung betrachtet im Kapitel «Zur psychologischen
Struktur der Handauflegung». Dem liegt die Annahme zugrunde, es

müsse das theologische Reden der Art des kirchlichen Handelns und
dieses wiederum dem vom Schöpfer vorgegebenen (und durch die
Inkarnation bejahten) menschlichen Bereich entsprechen. Wenn dies

2 Bei Karl Barth ist einerseits deutlich, dass er die römisch-katholische
Lehre schlecht kennt, und andererseits, dass er in der Ablehnung recht weit
geht. Ganz kommt aber auch er nicht ohne die Forderung nach einer gewissen
Amtsgnade aus, bloss dass es ihm nicht mehr möglich ist, diese mit der Ordination

verbunden zu sehen. Er begründet sie nicht christologisch, sondern in einor
Weise, die man vielleicht — vage genug — pneumatologisch oder theistisch nennen

könnte.
Die konfessionskundliche Frage, wie sich dies Problem allgemein auf

reformiort-protestantischer Seite zeige, ist in dieser Untersuchung nur am
Rand berührt.



— 170 —

gezeigt werden kann, ist für jenes, das theologische Reden, eine

gewisse Bestätigung gefunden.
Ein kleines Kapitel versucht, die — vor allem in antikatholischer

Polemik - etwa vorhandene Frage nach Magischem bei der Ordination

in ihrer Problematik bewusstzumachen.

Beigefügt ist eine Exegese der Timotheusstellen zum Amtscharisma.

Es seien noch ein paar Bemerkungen zur Wahl der 4 besonders
untersuchten Theologien gemacht :

Alle 4 Theologen sind bedeutende Vertreter ihres Faches, die zu
unserem Problem notwendige Anliegen vertreten. Es ist hier nicht
versucht worden, diese 4 Theologien selber darzustellen. Vielmehr
sind sie Anlass, eine Diskussion durchzuspielen. Dabei werden diesen

Theologen selber eigene Anliegen mit ihren übrigen Gedanken
konfrontiert, wozu ich jeweilen meine Fragen beitrage.

Die Theologie von K.Barth wurde gewählt als Beispiel einer
Theologie, die zur Gemeinschaft suchen möchte, aber dem Individualismus

verhaftet bleibt, was wohl deshalb der Fall ist, weil die Amtsfrage

verdrängt wird.
Die von Paul Althaus weiss um die Strukturiertheit der Kirche

und um das Amt, lehnt aber die successio episcoporum zugunsten
einer successio fidelium ab.

Die von Michael Schmaus kennt alle Elemente der katholischen
Lehre. Hier wird rückgefragt, wie sich das (besonders von Karl Barth
betonte) Anliegen, die Bedeutung der Laien und ihrer Geistbegabung
zu sehen, darstelle.

Dass auch M. J. Scheebens Theologie untersucht wurde, geschah,
weil er z.T. in Grundbegriffen der Gemeinschaft denkt, wie sie zur
Famihegehören, z.B. «Vater», «Mutter», «Bräutigam»u.a. Scheeben

tut damit etwas, das dem hier im Kapitel «Zur psychologischen
Struktur der Handauflegung» Versuchten ähnlich ist. Bei Scheeben

ist ein Wissen darum, dass die Theologie, wenn sie die Lehre vom
Inkarnierten sein will, ihre Bezüge zu andern Gebieten hat (wie sie heute

von der Anthropologie, Psychologie, Soziologie usw. untersucht
werden).

Der Leser ist nun eingeladen, sich in den Gang dieser «Diskussion»

einzulassen.



— 171 —

Zur Theologie Karl Bariäis

Ein besonderes Licht kann auf die Frage nach der »Amtsgnade
fallen, wenn sie gegenüber der Ekklesiologie und Pneumatologie Karl
Barths gestellt wird.

Barths Ekklesiologie trägt stark individualistische Züge. Es sieht
bei ihm so aus, als ob der Heilige Geist nicht in der Kirche als ganzer
als vielmehr nur in den einzelnen Christen wohne. Diese Beobachtung
ist verwunderlich, wenn man sich vor Augen hält, wie sehr Barth
immer wieder die Gemeinschaft betont3. Barth empfindet den
Individualismus der Christen als Not. Aber er kommt nicht über die
blosse Betonung dessen hinaus, dass man nur als Glied der Kirche
Christ sein könne4. Er zieht aus diesem Satz keine Konsequenzen
für die gegenseitige Zuordnung der Christen und damit für die
Struktur der Kirche.

Wenn wir beim «Christozentriker» Barth nach dem christologischen

Gehalt der Gemeinschaft der Christen, der Kirche, fragen, so
finden wir nicht einmal eine Andeutung dieses Problems.

Man kommt nicht darum herum, Barths Ekklesiologie eine
individualistische und theistische zu nennen, bloss dass diese
Charakterisierung - wie durch zwei unorganisch beigefügte Fremdkörper -
abgeschwächt wird durch die erwähnte Betonung dessen, dass man
nur als Glied der Kirche Christ sein könne, und durch die Beifügung

des - für die Struktur der Kirche bedeutungslosen -
Schriftprinzips, das wie eine leere Forderung erwähnt wird.

Nur in zweierlei Hinsicht behandelt Barth die Struktur der
Kirche: Einmal negativ in Abgrenzung gegen das Papsttum und

3 Z.B. Kü'chliche Dogmatik IV, 1, S.768: «Zum Glauben und zur
Gemeinde hinzugetan werden, ist eins und dasselbe. Es gibt also nicht zwei
Aussonderungen, Unterscheidungen, Auszeichnungen: eine individuelle für sich
und also die Erschaffung von gewissen Homines saneti, deren Existenz dann
wohl auch Selbstzweck sein und dem, der sie beruft, und ihnen selbst genügen
könnte - und dann noch eine in ganz anderer Richtung notwendige und sinnvolle

kollektive, die Sammlung und Sonderung dieser einzelnen Christen zur
Gemeinde. » Dabei gilt : «Das Kollektiv ist der Sinn, das Individuum die Form
der subjektiven Rechtwerdung der Versöhnung durch das Werk des Heiligen
Geistes.» «Die Gemeinde lebt in den Christen, die Christen leben in der
Gemeinde und so lebt Christus inmitten derWelt. So sind sie in und mit ihm heilig.»

4 An dieser Feststellung ändert es nichts, wenn Barth die beiden Begriffe
des Bruderseins der Christen füreinander und des gegenseitigen Dienens
gebraucht ; denn er erläutert diese Begriffe nicht, obwohl sie alles andere als klar
sind. Wie er übers Dienen redet, muss geradezu als grotesk gesehen werden
(S.782f). S. unten S. 179, Anm. 19.



172

dann (im selben Zusammenhang), indem er eine Ordnung der
überregionalen Verbindung von Gemeinde zu Gemeinde als möglich,
aber nicht als wesensnotwendig sieht5.

Barth interessiert an der Kirche besonders dies, dass das Credo
ecclesiam kein Ausweichen in die unsichtbare Kirche erlaube, um so

vor den Schwierigkeiten der sichtbaren auszuweichen. Vielmehr
gelte nur in der Bejahung der sichtbaren Kirche das Paradox des

Glaubens. Es gehe eben nicht um ein Feststellen der Kirche,
sondern um ein An-sie-Glauben. Die Kirche ist stets zugleich sichtbar
und verborgen. Sie ist bloss eine menschliche Gemeinschaft unter
andern und dennoch zugleich christliche Gemeinschaft. Die
Kirche ist nicht nur in der Welt, sondern sie müsse auch in der
Welt sein. Das ist die eine Seite des genannten Paradoxons6.

Abgesehen von konfessioneller Polemik scheint Barths Interesse

an der Kirche auf dreierlei konzentriert zu sein: 1. Die Gültigkeit

des 2. auf Christus bezogenen und 3. in der Welt seienden
Glaubens. Diese drei Punkte sind jeweilen im Hinblick auf einander

betrachtet. Das In-der-Welt-Sein wird nicht entfaltet, sondern
nur vor der Frage gesehen, ob es von Gott angenommen sei oder
nicht (Gültigkeit) und ob es auf Christus bezogen sei, welche Beziehung

allein im individuellen Glauben und im Schriftprinzip liegt.
Mit der Frage nach der Gültigkeit fällt die nach der unsichtbaren
Kirche zusammen. Mit diesem Punkt verbunden ist die Frage nach
der Freiheit und Majestät Gottes. Dasselbe, was in diesen drei
Punkten zusammengefasst ist, sagt Barth auch vom einzelnen Christen

und seinem Glauben. Damit ist das Zusammensein der Christen

in der Kirche eine Forderung und auch Behauptung, die
entweder nur additiv oder als neues Paradox des Glaubens verstanden
werden müsste. Bloss additiv wäre die Kirche (als blosse Summe
aller einzelnen Christen), wenn jeder Christ mit den andern Christen

nur über Christus verbunden wäre. Derart erschiene Christus
wie ein Umweg von Christ zu Christ. So liesse sich die Kirche einem
Rad ohne Reifen vergleichen, bei dem Christus die Nabe und die
Christen die Speichen wären. Wenn dem so wäre, hätte es aber nur

5 Dogm. IV, 1, S.746L
6 Man sieht leicht, dass der Gehalt dieser wie der folgenden Aussagen

nicht spezifisch von der Kirche gegenüber dem Individuum gilt, sondern
ebenso fürs Individuum allein (statt Credo ecclesiam müsste man etwa sagen
credo christianum esse). Wenn man die Behauptung «Christsein heisse
Gemeindeglied sein» streicht, lässt sich das Kapitel «Die Zeit der Gemeinde»
mühelos individualistisch verstehen.



— 173 —

mehr einen Sinn, auf dem Gebiet der Ethik von der Kirche zu
reden. Es ginge nur mehr um die Pflicht zur gegenseitigen Liebe,
welche Pflicht abgeleitet wäre von der Verbindung mit der gemeinsamen

Nabe, dem gemeinsamen Glauben an Christus. Oder eben,
dann gäbe es neben der Frage der Christuszugehörigkeit noch die
der Zugehörigkeit zur Kirche. Nur wenn beide Bedingungen, die im
letzteren Fall nicht in eins fielen, erfüllt wären, dürfte von Christsein
geredet werden7. Es ist eindeutig (vgl. Anm.3), dass sich Barth
gegen beides verwahren würde. Solange er sich aber auf die drei
genannten Fragen beschränkt, erscheint die Kirche wie eine formlose
Masse von Individuen, die alle in gleicher Weise für sich und die
andern Verantwortung tragen dafür, dass die Kirche auf den
Heiligen Geist höre, gehorche und vor der Welt Zeugnis ablege.

Zur Frage der Gültigkeit kann Barth sagen, dass die Kirche
ihr Zeugnis nicht selber als christliches bezeichnen könne. Die Kirche

kann nur gehorchen. Sie kann sich auch nicht selber berufen.
Derlei Aussagen haben bei Barth keinerlei Folgen für die Gestalt
der Kirche. Dies Fehlen der Folgerungen lässt einen erstaunen,
wenn man weiterliest: «Sie (d.i. die Kirche, die katholisch ist) hat
als der mit seinem Haupt geeinte Leib Jesu Christi die Priorität
vor ihren Gliedern und sie hat diese Priorität zu wahren: um des

Hauptes, aber auch um der Glieder selbst willen8.» Wie aber macht
sie das, wäre zu fragen. Bei Barth fehlt ein autoritatives Amt und
damit eine Strukturiertheit der Kirche. Dieser Mangel dürfte die
Quelle der im folgenden gezeigten Widersprüche sein. Es sieht so

aus, als ob alle einzelnen Gläubigen das tun mussten, wie Barth
schreibt: «Alle tragen in derselben Weise für die andern in der Kirche

Verantwortung» (s.o.). Wo bleibt dann aber die Priorität der
Kirche Bloss darin, dass alle zusammensitzen und ein Kirchenrecht

schaffen, dem sie dann doch nicht unterworfen wären, da sie

nur Gott unterstellt sind Es müsste, wenn die Christen Barths
Ansicht ernst nähmen, Massentyrannei die Folge sein, oder dies,
dass eben alle auf das Haupt selber hörten, womit «Priorität der
Kirche» ein missverständlicher Ausdruck für die Priorität Christi
(oder des Heiligen Geistes) wäre. Christus (der Heilige Geist) allein
hätte obige Verpflichtung zur Wahrung der Priorität. Jeder ein-

7 S. Anm. 3, «Das Kollektiv ist der Sinn». Das kann ethisch oder pneu-
matologisch verstanden werden, wobei Barth weder das eine noch das
andere sagt.

8Dogm. IV, 4, S.788.



174

zelne müsste sich stets im Gewissen fragen, ob und wie er berufen
sei. Das hiesse dann fürs christliche Zeugnis (das man so besser

nicht kirchliches nennte), dass der Zeuge nicht voll und ganz für
sein Zeugnis einstehen könnte, sondern stets beteuern müsste, nicht
er, sondern Gott entscheide, ob es gelte. Barths Betonung der Kirche

will natürlich gerade das nicht. Da er aber ein von Gott
eingesetztes autoritatives Amt verwirft, kann er die Schwierigkeit nicht
beheben. In der Immanenz steht damit der Christ nur sich selber

gegenüber und kann den andern auch nur auf das Gegenüber zur
Transzendenz, schon gar nicht aber auf das Gegenüber innerhalb der
sichtbaren Kirche verweisen.

Es ist deutlich, dass so bloss verbal behauptet werden kann,
Gott wohne in der Gemeinschaft der Kirche, wohnt er doch nur in
der individuellen Beziehung eines jeden zu sich.

So bleibt auch die Betonung der Selbigkeit der Kirche durch
alle Zeiten und Orte9 rein verbal. Über eine bloss verbale Beteuerung
führte die Erwähnung der Taufe die nach dem Wegfall des tradierten
Amtes auch bei Barth bleibt) hinaus, doch unterlässt Barth in dem

Zusammenhang jeden Hinweis auf sie.

Barth sieht nur in den Aposteln von Gott gesetzte Autoritäten.
Danach würde die Selbigkeit der Kirche mit deren Tod eine Änderung
erfahren haben, indem seither in der Kirche die Vaterstruktur fehlte.

Zur apostolischen Sukzession10, u

In konfessioneller Abgrenzung sieht Barth den Begriff der
apostolischen Sukzession in der katholischen Kirche wie folgt: In der
apostolischen Sukzession werde durch Handauflegung von Bischof
zu Bischof seit den Aposteln apostolische Autorität, Lehrgewalt
und Sendung weitergegeben. In ihr sei die Apostolizität einer Kirche

begründet. Durch sie werde die apostolische Amtsgnade
weitergegeben, die letztlich der Heilige Geist selber sei. Wo diese apostolische

Sukzession anerkannt wird, bedürfe es nicht mehr des

Heiligen Geistes noch des Credo ecclesiam. Da gehe es bloss um eine -
supranaturale - Jurisprudenz, einen historischen Nachweis, not-

B Dogm. IV, 1, S.790.
10Dogm. IV, 1, S.798ff.
11 Dom ganzen Abschnitt scheint die Vermutung zugrunde zu liegen, es

gehe bei der apostolischen Sukzession um etwas wie Magie (vgl. hier das
Kapitel «Handauflegung und Magie») und Garantie (vgl. die Kapitel «Zur
Theologie von M. Schmaus» und «Zur Priorität der Autorität...»). Barth
verwendet hier die beiden Begriffe Magie und Garantie nicht, doch liesse sich
mit ihnen seine »ansieht wohl interpretieren, s. «supranaturale Instanz»,
«Naturkraft».



— 175 —

falls archäologische Ausgrabungen. Dem sei so bei den Römisch-
Katholiken, den Orthodoxen, »Anglikanern und auch bei protestantischen

Pfarrern, die heimlich episcopi vagantes sind.
Barth fragt, ob dieser Heilige Geist, der da weitergereicht

würde, tatsächlich der Heilige Geist sei, den die Apostel vom Herrn
empfingen und in dessen Macht sie ihn verkündigt haben. Ist es der
Heilige Geist, «der souveräne Gott, der, indem er als Geist weht,
wo er will, der Menschen Herz erweckt zur Einigkeit des Glaubens
und ihre Zungen zum Zeugnis von ihm - oder ist er etwas ganz
anderes ?» Geht es da um «die Folge der freien Gnadentaten, in
welchen sich Gott der Vater und der Sohn zur Ehre Gottes des Vaters
auch in dieser Zeit zwischen der Auferstehung und Wiederkunft
immer aufs neue bezeugt..., oder reden wir von einer supranaturalen
Substanz, die einmal in die Geschichte der Menschheit eingegangen
und nun daselbst - etwa wie eine neu entdeckte Naturkraft - in die
Hände und Macht bestimmter Menschen übergegangen... wäre.».

Gerade bei Barth aber erscheint der Heilige Geist, da die von ihm
begründete Einheit nicht auch naturhaft sich gibt, als supranaturale
Substanz, die die Lücke im Naturhaften ausfüllen muss, d.h. an die
Stelle des Amtes tritt.

Die Amtsgnade zeigte sich demnach ohne rechten inkarnatori-
schen Zusammenhang. Die Kirche der Menschen ist in sich nicht
ganz, sondern bedarf der Beifügung des Heiligen Geistes. Dieser ist
nicht nur Kriterium der Echtheit und Gültigkeit der Kirche,
sondern auch ein Teil von ihr. Er ersetzt das Amt. Er allein ist es, der
Autorität hat (jedenfalls nach dem Tod der »4postel), fordert, sendet

usw. In dieser Frage fehlt eine sichtbare Kirche. Der Geist
allein ist es, der - mit Hilfe der Schrift (Barth erwähnt die Taufe,
die endlich auch angeführt werden könnte, nicht) - den Zusammenhang

mit dem Inkarnierten wahrt. Nur über die Bibel gibt es einen
inkarnatorischen Zusammenhang mit Christus, nicht über Menschen.

Barth redet so, als ob die Vertreter der apostolischen Sukzession

(die er alle in einen Topf wirft) behaupteten, alles Wirken des

Heiligen Geistes geschähe nur durch sie12, 13. Demgegenüber sieht

12 Ganz falsch ist das nicht, vgl. das Kapitel zu Scheeben.
13 Barths Neigung zu strukturlosem und undifferenziertem Denken

lässt ihn hier Amtsgnade und Heiligen Geist schlechterdings in eins sehen,
was zwar (s. Denz. 959, verglichen mit 964) nicht völlig falsch ist, aber doch
der allgemeinen nachtridentinischen Theologie widerspricht. Das differenziertere

Reden auf katholischer Seite - auch in den Ordinationsformularen
- weiss um ein strukturiertes Walten des Geistes.



176

er das Wirken des Geistes ganz ohne sie14. Diese Behauptung wird
durch Barths Bemerkung, es könne sich ja der Heilige Geist auch
einem Amtsträger schenken, aber warum oder mit Vorliebe gerade
einem solchen15 natürlich nicht eingeschränkt16.

Das Amt erscheint wie eine beiläufige, vielleicht gar nicht
nötige Erscheinung in der Kirche. Mit Christus steht es gewiss
nicht in einer historischen, durchgehenden Verbindung. In einer
solchen steht die Kirche überhaupt nur (durch die Taufe und)
durch die Tradierung der Bibel.

Es sieht so aus, als ob mit der Inkarnation das Muster gegeben
worden wäre, nach dem der Geist immer wieder neu wie nach
einem Vorbild Kirche bilde und jeweilen überhaupt wieder werden
lasse. Nebst der irdischen, gleichsam papieren-textlichen Verbindung

durch die Bibel mit Christus gibt es nur die transzendente
durch den Heiligen Geist. Da wo nun Barth nach der Ablehnung
des katholischen Sukzessionsbegriffs, so wie er ihn versteht, selber

sagt, was er unter der Apostolizität der Kirche verstehe, kommt er zu
folgenden Aussagen : Wesentlich sind zuerst die Apostel, die
Augenzeugen. Sie sind nicht Herren der Gemeinde, sondern Christus
bedient sich ihrer. «Dass er das tut, darin besteht ihre Autorität,
Macht und Sendung. Darin sind sie der Fels, auf den er seine
Gemeinde baut.» «Und nicht sie bauen, sondern er baut». «Zeugen
dessen, der selber nur gedient hat, können offenbar nur Menschen
sein, die ihrerseits nur dienen.» «Dienen ist hier ein Hauptbegriff.
Wer nun von Barth erwartete, er legte dar, was Dienen sei, wird
allerdings enttäuscht. Es heisst praktisch nur - zahllos wiederholt -
es sei nicht Herrschen). Die Person des Apostels wird betont. Nach
seinem Tod bleibt aber nur sein Zeugnis, das in der Schrift (sowohl
dem Alten Testament, zu dem die Apostel standen, wie im Neuen)
niedergelegt ist. (Spätere Generationen stünden danach nicht mehr
Zeugen, sondern doch nur einem Zeugnis gegenüber, wie sehr Barth
auch die Person der Apostel betonen mag.) Für Barth gehört das

Schriftprinzip engstens mit dem Begriff der Apostolizität zusam-
14 In diesem Zusammenhang fragt sich, ob Barth nicht das filioque

zugunsten eines a patre solo aufgeben müsste. Vgl. Anm. 97.
6 Diese Frage wird verständlicher, wenn man bedenkt, wie auf katholischer

Seite von der Amtsgnade geredet wird, die als Verstärkung oder
Vermehrung der Heiligungsgnade gesehen wird.

19 Eigenartig an dieser Polemik berührt, dass Barth sich mit keinem
Wort gegen die in der reformierten Schweiz verwendeten Ordinationsriten
wendet, die nun undifferenziert den Heiligen Geist (und nicht Gnade den
VDM - und nicht etwa den Ältesten und der Gemeinde auch - zuwenden.



— 177 —

men. «Apostolisch und also wahr ist die Kirche da, wo ihre äussere

Ordnung - das, was man das ,Khchenregiment' nennt - durch ihr
Achten auf die Blickrichtung der Schrift auf alle Fälle so aufgelok-
kert wird, dass alle Beeinträchtigung der Herrschaft dessen, der
allein ihr Herr sein kann, vermieden oder doch tunlichst zurückgedrängt

und ausgeschaltet, dass seinem Regieren Raum gegeben
wird. Ob das besser durch eine monarchische oder aristokratische
oder demokratische Verfassungsform geschieht, ist eine sehr wohl
aufzuwerfende, aber immerhin zweite Frage (Barth selber wirft sie

nicht weiter auf). Ihre Gefahren haben alle diese Formen.»
Barth sagt, dass die Inkarnation darin ihre Konsequenz habe,

dass die Kirche Leib Christi ist, dass Christus in ihr seine
geschichtlich-menschliche Fortwirkung hat. Aber das bedeutet bei Barth
nichts anderes, als dass die Kirche (nun eben doch die Christen)
die Schrift lesen und bedenken, sich ethisch recht verhalten und
recht beten muss. Soziologisch hat das aber für die Kirche keine
Konsequenzen. Christi Gegenwart inmitten der Kirche (die Barth
sehr betont) lässt sich als kirchliche Gegenwart nur behaupten.
Nachvollziehen lässt sie sich bloss so, dass man die Bibel liest, betet und
ethische Verantwortung trägt und wahrnimmt. Bekennen kann
man sie nur verbal, welchem Bekenntnis man durch die gute Tat
Gewicht geben kann. Eine Gemeinschaft aber, die nur die Summe
der christlichen Individuen wäre, kann dies nicht als Gemeinschaft
bekennen. Dass es überhaupt eine solche Möglichkeit geben könnte,
dass nämlich eben durch die Struktur der Kirche selber ein
Bekenntnis abgelegt würde, sieht Barth offenbar gar nicht, weshalb er
sie auch nicht verneint. Dies wird besonders deuthch, wo Barth
sagt (S.796f), dass Christus der Herr ist, müsse auch so bekannt
werden, dass man zum Abendmahl gehe. Wenn irgendeinmal, so
erwartete man jetzt, dass Barth zeigte, wie die Kirche nicht nur die
Summe der christlichen Individuen sei. Doch fehlt jeder Ansatz
dazu. Barth fährt einfach fort, in Parallele zum Abendmahlsbesuch

zu betonen, dass man gemeinsam bekennen und beten
müsse, wobei völlig offenbleibt, was «gemeinsam» sei.

Nach dem Gesagten erstaunt nicht, dass der Begriff der Amtsgnade

nur nach seiner individualistischen Seite in den Blick kommt
und damit entweder fragwürdig wird oder als Gnade (bzw. Heiliger
Geist) schlechthin und undifferenziert gesehen und vom Amt gelöst
wird17.

17 S. oben die Abweisung der Apost. Sukz.



— 178 —

Von knappen Ausnahmen abgesehen (Heiliger Geist als Geist
der Einheit der Kirche, Verschiedenheit der Gnadengaben, beides

nur angedeutet), interessierten Barth am Heiligen Geist in unserem
Zusammenhang nur zwei Aspekte: 1. Dass man 2. auf Christus
schaut; dass es überhaupt geschieht und dass es gültig geschieht,
eben christozentrisch ausgerichtet ist, wobei man wirklich auf Christus

nur blicken kann, wenn man von ihm durch den Heiligen Geist

gefordert, berufen und gesandt ist18.

Es ist nun zu fragen, ob wir die Amtsgnade in Barths Theologie
nicht auch unter andern Aspekten als kontroverstheologischen finden.
Das Wort «Amtsgnade» wird allerdings sonst nicht gebraucht. Die
Sache kann sich aber doch zeigen.

Da Barth die Frage der Amtsgnade, wie wir gesehen haben,
direkt als Frage nach dem Heiligen Geist sieht, müssen wir zuerst
allgemein fragen, was Barth über das Verhältnis des Heiligen Geistes

zur Kirche sagt. S. 780ff finden wir dazu folgendes :

Der Heilige Geist beruft und sendet die Gemeinde, zu der er
sich als zu seiner eigenen irdisch-geschichtlichen Existenzform
bekennt. Der Sendungsauftrag besteht darin, dass die Kirche die
vorläufige Darstellungsform der in ihm ergangenen Berufung der ganzen

Menschenwelt sein muss (dies im Dienst an seinem prophetischen

Wort). Der in ihm geschlossene Bund zwischen Gott und
Mensch ist der erste und letzte Sinn der Geschichte der Kirche,
dessen künftige Offenbarung ihre grosse, jetzt und hier schon wirksame

und lebendige Hoffnung ist. (Was nichts anderes heisst, als
dass man auf Christus schaut.)

Wie sieht nun diese Darstellung aus, wie sieht diese

«irdischgeschichtliche Existenzform» des Heiligen Geistes im Zusammenhang

des Amtes aus Dazu finden wir drei positive Aussagen :

1. So wie jeder eine Gnadengabe hat, haben etliche die Gabe
der Führung. Ob die Gemeinde gerufen sei, diese anzuerkennen,

18 Dogm. IV, 1, S.803, erscheint dann das Wirken des Heiligen Geistes
doch als strukturiertes: «Führer, Lehrer, Seelsorger sein (nun wird ein gewisses

Verhalten gefordert) der und nur der wird sich in der Gemeinde als
zum Führer Berufener erweisen: indem er es faktisch ist, nicht indem er es

zu sein beansprucht oder mit der Würde eines solchen bekleidet ist. Die
Freiheit des Heiligen Geistes, die christokratische Bruderschaft in diesem
Sinn zu ordnen, solche faktische Führerschaft des Bruders für den Bruder
nicht zu verhindern — das wird die Aufgabe und Sorge des rechten Kirchenrechtes

sein.» Gibt das Kirchenrecht die Kriterien, wann diese faktische
Führerschaft gültig ist



— 179 —

wird nicht gesagt, es heisst nur, sie dürfte diese faktische Führerschaft

nicht verhindern.
2. Als Kriterium, ob es christliche Führerschaft sei, wird das

Schriftprinzip genannt. Indirekt muss man schliessen, das schrift-
gemässe Lehren (und wohl auch Handeln) sei das Kriterium. Dies
ist zugleich die einzige irdisch-geschichtliche Beziehung zum
Inkarnierten.

3. Die Führerschaft muss eine brüderlich dienende sein. Dies
wird in negativer Abgrenzung näher bestimmt als Gegensatz zum
Herrschen und Würde-Beanspruchen19.

Zur ersten Aussage: Der Amtsträger ist von den übrigen
Gemeindegliedern nur durch die besondere Begabung für eine gewisse

Tätigkeit unterschieden. Das gilt in gleicher Weise für alle Gnadengaben.

Wie alle Begabungen solche füreinander sind (vgl. Anm. 3),
so auch die seine. Wenn wir dies mit einer katholischen Auffassung
vergleichen, wonach die Amtsgnade Vermehrung der allen Christen
geschenkten Heiligungsgnade sei20, wobei ja für verschiedene Aufgaben

auch andere Christen eine solche Vermehrung erhalten können,
so finden wir einmal eine seltsame Übereinstimmung über die
Konfessionsgrenzen hinweg. Um so auffälliger ist dann der Unterschied :

Auf katholischer Seite wird gelehrt, die Amtsgnade werde durch
die Ordination verliehen. Die Art der Verleihung hat damit einen

ausgesprochen geschichtlich-inkarnatorischen Charakter. Bei Barth
fehlt aber der Bezug auf den Inkarnierten gänzlich. Es drängt sich

19 Dass es Barth bei dieser ausschliesslichen Forderung des Dienens
und der Brüderlichkeit (was beides nicht erläutert wird) selber nicht recht
wohl war, mag folgendes Zitat zeigen (Dogm. IV, 1, S.782): «Gerade indem
die Gemeinde in ihrem Herrn (exemplarisch für die ganze Menschheit) dieser
Erhebung (sc. in die Niedrigkeit) teilhaftig ist, gerade indem sie mit ihm
herrscht, kann sie und kann jeder Einzelne in ihr nur dienen, kann es sich in
dem in ihr geltenden Recht - im Kirehenrecht - nur um die Richtigkeit
ihres Dienstes handeln. Diese Bestimmung ist eindeutig, undialektisch,
unumkehrbar. Es ist also in der Gemeinde nicht so, dass das in ihr geltende
Dienstrecht doch auch noch allerlei Herrschaftsrecht nach sich zöge und
das irgendwie neben sich hätte... Die Gemeinde ist - und es ist ein jedes
ihrer Glieder - gefordert, schlechterdings zum Dienst gefordert... Sie hat für
sieh und es hat in ihr Keiner etwas für sich zu fordern. Berechtigtes Fordern
kann für sie und kann in ihr immer nur das Fordern dessen sein, was dazu
nötig ist, um dem gemeinsamen Gefordertsein zum Dienst gerecht zu worden

nur das Herrschen, das selbst und als solches Dienst und nur Dienst ist...
Es gibt da wohl auch Forderungen, die die Gemeinde an ihre Glieder und
ihre Glieder an die Gemeinde oder eines ihrer Glieder an ein anderes zu richten

hat.»
20 S. z.B. L.Ott, Grundriss der Dogmatik, 1959, S.544.



— 180 —

auch die Annahme auf, dass Führerschaft nach Barth zuerst in
gleicher Weise zum politischen wie zum kirchlichen Führer befähige.

Katholischerseits aber wäre es so, dass die Amtsgnade zuerst
nur christlich-kirchlich sinnvoll und möglich wäre21. Es wäre aber
eine Verkennung gerade des Bezugs zur Inkarnation, wenn dieser

Gegensatz so verstanden würde, als hätte ein katholischer Ordinand

keine vorgegebenen Bedingungen zu erfüllen. Auf der andern
Seite ist bei Barth eine christliche Qualifizierung gegeben durch die
Mitgliedschaft in der Kirche und die Anerkennung der Führerschaft

durch die Kirche. (Direkt nennt Barth allerdings nur, dass
der Führer das Schriftprinzip anerkennt).

Zur zweiten Aussage: Hier stimmen alle Konfessionen überein22.

Zur dritten Aussage: Was Brudersein und Dienen sei, sagt
Barth nicht. Er grenzt es nur negativ gegen Herrschen ab. Die
Betonung des Dienens scheint durch konfessionelle Polemik mitbedingt

zu sein. Da ist aber zu fragen, ob Barth irgendeinen Theologen

gleich welcher Konfession fände, der nicht auch sagte, es

komme allein aufs Dienen an, man hätte servus, ja servus servorum
Christi zu sein, welches Dienen u.U. eben ein Fordern beinhalte.
Und wenn man dies Fordern Herrschen nenne, so sei damit ja doch
Dienst gemeint. Dass wiederum in allen Konfessionen dies
«Fordern» zu «Herrschen» pervertieren kann, dürfte auch keine
Kontroversfrage sein. Da Barth nicht ausführt, was er mit seiner
seitenlangen Betonung des Dienens meine, bleibt alles im dunkeln.

21 Vgl. Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7, Sp. 1213 : Das .Amtsprie¬
stertum ruht nicht auf individueller Berufung, sondern auf den Weihen
(gotti, oder kirchl. Einsetzung). Vgl. auch Denz. 2275.

22 Natürlich gibt es konfessionsbedingte Unterschiede. Diese spielen
jedoch in unserem Zusammenhang keine Rolle. Es ist eher so, dass die
Verschiedenheit des Amtsverständnisses für die Auffassung des Schriftprinzips
Konsequenzen hat als umgekehrt. Wenn sich die Gemeinde nicht zuerst dem
Amtsträger verpflichtet weiss, sondern der Schrift (deren Verfasser gestorben

sind und nicht mehr direkt der Gemeinde als Personen gegenüberstehen),

oder allgemeiner, wenn sie sich nicht zuerst Mitchristen als Lehrern
verpflichtet weiss, sondern der Schrift, dann sieht sie das Einwohnen des

Heiligen Geistes nicht so sehr in Menschen als eben in der Schrift. Die Christen

unterwerfen sich damit der unpersönlichen Schrift, die kein Bewusstsein

hat und niemand ist, nur etwas. Wird dagegen die Schrift als das Zeugnis

der Kirche, der Apostel und als das Bekenntnis aller Christen und auch
der gegenwärtigen Kirche gesehen, dann wird die Schrift angenommen
wegen Personen, wegen der Kirche. Es geht um die Frage, ob Christi
Inkarnation vorerst durch Menschen oder durch Worte bezeugt werde und ob
damit der Heilige Geist in Menschen oder in Worten zuerst einwohne.



— 181 —

Konkreter dürfte ein Bedenken des Begriffs des Bruderseins werden.

Die Betonung des Bruderbegriffs grenzt sich dem Wortsinn nach

gegen andere Begriffe ab wie gegen den des Vaters, des Bräutigams,
des Kindes, der Braut u. a Die Kirche kann, wenn sie - wie Barth das
fordert - ausschliesslich brüderlich sein will, Christi Vater- und
Bräutigamsein nur verbal bekennen, nicht durch ihre Gestalt. Oder sie
bekennt dies durch ihre Struktur gerade so, dass der Vater- und
Bräutigambegriff, welche Begriffe in der menschlichen Gemeinschaft nicht
fehlen können, in der Kirche gerade betont fehlen, so dass die Kirche
absichtlich eine defekte menschliche Gemeinschaft sein will. So

stünde sie in einer ständigen Spannung nach Ergänzung, welche

Spannung als eschatologische interpretiert werden müsste. Solches
bedenkt Barth nicht. Darum lässt sich auch nicht sagen, ob er diese

Folgerungen aus seiner Betonung des Bruderbegriffs billigen würde.
Das wäre nicht sicher so ; denn diese eschatologische Spannung wäre -
entgegen Barths Lehre - nicht eine des Noch-nicht-und-doch-Schon,
sondern bloss eine des Noch-Nicht. Würde man dennoch annehmen,
die Ergänzung geschähe eben doch schon, indem nämlich Gott selber
auch jetzt schon der Vater und Bräutigam sei, so läge der oben
erwähnte Verdacht wiederum nahe, Gott sei wie eine supranaturale
Ergänzung der Kirche verstanden. Die Kirche wäre derart zusammengesetzt

aus den sichtbaren Gläubigen, den Brüdern und Gotteskindern,

und dem unsichtbaren Vater.
(Fortsetzung folgt)


	Systematische Überlegungen zur Amtsgnade

