
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 2-3

Artikel: Frauen als Priester

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129 —

Frauen als Priester

Die altkatholische Bischofskonferenz hat auf ihrer Sitzung vom
14. April 1972 in Bern beschlossen, dass Frauen weder die hl. Eucharistie

feiern noch die andern Sakramente spenden dürfen1. Die
Kommission für « Glaube und Kirchenverfassung » legte dagegen ein Dokument

mit dem Titel «Das ordinierte »Amt in ökumenischer Sicht» vor,
das bei einer Konsultation im September 1972 in Marseille erarbeitet
wurde und im Hinblick darauf, dass bereits siebzig Mitgliedskirchen
des ökumenischen Rates heute Frauen ordinieren, zu ernster Prüfung
und intensivem Studium des Problems auffordert. Der niedergelegte
Text soll nichts Endgültiges darstellen, sondern nach Bemerkungen,
Vorschlägen, Verbesserungen und Ergänzungen in einer weiteren
Konsultation verarbeitet und der Tagung der Kommission im Sommer

1974 vorgelegt werden2. Auf das ganze Dokument einzugehen
würde in diesem Beitrag zu weit führen, obwohl einige Thesen desselben

wenigstens als Voraussetzung des zu behandelnden Themas
Berücksichtigung finden werden.

Die Ordination der Frau zum Priesteramt ist gerade erst in unserem

Jahrhundert mehr und mehr ins Gespräch gekommen, nicht nur
in den protestantischen Kirchen, die vielfach eine andere Amtsauffassung

als die katholischen Kirchen vertreten, sondern nach dem Zweiten

Vatikanischen Konzil auch in der römisch-katholischen Kirche.
Dabei spielen neue kritische Ergebnisse der neutestamentlichen
Exegese eine nicht unbedeutende Rolle, aber auch eine seltsame innere
Inkonsequenz in der Beurteilung von Schrift und Tradition3.

1 Damit ist jedoch nicht die Spendung der Nottaufe gemeint.
2 Ökumenische Rundschau 1973, Seite 231ff.
3 Die Entscheidung kann nicht auf dem Feld einer radikalen Bibelkritik

fallen, denn hier liegt schon immer eine Vorentscheidung vor, die als letzte
Instanz die kritische Vernunft betrachtet. Es ist erstaunlich, wie manche Autoren

mit Sicherheit wissen wollen, was Jesus in Wirklichkeit wollte und lehrte
und warum er so und nicht anders handelte. Und wenn die gesamte Aussage
Jesu und der Bibel dieser Interpretationsmethode widerspricht, dann hat er
sich einfach von der Tradition nicht lösen und sich nicht besser auszudrücken
vermocht. Damit lässt sich aber schliesslich alles beweisen, wird jedoch auch
eine Krise der Theologie verursacht, die zu einer Glaubenskrise ausufern muss.
Ein heilloser Pluralismus im Gegensatz zu gesunder Vielfalt, der alles zu Wort
kommen lässt, was jemals und zumeist ohne echte Begründung geäussert wird,
muss zur Aushöhlung der christlichen Substanz führen. Nur im Gehorsam
gegen Gottes Wort, wie es uns in Schrift und Tradition geoffenbart ist, nicht aber
durch radikale Entmythologisierung und auch Entsoziologisierung werden wir
die anstehenden Probleme zu lösen vermögen.



— 130 —

Bei der Beantwortung der Frage nach der Priesterweihe der Frau
geht man vielfach von der Verkennung des eigentlichen Sinns und
Inhalts der Heilsbotschaft aus, von einem verzeichneten Christusbild,
wie es mancherorts vertreten wird, und von der Vorstellung, als ob
Jesus menschliche, innerweltliche Zielsetzungen verfolgt hätte durch
Umsturz und Änderung soziologischer Strukturen. Die Tatsache,
dass einzelne Kirchen oder Denominationen die Ordination von
Frauen inzwischen praktizieren, ist ein unzulässiges Argument, da

man per viam facti nichts beweisen kann.
Die Beweislast kommt darum jenen zu, die sich für die Ordination

von Frauen zum Priesteramt entscheiden wollen. Ein solcher
Beweis ist jedoch - wie gezeigt werden soll - weder aus der Heihgen
Schrift noch aus der einmütigen Überlieferung der Kirche zu erbringen.

Da es sich hier um ein theologisches Problem handelt, muss hier
auch theologisch argumentiert werden, nicht, wie es vielfach
geschieht, nur historisch, soziologisch oder psychologisch. Auch muss
das differenzierte Bild der Frau in Ethnologie und Geschichte beachtet

und darfnicht einfach einseitig verzeichnet werden. Die Tatsache

gibt doch immerhin zu denken, dass eine so eindeutige Tradition und
Praxis in der Ablehnung des Priestertums der Frau innerhalb der Kirche

besteht, die nicht nur soziologisch begründet sein kann, vielmehr
eine ebenso eindeutige Lehre der Offenbarung vorauszusetzen
scheint. Karl Rahner, der grundsätzlich die Ordination der Frau zum
priesterlichen Amt bejaht, gibt zu, dass diese Frage nicht primär von
den individuellen Wünschen der Frau, ihrem Selbstverständnis und
ihrer Selbstbehauptung zu beantworten sei, sondern von der Kirche,
ihren Bedürfnissen, Möglichkeiten und Notwendigkeiten. «Die
Ordination muss hier relativ und nicht absolut verstanden werden. Das
priesterliche Amt ist eine gesellschaftliche Dienstfunktion in der Kirche.

Die Verweigerung dieses Amtes wie auch die Forderung für eine
bestimmte Person widersprechen dann dem Wesen des Amtes, wenn
die Kirche für die Ausübung des Amtes gerade durch diese bestimmte
Person gar keine Notwendigkeit erkennen kann4.» Dabei ist dann
wohl zu fragen, in welcher Autorität die Kirche hier zu handeln hat,
aus eigner, wie Rahner anzunehmen scheint, oder aus der Autorität
ihres alleinigen Herrn und Hauptes. Das kirchliche Amt darf ja nicht
nur als rein menschliche Ordnungsangelegenheit aufgefasst werden.
Es geht hier vielmehr um das primäre Verhältnis von Christus und
Kirche. Nur aus dem Priestertum Christi erhält das kirchliche Amt

Karl Rahner, Strukturwandel als »Aufgabe und Chance, 1972, Seite 121.



— 131 —

seine Heilsbedeutung und seinen Inhalt5. Zudem wäre ein Anspruch
auf Normativität einer christlichen Wahrheit im rein praktischen
Sinn unter Ausschluss des Rückbezugs auf den Glaubensinhalt in
Schrift und Tradition illegitim.

Die bisherige Argumentation gegen das Priestertum der Frau
war nicht immer überzeugend. Darum soll versucht werden, aus
dem Gesamt von Schrift, Tradition und Praxis sowie auch aus der
Umwelt des Neuen Testamentes und der Rolle der Frau neue
Aspekte zu gewinnen.

Das grundlegende Priestertum in der Kirche ist das Priestertum

der Kirche selbst, ihre Gemeinschaft mit Christus, ihre Anteilnahme

an der Sendung und dem Auftrag Christi, aber auch an
seinem Heilswirken, kraft dessen sie sich in all ihren Gliedern dem
Vater darbringt und seinem Willen unterordnet. Alle Erlösten sollen

nach Hebr. 10, 19.21 «in das Allerheiligste eintreten», mit dem
Vater sprechen dürfen, alle sind von ihm ausgesandt, die «grossen
Taten Gottes» zu verkünden.

Im priesterlichen Amt nimmt das Priestertum der Kirche eine
besondere, autoritative Sichtbarkeit und Greifbarkeit an. Christus
selbst hat dieses Amt in der Wahl und Aussendung der Apostel
gestiftet und dadurch dem Priestertum der Kirche zugeordnet. Es ist
die Verkörperung und konkrete Gestalt der sakramentalen
Gemeinschaftswirklichkeit der Kirche. Die Vollmachten dieses besonderen

Amtes zur Verkündigung der Heilsbotschaft und zur
sakramental-wirksamen Vergegenwärtigung des ganzen Heilswerks in
der Eucharistie sind ja primär Vollmachten der Kirche, die sie von
Christus empfangen hat und die sie nicht einfach einem einzelnen

überträgt, sondern einem dazu qualifizierten Glied der Kirche, das
sie repräsentiert und vertritt. Was der Priester im Namen und in
der Person Christi tut, tut er immer zugleich im Namen der Kirche
und stellvertretend für sie. Die Kirche wird in ihm präsent, handelt
durch ihn und erfüllt durch ihn ihren geschichtlichen Heilsauftrag
an den Menschen. Christus wird in ihm präsent und handelt durch
ihn, indem er die Kirche als priesterliches Gottesvolk in ihm zur
Darstellung bringt. Das katholische Priestertum ist darum nur ab-

5 Hebr. 9, 11 ; 8, 12 ; Jo. 15, 16 ; Lk. 22, 27.



132

leitbar aus dem Glauben, aus der Lehre der Kirche, ihrer
Geschichte und ihrem wachsenden SelbstVerständnis.

Das Ur- und Leitbild des Priesters ist allein die lebendige Person

Jesu Christi in seinem Verhältnis zur Kirche, das in seiner vollen

und unaufhebbaren Lebenseinheit mit ihr gegeben ist. Die chri-
stozentrische Bedeutung des Priesteramtes ist von wesentlicher
und entscheidender Bedeutung. «Derselbe, der herabstieg, ist auch

hinaufgestiegen bis zum höchsten Himmel, um das All zu beherrschen.

Und er gab den einen das Apostelamt, andere setzte er als

Propheten ein, andere als Evangelisten, andere als Hirten und Lehrer,

um die Heiligen für die Aufgabe des Dienstes zu rüsten, für den
Aufbau des Leibes Christi» (Eph. 4, 10-12).

Die Autorität Christi ist uns klar bezeugt: «In dieser Endzeit
hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum Erben des

Alls eingesetzt, durch den er auch die Welt erschaffen hat; er ist
Abglanz seiner Herrlichkeit und Abbild seines Wesens ; er trägt das

All durch sein machtvolles Wort, hat Reinigung von den Sünden
bewirkt und sich dann gesetzt zur Rechten der Majestät in der
Höhe» (Hebr. 1, 2-3). Im Philipperbrief heisst es: «Darum hat Gott
ihn über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der jeden
Namen übertrifft, damit vor dem Namen Jesu alle Mächte im Himmel,

auf der Erde und unter der Erde ihre Knie beugen, und jede
Zunge bekennt: Herr ist Jesus Christus» (Phil.2, 9-11). Schliesslich
lesen wir bei Matthäus: «Darauf trat Jesus auf sie zu und sagte zu
ihnen: Mir ist alle Macht im Himmel und auf der Erde gegeben»
(Mt. 28, 18). Diese Autorität gibt Christus an die Kirche weiter. Die
Vergegenwärtigung der Autorität Christi in der Kirche kann
selbstverständlich nur analog verstanden werden, da sie nach katholischer

Auffassung niemals Identität bedeuten kann. Hier inkar-
niert sich die Gegenwart der Autorität Gottes in Christus für die
Kirche in ihrer Differenzierung. Sie kommt dem ganzen Volk Gottes

zu und in besonderer Weise den Amtsträgern, allerdings immer
nur in Unterordnung unter die Autorität Christi, denn die Ämter
der Kirche sind wesentlich Dienstämter.

Immer ist es Christus selbst, der in der Kirche als Priester wirkt.
Priestertum gibt es darum nur als Stellvertretung Christi, als
Repräsentation, als Teilhabe an seinem Priestertum in der Gestalt von
sakramentaler und personaler Mitwirkung. «Nicht unser Dienst
verleiht dem Amt seine Gestalt, nicht unser Gehorsam schenkt der
Berufung ihre Bedeutung, nicht unsere Verantwortlichkeit gibt der



— 133 —

Sendung ihren Inhalt, sondern die sich dahingehende Liebe dessen,
der den Weg des Gehorsams gegangen ist bis zum Tode, «ja bis
zum Tode am Kreuz» (Phil.2, 8)6.» Der Priester ist darum primär
das von Christus berufene Glied in der mit ihm beginnenden
geheimnisvollen Zeugungskette übernatürlichen Lebens. Im Priester
wird Christus durch die sakramentale Weihe über die Gnaden der
Taufe und Firmung hinaus präsent mit seiner vergebenden
Allmacht, mit seiner lehrenden und leitenden Hirtensorge, mit seiner
über Raum und Zeit reichenden Kraft der Vergegenwärtigung. Die
priesterliche Existenz wurzelt darum völlig in der unsichtbaren
Übernatur - dort ist sie gezeugt, und ihrer Entfaltung hat sie
dienstbar zu sein. Amt in der Kirche ist immer Dienst, aber nicht
jeder Dienst ist auch schon Amt der Kirche. Der Träger des Amtes
handelt ja nicht nur als Glied der Kirche, die zwar in all ihren Gliedern

das Pneuma empfangen hat, sondern infolge seiner besonderen

Sendung und Vollmacht.
Die Priester des Neuen Bundes sind nicht Priester im Sinne

des Alten Bundes oder der Religionsgeschichte, sondern als Presbyter

Ordnungs- und Strukturelement im Aufbau der Kirche. Sie
stellen in den Gemeinden das unsichtbare Haupt der Kirche dar,
vor allem handeln sie für ihn in der Verkündigung. «Wir sind also
Gesandte an Christi Statt, und Gott ist es, der durch uns mahnt.
Wir bitten an Christi Statt : Lasst euch mit Gott versöhnen »

(2.Kor. 5, 20). Er bedient sich ihrer Person, um sein Wirken und
seine Gegenwart sichtbar zu machen. Im Sakrament der Priesterweihe

empfangen sie die Vollmacht dazu. Hier wird ihnen das Bild
6 Bisehof P.J.Jans, «Mann und Frau in ihrem Verhältnis zum

kirchlichen »Amt», in dieser Zeitschrift 1962, Seite 149. Auf die übrigen Ausführungen
dieses wertvollen Beitrages sei empfehlend hingewiesen.

Christus hat den Aposteln als seinen Repräsentanten Vollmacht und
Verantwortung übertragen. Das Verhältnis zu Gott durch Christus ist Glaubensgehorsam

in der Gliedschaft des Leibes Christi gegenüber den Repräsentanten
der Autorität. Wie in der Familie gegenüber der väterlichen Autorität als
Repräsentant Gottes, so beruht auch in der Gottesfamilie der Kirche der
Gehorsam auf wechselseitiger Liebe. Der Repräsentationsgedanke der
Urkirche steht in engem Zusammenhang damit, dass die Kirche als Abbild der
himmlischen Kirche gesehen wird. Das Leben der Gemeinden ging hier der
theologischen Reflexion voraus, denn die liturgische Ordnung verlangt eine
Ordnungsinstanz. Der Begriff der Repräsentation berührt sich sehr eng mit
dem «Teilhaben». Im Neuen Testament wird das sichtbar in der Tatsache, dass
die Titel, die Christus beigelegt wurden, auch auf seine Bevollmächtigten
übertragen werden (Fundament, Fels, Haupt, Schlüsselträger, Hirt, Lehrer u.a.).
Weil Gott Mensch geworden ist, wird auch die menschliche Natur in seinen
Dienst genommen.



134

Christi eingeprägt, werden sie zur Vaterschaft in Christus befähigt.
Es geht hier nicht etwa nur um ein soziologisch notwendiges Amt
der Leitung, sondern vor allem um die bevollmächtigte Verkündigung

der Heilsbotschaft und den Dienst der Versöhnung im Sakrament

der Busse.
Das sakramentale Priestertum setzt immer ein Gegenüber voraus,

ohne das es sinnlos wäre. Man kann nicht Priester für sich
selbst sein, etwa zur Vollendung der eigenen Person. Diese im
Wesen des Priestertums begründete Partnerschaft ist wesentlich
Zweiheit wie die Zweiheit von Mann und Frau in der Ehe, da es

sich hier um Lebensmitteilung handelt. Die Kirche ist der fortlebende

Christus in seinem Heilswirken, und das setzt notwendig
diese Zweiheit voraus: den Erlöser und den zu Erlösenden. Da die
Kirche nach dem Gesetz der Menschwerdung in der Welt sichtbar
werden muss, so muss auch dieses Grundverhältnis sichtbar
werden: die Mitteilung des göttlichen Lebens. Das ist die wesentliche
und unaufhebbare Lebensform der Kirche. Aus ihrem Wesen ergibt
sich das sichtbare Gegenüber: die Partnerschaft von Priester und
Laien.

Das Tun der Apostel war nach dem Tun Jesu bestimmt. Ihnen
war am besten bekannt, was er von seiner Kirche wollte und in
welcher Weise das Erlösungsmysterium den Menschen symbolisch
nahegebracht werden sollte. Der Priester erscheint als lebendige
Mitte jeder Feier des Christusmysteriums. Er ist sichtbares Zeichen
des unsichtbaren Gottes, der in Christus unser Heil ist. Christus
konkretisiert seine Gegenwart durch das sakramentale Handeln des

Priesters. Er ist das leitende und verbindende Prinzip der christlichen

Gemeinschaft und all ihres Tuns. Wenn gesagt wird, das

Priestertum ist sakramental, dann soll damit ausgedrückt werden,
dass es das Priestertum Christi selbst unter der Mysteriengestalt
des kirchlichen Vollzugs ist. Das Sakrament muss hier personal
verstanden werden, nicht als Sache, denn hier wirkt Christus. Der
Priester ist Bild des verherrlichten Christus. Er repräsentiert ihn
zunächst in der Gestalt eines gläubigen Gliedes der Kirche, dann aber in
der Gestalt eines Vollmachtträgers, der durch das apostolische Kollegium

geweiht und ermächtigt wurde. «Wenn die Überlieferung wie
auch die Heilige Schrift die Kirche Braut des Herrn nennt, dann ist
damit, genau gesehen, eigentlich die Gemeinde, insofern sie dem
Amt gegenübersteht, gemeint. Denn das Amt vertritt nach
katholischem Verständnis gerade Christus, den Bräutigam. Man muss es



— 135 —

also, genau genommen, aus der Kirche, insofern sie Braut ist,
ausklammern. Ähnlich ist es mit der Aussage, die Kirche sei der Leib
Christi. Insofern da eine Wirklichkeit gemeint ist, die Christus, dem

Haupt, gegenüber steht, ist auch hier wieder zunächst einmal das

Amt ausgeklammert. Denn dieses ist ja sichtbare Darstellung des

Hauptes der Kirche7.»
Die Stellung des Mannes wird in Eph. 5, 22-33 mit der Stellung

Christi, die der Frau mit der Kirche verglichen. Das priesterliche

Amt gilt als väterliche Funktion. Dem Priester ist die
sakramentale Zeugung, Formung und Erhaltung des übernatürlichen
Lebens in der Menschheit anvertraut. Die Repräsentanten Christi
sind seine Organe. Die Repräsentation ist nicht nur ein personal-geistiger

Akt, sondern gleichzeitig eine realsymbolische Darstellung Christi.

Diese Repräsentation ist aber nicht etwa eine Identifizierung
mit Christus in einem mystischen oder juridischen Sinn, sondern
Symbol, «...quia, cum sacramentum est signum, in his quae in
sacramento aguntur requiritur non solum res, sed signum rei...8.»
Niemand kann diese Repräsentation ausüben, ohne sie von Christus
erhalten zu haben. Sein Wille allein ist massgebend, er aber hat nur
Männer zu seiner Repräsentation berufen. Der Vater repräsentiert in
der Familie Gott, den Vater. Er ist sein Vertreter im natürlichen

7 Otto Semmelroth, Das geistliche Amt, 1958, Seite 27.
8 Thomas v. Aqu., S.th. Suppl. qu. 39 a.l. Zitiert nach Ida Raming, Der

»Ausschluss der Frau vom priesterlichen Amt, 1973, Seite 153, Anm. 114.
Das Symbol ist ein Zeichen oder ein Bild, in dem eine letzte metaphysische

Wirklichkeit und Bestimmung nicht abstrakt erkannt, sondern in
einem Bild oder Gleichnis erkennbar gemacht wird. So spiegeln die
Geschöpfe, jedes in seiner »Art, Gottes vielfältige und unerschöpfliche Herrlichkeit.

Die Abbilder werden uns Weg zum Urbild. In der Symbolschau wird
vertikal gesehen: das mit den Sinnen Erfassbare und die hinter ihm
stehende Idee. Das Zeichen wird gleichsam transparent, von seinem irdischen
Sein bleiben nur mehr Schatten und Konturen, durch die das Licht der
Jenseitswirklichkeit leuchtet. «Seit Erschaffung der Welt wird seine unsichtbare
Wirklichkeit an den Werken dor Schöpfung mit dor Vernunft wahrgenommen,

seine ewige Macht und Gottheit» (Röm. 1, 20). «Zu Grunde liegt die
Überzeugung einer sinnvollen Ordnung aller Wesen und Dinge, die sich durch
die Wesen und Dinge selbst als göttliche Ordnung auszuweisen vermag: eben
durch die Sprache ihrer Symbole. Diese verpflichten daher den einzelnen,
der sie trägt; aber sie stehen auch dann noch unversehrt über ihm, wenn
er ihre Bedeutung nioht mehr kennt, oder wenn er sie sogar verleugnet oder
verwirft. Das Symbol sagt also nichts über den empirischen Charakter oder
Zustand seines jeweiligen Trägers aus, sondern über dessen metaphysische
Bedeutung. Der Träger des Symbols kann vom Symbol abfallen, sein
Symbol fällt damit nicht» (Gertrud von le Fort, Die ewige Frau, I96020,
Seite 5f., und vgl. Maura Böckeier, Das grosse Zeichen, 1941, Seiten 17-22).



— 136 —

Bereich, und so kommt ihm als Mann auch der väterlich-priesterliche

Dienst in der christlichen Gemeinde zu, wie die Frau anderseits

für die Erhaltung und Entwicklung der menschlichen Familie
bestimmt ist. Sie ist der mütterliche Grund und die geschöpflich
antwortende Natur, doch ist sie nicht nur empfangend, sondern im
höchsten Masse gebend. Ihr Priestertum ist Mittlertum von Mensch

zu Mensch durch die Liebe - nicht aber Repräsentation des Hauptes

der Kirche.
Wenn das Priesteramt nur Liebesdienst an den Menschen

wäre, dann wäre die Frau zweifellos besser dafür geeignet. Doch
weil es sich um sakramentale und damit symbolische Repräsentation
handelt, ist die Frau aus ihrer Natur heraus dazu nicht imstande. In
der natürlichen Ordnung zeugt allein der Mann das Leben, und so

kommt ihm auch in der übernatürlichen Ordnung die Vaterschaft
zu. Die Christus-Repräsentation übt der Priester vor allem in der
Eucharistiefeier aus, in der er die Gemeinde leitet und ihr vorsteht.
Das wird besonders deutlich, wenn er den Einsetzungsbericht
spricht, wo er nicht sagt: «Das ist Christi Leib», sondern «Das ist
mein Leib». Das Amt in der Kirche entspricht der Schöpfungsordnung.

Darüber hinaus gibt es auch in der modernen Gesellschaft
und im staatlichen Bereich Bestimmungen, die nicht auf beide
Geschlechter angewendet werden können.

Der sakramentale Dienst des Priesters ist als Verleiblichung
der Verkündigung zu verstehen, denn die Sakramente sind allgemein

Zeichen des Glaubens. Die Eigenart dieses Dienstes besteht
darin, dass Gott selbst es ist, der hier die Auswahl trifft, die
Vollmacht und den Auftrag erteilt und zu einem überpersönlichen
amtlichen Dienst sendet. Jesus betont, dass nur einer Meister und Herr
ist (Mt. 23, 8-12). Doch damit ist die hierarchische Über- und
Unterordnung nicht illegitim. Christus hat vielmehr die Rangordnung
unter den kirchlichen Ämtern und Diensten im Anschluss an das

Alte Testament selbst eingesetzt, und die Apostel haben sie dann
entfaltet (I.Kor. 12, 28 und Eph.4, 11). Ohne diese Ämter und ihre
Rangordnung gibt es keine Kirche, denn sie beruhen auf dem Willen

Christi und sind die Fundamentalordnung der Kirche. In keines
dieser Ämter wurde eine Frau berufen. Die apostolischen Möglichkeiten

lagen für sie nicht auf dem Weg zum priesterlichen Amt.



137

ni
Die Tatsache, dass der Frau im Raum der biblischen Offenbarung

das Priestertum verwehrt blieb, wird vielfach als Diskriminierung

empfunden. Man glaubt darin eine Zweitrangigkeit oder
Minderwertigkeit des weiblichen Geschlechtes ausgedrückt zu sehen, die aus
der damals herrschenden Patriarchalstruktur zu erklären ist. Nach
Gn. 1, 21 ist jedoch die Frau dem Manne ebenbürtig. Ihr eignet als
Mensch die gleiche Art und das gleiche Wesen. Sie besitzt den gleichen
menschlichen Wert und die gleiche Würde. Mann und Frau sind Gottes

Ebenbild. In der Darstellung der Erschaffung der Frau soll ja
nicht gelehrt werden, wie die Frau erschaffen wurde, sondern wie sie

dem Manne zugeordnet ist, wie sie ihm Partnerin ist - ans seiner
« Rippe» (vielleicht ist damit das Herz oder die Lebensmitte gemeint)

- aber wie in jeder geordneten und echten Gemeinschaft auch seiner
Autorität anvertraut. Mann und Frau sind einander in ihrer Zweige-
schlechtlichkeit zugeordnet. Eine Minderbewertung ist dadurch
ausgeschlossen, dass die Frau dem Mann « Gehilfin», Gefährtin sein soll,
also ein Gegenüber, ein ebenbürtiger Beistand, eine gemässe Entsprechung.

Im Mittelpunkt steht die personale Gemeinschaft von Mann
und Frau. Die Priorität des Mannes ist nicht absolut, sondern deutlich

eingegrenzt. Von Natur aus ist die Frau schwächer als der Mann,
doch als Mensch ihm völlig gleichwertig. Der Bericht des Jahwisten
Gn. 2, 21-24) ist nicht historisch aufzufassen, sondern ist ätiologische

und symbolische Interpretation erfahrener Gegebenheiten. Demnach
ist die Frau frei und dem Manne gleichwertig, mit dem Anspruch auf
gleiche Rechte als Mensch, weder Besitzobjekt noch unterworfen. In
der konkreten hebräischen Darstellungsweise wird jedoch daraufhingewiesen,

dass die Ursünde auch den Leib einbezieht. Die Frau wird
dadurch in ihrem Wesen als Mutter getroffen. Ihre Zuordnung zum
Partner und ihr Verlangen nach ihm führt zur Beherrschung durch
ihn (Gn. 3,16). Das ist kein Gesetz, sondern lediglich Folge der Sünde.
Durch sie sind die Ordnungen im Humanum gestört : das Verhältnis
zu Gott, zu den Mitmenschen und zur übrigen Schöpfung9.

Letzter Sinn der Schöpfung ist die Verwirklichung der
Gottebenbildlichkeit im Menschen, die auf der Grundlage der Zweige-

9 Dass männlicher Nachwuchs in Israel so hoch eingeschätzt wurde,
geht auf die Verheissung des Messias zurück und darf nicht als Minderbewertung

der Frau betrachtet werden. Auch der Erstgeburt und der Erstlingsfrucht

wird besondere Würde zugeschrieben. Gn. 3, 13-22.



— 138 —

schlechtlichkeit erreicht werden soll. Mann und Frau haben je ihr
Wesen und ihre Aufgabe, sie können sich im eigentlichen Sinne
weder vertreten noch ausschalten, noch ersetzen. Weder Spiritualismus

noch Biologismus können hier gültige Ergebnisse erzielen,
denn der Mensch ist weder ein reines Geistwesen noch ein reines
Sinnenwesen. Der Unterschied von Mann und Frau liegt auch nicht
nur im leiblichen, auch nicht nur im geistigen, sondern auch im
seelischen Bereich. In der Opposition der Geschlechter, die personale
Haltungen prägt, liegt die Möglichkeit des vollen Ineinandergrei-
fens in einer die Partner übersteigenden Liebeseinheit und
Fruchtbarkeit.

Gegenwärtige Deutungen versuchen, die Stellung der Frau im
Bereich der biblischen Offenbarung als möglichst beklagenswert
darzustellen und ein Bild extremer Patriarchalherrschaft zu
entwerfen, was jedoch nicht zutrifft. Es ist durchaus nicht alles so

eindeutig, wie man oft zu wissen vorgibt, und schliesslich existiert
nicht nur im Umkreis, sondern auch innerhalb von Palästina die

griechisch-römische Kulturwelt, ja gibt es schon in der Geschichte
des auserwählten Volkes bedeutende und führende Frauengestalten.

Zur Zeit Jesu ist die Frau in Palästina auf den häuslichen
Bereich beschränkt und dem Manne untergeordnet. Sie ist weder zu
Wallfahrten noch zur Teilnahme am Passahmahl verpflichtet, sie

ist kein gültiger Zeuge und als Ehefrau der Willkür des Mannes

ausgeliefert. Dagegen tritt Jesus auf und beruft sich auf die
Schöpfungsordnung, wodurch er die echte Partnerschaft der Frau gegen
die damalige depravierte Eheauffassung in Erinnerung ruft (Mt. 19,

3-9).
Die griechische bürgerliche Gesellschaft kennt für die Frau nur

eine Rolle, die der Ehefrau. Die griechische Frau war auch als

Freigeborene nach damaligem Recht nicht rechts- und geschäftsfähig.
Frauen und ihre Kinder sowie die Sklaven bildeten die Gruppe der

«Unmündigen». Nach »Aristoteles ist die patriarchalische Ordnung
auf der Überzeugung vom natürlichen Vorrang des Mannes vor der
Frau begründet wie der Vorrang des Freien vor dem Sklaven. Die
Überlegenheit des Mannes ist ihm der natürliche Massstab für die

Gerechtigkeit im Verhältnis von Mann und Frau. So kommt es

dann zur Trennung der Aufgabenbereiche in öffentliches und
häusliches Leben. Die alte Stoa und die Liebeselegiker Roms vertraten
jedoch bereits die Freiheit und Gleichheit aller Menschen von



139

Natur aus. Die revolutionären Impulse der Stoa sind zwar in der
gesellschaftlichen Entwicklung kaum wirksam geworden, waren
aber doch bekannt. So sieht auch Antipater von Tarsos, dem
Geburtsort des Apostels Paulus, im ehelichen Partner das andere
Selbst und kennt grundsätzlich keinen Unterschied im Recht
zwischen Mann und Frau. Sollte das Paulus unbekannt geblieben
sein

In Rom selbst gelang der Frau in einem günstigen Augenblick
eine zumeist kaum beachtete, aber bereits rechtlich garantierte
Emanzipation, die dann allerdings individualistisch und partikulär
verlief. Als Griechenland römische Provinz wurde, beeinflusste die
freie Stellung der römischen Frau auch die Haltung der griechischen

Weiblichkeit10. Die aus dem Orient und Ägypten eingeführten

Religionen kamen dem erwachenden Freiheitsstreben der
griechischen Frau weitgehend entgegen. In den hellenistischen Religionen

und Kulten hatte die Götterwelt die Rollenverteilung der
Menschenwelt widergespiegelt, denn es gab Götter und Kulte für alle:
für Männer und Frauen, für Freie und Sklaven, für die Ehe, den
Handel und den Krieg. In den Mysterienkulten hingegen sind die
Unterschiede von Geschlecht und Stand aufgehoben. So wurde
Isis, die Allgöttin, in schwärmerischer Verehrung zur Schirmherrin
einer Frauenbewegung. Ein alter Isistext redet die Göttin folgen-
dermassen an: «Du gabst den Frauen die gleiche Gewalt wie den
Männern11.»

Der Zeitgeist war also damals dem Einfluss der Frau relativ
günstig. Damit wird ein gerade heute wieder sehr verbreitetes
Klischee von einem möglichst misogynen Hintergrund im Raum
der Offenbarung zerstört. Im religiösen Leben ist damals der
Einfluss der Frau wirksam, und ihre religiösen Impulse können gar
nicht übersehen werden, da gerade sie zur Verbreitung der orientalischen

Geheimkulte mit ihrem Gefühlseinschlag beigetragen hat.
Frauen steigen in diesen Kulten zu Leitungsfunktionen auf und
sind Priesterinnen. Ohne die stark um sich greifende Emanzipation
der Frau wäre dies jedoch kaum begreiflich. Das Bedürfnis nach
Liebe und Geborgenheit, schwärmerische Mystik, die Sehnsucht
nach Mütterlichkeit, die von dem damaligen ehe- und kinderfeindlichen

Zeitalter einer erschreckenden Dekadenz nicht befriedigt
werden konnten, schuf die Atmosphäre, in der diese orientalischen

10 E. Stemplinger, Die unbekannte Antike, 1936.
11 Joh. Leipoldt, Jesus und Paulus, 1936.



— 140 —

Kulte allenthalben üppig blühen konnten. Das alles war Jesus und
den Aposteln nicht unbekannt12. Da sich die Kirche sehr bald der
Missionierung der Heidenwelt zuwandte, wäre doch die Beauftragung

mit dem apostolischen Amt für Frauen möglich gewesen. Die
heidnische Welt hätte die christliche Priesterin durchaus akzeptieren

können. Aber offensichtlich bestand dafür kein Auftrag des Herrn.
In l.Tim.2, 12-15 heisst es: «Dass eine Frau lehrt, erlaube ich

nicht, auch nicht, dass sie über ihren Mann herrscht; sie soll sich
still verhalten. Denn zuerst wurde Adam erschaffen, danach Eva.
Und nicht Adam wurde verführt, sondern die Frau liess sich
verführen und kam zu Fall. Sie wird aber dadurch gerettet werden,
dass sie Kinder zur Welt bringt, wenn sie in Glaube, Liebe und
Heiligkeit ein besonnenes Leben führt.» Den »Anlass für dieses

Lehrverbot bildet eine gnostische Praxis, nach der die Frau zur
öffentlichen Lehre zugelassen wurde und was offensichtlich nicht
nur zu Missständen geführt hatte, sondern vor allem dem Gebot des

Herrn zuwiderlief13. Die Stelle wie auch I.Kor. 14, 34f. übte einen
massgeblichen Einfluss auf die frühen Kirchenordnungen aus14.

Ob l.Tim.2, 12-15 deuteropaulinisch ist, hat im Hinblick auf
den Kanon des Neuen Testamentes kein Gewicht, da Echtheitsund

Kanonfrage nicht miteinander verwechselt werden dürfen. Der
Ursprung ist für die Geltung nicht entscheidend, sondern die
Aufnahme in den Kanon.

Kann man gerade dem Völkerapostel Paulus Unaufgeschlos-
senheit und Mangel an Flexibilität und Anpassung im Hinblick auf
sein gesamtes Wirken oder gar Rückfall in den Rabbinismus
vorwerfen, wie es vielfach schon geschehen ist

IV

Emotionen sind nicht geeignet, die Lösung des Problems zu
erreichen. Vor allem ist es erforderlich, die Verzeichnungen des

Neuen Testamentes und insbesondere des Apostels Paulus in der

12 Joh. Jos.Ign. von Döllinger, Christenthum und Kirche in der Zeit der
Grundlegung, 1860. - Karl Prümm, Der christliche Glaube und die alte
heidnische Welt, 1935.

13 N.Brox, Die Pastoralbriefe, 1969, Seite 133. Vgl. Bertil Gärtner, Das
Amt, der Mann und die Frau im Neuen Testament, 1963.

14 Can.Hippol. §§ 81-88: «mulier libera ne veniat veste variegata in
ecclesiam neve omnio loquantur in ecclesia, quia est domus Dei.» Testam.
Domini II 4; Const. Apost. III 6, zitiert nach Raming, Der »Ausschluss der
Frau vom priesterlichen Amt, 1973, Seite 200.



— 141 —

Frauenfrage zu korrigieren. Denn gerade er war es, der der Frau
innerhalb der Gemeinde einen hervorragenden Platz einräumte. Er
sah in ihr freilich zunächst die Mutter als Mittelpunkt der Familie,
dann aber auch die fraulich-mütterliche Partnerin und Helferin
und hat darum als erster die Frau aktiv in der Missionierung eingesetzt.

Die ersten Christen Europas waren Frauen. Paulus schätzt
die geistbegabte Frau wie Priszilla, die den gelehrten Apollos
unterrichtet, ebenso die prophetisch begabten Töchter des Philippus in
Cäsarea. Überall in seinen Briefen findet er Gelegenheit, die Arbeit
der Frauen anzuerkennen und sie zu grüssen: So die Dienste der
Chloë in Korinth, der Phöbe in Kenchreä, der er seinen Brief an die
Gemeinde in Rom anvertraut, und die Mutter des Rufus, die ihm
in ihrer Fraulichkeit die Mutter ersetzt. Wenn er an den begüterten
Kaufmann Philemon schreibt, vergisst er auch die Grüsse an dessen

Frau Apphia nicht (Phlm.2). Seine Sorge gilt den Witwen, die er,
um sie vor Gefährdungen zu bewahren, in den Dienst der
Gemeinde eingliedert und mit karitativen Aufgaben betraut. Er
erweist sich als guter Menschenkenner mit einem hervorragenden
Blick für alle Vorzüge des fraulichen Wesens. In den edlen Frauen
von Philippi empfangen die Frauen aller Zeiten die eindringliche
Mahnung, einen wichtigen Platz in der Kirche einzunehmen. Auf
der zweiten Missionsreise des Apostels, da er griechischen Boden
betrat, kommt es zu einem immer stärkeren Hervortreten der
Frau. In Thessalonich waren angesehene Patrizierfrauen eine wertvolle

Stütze der Kirche, und in Athen wirkte eine Frau namens
Damaris. Besonders aktiv waren die Frauen in Korinth in ihrer
Hingabe an ihren Dienst und in der Selbstverständlichkeit, mit der
sie sich selbst wichtige Funktionen beim Gottesdienst aneigneten.
Erst als manche von ihnen damit begannen, das Zeichen ihres
Frau-Seins, den Schleier, beim Gottesdienst abzulegen und sich als
Männer zu gebärden, sprach Paulus ein entschiedenes Nein.

Von Patriarchalismus kann allerdings weder in den paulinischen

noch in den andern Texten des Neuen Testamentes die Rede
sein15. In I.Kor. 14, 34 wird der Frau auferlegt, in der Kirche zu
schweigen. Das ist kein völliges Redeverbot, denn in 11, 5 wird ihr
doch das Recht des prophetischen Wortes ausdrücklich zugestanden.

Man kann die beiden Aussagen nicht isoliert betrachten, trotzdem

bleiben sie kaum durch den Verstand allein erklärbar. Das
15 Es handelt sich doch lediglich um die Anerkennung der durch die

Schöpfung grundgelegten Ordnung.



— 142 —

Schweigen entspricht doch eigentlich der Rolle der Frau. Es handelt

sich dabei nicht einfach um ein Stummsein und eine Verweisung

in die Passivität, sondern um das erfüllte Schweigen in
Meditation und Reifung in Liebe, in der sich das frauliche Partner- und
Gehilfin-Sein auch in der Kirche darstellt. Die Frau ist vornehmlich

berufen zur Hüterin der Tradition. Sie soll das Gotteswort im
Herzen tragen und es übertragen in stillem Wirken zu helfendem
Tun. Damit ist keineswegs gesagt, dass die Frau nicht auch mit
dem Verkündigungsauftrag in der Öffentlichkeit betraut werden
könnte, doch dort, wo der Verkündigungsauftrag mit dem Vater-
Sein zusammenfällt, wie in der Eucharistiefeier und im Sakrament
der Sündenvergebung, wird sie wegen des Stifterwillens Jesu und
der Repräsentation seiner Person niemals einen Platz finden können.

Gottes Wort jedoch Gestalt werden zu lassen in Unterweisung
und aus Meditation erwachsener Erklärung und Auslegung ist tiefste

Erfüllung fraulichen Wesens als Jungfrau und Mutter. Die Frau
darf sich nur nicht in männliche Rollen drängen und auch nicht
hineingedrängt werden, wenn sie nicht ihre Symbolhaftigkeit verlieren und
im eigentlich Weiblichen Schaden leiden will.

Bei aller gottgewollten natürlichen Differenzierung sind jedoch
in Christus Mann und Frau völlig gleichberechtigt. Trotzdem bleibt
die aus der Schöpfungsordnung begründete Verschiedenheit der
Geschlechter für die Kirche von bleibender Bedeutung. Für die

Tätigkeit der Frau gelten andere Pflichten und Tätigkeiten als für
den Mann. Gleichmacherei ist nicht mit Gleichberechtigung
gleichzusetzen und wäre Aerarmung und Abstieg. Vor Gott sind alle
Glieder der Kirche gleich, und dieses Wissen um die Erwählung in
Taufe und Firmung muss das Verhältnis aller Christen, ob Mann,
ob Frau über alle Verschiedenheiten hinweg bestimmen. Paulus
behauptet das religiöse Gleichsein aller Menschen vor Gott, aber er
hebt die irdische Ordnung nicht auf, nach der wir zu einem
bestimmten Volk, einem bestimmten Stand, nach der wir Mann und
Frau sind. «Ihr seid alle durch den Glauben Söhne Gottes in Christus

Jesus. Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt
Christus als Gewand angelegt. Es gibt nicht mehr Juden und
Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle
seid ,einer' in Christus Jesus» (Gal. 3, 26-28). «Hier findet eine

immer und vorwiegend sexuelle Bewertung der geschlechtlichen
Differenziertheit von Mann und Frau ebenso ihr Ende wie die

Verachtung der Frau als Frau in einer männlich bestimmten Welt



— 143 —

und Gesellschaft. Es geht allerdings nicht um Emanzipation der
Frau nun auf Kosten des Mannes, sondern um die Sicherung ihrer
Würde als Geschöpf Gottes, in der sie zwar nicht gleichartig, wohl
aber gleichwertig vor Gott und in der von ihm so neugeordneten
menschlichen Gemeinschaft steht16.» Es geht hier um einen wesentlichen

und allgemein vertretenen Grundsatz der urchristlichen
Verkündigung, der das Verhältnis von Mann und Frau vom neuen
Leben in Christus geprägt sieht.

In Eph.5, 21 heisst es: «Einer ordne sich dem andern unter in
der gemeinsamen Ehrfurcht vor Christus !» Diese Unterordnung
gehört zum Leben in Christus. In diesem Kapitel wird über das Sein
in Christus hinaus die Analogie zwischen dem Bund Christi und
dem Ehebund behauptet. Christus ist das Haupt der Kirche, und
der Mann ist das Haupt der Frau, und deshalb soll sie sich ihm
unterordnen. Damit wird aber der Mann nicht zum Herrn der Frau,
sondern er hat sich nach dem Vorbild Christi zu richten.
Patriarchalismus läuft der Botschaft des Neuen Testamentes zuwider.
Wenn Simone de Beauvoir diese paulinische Stelle als Ausdruck der
«leidenschaftlich antifemininen Tradition des Judentums» bezeichnet,

dann muss ihr entschieden widersprochen werden17. Die Idee
des weiblichen Seins wurde gerade auch durch Paulus zum Besseren

gewandelt.
Er behandelt das Zweigeschlechterproblem geradlinig zum

Schöpfungsbericht (Gn. 1, 27), wo die geschlechtliche Differenz für
den Menschen konstitutiv ist. Wenn er in I.Kor. 11, 3-12undEph.5,
22ff. eine Rangordnung zwischen Mann und Frau aufstellt, dann will
er damit nicht eine Wertordnung lehren, sondern ein soziales

Ordnungsgefüge liebenden Dienens und Sich-Einfügens. Zur Interpretation

muss hier jedoch das gesamte paulinische Schrifttum herangezogen

werden. Von grosser Bedeutung ist die Adam-Christus-Parallele
in Röm. 5, 12 sowie auch die Lehre von der Erbschuld in Röm. 5,

12-19. In 2.Kor. 11, 3 und l.Tim. 2, 14 wird auf die Tatsache verwiesen,

dass Eva zuerst sündigte. Eindeutig klar ist der typologisch-sym-
bolische Sinn des Mannes in der Parallele Adam-Christus. Dadurch ist
er auch nahegelegt für die Befähigung zum besonderen Priestertum,
das den Männern vorbehalten ist, was als selbstverständliche Tatsache

gilt. Es besteht eine Bildbeziehung zwischen Christus und dem

16 K.H.Rengstorf, Mann und Frau im Urchristentum, o. J., Seite lOf.
17 Simone de Beauvoir, Das Andere Geschlecht, Seiten 73-77, zitiert

nach F. J. J.Buytendijk, Die Frau, 1953, Seiten 30 und 293.



— 144 —

Mann, die der Frau wegen ihres Frau-Seins nicht zukommen kann.
Christus ist Bild Gottes, des Vaters. Der Mann ist Bild Christi. Die
Frau hingegen ist das Bild der Menschheit, das zur Verklärung
bestimmt ist, durch das Pneuma zur Brautschaft mit Christus. Es
handelt sich also nicht um eine Minderbewertung der Frau, sondern

um ihre rechte Einordnung. Hier wird der eigentliche und tiefste
Sinn der Zweigeschlechtlichkeit offenbar, der von der Inkarnation
her übernatürlich-theologisch verstanden werden muss. «Die
Sendung der Frau (als Mutter) berührt sich aufs tiefste mit dem Wesen
der Kirche, gerade dadurch stellt sie einen Teil dieses Wesens dar:
Die Kirche selbst ist, als Mutter betrachtet, ein mitwirkendes Prinzip

- der in ihr wirkende ist Christus. Hier liegt der tiefste Grund,
weshalb die Kirche der Frau niemals das Priestertum anvertrauen
konnte - es ist derselbe Grund, welcher den heiligen Paulus
bestimmte, die Verschleierung der Frau im Gottesdienst zu fordern.
Die Kirche konnte der Frau das Priestertum nicht anvertrauen,
denn sie hätte damit die eigentliche Bedeutung der Frau in der
Kirche vernichtet - sie hätte einen Teil ihres eigenen Wesens
vernichtet, jenen, dessen symbolhafte Darstellung der Frau anvertraut
wurde18.»

In der Erwählung zum Heil liegt nicht eine Erwählung zu
einem besonderen Dienst eingeschlossen. Darin liegt aber auch
keine Diskriminierung, weder für die Frau noch für den Mann. In
I.Kor. 12, 12-31 wird die Verschiedenheit der einzelnen Glieder in
der Kirche gesehen und ihr Verhältnis zueinander geklärt. Es gibt
keine Verwischung oder Nivellierung. Alle sind in Christus geeint
durch die Taufe, und damit werden alle irdischen Unterschiede
bedeutungslos. Auch die Mannigfaltigkeit der Gnadengaben
widerspricht nicht der Einheit der Gemeinde, in der bereits eine autoritative

Leitung durch den Apostel und eine verbindhche kirchliche
Ordnung erkennbar ist. Jedes Glied steht an seiner Stelle und ist in
seiner Funktion unentbehrlich. Wenn ein Glied die Aufgaben des

andern übernehmen wollte, so gäbe es nur Unordnung. Keiner ist
dem andern gegenüber im Nachteil, weil er immer in das Ganze

einbezogen ist. Paulus entwickelt Richtlinien aus den Massstäben
des Glaubens, ohne durch Gleichmacherei oder ungeistigen Zwang
das religiöse Leben der Gemeinden zu vergewaltigen. Die Kirche

18 Gertrud von le Fort, Die ewige Frau, I96020, Seite 155f. Vgl. Oda
Schneider, Vom Priestertum der Frau, 19372, und Ottilie Mosshammer, Priester

und Frau, 1958.



145

bedarf um der Einheit und Gemeinsamkeit willen der Ordnung und
der verschiedenen Ämter, die immer Dienst sind, weil sie aus dem
Geiste lebt.

In der Heilsordnung gibt es keine frauenfeindlichen Züge. Die
Frau ist vielmehr dazu berufen, in ihr eigener Weise an der
Menschwerdung des Erlösers und Gottessohnes mitzuwirken. «Als
aber die Zeit erfüllt war, sandte Gott seinen Sohn, geboren von
einer Frau und dem Gesetz unterstellt, damit er die freikaufte, die
unter dem Gesetz stehen, und damit wir das Recht der Sohnschaft
erlangten» (Gal.4, 4-5). Nach Gottes Ratschluss ist der Zeitpunkt
der Menschwerdung des göttlichen Logos metahistorisch bestimmt.
Gott führt als Herr der Geschichte die Zeiten ihrem Ziel und ihrer
Vollendung zu. Dass die «Zeit erfüllt ist», scheint im Widerspruch
zu dem zu stehen, was sich gerade damals ereignete. Die Zeiten
Gottes und seine Führungen sind jedoch radikal anders als menschliches

Kalkül. Es geht nicht um irdische Ordnungen oder um die
Lösungen diesseitiger Probleme, sondern um das Sein in Gott, um
die wahre innere Freiheit, gerade auch der Frau. Darum wird der
Sohn Gottes wahrhaft und wirklich Mensch, der eine menschliche
Mutter hat, aber keinen menschlichen Vater. Hier ist die der Frau
wesensgemässe und eigentliche Rolle im Heilswerk zu sehen.

lf' Nach Eph. 4,11 ist die Gemeinde ein Bild der Vielfalt in
Einheit. In ihr offenbart sich die Fülle des göttlichen Pneuma. «Und er
gab den einen das Apostelamt, andere setzte er als Propheten ein,
andere als Evangelisten, andere als Hirten und Lehrer, um die
Heiligen für die Aufgabe des Dienstes zu rüsten, für den Aufbau des

Leibes Christi» (Eph. 4, 11). In keinem dieser Ämter finden wir eine
Frau.

Der Hinweis auf die Lehre von der Kirche als dem Leib Christi
und von den verschiedenen Aufgaben der einzelnen Glieder zeigt
uns, in welchem Zusammenhang das Prinzip der Unterordnung der
Frau unter den Mann gesehen werden muss. Die Frau soll sich
einordnen und unterordnen, der Mann hingegen soll seine Frau lieben.
Dadurch erst wird die eheliche Gemeinschaft verwirklicht. Hier
liegt der eigentliche Sinn der Zweigeschlechtlichkeit verborgen, in
der Gott den Menschen geschaffen hat (Eph. 5, 21-33 u.a.). Wie die
Verschiedenheit der Gaben keine Zurücksetzung des einen gegenüber
dem andern bedeutet, so kann auch die Berufung in verschiedene

Dienste und die Erschaffung zu einem Geschlecht keine Diskriminierung

bedeuten. Die Motive zur Mitwirkung der Frau im Gottes-



— 146 —

dienst mögen verschieden sein. Auch sind verschiedene Gründe
dafür massgebend, dass ihre Mitwirkung nicht gestattet wird.
Manchmal handelt es sich dabei um rein örtliche Verhältnisse,
manchmal auch um Schicklichkeit, alles Gründe, die keine
allgemeine Geltung erlangen können, weil derartige Einzelheiten nicht
wesentlich sind. Aber das Grundsätzliche und Grundlegende ist
auch hier, dass es auf Christus zurückgeht. «Wenn einer meint,
Prophet zu sein oder geisterfüllt, soll er in dem, was ich schreibe, ein
Gebot des Herrn erkennen» (I.Kor. 14, 37). Es handelt sich also um
ein Gebot Gottes, wenn Paulus in Vers 34 den Frauen gebietet, «in
der Versammlung zu schweigen». Darum spricht er hier so

eindringlich und imperativ. Obwohl er die Tätigkeit der Frau sehr
hoch einschätzt, wie ja aus zahlreichen Stellen seiner Briefe hervorgeht,

so bestätigt und bekräftigt er doch auch die von Christus
geschaffene Ordnung.

Die Gleichstellung von Mann und Frau im Glauben und in der
Gnade sowie die Unterordnung der Frau innerhalb der kirchlichen
Struktur schliessen einander nicht aus, sondern sind als hierarchische

Gliederung zugrunde gelegt. Paulus wendet sich in I.Kor. 14

bereits gegen eine Emanzipationsbewegung, die das kirchliche Amt
in Frage stellt, was auch durch den ersten Klemensbrief bestätigt
wird.

Jesus Christus gibt der Frau eine völlig neue Stellung und
setzt sie in ihrer Würde ganz dem Manne gleich. Er wendet sich ihr
zu - ganz anders als die Gesetzeslehrer seiner Zeit - und wird von
ihr als Heiland und Erlöser angenommen. So setzt er sich über die
damalige Sitte hinweg und spricht mit der Frau am Jakobsbrunnen.

Die zahlreichen Begegnungen mit Frauen, bei denen er auch
öffentliche Sünderinnen nicht zurückstösst, und all die Frauen in
seiner Begleitung sind charakteristisch für die Stellung der Frau im
Christentum. Frauen standen unter dem Kreuz, sorgten für seine

Bestattung und waren die ersten beim leeren Grabe. In den
erschütternden Berichten von Hass, Heuchelei, Verfolgung und Abfall

werden in den Evangelien keine Frauen genannt.
Vor allem im Lukasevangelium wird die Frau mit grosser

Anteilnahme geschildert. Auch nimmt Jesus viele Gleichnisse aus dem
Leben der Frau. Vor allem berichtet Lukas von der Mutter Jesu,



— 147 —

die in der Kindheitsgeschichte als die begnadete Jungfrau und
Mutter erscheint und dann in der Apostelgeschichte die Mitte der
betenden Gemeinde darstellt. Darum ist es desto auffälliger, dass

Christus keine Frau in das apostolische Amt berufen hat. Zu den

Aposteln Jesu gehörte keine Frau. Er belehrte sie zwar, doch legte
er ihnen nicht in der Art der Rabbinen die Tora aus. Er wollte auch
kein anthropologisches oder soziologisches Programm aufstellen. Er
erwähnt darum die Stellung der Frau in der damaligen Gesellschaft
mit keinem Wort. Sein Verhalten ihr gegenüber war betont einfach
und natürlich.

Freilich ist mit der sakramentalen Würde der Ehe und der
Ehrfurcht vor der Mutter durch Jesus auch die soziale Stellung der
Frau besser geworden. »Auch die Idee des weiblichen Seins wurde
zum Bessern gewandelt.

Man kann keine zeitbedingten Gründe dafür anführen, dass

Jesus zu seinen Aposteln nicht auch Frauen berufen hat. Als Erlöser

und Gottmensch hat er nicht nur damals geltende Anschauungen

vertreten oder nach ihnen gehandelt. Oft stellte er sich gegen
vorherrschende Meinungen und Verhaltensweisen. Doch er kündigt
nicht wie bei der Heidenmission für die spätere Zukunft eine Änderung

an, die doch in einer so schwerwiegenden Angelegenheit, wie
es das Amtspriestertum der Frau ist, zwingend notwendig gewesen
wäre. Wollte er die Frau nach erfolgten soziologischen Veränderungen
zum apostolischen Amt berufen, dann hätte er eine ausdrückliche
Weisung erlassen müssen. Nichts hätte ihn daran gehindert. Dass die
Frau vom Priesteramt ausgeschlossen bleibt, geht also auf ihn selbst

zurück. Darum kann man nicht behaupten, die Beweislast für die

Aufrechterhaltung der These, dass die Frau grundsätzlich und für
immer vom priesterlichen Amt auszuschliessen sei, liege bei ihren
Verteidigern19. Nirgends gibt es einen Anhaltspunkt dafür, dass
Jesus Frauen in das Apostelamt berufen hat oder berufen wollte. Eine
ausdrückliche Ausschliessung war nicht erforderlich, sie wird jedoch
von den Aposteln ausgesprochen und praktiziert. Die nachapostolische
Tradition ist ebenso eindeutig.

Es wäre unkritisch, den Glauben der Urkirche, der das Neue
Testament mitgestaltet hat, einzuklammern oder umzudeuten.
Substantiell ist es doch derselbe Glaube, wie wir ihn auch haben.
Darum kann man nicht an der Gültigkeit des ursprünglichen Zeug-

19 So Haye van der Meer, Priestertum der Frau?, 1969. Quaestiones
disputatae, Band 42.



— 148 —

nisses festhalten, wie es schriftlich niedergelegt ist, und alles Spätere

als Fehlentwicklung bezeichnen, vor allem wenn eine einheitliche

Traditionslinie festgestellt wird. Die Gültigkeit des Bezeugten
umfasst das lebendige Glaubenszeugnis und muss darum
mitberücksichtigt werden. Alle christlichen Kirchen beziehen sich für
ihre Lehre und Praxis auf die Heilige Schrift. Sie gilt ihnen als
Wort Gottes und als Norm und letzte Instanz. Die Schriften des

Neuen Testamentes wurden jedoch zunächst nicht als «Heilige
Schrift» aufgefasst, sondern als lebendiges Wort aus dem Munde
Christi und der Apostel. Die alte Kirche hat darum die Autorität
der kanonischen Schriften in der Autorität Jesu selbst begründet,
nicht etwa aus der Qualität eigener Entscheidung. Sie hat damit
nicht den Glauben an die eigene Autorität vorausgesetzt oder die
absolute Geltung ihres eigenen Anfangs behauptet. Es gibt im
Christentum nur eine Autorität und das ist Gott durch Jesus, den Christus.

|'i Das Verhältnis zur Heiligen Schrift ist in der Frage des
Priestertums der Frau von grösster Bedeutung. Wer versuchen wollte,
aus dem Neuen Testament durch Entmythologisierung oder etwa
Entsoziologisierung Schicht für Schicht als zeitbedingt zu entfernen,

um zu einem metahistorischen Kern vorzudringen, erliegt mit
Sicherheit einem Missverständnis. Wer allerdings die kritische
Vernunft und nicht das Wort Gottes als letzte Instanz betrachtet, hat
bereits eine Vorentscheidung getroffen, die aber wegen ihrer Hypo-
thesenhaftigkeit wenig überzeugt. Anderseits muss man ernstlich
davor warnen, einzelne aus dem literarischen und kulturellen Kontext

isolierten Sätze des Neuen Testamentes einfach in die
Gegenwartsproblematik zu übertragen. Das Vertrauen auf die Angemessenheit

der radikal-kritischen Methode ist zwar bislang augenfällig
gewachsen, aber ebenso zweifelt man inzwischen daran, jemals zu
gesicherten Ergebnissen zu gelangen, die dann auch verbindlich
sein könnten.

VI
Schrift und Tradition sind nicht zwei gegensätzliche Prinzipien,

sondern Aspekte innerhalb eines grösseren, durch beide nicht
voll ausgeschöpften Geschehens. Im Christusereignis ist die ganze
Fülle der Hingabe Gottes an die Welt enthalten. Das
liturgischsakramentale sowie das eschatologische Anliegen haben eine nahtlose

Verbindung mit der apostolischen Verkündigung und der Nie-



— 149 —

derschrift des Neuen Testamentes erhalten. Die Kirche und ihre
Geschichte ist die «Fülle dessen, der alles in allem erfüllt» (Eph. 1,

23). So ist uns das Christusereignis nur in der Gestalt zugänglich, in
der es unter dem Einfluss des Heihgen Geistes erkannt und
niedergeschrieben wurde. Die kirchliche Tradition ist darum als eine Kette
weitergegebener Christuserfahrung zu betrachten, die nicht abbricht.
Wir als Glieder der Kirche leben von diesen einmütigen Erfahrungen,

die letztlich auf Christus selbst zurückgehen. Die einmütige
Tradition der Kirche ist darum ebenso notwendig und ebenso gültig

wie die Heilige Schrift, zumal sie noch vor ihr liegt.
Frauen versahen von Anfang an kirchliche Dienste. Die

«Witwe» erfüllte zumeist karitative, die Diakonisse mehr seelsorgliche

und liturgische Aufgaben, wie Katechese für Frauen, Taufassistenz

bei Frauentaufen, manchmal auch öffentliches Gebet,
Lesung, Gesang, Austeilung der Kommunion an kranke Frauen
und Kinder. Wenn jedoch die Kirche des ersten christlichen
Jahrhunderts die Frau nicht ins apostolische Amt berufen hat, dann
gibt das doch zu denken. Man kann darum auch nicht behaupten,
die Zulassung der Frau zum Priestertum würde heute abgelehnt,
weil man von einer alten Tradition abgewichen wäre, die auf eine

Anordnung Christi selbst zurückgeführt werden könnte. Auch liegt
hier kein Widerspruch gegenüber Wort und Tun der Apostel oder
eine kritiklose Übernahme der Patriarchalstruktur vor.

Bezeichnend für die Kirchenväter ist, dass sie das angesprochene

Problem als gelöst ansahen. Sie berufen sich auf Christus und
die Apostel und wenden keine Mühe daran, eigene Begründungen
aus der Heiligen Schrift zu suchen. Sie sind mit Recht der Ansicht,
dass allein Christi Absicht und Tat massgebend sein können, denn
er allein bestimmt das Sein und die Wesensstruktur der Kirche.
Die Apostel haben in seinem Sinn gelehrt und gehandelt. Das allein
ist entscheidend, alles andere ist zweitrangig. Begründungen der
folgenden Zeit überzeugen nicht und werden mit Recht in Zweifel

gezogen, wenn man etwa die niedrige und abhängige Stellung der
Frau anführt oder ihr intellektuelle oder moralische Mängel
zuschreibt. Auch kann man nicht mehr damit argumentieren, dass die
Sendung des Priesters in die Öffentlichkeit mehr dem Manne
angemessen sei, wo es heute Frauen gibt, die das Amt des Regierungschefs

bekleiden, und ein Blick in die Vergangenheit darüber belehren

konnte, dass es auch früher schon Frauen in öffentlichen
Ämtern gegeben hat.



— 150 —

Die Kirchenväter nahmen ihre Argumente aus dem Denken
ihrer Zeit, doch kann man ihnen das nicht zum Vorwurf machen,
wenn auch ihre eigenen Argumente dadurch nicht überzeugen. Die
heutige Argumentation verfährt jedoch kaum anders. Wenn heute
soziologisch, psychologisch und historisch vorgegangen wird,
begeht man die gleichen Fehler, weil sich das Priestertum des Neuen
Testamentes nicht in menschliche Kategorien einfangen lässt, sondern

nur aus dem Glauben der Kirche, aus ihrer fast zweitausendjährigen
ununterbrochenen Praxis abgeleitet werden kann, die aus ihrer Lehre

hervorgeht.
Die Aktivität der Frauen in den paulinischen Gemeinden

ergab sich wohl daraus, dass sie zumeist die ersten waren, die der
christlichen Lehre aufgeschlossen gegenübertraten. Sie wurden zu
wertvollen und unentbehrlichen Stützen der frühen Kirche. Wegen
ihrer zumeist leichten Beeinfiussbarkeit konnten sie jedoch auch
eine Gefahr bedeuten. Nach der organisatorischen Festigung der
Gemeinde, nachdem die eigentliche Missionsperiode zu Ende gegangen

war, trat auch die Frau mehr und mein aus ihrer bisherigen
Tätigkeit in den Gemeinden zurück. «Nachdem an allen Orten
Kirchen errichtet und Ämter ordiniert worden sind, hat sich die Sache
anders eingerichtet, als sie begonnen hatte..., denn zunächst lehrten

alle und tauften alle » (Ambrosiaster, Commentarla in epist. ad

Eph. PL 17, 288). In den Sekten konnte die Frau weiterhin in ihren
Diensten bleiben und sogar zu führenden Funktionen aufsteigen.
Doch sowohl das Recht der Ost- wie der Westkirche lehnt die
Weihe der Frau zum Priester eindeutig ab20.

VII

Der Mensch existiert als Mann und Frau, er steht als Mann in
Opposition zur Frau. Er ist der Frau zugeordnet, wie auch die Frau
auf ihn umgeordnet ist. Die Geschlechtlichkeit prägt den ganzen
Menschen, sie reicht bis in die letzte Einheit des menschlichen Lebens
hinein, denn sie hat mitten in unserem Sein ihren Wesensgrund. Sie

wirkt auch nicht nur in ihrem unmittelbaren Bereich, sondern bis in

20 Conc. von Laodicaea (380) can. 44; Trullanum (692) can. 70; in den
Apostolischen Konstitutionen III 9 heisst es: «...dass ihnen weder zu lehren
erlaubt ist noch die »Ausübung priesterlicher Tätigkeit, die gegen ihre Natur
ist.»



— 151 —

die geistigen Lebensäusserungen hinein. Nach Ph. Lersch21 gibt es die
geschlechtliche Differenzierung nicht nur im biologisch-physiologischen,

sondern auch im psychologischen Erscheinungsbild. «In jeder
Zelle ist der Mann männlich, die Frau weiblich bestimmt22. » Die
leiblichen Unterschiede sind lediglich Zeichen der Verschiedenheit im
gleichen Menschenwesen.

Mann und Frau haben verschiedene Grundeinstellungen zum
eigenen Leib und zur Weltwirklichkeit. Die seelisch-geistigen Anlagen

sind zwar wesensgleich, doch typisch verschieden akzentuiert.
Bei der Bestimmung des weiblichen und männlichen Typs nach den

geistig-seelischen Eigentümlichkeiten muss jedoch alles berücksichtigt

werden, was kulturell, sozial oder bildungsmässig bedingt ist, um
Fehlurteile zu vermeiden. Für die Frau bleiben folgende biologische
Verschiedenheiten massgebend: 1. ihr Mutterberuf, der sie für den

unmittelbaren Dienst am Kind besonders befähigt und sie damit leiblich,

seelisch und geistig unmittelbarer zum Kind in Beziehung setzt
als den Mann; 2. die seelischen und körperlichen Belastungen durch
die Reifungsperioden; 3. die seelisch-geistige und leibliche Zuordnung

zum Mann, die noch unmittelbarer erscheint als die Beziehung
zum Kind. Die Einstellung des Mannes zurUmwelt wird mehr willens-
mässig-zentrifugal, die der Frau mehr gefühlsmässig-zentripetal
verlaufen. Die weibliche Natur setzt sich unabhängig von Gesellschaftsstrukturen

und Umwelteinflüssen immer durch. Ihre herausragenden
Funktionen sind und bleiben ihre Gefühls- und Gemütswelt und die
damit verbundene Einfühlungsfähigkeit.

Oft werden Aktivität und Passivität als Geschlechtsunterschiede

angeführt, doch hier entscheidet allein der Raum, in dem
gehandelt wird. In der sachlichen Bewältigung der Welt ist zumeist der
Mann aktiver, in der Welt des Persönlichen hingegen die Frau. Die
verschiedenen Aufgaben der beiden Geschlechter sind gleichwertig,
der Hauptunterschied liegt einzig in der Mütterlichkeitsaufgabe der
Frau. In ihr findet die Frau ihre Vollendung. Das Wesen der Mütter -

21 Philipp Lersch, Vom Wesen der Geschlechter, 19502.
Der Unterschied von Mann und Frau ist nach Sigmund Freud

anatomischer Art, aber dieser anatomische Unterschied muss nach seiner Meinung
psychische Folgen haben. Er bildet darum den Ausgangspunkt für die
gesamte weitere Entwicklung der Persönlichkeit (S.Freud, Die Weiblichkeit,
in: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse,
Ges. Sehr. Bd XV, Seite 124).

22 A.Auer, Geschlechtlichkeit, in: Heinrich Fries, Handbuch theologischer

Grundbegriffe, 1962, Seite 498.



— 152 —

lichkeit ist menschlich, geistig und allgemein. Seine Sinnstruktur ist
mit dei weiblichen Intentionalität als solcher, mit dem Grundverhalten

und Weltentwurfder Frau gegeben. Die Funktion der Mütterlichkeit

reicht viel weiter, als dass sie nur in der Mutterschaft sichtbar
würde.

Die Wesensgestalt der Geschlechter kann zwar nicht durch die
Zusammenstellung einzelner Merkmale erfolgen, doch können ihre
augenfälligen Verschiedenheiten in ihrem Verhalten auch nicht
bagatellisiert werden. Die Institutionalisierung der Geschlechterrollen in
langlebigen Grosskulturen sind Realität und können nicht einfach
übersehen werden. Mann und Frau haben unvertauschbare Rollen,
die in der Verschiedenheit ihres Geschlechtes begründet sind und
denen zwei im Fundament verschiedene Typen psychischer Bereitschaft

zu Verhalten und Stellungnahme entsprechen.
Zum Wesen der Frau gehört die erweckende und verwandelnde

Kraft. Als Empfangende ist sie doch die eigentlich Gebende.
Sie lebt in und aus dem Bereich des Metahistorisch-Fruchtbaren,
wo die Segnungen reiner Menschlichkeit entspringen. Es ist der
Bereich des Werdenden, wie er im Buch der Weisheit geschildert wird.
Und hier wird die Abgründigkeit der Liturgie spürbar, die uns die
jungfräuliche Mutter, «die uns das ewige Licht der Welt geboren
hat», als die unausdenkbar herrliche Verdichtung der Weisheit
schauen lässt. Sie ist die «Gesegnete unter den Frauen», aber eben
Frau wie sie, und bleibt ihnen nach ewiger Schöpfungsordnung als
Schwester verbunden.

Dem Wesen der Frau entspricht aus ihrer Mütterlichkeit heraus

selbstvergessener, duldender Dienst, nicht des Dienstes um seiner

selbst willen, ein Leben für andere, ein Aufgehen im andern,
nicht, weil dieser andere etwa der Herr an sich wäre und so den
Sinn des Dienstes verbürgte, sondern Hingabe in einem endgültigen

Sinn. Der eigentliche Sinn und Zweck dieses Dienens ist aber
auch nicht, dass die Frau schliesslich herrsche, das wäre
vordergründig und fast Maske. Die Hingabe ist vielmehr Formwerdung
eines Ewigen, Ausdruck des rein Menschlichen und daher in sich
selbst gerechtfertigt. Duldend selbstloses Dienen ist schon der Vollzug

des Selbstvergessens, wie es bereits Piaton erkannt und die

Mystik verherrlicht hat, das «Ewig-Weib liehe», das zutiefst
Menschliche, der nicht mehr fragende Gehorsam, ohne den uns kein
Heil werden kann, weil nicht wir die Heilbringer sind, sondern
Christus. Wir sind nur heilsbedürftige Kreatur.



153

In den verborgenen Tiefen der antwortenden Liebe befindet sich
innerhalb der Kirche der Ort der Frau. Hier liegt zugleich ihre
eigentlichste und wesensgemässe Erfüllung. Nach Eph. 5 muss sich
im endgültigen Verhältnis zwischen dem dreieinigen Gott und dem
Menschen das Verhältnis von Männlich und Weiblich mitvollenden.
Es gibt eine Ordnung des Geschlechtlichen bei aller Gleichwertigkeit

der Personen und ihrer geschlechtlichen Funktionen. Sie ist
Vorbild der ganz andern und gleichzeitig analogen Ordnung
zwischen dem neuen Adam und der neuen Eva. So drückt sich auch in
den männlichen Leitungsaufgaben der Kirche die bleibende und un-
aufhebbare geschlechtliche Ordnung aus, die jedoch der personalen
Gleichberechtigung von Mann und Frau und darüber hinaus der

Gleichrangigkeit ihrer oppositionellen Geschlechtsfunktionen keineswegs

entgegensteht^.
Der Mann gibt das Leben, die Frau empfängt es, aber es

kommt zur vollen Verwirklichung erst und nur durch die gegenseitige

Hingabe der Liebe. Die Frau empfängt, und darin gibt sie sich
selbst, ja sie kann erst empfangen, wenn sie sich hingegeben hat,
und durch ihre Hingabe empfängt auch der Mann die Vollendung
seines Lebenssinns. Die Frau ist òól-a ihres Mannes (I.Kor. 11, 7),
und zwar durch ihr Frau-Sein, ihren Ursprung. Durch ihr Antwort-
Sein ist sie dem Mann Erfüllung und Vollendung, in der Einheit
des mysterium caritatis zugleich realitätserfülltes Bild Gottes, der
das Leben schenkt (vgl. Eph. 5, 32 und 1, 23). Während also der
Mann schöpferisches Sein ist und seine Lebensbewegung nach aussen,

in den Umkreis der Dinge, in die Vielheit und Einzelheit zielt,
so ist die Frau die sammelnde Fülle, die in die Tiefe wächst, die zur
ruhenden Mitte, zur Einheit und Ganzheit strebt, denn ihre
Lebensbewegung zielt nach innen. Sie ist an die stillen und tiefen
Gründe des Lebens gewiesen und hat ihr eigenes Sein in die

Bedingungen der Lebensentfaltung hineinzugeben.
Als Mensch ist die Frau dem Manne gleich, sie ist ebenso frei

und ebenso vernunftbegabt wie er, sie steht dem Manne gegenüber
und steht mit ihm vor der Unzahl von Möglichkeiten, die kosmische

Welt nach ihrem Willen zu gestalten. Die menschlichen
Möglichkeiten können nur in der Differenzierung der Geschlechter voll
verwirklicht werden. Wenn die Soziologie heute die geschlechtliche
Differenzierung nur aus den Verhältnissen, Bedürfnissen und Ent-

23 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Klarstellungen, 1971.



— 154 —

Wicklungen der menschlichen Gesellschaft erklären will, dann führt
das notwendig zu Verzeichnung und Einseitigkeit. In einer
ganzheitlichen Betrachtungsweise müssen hier vielmehr alle ihre
Aspekte und Wertigkeiten biologisch, anthropologisch, soziologisch,

metaphysisch und theologisch erfasst werden, wobei man
sich stets bewusst bleiben muss, dass sie sich gegenseitig durchdringen.

Wras im Biologischen längst erkannt wurde, zeigt sich auch im
Geistigen: Empfangen ist Geben, und Geben ist Empfangen. Das
Wort kann nur verstanden werden, wenn es eine Antwort findet,
und Antwort kann nur sein, wenn es ein Wort gibt.

Unabhängig von der göttlichen Offenbarung, aus der sich die
Ordnung der Geschlechter ergibt, haben die Menschen bereits ein
Gefühl dafür, dass die Wurde der Frau als Frau, als Geliebte, als
Gattin und Mutter geachtet werden muss. Das drückt sich aus in
Ehrfurcht, Wertschätzung und besonderer Höflichkeit. Der in der
Gegenwart weithin beklagte Mangel an Ritterlichkeit der Frau
gegenüber ist vielfach durch die Frau selbst verursacht. Aus dem
Wunsche, in allem gleichberechtigt zu sein, aus einem missverstandenen

Gleichmachungsbedürfnis leugnet sie die ursprüngliche
Ordnung der Geschlechter. Der Mangel an Achtung vor fraulicher
Würde führt dann nicht nur zu dauernden Demütigungen der Frau
im Berufsleben und in der Öffentlichkeit, sondern beraubt sie auch
des Schutzes, den eine auf ihrer Würde gründende Ethik ihr bieten
kann.

Wegen der wechselseitigen Beziehung der Geschlechter zueinander

ist die Stellung des Mannes als Haupt der Familie durchaus
nicht so zu deuten, als ob die Frau etwa zu seiner Sklavin
bestimmt wäre. Der Mann repräsentiert Christus, und nur so ist
Unterordnung geboten. Es geht um die Anerkennung einer göttlichen
»Anordnung, die ja auch die Erlösung der Menschheit durch den

menschgewordenen Gottessohn geschehen liess, der ein Mann war.
Hier können wir nicht weiter fragen, sondern müssen uns der
geheimnisvollen Wirklichkeit stellen. Die Objektivität der gegebenen
Ordnung fordert in jedem Falle Anerkennung, da sie sich im
Gesamtleben der Menschheit auswirkt, ob man sie nun anerkennt und
würdigt oder nicht. Hier von unsittlicher, tyrannischer Patriarchal-
struktur zu sprechen, die es bislang den Frauen unmöglich gemacht
habe, es den Männern gleichzutun, ist doch offensichtlich abwegig,
denn es handelt sich hier um ein der Menschheit innewohnendes
Ordnungsprinzip, das natürlich falsch angewendet werden kann



155

und auch falsch gehandhabt wurde. An der unwandelbaren
Schöpfungsordnung kann man nicht einfach vorübergehen. Sie wird auch
in der Heilsordnung vorausgesetzt.

In den meisten Verfassungen unseres Kulturkreises ist die
Gleichberechtigung der Frau inzwischen verankert - nicht ohne
Einfluss des Christentums -, wenn sie auch vielfach in der Praxis
noch auf die volle Verwirklichung warten muss. Die von Frauen in
unserer Zeit unternommenen Versuche, ein neues Bild der Frau zu
schaffen und eine neue Wesensbestimmung zu entwerfen, sind
gewiss wertvoll in ihrem Kollektiv zu den konventionellen und fast
nur von Männern entworfenen Darstellungen, aber sie sind ebenso

standpunktbedingt und nicht ausreichend. Das Bild wird schliesslich

restlos verzerrt, wenn man vom sozialistischen Axiom der
Gleichberechtigung ausgeht. Der Anspruch auf Gleichwertigkeit
der Frau und ihrer Leistung in der modernen Gesellschaft wird
nämlich nicht auf spezifisch weibliche Eigenschaften gegründet,
sondern auf tatsächliche oder mögliche (und zu ermöglichende)
Leistungen. Die Entwicklung in den kommunistischen Ländern zeigt,
wie bedeutsam, ja unumgänglich es ist, bei der Verfechtung
wirtschaftlicher und politischer Ansprüche der Frau die Tatsache der
wesenhaft verschiedenen Geschlechtlichkeit nicht aus dem Auge zu
verlieren. Wo man nämlich von der falschen Annahme der natürlichen

Gleichheit aller Menschen ausgeht, leidet gerade die Frau
Schaden. «Der einzig wirkliche Unterschied, den das kommunistische

Eherecht gegenüber dem des Westens aufweist, liegt ja in der
Verpflichtung der Frau, gleichfalls alle Arbeiten zu tun, die vom
Manne erwartet werden, sowie ihren vollen Anteil zum Unterhalt
der Familie beizusteuern, also in einer völligen Leugnung der
unsymmetrischen Entsprechung der Geschlechter24.»

Die gegenwärtige Entwicklung ist verhängnisvoll. Das Frauliche

wird vom allzu Männlichen überwuchert, schon rein ausser -

24 Otto A.Piper, Die Geschlechter. Ihr Sinn und ihr Geheimnis in
biblischer Sieht, 1954, Seite 98.

Die Geschlechtszugehörigkeit bestimmt die Ausprägung des ganzen
körperlich-seelisch-geistigen Seins. Es gibt jedoch keine einzige seelische
Geschlechtsausprägung, die nicht zugleich auch beim andern Geschlecht
auftreten könnte — mit einer einzigen Ausnahme, und das ist die Mütterlichkeit.

Mit ihr sind sehr zahlreiche seelische Erscheinungen aufs innigste
verknüpft, viel mehr und viel grundlegender als mit sonstigen Geschlechtsfunktionen

bei Mann oder Frau. Hier liegt auch der tiefste Grund, warum der
Typ des Männlichen und der Typ des Weiblichen nicht klar konträr
zueinander stehen, das Verhältnis ist vielmehr unsymmetrisch.



— 156 —

lieh. Das Empfangende und mütterlich Beschenkende wird von der
begrifflichen Bewusstheit des Denkens aufgesogen und verdrängt.
Das Selbstverständnis des modernen Menschen ist grösstenteils von
der Vermassung bestimmt. Der Nihilismus, der sich gegen eine
sinnlose Welt auflehnen will, entspringt aus der Furcht des modernen

Menschen, er selbst zu sein, weil er die Achtung vor seiner
Menschenwürde verloren hat. Und damit verliert der Mann die
Ehrfurcht vor der Frau, die ihm doch allezeit das Bergende und
Heil-Verbürgende sein sollte, das ihn immer wieder stärkend und
heimrufend begleiten sollte. Wird uns hier nicht das Wort des Tacitus

in Erinnerung gerufen, das «aliquid sanctum et providum», das
die Germanen in der Frau verehrten? Sie scheint.naturhaft dem
Göttlichen näherzustehen als der Mann. Hier äussert sich die Sehnsucht

nach dem, was der Menschheit allzeit als innerste Berufung
galt: Empfangende zu sein gegenüber dem göttlichen Leben. Über
die metaphysische Schau des weiblichen Seins soll das Urbild der
Frau zurückgewonnen werden. Sie soll aufleuchten als Eidos
«Frau» in der Offenbarung Gottes durch die Schöpfung, als Ur-
wirklichkeit im innertrinitarischen Leben Gottes als Verwirklichung

einer göttlichen Idee. Die Frau ist geschaffen als Partnerin
des Mannes. Das ist ihr Wesen, das sich nicht ändert, gerade wenn
sie sich zu grösserer Bewusstheit entwickelt hat. Der Mann findet
in der Frau ein Abbild seiner selbst, eines Teils seines Wesens, der
ihm ohne sie unbekannt bliebe und den er auch nicht als zu sich
gehörig anerkennt. Die Frau soll darum ganz Frau sein, nicht nur als

Gegenpol zum Mann, sondern als selbständige Persönlichkeit. Ihre
Weiblichkeit liegt in der Intuition, die aus all ihren Handlungen,
Worten und Gebärden spricht. «Ihre Psychologie gründet sich auf
das Prinzip des Eros, des grossen Binders und Lösers, während dem
Mann seit alters der Logos als oberstes Prinzip zugedacht ist. Man
könnte den Begriff des Eros in moderner Sprache als seelische

Beziehung und Logos als sachliches Interesse ausdrücken25.» Die Frau
soll darum ihre intuitive Begabung entfalten und ihre Befähigung,
Kontakte zu pflegen. Hier zeigen sich wie in den typisch weiblichen
Berufen immanente Anlagen, die nicht einfach nur geformt oder

geprägt werden können, sondern hier liegen sowohl ihre natürlichen
Fähigkeiten als auch ihre natürlichen Begrenzungen.

26 C.G.Jung, Die Frau in Europa, 19483. Zitiert nach Esther Harding,
Der Weg der Frau, 19625, Seite 104.



— 157 —

Die Entgottung unserer Kultur hat zur Missachtung der
Schöpfungsordnung und damit auch zur Nivellierung der
Zweigeschlechtlichkeit geführt. Damit kam es zu der verhängnisvollen
Verwechslung von Gleichwertigkeit und Gleichartigkeit der
Geschlechter sowie zur Gleichschaltung imd Verwischung der
Unterschiede, die doch naturgegeben sind, statt zu echter
Gleichberechtigung, die nur in echter Partnerschaft und Ergänzung zum
männlichen Wesen und Handeln gesehen und verwirklicht werden
kann. Die echt weibliche Frau kennt keine Minderwertigkeitsgefühle

gegenüber dem Mann, da sie selbstsicher in ihrem Sein ruht.
Darum kennt auch der echt männliche Mann keine Überheblichkeit
gegenüber der Frau, sondern ist von tiefer Hochachtung für sie,
ihre Aufgaben und Leistungen erfüllt. Jedes der beiden Geschlechter

kommt jedoch beim Mangel an Echtheit zu Fehlentwicklungen
und Fehlhaltungen26.

«Es gibt ein Frauenproblem, nicht weil die Frau unterdrückt
wird, sondern weil es ein Geheimnis Frau gibt27.» «Jeder Mensch
ahnt dunkel, dass die Frau durch ihr Wesen ausserhalb des Mechanismus

der rationalen Welt und des Geflechts der intentionalen
Akte steht und eben dadurch eine unersetzliche Funktion in der
Gemeinschaft erfüllt. Jeder Mensch hatte ja eine Mutter, die für
ihn prinzipiell die menschlichen Möglichkeiten verwirklichte. In
jeder Phase des Niedergangs seines Daseins, in Verirrung und
Verwirrung sucht darum der Mensch die Geborgenheit der ,ewigen
Mutter'28.»

Die Emanzipation der Frau wird zumeist nicht als Selbstfin-
dung und Selbstverwirklichung ihres eigenen Wesens gesucht. «Die
Frau der Zukunft sollte jedoch frei sein von infantilen Bindungen
und Fehlentwicklungen aus patriarchalischer Unterdrückung wie
missverstandener Emanzipation. Ihre Selbstfindung und -Verwirklichung

setzt ein Bewusstmachen der dunklen, schattenhaften Seite
und die Reifung zur sponsa (anima) und mater voraus, so dass sie

dem Mann und Partner Gefährtin und Gehilfin, dem Kind oder
andern ihr anvertrauten Menschen eine echte Mutter sein kann. Eine
solche im Grunde des Seins verwurzelte, hingabefähige Frau würde
der Menschheit auf dem Wege von der Ich-Haftigkeit zu einer um-

26 Vgl. Ludwig Klages, Die Grundlagen der Charakterkunde, 19264.
27 F. J. J. Buytendijk, a. a. O., Seite 218.
28 A.a.O., Seite 219.



— 158 —

fassenden Solidarität einen entscheidenden Beitrag leisten29.» Die
wahrhaft mütterliche Frau wird eine Wirkkraft ausstrahlen, deren

Bedeutung nicht hoch genug eingeschätzt werden kann. Die
Mütterlichkeit erscheint im Dasein der Frau nur darum als Erfüllung,
weil die Welt auf ihren Leib als Natur und Erscheinung der
Mütterlichkeit bezogen ist. Die Frau empfindet den eigenen Leib als

Mittelpunkt ihrer Welt.

VIII
Die Stellung der Frau in der menschlichen Gesellschaft hat sich

seit der Industrialisierung und durch die beiden Weltkriege tiefgreifend

verändert. Sie steht jetzt in Berufen, die dem Mann reserviert
schienen. Es kommt zu einem neuen Selbstverständnis der Frau,
nach dem sie sich nicht mehr auf den häuslichen Herd und die
Kindererziehung beschränken will. Sie beweist ihre Selbständigkeit im Denken,

Handeln und Gefordertsein aller personalen Fähigkeiten. Damit
wird sie zur ebenbürtigen Partnerin des Mannes, die mit ihm auch
gleiche Verantwortung zu tragen imstande ist.

Diese Bewusstwerdung der Frau hat einen wesentlichen Anteil
am Umwandlungsprozess der Gegenwart. Darum muss auch die
Frage nach der Möglichkeit ihrer vollen und ihr wesensgemässen
Integrierung in die Dienste der Kirche vorurteilsfrei geprüft werden. Sie

muss, wie sie auf allen Gebieten ihrer Persönlichkeitsentfaltung und
Ausbildung partnerschaftlich orientiert ist, dieses partnerschaftliche
Verhältnis auch innerhalb der Kirche finden.

Leider wehrt sich die Frau vielfach vor der Geburt der Frau in
sich selbst. Sie möchte beziehungslos, eigenständig und eigenwillig
die Rolle der Männer übernehmen. Sie will darin Sinn und Erfüllung
finden, indem sie in der Reihe der Schaffenden steht, doch hier stirbt
so leicht das ihr Eigentümliche und Frauliche. Das radikale Aufgeben
ihrer geschlechtsspezifischen Rolle ist darum keinesfalls erstrebenswert

und zu ihrem Nachteil. Sie darf nicht den Willen verlieren, dass

in ihr die Gattin und Mutter geboren wird. Sie darfnicht in sich selbst
stehenbleiben, sondern vielmehr ihre Erfüllung im Erleben des
andern finden. Erst so ist sie dem Urbild des Weiblichen gleich. Die Frau
muss darum bei all ihrer Bemühung um Gleichberechtigung zuerst
lernen, Frau zu sein, von innen her, aus den Tiefen der Natur. Viele

Wilhelm Bitter, Verlust der Seele, 1969, Seite 113.



— 159 —

wollen das nicht begreifen, es scheint ihnen veraltet und überholt.
Sie wollen es nicht wahrhaben, dass sie die ihnen wesensmässige
Sendung und Bestimmung so wenig verleugnen dürfen wie etwa der Fisch,
der von Natur aus dazu bestimmt ist, im Wasser zu leben. Viele glauben

sich zur »Anpassung an eine Situation gezwungen, die als unabänderlich,

ja gottgewollt hingestellt wird, wie etwa über ihren Körper
nicht selbst bestimmen zu können. Trotzdem bleibt die Frage ohne

Antwort, warum unsere Gesellschaft an dem gegenwärtigen Frauenbild

festhält. Dazu reicht doch weder die Tradition aus noch die Vorteile

des Rollendenkens für Mann und Frau, nicht die immer wieder
beklagte Unmündigkeit der Frau und ihre Ausnutzung durch die
Wirtschaft, nicht die Frustration der Nur-Hausfrau, nicht das
schlechte Gewissen der berufstätigen Frau gegenüber ihrer Familie,
nicht ihr politisches Desinteresse und ihre konservative und
traditionsgebundene Haltung. Einzelne mögen in Frage stellen, was
Jahrhunderten richtig schien, und eine Zeitlang mag das auch gutgehen

und angenommen werden, doch die Natur ist stark und mächtig,
auch in der Stille, wo sie Unnatürliches erträgt. Sie ist geduldig und
kann warten, weil nach allen Irrungen der Mensch doch wieder zu
ihren ewig gültigen Gesetzen zurückfindet, die in der Schöpfungsordnung

grundgelegt sind30.

Weil im Neuen Testament die Zweigeschlechtlichkeit in der
gegenseitigen Zuordnung gesehen und der objektive Tatbestand
teleologisch anerkannt wird, schliesst die Betonung des Vorrangs
des Mannes keine Demütigung und Herabsetzung der Frau ein. Aus
der asymmetrischen Beziehung der Geschlechter ergibt sich, dass
die Partnerschaft der Frau gegenüber dem Mann nicht darin
besteht, dass sie einen Teil der Arbeit übernimmt, die für gewöhnlich
der Mann zu leisten hat. Wohl gibt es eine Arbeitsteilung zwischen
Mann und Frau. Die Würde der Frau und hier besonders ihrer
Partnerschaft liegt jedoch nicht in dem, was sie tut, sondern darin,
dass beide Geschlechter sowohl in der ehelichen wie in der völkischen

und kirchlichen Gemeinschaft ein gemeinsames Ziel erstreben.

Aus dieser Zielbezogenheit besitzt die Frau ihre Würde in sich
selbst, in ihrem Frau-Sein.

Die Aufgabe der Frau ist eine tief religiöse. Nach Eph. 5 wird
die Frau nicht nur Braut des Mannes, sondern vor allem Braut

30 Vgl. F. J. J.Buytendijk, a.a.O., desgleichen Otto A.Piper, ebenfalls
a.a.O., Martha Moers, Das weibliche Seelenleben, 19644. - Esther Harding,
Der Weg der Frau, 19625.



— 160 —

Christi. Sie gehört Gott, und zwar dadurch, dass sie dem Mann
gehört. Von hier aus wird erst die geforderte Unterordnung der Frau
unter den Mann, die nichts mit Patriarchalismus und einem archaischen

Frauenbild zu tun hat, verständlich und in ihrer tiefsten
Bedeutung offenbar. Die so geforderte Unterordnung der Frau gibt
ihr die wahre Freiheit in der Hingabe und schützt sie vor übersteigerter

Hingabe an den Mann, weil sie weiss, dass sie Gott gehört.
Die vermännlichte Frau hingegen setzt sich über die Schöpfungsordnung

hinweg und enthüllt sich dann als hemmungslose
Weiblichkeit, die ihren eigentlichen Standort verloren hat. Je mehr sie
die ewigen Bindungen verhert, desto mehr verliert sie auch das
rechte Verhältnis zum Mann und tritt in dieselbe Horizontlosigkeit
ein, die auch in der reinen Diesseitskultur bereits tödliche Wirkungen

hervorbringt.
Die Frau hat eine ureigene Sphäre, die nur ihr vorbehalten ist,

die ihr eigene Lebensaufgabe, die höchste Anspannung und Kraftentfaltung

fordert, aber auch ihr grösstes Lebensglück bedeutet, und das ist
das Mutter-Sein. Darum ist auch ihr Hingabebedürfnis stärker, ihre
Opferbereitschaft ausgeprägter, sind ihr die sozialen Tugenden
naheliegender. Ihre Anlage ist von Natur aus auf das Mütterliche
ausgerichtet. Hier begegnet sich die Erkenntnis moderner Psychologie

mit der Auffassung des Apostels Paulus (l.Tim.2, 15). Die
Lebensaufgaben der Frau sind im allgemeinen durch das Mutter-
Sein auf eine ganz andere Grundlage gestellt als die des Mannes.
Vereinigt sich z.B. mit der Arbeit des Forschens und Lehrens auch
noch die Aufgabe der Mutter, dann übersteigt das menschliche
Kräfte und Möglichkeiten.

Das Mutter-Sein erfüllt sich niemals in sich selbst, und
dadurch berührt sich die Aufgabe der Frau in der Kirche so stark
mit dem Wesen der Kirche selbst, sie stellt dadurch einen Teil dieses

Wesens dar. Daher braucht sie auch nicht durch einen eigenen
Weiheakt in ihr Amt als Mutter berufen zu werden. Weil die Kirche

ein mitwirkendes Prinzip ist, dürfen wir sie als Mutter bezeichnen.

Christus wirkt in ihr und zieht sie zur Mitwirkung heran. Das
wird als der tiefste Grund dafür angesehen, dass die Frau nicht
Priester sein kann, denn damit wäre die eigentliche Bedeutung der
Frau in der Kirche aufgehoben und damit ein Teil des Wesens
der Kirche, dessen symbolhafte Darstellung der Frau anvertraut
wurde. Die Frau ist vor allem berufen, das verborgene Christusleben
in der Kirche zu symbolisieren. Sie soll das Apostolat des Schwei-



161

gens erfüllen. Auch im Leben der Kirche ist das Verborgene und
Stille der eigentliche Mutterschoss aller Dinge. Das mütterliche
Apostolat der Frau ist hier in seiner tiefsten Tiefe angedeutet.
Unserer Zeit mit ihrer Extrovertiertheit und Oberflächlichkeit, mit
ihrem Säkularismus und ihrer Gottentfremdung ist es vorbehalten,

im Wesen dieses Apostolates der Frau eine Diskriminierung zu
erblicken.

Gott hat den Menschen als Mann und Frau erschaffen. Das ist
auch für die Heilsordnung des Neuen Testamentes von Bedeutung,
wenn wir nicht die Einheit der Offenbarung in Frage stellen wollen.
«Christus ist der Bräutigam, die Kirche seine Braut. »Als Stellvertreter

und Mitarbeiter Christi müssen auch die Apostel und deren

Nachfolger in eine ähnliche Stellung zur Kirche treten. Sie sollten
den einen Bräutigam der Kirche sinnbildlich darstellen. Dafür
konnten naturgemäss nur Männer in Frage kommen31.» Die Frau
kann darum nicht Priester sein, sie kann nicht Vater sein für das

göttliche Leben im Geist, sondern ihr Wirken liegt in ihrem Sein
selbst. Sie ist nicht berufen, die Aufgabe des Logos zu erfüllen,
sondern sie hat das empfangene Leben zur Reife zu bringen, sie hat
Geist-Trägerin zu sein und gestaltende Liebe, wie wir sie bereits in
der apostolischen Zeit antreffen.

Die Frau ist vom Priestertum ausgeschlossen nicht wegen etwaiger

Minderwertigkeit, sondern wegen ihres Andersseins und ihrer Ander

swertigkeit, die auf einen andern Weg weist als in das priesterliche
Amt. Es müsste allerdings eine Selbstverständlichkeit sein, Frauen
in kirchliche Leitungsgremien, wie Kirchenvorstände und
Synodalräte zu berufen. Gleichberechtigung heisst noch nicht gleiche
Funktion. In der Auffächerung der kirchlichen Dienste muss und
wird die Frau die ihr gemässe Stellung finden. Vor allem sollte sie

sich mehr als bisher in der theologischen Wissenschaft engagieren,
wo sich in letzter Zeit in Forschung und Lehre einige Frauen
beachtlich zu betätigen wussten.

Das Pastoralkonzil der römisch-katholischen Kirche der
Niederlande hat erklärt: «Es ist wichtig, die Frau so bald wie möglich
in alle kirchlichen Aufgaben einzugliedern, bei denen ihre Mitwirkung

wenige oder geringfügige Probleme stellt. Die Entwicklung
könnte bis zu einem Vorstoss der Frauen zu allen kirchlichen
Funktionen erfolgen, ja bis zur Möglichkeit der Feier der Eucha-

31 G.Bichlmair, Der Mann Jesus, 19462, Seite 118.



— 162 —

ristie32. » Das entscheidende Problem ist aber aus den angeführten
Begründungen gerade die Feier der Eucharistie. In den andern
Aussagen dieser Erklärung ist kein Widerspruch zu dem zu sehen,

was bereits gefordert wurde. In den altkatholischen Bistümern sind
allenthalben Frauen in die leitenden Gremien wählbar. Allerdings
stellt sich mit Recht die Frage, ob der Frau nicht auch innerhalb
der Liturgie gewisse Dienste offenstehen mussten.

Bislang waren alle früher lebendigen Dienste in der Kirche, die

aus dem apostolischen Amt hervorgegangen waren, mehr oder
weniger eingefroren und zu Durchgangsstufen geworden,
einschliesslich des Diakonates. Hier eröffnen sich jedoch neue Möglichkeiten.

Daher ist es sicherlich zweckmässiger, die sogenannten
«niederen Weihen» nicht einfach abzuschaffen, sondern mit neuem
Leben zu erfüllen, da in ihnen unter Einschluss des Diakonates
auch die Frau ihr gemässe Aufgaben erfüllen könnte. Nach ihrem
gegenwärtigen Bildungsstand ist sie nicht nur imstande, sondern
geradezu berufen, Lesungen vorzutragen, den Gesang zu leiten und
vorzubeten. Es stünde auch gar nichts im Wege, sie je nach ihrer
Ausbildung predigen zu lassen. Inzwischen hat sie sich längst als

Religionslehrerin, als Fürsorgerin, Krankenpflegerin und Seelsorgehelferin

bewährt, nur wurden diese Dienste zuwenig in ihrem
eigentlichen und in der Urkirche gegebenen Sinn erkannt. Es gab
damals wie heute das Problem der unverheirateten Frau - als

Jungfrau oder Witwe -, und Paulus löst es in seiner Weise, indem
er diese Frauen mit kirchlichen Aufgaben betraut, die ihrer
fraulich-mütterlichen Prägung besonders entsprechen. Wir finden die
Stände der Witwen und Jungfrauen, ja auch das Amt der Diakonisse,

die weitgehend den Diakonen gleichgestellt ist und teilweise

sogar, vor allem im Osten, zum Klerus gezählt und durch
Handauflegung geweiht wird. Notwendig war ihr Dienst vor allem bei
der Taufe erwachsener Frauen. Ihre sonstigen Aufgaben bestanden
ausser in Gebet und Fürbitte in der Hilfe bei der Frauenkatechese,
in der Pflege von kranken Frauen, von Armen und Gefangenen und
in der Hausmission. Nach K.Algermissen33 scheint der Witwenstand

der Urkirche als asketisch-seelsorglich-karitative Einrichtung
mit dem Amt der Diakonisse im wesentlichen eins gewesen zu sein.
Neben Witwen wurden auch unverheiratete, später auch verheira-

32 Herder-Korrespondenz 1970, Seite 130.
33 K.Algermissen, Diakonissen in LThK, Band 3, Sp. 327-328.



— 163 —

tete, enthaltsam lebende Frauen als Diakonissen zugelassen, auch
sehr bald schon Sklavinnen, jedoch keine wiederverheirateten
Witwen34.

Im 6. Jahrhundert gab es an der Hagia Sophia in Konstantinopel

unter der Leitung eines Bischofs rund zwanzig Diakonissen. In
den alten Ritualbüchern der griechischen Kirche wird die Weihe
der Diakonissen als %eigoêsoîa bezeichnet. Sie dürfen die Stola
tragen, am Altar mit Darreichung des Kelches kommunizieren, den sie
selbst wieder auf den Altar zurückstellen dürfen. Trotzdem hat
auch die Ostkirche immer wieder wie das erste Nicaenum (can. 19)

betont, dass die Diakonissenweihe keine geistliche Vollmacht
übertrage, demnach nur ein Sakramentale sei35.

In der westlichen Kirche hat sich ein der Diakonissenweihe
ähnlicher Ritus bei der Jungfrauenweihe der Kartäuserinnen erhalten,

die dabei Manipel und Stola erhalten, jedoch nur die Epistel
singen dürfen36.

Mit dem Aufkommen des Mönchtums und der Frauenorden
traten die Diakonissen mehr und mehr in den Hintergrund und
starben schliesslich aus. Nähere geschichtliche Einzelheiten können
kaum erhoben werden. Ob die Diakonissenweihe ein Sakrament

war, müsste im Hinblick auf die noch nicht klar geprägte Fassung
des Sakramentsbegriffs in der damaligen Zeit geprüft werden. Denn
das Amt der Diakonisse ist bereits erloschen, als der Sakramentsbegriff

im 12. Jahrhundert fixiert wird, wie wir ihn gegenwärtig
verwenden. Wenn sich auch die Diakonissenweihe als Sakrament
geschichtlich nachweisen liesse, so wäre sie trotzdem kein Argument
für die Weihe von Frauen zu Priesterinnen. Auch die Berufung
zum Priesteramt, die viele Frauen heute zu verspüren behaupten,
ist allein nicht entscheidend, da niemand ein Recht darauf hat, die
Priesterweihe zu empfangen, wenn die Kirche in der von Christus

34 A.a.O.
35 Vgl. Hippolyt, Trad.Ap. cap. 37 und 47; syr.Didasc. cap. 14f. ; Lao-

dicea cap. 11 ; Epiphanius, Haer. 79, 4; Nicaenum I cap. 19; Plinius ad Trai-
anum cap. 112.

36 Raming, a.a.O., Seite 83, Anm. 57. Früher konnten die Kartäuso-
rinnen sicherlich auch das Evangelium singen. Hier ist der Verf. beizupflichten,

der nächste Satz der Anmerkung ist jedoch bezeichnend für manche ihrer
Beweisführungen : «Wonn ihnen beim Anlegen des Manipels vom Bischofgesagt
wird, handle mannhaft so dürfte sich darin die absurde Vorstellung ausdrük-
ken, dass Akte wie Evangelium- und Epistel-Lesen das Wesen der Frau an und
für sich übersteigen und eigentlich nur dem Mann als dem Vollmenschen'
vorbehalten sind. »



164

übertragenen Autorität dieses Amt verweigern muss. Das Verbot
der Frauenordination ist in der heilsgeschichtlichen Funktion der
Geschlechter verankert. Das Priesteramt muss der Frau darum auch bei
fortschreitender Emanzipation verschlossen bleiben. Das beruht
nicht auf geschlechtsspezifischen Unterschieden, auch nicht auf
menschlich weniger guter Eignung, daraus könnten höchstens konveniere

Gründe gewonnen werden, sondern einzig und allein auf dem
Willen des Erlösers Jesus Christus, der einheitlich und ohne Unterbrechung

von den Aposteln und den nachfolgenden Jahrhunderten befolgt
wurde. Die von den Befürwortern der Frauenordination vertretene
Meinung, «dass die Stellung der Frauen in der Kirche nicht auf ein
göttliches Gebot zurückgeht, sondern auf die soziologischen
Gegebenheiten der Gesellschaften, in denen sich seinerzeit Kirchen
entfalteten», wäre erst einmal zu beweisen37.

IX
Über die Gründe praktischer Art gegen das weibliche Priestertum

äusserte sich eine bedeutende Frau, die allerdings wie andere von
Ida Raming folgendermassen disqualifiziert wird : «Wenn Frauen
zuweilen diese Vorstellung von ihrem Wesen bestätigten, so ist das

keineswegs ein Beweis für die Richtigkeit der Auffassung ; denn als

manipulierter unfreier Mensch war und ist die Frau vielfach noch nicht in
der Lage, über sich selbst in eigenständiger und kompetenter Weise
etwas auszusagen38.» Bei all diesen Aussagen handle es sich um eine

Rekapitulation von «Männertheologie», die aus der mangelnden
Eigenständigkeit der Frau resultiere39. Trotzdem soll hier wenigstens

die Genannte, es handelt sich um Ida Friederike Görres, zu
Wort kommen. Sie schreibt: «Selbst Verfechterinnen der Priesterin
können kaum fordern, dass nur Mannweiber oder Neutren hier
zugelassen würden. Die ,weibliche' Frau würde gerade ihre besonderen

und wertvollen Begabungen, die sie anderswo segensreich und
unentbehrlich entfalten kann, hier eher als Handicap denn als
Förderung erfahren, und ihre typischen Schwächen als haushohe
Hindernisse.» - «Die Frau mit ihrem Drang, alles persönlich zu
nehmen', auf sich zu beziehen, den andern in ihr Gefühlsleben herein-

37 Camilla Härlin, «Die Kirche und das Rollendenken», in: Cancik-Can-
cik, Lindemaier, Scherff, Härlin, Grohmann, «Frau in Kirche und
Gesellschaft», 1972, Seite 108.

83 Ida Raming, a.a.O., Seite 224.
89 Ida Raming, a.a.O., Seite 224, Anm. 7.



165

zuholen, ihn für sich zu interessieren, ins Detail und ins Intime zu
gehen, ihn durch Affekte zu beeinflussen, ihn festzuhalten - sie

wäre hier schwer überfordert.» — «Allein schon die unbewusste und
ungewollte Ausstrahlung der Weiblichkeit ist ein Phänomen, das
sich dem Willen und der Kontrolle der Trägerin ebenso entzieht
wie die männlichen Reaktionen, die sie auslöst. » - «Wer nur etwas
Erfahrung, nüchterne Menschenkenntnis, Phantasie und, nicht zu
vergessen, Humor besitzt, könnte, ohne den Punkt auf jedes i zu
setzen, wohl abschätzen, wieviel peinliche, groteske, heikle, komische

und vollends unerträgliche Situationen sich zwangsläufig ergeben

mussten40.»
Ganzheitliches Denken ist auf die Realitäten gerichtet, die

unabhängig von allem Denken und Wollen bestehen. Es ist metaphysisch

aus Notwendigkeit und weiss daher um die Bindung der
unsichtbaren Übernatur an die Formen des sichtbaren irdischen
Daseins, wie sie im Gottmenschen Jesus Christus grundgelegt sind
und in den Sakramenten und ganz besonders im Priestertum in
Erscheinung treten. Dazu wird sich dieses Denken des organischen
Einheitszusammenhangs der geschichtlichen Entfaltung des Glaubens

bewusst bleiben und die Kirche immer als den fortlebenden
Christus in ihrem sakramentalen Wesenskern erfahren. Die einseitige

Ausserachtlassung der Tradition, die ja nicht nur Lehre,
sondern auch Praxis ist, wird den Wachstumsgesetzen des von Christus

geschenkten Lebens nicht gerecht. Sie zeigt sich gerade in der

Argumentation für das Priestertum der Frau und ist eine bedauerliche

Folge der subjektivierten und atomisierten Denkgewöhnung
des Menschen der Gegenwart, der vielfach die Fähigkeit zu lebendiger

Wirklichkeits- und Ganzheitsschau verloren hat. Ihm fällt
daher trotz dahinzielender Vernunftgründe der Weg zur gläubigen
Anerkennung eines wesensmässig unsichtbaren und übersinnlichen
Seins ausserordentlich schwer. Es gibt nur eine Wahrheit, die nur
durch eine ungetrübte Gesamtschau gewonnen werden kann.

Auffallend in der Argumentation für das Priestertum der Frau
ist das Ausweichen in nichttheologische Motive. Man sieht im
Priestertum, wie bereits dargelegt, eine Ordnungs- und Jurisdiktionsfunktion,

die selbstverständlich auch von einer Frau wahrgenommen

werden kann. Zahlreiche Frauen beweisen in Leitungsfunktionen

ungewöhnliche Begabungen und entwickeln oft ein erstaun-
40 Ida Friederike Görres, «Über die Weihe von Frauen zu Priestorin-

nen», in: Der christliche Sonntag, 1965, Seite 199.



— 166 —

liches Organisationstalent. Schliesslich gibt es in den Frauenorden
Oberinnen und Äbtissinnen mit weitreichender Jurisdiktion. Eine
Frau könnte durchaus einem Pfarramt mit seinen Verwaltungsaufgaben

vorstehen, ohne dabei Priester zu sein. Könnte die Frau
jedoch im priesterlichen Amt ihre Erfüllung finden, zu dem sie

nach dem göttlichen Willen nicht berufen sein kann Wenn es in
der Geschichte der Kirche, und dies gleich in ihren Anfängen, sogar
zum Verbot liturgischer Dienste seitens der Frau gekommen ist,
dann beruhte das sicher nicht auf einer Minderbewertung' der Frau,
sondern auf Missständen, die dadurch verursacht worden waren.
Wenn Paulus hart dagegen auftreten muss und beispielsweise der
Frau beim öffentlichen Auftreten zu liturgischen Diensten den
Schleier vorschreibt, dann mussten auch in der Gegenwart besondere

Ordnungen gelten z.B. bezüglich der Kleidung der Frau, wenn
man sie dazu heranziehen will, Lesungen zu halten, vorzubeten
oder gar die heilige Kommunion austeilen zu lassen41. Dabei waren
die liturgischen Dienste in den paulinischen Gemeinden, die von
der Frau wahrgenommen wurden, niemals priesterliche Dienste.

Muss zum Schluss noch darauf hingewiesen werden, dass die

gegenwärtige Krise der Theologie, die durch die wachsenden
Einflüsse der existenzialistischen und neomarxistischen Philosophie
verursacht wurde, nur durch Rückkehr zu Innerlichkeit und echter
Devotio überwunden werden kann, durch eine Theologie «auf den

Knien», gerade auch in dieser Frage? Wir werden nicht säkulari-
stisch vorgehen können und dürfen. Analog gelten hier Sätze, die

zu einem andern theologischen Problemkreis geschrieben wurden:
«Alle Scholastiker, die Gott dachten, waren Priester oder Mönche,
die Tag und Nacht beteten. Ihre Gedanken kamen eben als

Nachdenken auf wirkliches Handeln, auf einen tätig ergriffenen
Lebensweg. Anderseits erklärte mir einer meiner Studenten offen in
seiner Examensarbeit: ,Ich habe nie gebetet und weiss nicht, was
Gebet ist und bedeuten soll.' Es ist verboten und wäre Gotteslästerung,

mit diesem Jungen die Gottheit Christi zu diskutieren. Er
muss erst hineingeworfen werden in gemeinsame Erfahrung
begeisterten Lebens, bevor wir zu ihm von dem Geist hinter allen
Begeisterungen sprechen dürfen»42. Das Gebet entspringt aus lebendigem

41 In einer römisch-katholischen Pfarrei teilte ein Mädchen im Minikleid
die Kommunion aus.

42 E.Rosenstock-Huessy, Des Christen Zukunft oder Wir überholen die
Moderne, 1965, Seite 130.



— 167 —

und demütigem Glauben, der allein die volle Erfassung der
Wirklichkeit garantiert. Ein neues und vertieftes Verständnis der Frau
und ihrer Dienste in der Kirche ist jedoch unabweisbar. Es wird
erreicht werden, wenn man Bedeutung und Umfang des apostolischen

Amtes besser zu erkennen sich bemüht, wenn man aus den

unversiegbaren Quellen der Heiligen Schrift und der einmütigen
Überlieferung der Kirche schöpft. Wird die Kirche wieder als
örtliche Kultgemeinschaft in vertikaler und horizontaler Dimension
erfahren, so wird auch eine grössere Vielgestaltigkeit des kirchlichen

Lebens möglich sein und die Mitverantwortung aller und
ihre Mitwirkung, auch der Frauen, selbstverständlich werden an
der Stelle und in der Rolle, die ihnen von Gott zukommt43.

Bonn Kurt Pursch

43 Weitere Literatur : J. Brothers, Frauen im kirchlichen Amt. Concilium

1972, Seiten 760ff. - H. Cancik, Die neutestamentlichen Aussagen über
Geschlecht, Ehe, Frau, in: Canoik-Cancik, Lindemaier, Scherff, Härlin,
Grohmann, «Frau in Kirche und Gesellschaft», 1972. - F.X.Durwell,
Priestertum und Kirche. Theologie der Gegenwart 1970, Seiten lOff. - R.van
Eyden, Das liturgische Amt der Frau. Concilium 1972, Seiten 107ff. -
E. Gössmann, Die Frau als Priester. Concilium 1968, Seiten 292ff. - L. Gop-
pelt, Jesus und die «Haustafel»-Tradition, in: Orientierung an Jesus, 1973
(Festgabe für Josef Schmid). - H.Harmsen, Die Frau heute - Fragen an die
Kirche. Theologie der Gegenwart 1966, Seiten 71ff. - G. H einzelmann, Wir
schweigen nicht länger, 1964. - F.Leist, Liebe und Geschlecht, 1970. -
X.Leon-Dufour, Die Evangelien und der historische Jesus, 1966. -
J.Th.Münch, Sollen Frauen in der Kirche schweigen Der christliche Sonntag

1965, Seite 261 f. - Dies., Katholische Priesterinnen. Ebd., Seiten 325ff.
- F.X.Remberger, Priestertum der Frau? Theologie der Gegenwart 1696,
Seiten 130ff. - M.C.Vanhengel, Die Rolle des Priesters in der Symbolik der
Sakramente. Theologie der Gegenwart 1966, Seiten 137ff. - A.Wikenhau-
ser/J. Schmid, Einleitung in das Neue Testament, 1973. - T. Wolff, Studien
zu C.G.Jungs Psychologie, 1959.

In der hier und in den Anmerkungen aufgeführten Literatur sind
gleicherweise Gegner wie Befürworter des Priestertums der Frau berücksichtigt
worden, doch gerade durch die Vertreter des gegenteiligen Standpunktes
wurde ich in meiner Ansicht bestärkt, indem aus den von ihnen angestellten
Überlegungen und den von ihnen angeführten Tatbeständen entgegengesetzte

Konsequenzen zu ziehen waren. Zu den einzelnen Abschnitten werden
weitere Einzeluntorsuchungen von Nutzen sein, die naturgemäss im Rahmen
eines solchen Beitrags nicht möglich waren.


	Frauen als Priester

