
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 2-3

Artikel: Apostolisches Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus,
Irenäus und Ignatius von Antiochien [Schluss]

Autor: Stalder, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 100 —

Apostolische Sukzession und Eucharistie

bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien
(Schluss*)

Dies scheint mir das pneumatologisch und ekklesiologisch
allein mögliche und sachgemässe Verhalten zu sein : man kann auf
kein formales, abstraktes Kriterium rekurrieren. Das bedeutet aber
nicht die Legitimation der Relativierung oder eines beliebigen
Pluralismus. Die Einheit des Evangeliums muss sich bestätigen und
ausweisen lassen. Das muss vom Evangelium und vom Heiligen
Geist erwartet werden, kann aber nur konkret erfolgen, indem sich
die Verkündiger gegenseitig «ihr» Evangelium vorlegen und zur
Feststellung der Übereinstimmung gelangen.

Dies gilt indes nicht nur für die Apostel, es muss sich auch bei
den nachfolgenden Verkündigern so verhalten, d. h. die Kontinuität
sowohl der Verkündiger als auch ihrer Verkündigung - keines ist
ohne das andere - muss sich aufweisen lassen. Ich kann nicht
beweisen — vielleicht wäre es aber möglich -, dass Irenäus genau die
gleichen Überlegungen angestellt hätte. Das aber scheint mir
offenkundig zu sein, dass, was er schreibt, dieser Grundlage entspricht
und von da her, wie ich meine, am besten und vollständigsten
erklärt werden kann. Wenn er von dieser Grundlage aus denkt, ist es

sinnvoll, dass er nach der Übereinstimmung der kirchlichen
Verkündiger und ihrer Verkündigung sowohl in ihrer historischen
Abfolge als auch für seine Gegenwart fragt und dass er diese
Übereinstimmung, da er sie feststellen kann, als Ausweis für die Sachtreue
und Wahrheit der kirchlichen Verkündigung betrachtet, ohne sich
auf ein formales Kriterium oder auf ein abstraktes Prinzip zu berufen,

weder auf ein rechtliches noch auf ein theoretisches, und ohne
sich auf eine «Amtsgnade»16 im Sinne einer automatisch wirkenden
Kraft zur irrtumslosen Wahrheitsproklamation zu stützen.

* Siehe IKZ 62 (1972), Heft 4, S. 231-244.
16 Dass «charisma veritatis» kaum im Sinne so verstandener «Amtsgnade»

gemeint sein wird, wurde oben gezeigt. Welche Wirklichkeit mit dem
Ausdruck «Amtsgnade» angesprochen werden könnte, so dass das Wort
seinen, wie ich meine, sachlich wichtigen Sinn erhielte, müsste eigens untersucht

werden, was hier nicht geschehen kann. Sicher genügt es nicht, einfach
zu behaupten, dass sie gegeben werde und dies und jenes «bewirke». Man
muss schon zeigen können, worin sie «besteht», wie sie das tut, was ihr
zugeschrieben wird, und was dort anders ist, wo sie fehlt.



— 101 —

Was Irenäus mit der «Traditio... ab apostolis, quae per successions

presbyterum in ecclesiis custoditur » (III, 2,2) oder mit ähnlichen
Ausdrücken und den dazugehörigen Ausführungen, kurz, was bei ihm
«apostolische Sukzession» meint, möchte ich darum wie folgt
umschreiben : Apostolische Sukzession meint a) die Anerkennung der für
die Kirche fundamentalen und unerlässlichen Notwendigkeit der
Kontinuität und Identität der Verkündigung des Evangeliums. Sie

ist b) der Aufweis, wie dieses Grunderfordernis und somit dieses
Fundament verwirklicht wurde, verwirklicht ist und allein verwirklicht
werden kann und muss, nämlich durch die Weitergabe des apostolischen

Zeugnisses, der apostolischen Tradition von jedem Leiter in
jeder Kirche zu seinem Nachfolger, wobei sich die Kontinuität der
Verkündigung in der Sukzession der Verkündiger und die Sukzession
der Verkündiger in der Kontinuität der Verkündigung ereignet und
beides sich in der Übereinstimmung von Verkündigern und Verkündigung

bestätigt17, c) Dieses Geschehen ist sowohl Gabe als Aufgabe ;

es ist weder in formalen Kriterien und Prinzipien oder in automatisch

wirkenden Kräften begründet, noch durch solche Grössen
gesichert ; es ist aber vom Heiligen Geist zu erwarten und muss darum
auch immer wieder als Wirklichkeit aufgezeigt werden können, d)
Auch die apostolische Sukzession selber ist keine formale Wahrheitsgarantie18.

Dass ein Bischof Nachfolger seines Vorgängers ist, be-

17 Sollte vielleicht die Stelle Ad hanc enim ecclesiam propter potiorem
principalitatem necesse est omnem convenire ecclesiam (III, 3,2) in diesen
Gedankengang einzuordnen und von hier aus zu verstehen sein Sie besagte
dann : im gleichen Sinn wie Paulus den Uraposteln sein Evangelium
vorlegte, muss die Übereinstimmung von Verkündigern und Verkündigung
immer wieder festgestellt werden. Dazu ist die Kirche von Rom besonders
geeignet, weil, wie das Beispiel Polykarps zeigt (III, 3,4), dieses gegenseitige
Feststellen in ihr ab his, qui sunt undique, schon immer und mit besonderer
Wirksamkeit im Gang war. Darum kann und muss sich die Übereinstimmung

von Verkündigern und Verkündigung gerade in der Übereinstimmung
mit der Kirche von Rom bestätigen. Dabei wäre vorausgesetzt und impliziert,

dass dies auch zwischen allen andern Kirchen geschehen müsste, nur
anderwärts nicht die gleiche paradigmatische Signifikanz hätte.

18 Darum empfiehlt es sich nicht, die Gemeinde von Rom oder den
Einzelbischof als «Garanten» der apostolischen Überlieferung zu bezeichnen
oder von der «Sukzessionstheorie» zu sagen, dass sie den Bisehof als Träger
der rechten Überlieferung «sichere», wie Jochen Martin, Der priesterliche
Dienst III, Die Genese des Amtspriesterums in der frühen Kircho, Quaestio-
nes Disputatae Bd. 48, Herder, Freiburg 1972, S.96f, es neuestens wieder
tut, obwohl er auf derselben Seite 97 unter Hinweis auf IV, 26,3 ff zugleich
sagt, dass Irenäus auch mit Bischöfen rechne, die ihrem Auftrag nicht
gerecht werden. Zwar ist der Bischof durch die Sukzession zur Weiterverkün-



— 102 —

weist nicht, dass er treuer Zeuge der Wahrheit ist. Aber dass ein
Bischof keinen Nachfolger hat oder ihm etwas anderes als das

Evangelium weitergibt, beweist, dass die Kirche am betreffenden
Ort bedroht ist oder zu leben aufgehört hat. Insofern muss die
Identität in der Sukzession und die Sukzession in der Identität der
Verkündigung auch historisch aufgewiesen werden können. Darum
spricht Irenäus nie bloss formal; er zeigt alles, was er aufzeigen
will, am konkreten Inhalt des Evangeliums auf.

Insofern weist das irenäische Reden von der apostolischen
Sukzession eine ähnliche Struktur auf, wie sie bei der Kanonbildung

zu beobachten ist. Auch die Auswahl des Kanons gründet
nicht in formalen Kriterien und wird nicht aus abstrakten Prinzipien

deduziert; sie erfolgt in konkreten, bekenntnisartigen Feststellungen

der Kirchen, dass diese und diese Schriften sich als die
Primärzeugnisse des Evangeliums erwiesen haben und darum
massgeblich sind. Kein historischer Aufweis vermag diesen Anspruch zu
begründen; dennoch darf ein historischer Wahrscheinlichkeitshin-

digung der Wahrheit berufen, und es soll auch immer wieder festgestellt
werden können, dass er dies in Treue tut. Insofern ist die Gemeinde an ihn
gewiesen. Im Sinne dieses Sachverhaltes könnte man ihn als «Garanten»
bezeichnen. »4ber es ist, wie gesagt, nicht gut, es zu tun. Denn alle
Ausdrücke des Garantierens oder der Sicherung rufen faktisch der Meinung, als
könnte man von einem neutralen Beobachterposten aus zusehen und
kontrollieren, wie durch irgendeinen Mechanismus die Wahrheit gesichert und
garantiert werden kann. Mit einer solchen Position hat man sich aber ausserhalb

des Glaubens gestellt. Wo das geschieht, und es geschieht nicht selten,
kann man der Kritik Karl Barths (vgl. oben Anm. 7) ihre Berechtigung nicht
absprechen.

Andererseits ist es auch wieder seltsam, wenn man, wie es oft
geschieht, der apostolischen Sukzession, weil sie keine neutralen Sicherheiten
zu bieten vermag, die Bedeutung überhaupt abspricht. Das nimmt sich so
aus, wie wenn man in Kriegszeiten, weil der Bäcker keine Garantien für
ununterbrochene Lieferungen bieten kann, überhaupt kein Brot bei ihm kaufen

wollte. Gewiss, der geschichtliche Nachweis der Kontinuität der Kirche,
ihres Amtes und ihrer Verkündigung garantiert nicht den Glauben der
Nachfolgenden. Dennoch muss diese Kontinuität da sein und aufgewiesen
werden können, wenn nicht die Kirche als menschliche Gemeinschaft geleugnet

werden soll, die aus und in der Sendung der Apostel lebt. Der Regress
auf die Heilige Schrift und den Heiligen Geist allein klärt die Dinge nicht,
die hier zur Sprache kommen müssen ; zu einem grossen Teil unterschlägt er
sie mit. Denn die gleichen Fragen, die sich hinsichtlich der Kontinuität der
Kirche und ihrer Verkündigung stellen, stellen sich sowohl hinsichtlich der
Bibel selbst als auch hinsichtlich ihrer Erklärung und der Verkündigung, wie
sich umgekehrt die Wahrheit der Heiligen Schrift in der Existenz und
Kontinuität einer menschlichen Gemeinschaft, ihrer Struktur und Verkündigung
bestätigen muss, eben im Vollzug apostolischer Sukzession.



— 103 —

weis dafür nicht fehlen, dass die Feststellung des Glaubens kein
Willkürurteil ist.

Wenn ich selber der Meinung bin, dass so verstandene und
vollzogene apostolische Sukzession für das Leben der Kirche
konstitutiv sei, so kann ich, wenn ich von der Darstellung der irenäi-
schen Sicht auf unsere heutige Situation blicke, nicht leugnen, dass

an einem Punkt eine Schwierigkeit besteht, die weiterer Klärung
bedarf. Ich denke an das Postulat der Übereinstimmung von
Verkündigern und Verkündigung und an den Aufweis dieser
Übereinstimmung. Es wird sich kaum bezweifeln lassen, dass Irenäus dabei
an die ganze Verkündigung, den ganzen Glauben und nicht nur an
einige herausgepickte Sätze denkt. Dennoch vollzieht er den Nachweis

der Übereinstimmung in der Zuspitzung auf die Auseinandersetzung

mit den Gnostikern. Von da her stellt sich mir die Frage,
ob ein solcher Nachweis anders überhaupt durchführbar sei als in
derartigen konkreten Zuspitzungen, wie sie immer wieder durch
bestimmte Entscheidungssituationen gefordert werden, welche die

lebendige Ganzheit des Glaubens zutage treten lassen.

III
Clemens Romanus

Irenäus hat sich mit Häretikern auseinanderzusetzen, die sich
selber kaum zur katholischen Kirche zählen. Sie sprechen zwar
auch von Jesus Christus und wollen ebenfalls Verkündiger der
christlichen Wahrheit sein - ihr Treiben wirkt darum verwirrend
und bedrohlich in die Kirche hinein; indem sie sich aber als Besitzer

einer weit höhern Wahrheit verstehen und auf die Kirche
herabblicken, betrachten sie sich selber auch gar nicht mehr als Glieder

dieser Kirche. Insofern geht es in den Ausführungen des
Irenäus um einen Kampf um die Wahrheit mit konkurrierenden Gegnern

ausserhalb der Kirche. Demgegenüber hat es der dem
römischen Bischof Clemens zugeschriebene Brief mit einer völlig
kircheninternen Auseinandersetzung in der Kirche von Korinth zu
tun, bei der es nicht um eine Frage der getreuen Wiedergabe der
apostolischen Wahrheit geht, jedenfalls nicht unmittelbar, sondern
um die Frage der rechtmässigen Ordnung, d.h. um die Frage, ob
und mit welchem Recht es in der Kirche Ämter geben und welche
Autorität ihnen zukommen soll, in welcher Weise ihnen Respekt zu



— 104 —

erweisen sei19. Clemens muss darum anders argumentieren als
Irenäus. Die Gegner des Irenäus bestreiten nicht, dass es ein von Gott
geschenktes Evangelium gebe und dass es anzunehmen sei. Die
Frage ist, was die Botschaft und Wahrheit des Evangeliums
ausmache. Die «Aufrührer» in Korinth dagegen bestreiten vielleicht
(vgl. Anm. 19), dass es ein von Christus geordnetes Amt gebe, oder
vielleicht auch nur, dass die in ihrer Gemeinde wirkenden Vertreter
dieses Amtes die rechten Leute für ihre Aufgabe seien. Im ersten
Fall ist es selbstverständlich, dass Clemens nachweisen muss, dass

es ein von Christus gewolltes Amt gibt. Aber auch im zweiten Fall,
d.h. zur Beantwortung der Frage, wie Vertreter dieses Amtes zu
respektieren seien, müsste er auf breiter Basis die Begründung und
Bedeutung dieses Amtes darlegen. So spielt es faktisch keine Rolle,
welche der beiden möglichen Streitsituationen vorauszusetzen ist.

Von 37,1 an steuert der Brief direkt auf die Streitfrage zu. Er
charakterisiert das Leben einer christlichen Gemeinde und ihrer
Glieder als Kriegsdienst, was sich ihm aus den neutestamentlichen
Briefen und von vielen andern Orten her nahelegt. Er betont dabei

19 So wird jedenfalls im Brief selber die Sache dargestellt. Natürlich
wäre es möglich, dass sich die Dinge in Korinth anders verhalten hätten. Es
könnte sich um ein Aufleben hellenistisch-gnostischer Strömungen gehandelt
haben, also grundsätzlich um dieselben Positionen wie diejenigen, mit denen
Irenäus sich auseinandersetzt. Und in diesem Fall wäre es möglich, dass
Clemens nicht genügend informiert war oder dass er nicht auf die theologischen
Sachfragen eingehen, sondern die Angelegenheit auf die Ebene der
Ordnungsfrage abschieben wollte, um sie so leichter erledigen zu können. Träfe
das Zweite zu, bekäme die These des Briefs eine ganz spezielle Bedeutung.
Die Frage der Ordnung würde nämlich der Frage der Wahrheit übergeordnet,

und der Brief erhielte den Sinn, dass die nach göttlicher .Anordnung
eingesetzten Leiter der Gemeinde kraft dieser Einsetzung eo ipso auch die
Inhaber der Wahrheit seien, dass deshalb Wahrheitsfragen gar nicht zu stellen,
zu erörtern und zu beantworten wären, dass vielmehr einfach gehorcht werden

müsse. Da wir jedoch über die Vorgänge in Korinth nicht mehr wissen,
als was der Brief selber uns sagt, ist es m.E. einem kritischen Forscher
nicht erlaubt, das Schreiben auf Grund von Annahmen zu interpretieren
und einzuordnen, die sich nicht aus dem Brief selbst belegen lassen. Darum
ist auch die Meinung, die Jochen Martin in dem in Anm. 18 genannten Buch,
S.72, vertritt, wonach die «Gegner» in Korinth für «das Recht der freien,
eben nicht eingesetzten Dienste und wahrscheinlich auch gegen die
Lebenslänglichkeit der kirchlichen Dienste» eingetreten seien, ebensosehr als
willkürlich zu bezeichnen wie die Konsequenzen, die sich daraus ergeben. Nach
dieser Meinung müsste man entweder annehmen, Clemens hätte gewusst,
worum es den «Gegnern» in Korinth ging, und hätte ihnen böswillig
schlechte Motive, wie Neid und dergleichen, unterschoben, oder er hätte
solche Motive angenommen, weil er die wirkliche Meinung der «Gegner» nicht
kannte. Wäre das Zweite anzunehmen, dürfte der Brief nicht als Ablehnung



— 105 —

die strenge Über-, Unter- und Zuordnung, die in einer Armee
herrscht, und fügt bei, dass das Ganze ohne diese Ordnungsstruktur

nicht funktionieren könnte, nicht brauchbar wäre (37,4: «kai
en toutois chresis»)20. Man kann im Zweifel sein, ob der Gedanke,
dass die »Armee ohne die strenge Ordnungsstruktur nicht funktionieren

könnte, nur eine angehängte verstärkende Bemerkung
darstelle, etwa im Sinn eines «anders könnte die Armee ja auch gar
nicht funktionieren », oder ob diese Beifügung gerade den Hauptakzent

trage, so dass die Ordnung gerade durch das Erfordernis ihrer
Zweckdienlichkeit begründet wäre. Beides hätte seinen guten Sinn
und seine Gefahr. Situiert man Ordnung im Pragmatismus der
Zweckdienlichkeit, so kann damit jede Sachdiskussion totgeschlagen

und ein Diktaturregiment errichtet werden. Dasselbe kann
man auch mit dem Gedanken tun, dass Ordnung als solche etwas
Fundamentales sei. Andererseits hebt die Missbrauchbarkeit dieser
Sätze ihre Wahrheit nicht auf, dass nämlich gute Ordnung immer
Ordnung für etwas ist, dass sie aber auch für sich selbst gut ist und
darum auch für sich selbst begründet sein muss. Die Missbrauchbarkeit

solcher Sätze lebt gerade von ihrer Wahrheit und bestätigt
sie indirekt.

An den Hinweis auf die Ordnungsstruktur eines Heeres
schliesst in 37,5 das nicht minder verbreitete Bild vom Leib, das

der sogenannten «freien Dienste» verstanden werden, da der Briefverfasser
überhaupt nichts davon wusste, dass es um diese Frage ging. Im ersten Fall
hätte der Brief die vorhin angedeutete fatale Tendenz, und dem Verfasser
müsste Verlogenheit vorgeworfen werden, was der Historiker ohne direkte
Belege nicht tun darf.

»Aus dem Brief selbst kann nicht einmal mit Sicherheit geschlossen werden,

dass die «Gegner» ein von Christus angeordnetes Amt an sich ablehnten.

Die weitausholende Begründung, die Clemens für dieses Amt gibt, lässt
dies zwar als wahrscheinlich vermuten; sicher ist es aber nicht. Es wäre
durchaus möglich, dass sio ein solches »Amt an sich anerkennen würden, aber
im konkreten Fall den Vertretern dieses Amtes die persönliche Legitimation
und Eignung zur Amtsführung bestritten. Nach den Erfahrungen bei heutigen

Pfarrwahlen ist es jedenfalls gar nicht so selten, dass man einen Pfarrer
weghaben möchte, obwohl es niemandem einfällt zu bestreiten, dass es ein
von Christus gewolltes Amt geben solle.

20 Ob Clemens nur allgemein an die Struktur einer Armee denkt oder
ob er eine bestimmte Armee vor Augen hat und ob dies die römische »»rmee
ist (so z.B. J.A.Fischer, Die apostolischen Väter, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt, S.73, Anm. 220) oder die sich als Heer verstehende
Gemeinde von Qumran, ist zwar nicht ganz unerheblich, spielt aber doch
keine letztentscheidende Rolle und kann hier jedenfalls nicht näher untersucht

werden. Vgl. dazu »4. Jaubert, Les sources de la conception militaire de
l'église en I Clément 37, Vigiliae Christianae 18 (1964), S. 74-84.



106

mit der Verschiedenheit der Glieder und ihrer Funktionen das
gegenseitige Aufeinanderangewiesensein betont. Wie 38,1 ff zeigt,
gebraucht Clemens dieses Bild aber nicht bloss um der formalen
Ordnungsaspekte willen. Es ist ihm noch besonders deshalb wichtig,
weil die christliche Gemeinde ein Leib ist, in dessen Dienstgefüge
ein jeder seiner Ganzheit nach in Christus erhalten und gerettet
werden soll. Angesichts dessen, dass uns solches zuteil wird, obwohl
wir nach 39,1 ff nur Lehm und vor Gott unrein sind, soll niemand
sich selbst überheben.

Deshalb können wir, wie in 40 f ausgeführt wird, Gott nicht
nach unserm Belieben dienen. Schon im alttestamentlichen Opferdienst

war es so, dass nur zu festgesetzten Stunden, nur an einem
bestimmten Ort und nur von bestimmten Personen Opfer
dargebracht werden durften, wenn sie Gott wohlgefällig werden sollten,
wobei überdies den Hohepriestern, Priestern, Leviten und Laien
ihre je besondern Verrichtungen zugewiesen waren. Wer wider diesen

Willen handelte, wurde mit dem Tode bestraft (41,3). So21 soll
auch in der christlichen Gemeinde jeder an dem ihm zukommenden
Ort seinen Dienst tun (41,1).

Wie sich dies in der Kirche verhält, wird in Kap. 42 bis 44
dargetan. Da hören wir zunächst die berühmten Sätze: «Die Apostel
empfingen für uns die frohe Botschaft von dem Herrn Jesus Christus,

Jesus, der Christus war von Gott gesandt. Christus ist also

von Gott, die Apostel von Christus; beides erfolgte also in guter
Ordnung aus dem Willen Gottes» (42, 1.2). Durch die Auferwek-
kung Christi mit Gewissheit erfüllt und im Wort Gottes gefestigt,
zogen die Apostel mit der Fülle des Heiligen Geistes aus, die
Botschaft vom kommenden Reich Gottes zu verkündigen (42,3). Sie

predigten dann in Stadt und Land und setzten die Erstlinge ihrer
21 Der Hinweis auf den alttestamentlichen Opferdienst will allein betonen,

dass ein Gott wohlgefälliger Dienst nicht willkürlich sein kann, sondern
in jeder Hinsicht dem Willen Gottes entsprechen muss, der jedem seine
besondere Aufgabe zuteilt. Dass Clemens die alttestamentliche Opferordnung
nicht als solche auf die Dienste in der christlichen Gemeinde übertragen will,
ist in neuerer Zeit mehrfach dargetan worden. Vgl. ausser J.Martin am
Anm. 18 a.O., S.73f, besonders Ray Robert Noll, S. J., Recherches sur les
origines du sacerdoce ministériel chez les pères apostoliques, Diss. Strass-
burg 1970, Masch.- Schrift, Englisch mit französischer Zusammenfassung,
S. 11 ff. (Nebst wertvollen Hinweisen verdanke ich auch die Möglichkeit,
diese sorgfältige Arbeit zu benützen, Herrn Prof. Dr. Willy Rordorf, Neuenburg).

Über einige Arbeiten, welche die entgegengesetzte Ansieht vertreten,
referiert Jean Colson, Ministre de Jésus Christ ou le sacerdoce de l'évangile,
Beauchesne et ses fils, Paris 1966, S.217ff.



— 107 —

Arbeit, nachdem sie sie im Geist geprüft hatten, als Bischöfe und
Diakone ein für die, welche fürderhin zum Glauben kommen würden.

Die Aussagenreihe nimmt sich so einfach aus, dass man leicht, zu
leicht glaubt, es liege klar auf der Hand, was intendiert und im einzelnen

gemeint sei, nämlich durch die Reihe Gott-Christus-Apostel-
«Bischöfe und Diakone» zum Schluss zu führen, dass die «Bischöfe und
Diakone» genau gleich von Gott seien wie die Apostel von Christus und
Christus von Gott. Oder es legt sich einem das Bild eines Verteilernetzes

nahe, das von einer Hauptleitung über Quartierleitungen und
Strassenleitungen zu den Verbrauchern führt. Näheres Zusehen zeigt
aber sofort, dass die Sache komplexer ist. Gewiss ist es die Absicht,
die «Bischöfe und Diakone» als Glieder einer von Gott gegebenen
Struktur zu bezeichnen und sie insofern auf den Willen Gottes
zurückzuführen. Das trifft jedoch nur in einem bestimmten, genauer zu
eruierenden Sinn zu. Es kann zwar kein Zweifel bestehen, dass das
« eutaktos » in 42,2 dem « en to idio tagmati » von 41,1, dem « taxei » von
40,1, dem «hypotage mia» von 37,5 und dem «eutaktos » von 37,2
entspricht und dass die Wohlgeordnetheit für Clemens ein Anzeichen von
Sachgemässheit und Gottgewolltheit darstellt. Der Faktor der
Wohlgeordnetheit ist aber durch sehr verschiedene Momente konstituiert,
so dass man daraus keine beliebigen Schlüsse ziehen kann. So besteht
sowohl beim Heer als auch beim Leib und beim alttestamentlichen
Opferdienst das «Ordnungssystem» aus gleichzeitig zusammenwirkenden

Elementen. Im «Ordnungssystem» Gott-Christus-Apostel-
«Bischöfe und Diakone» sind sich die Elemente durch eine zeitliche
Folge verbunden. Die Wohlgeordnetheit bezieht sich also auf das

sinnvolle Zusammenwirken verschiedener Elemente mit verschiedenen

Funktionen ; der Akzent liegt somit darauf, dass Verschiedenes
gerade in und dank seiner Verschiedenheit in eins zusammenwirkt. Für
die Reihe von Kap. 42 ist dies schon dadurch gegeben, dass Clemens
sicher nicht sagen will, das Verhältnis der Apostel zu Christus sei

gleich wie das Verhältnis Christi zu Gott. So kann man aus der Reihe
auch nicht den Schluss ziehen, das Verhältnis der Bischöfe zu den

Aposteln sei gleich wie das Verhältnis der Apostel zu Christus. Die
Rede von der Wohlgeordnetheit verlangt allerdings, dass mindestens
unter einem Aspekt eine verbindende Einheit besteht, die vom ersten
begründenden Glied ausgeht. Dieser eine Aspekt besteht im Senden
bzw. Gesandtsein. Innerhalb dieses einen Aspektes können aber
beträchtliche Unterschiede bestehen. Wenn Gott Christus und Christus



— 108 —

die Apostel sendet, muss das Senden Gottes nicht genau gleich
gemeint sein wie das Senden Christi, und erst recht muss das « Senden »

der Apostel nicht gleich verstanden sein wie das Senden Gottes. Es ist
denn auch gar nicht von einem « Senden» der »Apostel die Rede,
sondern von ihrem «Einsetzen». Die Verschiedenheit im Sendungshandeln

der verschiedenen Glieder der Reihe ist in den qualitativen
Unterschieden zwischen ihnen von selbst gegeben. Hinsichtlich des Schritts
von den »Aposteln zu den «Bischöfen und Diakonen» wird das Besondere
nicht nur durch die Verwendung eines andern Wortes (sc. «einsetzen»)

angedeutet, sondern in Kap. 43-44,2 auch ausdrücklich zur
Sprache gebracht. Es geschieht, indem das Tun der Apostel mit dem

verglichen wird, was Moses nach Num. 17 getan hat22 : wie Moses den
entstandenen Streit um die Priesterwürde durch ein Gottesurteil für
immer entschied, so taten es zum voraus auch die Apostel hinsichtlich
der «episkope ». Wie Moses dabei - gleich wie in Hebr. 3,5.2 — als der
«treue Diener im ganzen Hause» bezeichnet wird, so wird von den

Aposteln als « den von Gott in Christus mit diesem Werk Betrauten »

gesprochen (43,1). Sowohl Moses als auch die Apostel werden somit als

Bevollmächtigte Gottes angesehen, die kraft ihres Auftrages und
kraft der ihnen in diesem Auftrag überbundenen Verantwortung
handeln23, d. h. gerade weil sie beauftragt sind, handeln sie in eigener
Verantwortung, sind sie persönlich für die Durchführung des Auftrags
verantwortlich. Die Beauftragung hebt ihre eigene Verantwortung
nicht auf, sondern begründet und fordert sie. Der Vergleich mit Moses
soll also die eigenverantwortliche Anordnung der Apostel als
rechtmässig ausweisen und sie gegen den Vorwurf der Eigenmächtigkeit
schützen. Wie sehr die Stelle 43,1 so gemeint ist, zeigt die Form der
rhetorischen Frage : «Was ist daran verwunderlich, dass die von Gott
in Christus mit diesem Werk Betrauten die Vorerwähnten (sc. die
«Bischöfe und Diakone)» einsetzten Wo doch auch Moses... »In der
Reihe von Gott-von Christus-von den Aposteln hat also das «von»

23 Besonders von R.R.Noll am in Anm.21 a.O., S. 19ff, wird herausgestellt,

dass nicht etwa die alttestamentliche Priesterwürde mit der
«episkope» der neutestamentlichen Gemeinde verglichen wird. Der ausgebrochene

Streit um die Priesterwürde hier und der erwartete Streit um die
«episkope» dort stellt nur eine gleichgeartete Situation für ein vergleichbares
Verhalten dar. Gegenstand des Vergleichs ist aber allein das Entscheidungsverhalten

und seine Intention einerseits bei Moses, andererseits bei den
»'»postein.

23 J.Colson bezeichnet sie darum an dem in Anm. 21 genannten Ort,
S.239, als «schelichim». Ebenso schon Gregory Dix, The Ministry in the
early Church, London 1946, z.B. S. 258ff.



— 109 —

jedesmal seine eigene Bedeutung. Beim Senden Gottes und Christi
wäre es unsachgemäss, von ihrer Verantwortung zu reden. Beim Tun
der Apostel wird sie betont. Mit Recht hebt Colson24 hervor, dass sich
Clemens nie darauf beruft, Gott oder Christus hätten den Aposteln
den Auftrag gegeben, Bischöfe und Diakone einzusetzen. Bei Clemens
findet sich denn auch nur die Reihe Gott-Christus-Apostel. Das
vierte Glied «Bischöfe und Diakone» ist nicht von Clemens, sondern

von mir beigefügt worden. Es ist sehr wohl möglich, dass Clemens es

nicht nur zufällig nicht beifügte, sondern dass er es bewusst vermied.
Dennoch kann kein Zweifel bestehen, dass die Einsetzung von

«Bischöfen und Diakonen» durch die Apostel nach der Meinung des

Clemens dem Willen Gottes entsprach, sonst würde das Ziel seiner

ganzen Argumentation, die auf der Betonung des göttlichen Willens
beruht, gerade am kritischen Punkt hinfällig. Der Wille Gottes wird
aber nicht etwa irgendeinem Automatismus oder einem formalen
Prinzip gleichgesetzt. Vielmehr geschieht das Werk Gottes, indem die

Beauftragten in eigener Verantwortung ihren Auftrag und so faktisch
seinen Willen erfüllen. Die Begründung für die Einsetzung und die
Funktion und so auch fürdie Autoritätvon «Bischöfen und Diakonen»
besteht also in der Sendung Christi und der Apostel zum Bau der Kirche

als einer Gemeinschaft der Liebe (Kap. 38) und insofern auch in
der Sendung der Kirche. Dem Ausweis dafür, dass die Apostel mit
ihrer Anordnung dem Willen Gottes entsprachen, dienen auch die

sogenannten Analogien aus dem Alten Testament. Sie sind nicht nur
rhetorische Dekoration. Indem das Alte Testament bezeugt, was der
Wille Gottes ist und wie er erfüllt wurde, und indem Clemens dieses

Zeugnis auf die Situation und die Probleme der neutestamentlichen
Gemeinde bezieht, werden die Analogien zu wesentlichen Momenten
seiner Argumentation. Ähnliches wäre zu sagen hinsichtlich der
Hinweise sowohl auf die Wohlgeordnetheit in der Schöpfung im
allgemeinen (z.B. Kap.20 und 60) und im menschlichen Leib im besondern

(37,5) als auch auf die Funktionsfähigkeit eines Heeres (37,1 ff)
und die Bedeutung von Behörden bei der Verwaltung der Welt
(61, lf).

Clemens ist offensichtlich bestrebt, seinem Gedanken, dass die

Anordnung der Apostel sachgemäss sei und dem Willen Gottes ent-
24 A.a.O., S.241. - Die «prognosis teleia» in 44,2 sollte also nicht mit

«genauer Bescheid» übersetzt werden, wie J.A.Fischer in seiner Ausgabe
(vgl. Anm. 20) es tut; der Ausdruck kann sich nur darauf beziehen, dass die
Apostel nach Mat. 23,6ff; Mk. 10,41 ff und ähnlichen Stellen zum voraus
wissen mussten, was in den Gemeinden zu befürchten war.



— 110 —

spreche, eine breite Begründungsbasis zu geben. Das bestätigt nochmals,

dass hinter seiner Reihe Gott-Christus-Apostel nicht der
Gedanke eines automatisch weiterwirkenden Prinzips steht, das in sich
selbst begründet wäre und eo ipso die Weiterführung der Reihe von
den Aposteln zu den «Bischöfen und Diakonen» implizierte. Jochen
Martin scheint jedoch gerade diese Art der Begründung als bedenklich

zu betrachten. Er sieht ihre Wirkung darin, dass die Bischöfe in
der Gemeinde «nicht mehr nur funktional, d. h. im Vollzug ihres Dienstes,

sondern statusmässig zu Vorstehenden, umgekehrt die
Gemeindeglieder statusmässig zu Untergebenen » werden25. Obwohl mir zwar
unerfindlich ist, wie Martin eine solche Behauptung im Blick auf den
1. Clemensbrief aufstellen kann, ist doch nicht zu bestreiten, dass
gerade die breite Begründung, die Clemens für die Verbindung von Willen

Gottes und Wohlgeordnetheit gibt, dazu führen kann, dass aus
dem Gedanken ein formales Prinzip und Kriterium gemacht wird und
dass daraus dann fatale Konsequenzen folgen. Man darfindessen nicht
vergessen, dass jeder Gedanke missbraucht werden kann und, wenn
er zum formalen Prinzip gemacht wird, fatale Wirkungen hat, auch
der Gedanke der Funktionalität und des Dienstes. Darum darf uns
die Möglichkeit des Missbrauchs nicht daran hindern, den Wert der
Begründungsweise bei Clemens zu beachten. Alle Darlegungen über
das kirchliche »4mt, die nicht nach links und nach rechts schauen und
nur den historischen Faden der Entstehung eines Amtes verfolgen
wollen, weisen den Nachteil auf, dass sie entweder mehr behaupten,
als sich auf dieser schmalen Spur historisch ausmachen lässt, oder
nicht über eine historische Zufälligkeit hinauskommen, aus der sich
keine verbindliche Einsicht gewinnen lässt. Dass die Ergebnisse
solcher Untersuchungen trotzdem nach allen möglichen Richtungen
missbrauchbar sind, ist demgegenüber unerheblich, da sie dieses
Geschick mit andern Thesen teilen. Wichtig ist hingegen die Frage, wie
sich Einsichten gewinnen lassen, die verbindlicher sind als die Ergebnisse

von Untersuchungen, die sich isoliert mit der Entstehung des

Amtes beschäftigen. Clemens scheint dieses Problem empfunden zu
haben. Jedenfalls beschränkte er sich nicht auf seine Reihe, sondern
holte weiter aus. Wenn ich sein Verfahren kritisieren wollte, könnte
ich ihm darum nicht vorwerfen, dass er seine Basis zu breit mache. Ich
müsste im Gegenteil sagen, dass sie immer noch zu schmal sei und
dass es nötig wäre, die Frage des Amtes in der Gottesfrage, d.h. trini -

tarisch, zu situieren, sie christologisch-soteriologisch und pneumato-
25 In der in Anm. 18 genannten Arbeit, S.74ff, besonders S.75.



— Ill —

logisch-ekklesiologisch zu reflektieren, ihren Zusammenhang mit der
Eschatologie, der Rechtfertigung, der Anthropologie, Soziologie und
der Frage nach der Welt aufzuzeigen. Nun, das wäre im Rahmen der
Zielsetzung des Briefes nicht zu bewältigen gewesen. Dennoch klingen

alle diese Zusammenhänge ein wenig an. Man kann aber nicht
behaupten, Clemens hätte die Notwendigkeit erkannt, die Zusammenhänge

mit allen diesen Themen herzustellen. Insofern könnte man
ihm vorwerfen, dass er nur gerade diese Beziehungen und Themen ins
Spiel treten liess. Vor allem aber soll betont werden, dass die Frage
des Amtes nur voll beantwortet werden kann, wenn ihr Zusammenhang

mit allen andern Themen der Theologie in Sicht gebracht ist,
wobei noch einiges zu beachten wäre, das bis jetzt in der Theologie zu
kurz kam.

Nachdem Clemens das Tun der Apostel mit dem Hinweis auf das
Tun Mose als dem Willen Gottes entsprechend legitimiert hat, geht er
in Kap. 44 zum konkreten Streitfall über, indem er zuerst die zwei für
die Beurteilung entscheidenden Voraussetzungen feststellt: a) Die
Apostel waren von ihrem Herrn unterrichtet und gewarnt, dass es in
Sachen der «episkope» Streit geben würde (44,1). Obwohl «episkope »

in erster Linie die Verantwortung für das Leben der Gemeinde und
für alles, was für die Existenz einer christlichen Gemeinde konstitutiv
ist, meint26, eine Aufgabe also, von der man denken möchte, dass man
eher davor zurückschrecken als darum streiten würde, liegt es in der
Natur der Sache (die Aufgabe kann ohne die Ausübung einer
Führungsrolle nicht erfüllt werden), dass sie dennoch Gegenstand von
Ehrgeiz und Streit werden kann, b) Indem die Apostel auf diesen
Gefahrenherd zum voraus27 aufmerksam gemacht worden waren, war
ihnen die zu ihrer «episkope» gehörige Verantwortung überbunden,
Anordnungen zur Eindämmung dieser Gefahr zu finden und zu
treffen. Dieser Verantwortung entsprachen sie, indem sie die

«Vorgenannten» einsetzten, d.h. nach 42,4 die Erstlinge, die als

«Bischöfe und Diakone»28 eingesetzt wurden, und ihnen dabei den

26 Vgl. meinen in Anm. 9 erwähnten Aufsatz.
27 Vgl. »4nm. 24.
28 Zu dem Doppelausdruck «episkopoi kai diakonoi» vgl. André

Lemaire. Les ministères aux origines de l'église, Lectio Divina Nr. 68, Cerf,
Paris 1971, der S. 149ff die Ansicht begründet, der Doppelausdruck meine
nicht zwei verschiedene Ämter, «diakonos» sei also nicht im technischen
Sinn von «Diakon» zu verstehen, sondern: der Doppelausdruck «pense
globalement à ceux qui ont une charge au service de la communauté» (S. 150).
Diese Interpretation ist fast unausweichlich, weil die Darlegung von Kap. 42



— 112 —

Auftrag29 gaben, dass, wenn sie30 gestorben wären, andere bewährte
Männer ihren Dienst übernehmen sollten (44,2).

sonst jede Klarheit verlöre. Die Reihe von Gott-Christus-Apostel kann nur
eine und nicht zwei verschiedene Nachfolgefunktionen haben, sonst weiss
man nicht, welche von ihnen und in welcher Weise begründet werden soll.
Beachtet man, dass Röm. 15,8 Christus «diakonos» heisst, I.Kor. 3,5 Paulus
und Apollos, Kol. 1,25 Paulus allein als Diener der Gemeinde erscheinen,
2. Kor. 3,6 Paulus als Diener des neuen Bundes, Eph. 3,7, Kol. 1,23 als Diener

des Evangeliums bezeichnet wird, so wird deutlich, dass die Bedeutung
von «diakonos» durch den Kontext derjenigen von «episkopos» sehr nahe
kommen kann. Der Doppelausdruck «episkopoi kai diakonoi» ist also fast
ein Hendiadyoin, dessen erstes Element die Verantwortung und damit die
Führungspflicht und dessen zweites Element den Dienstcharakter der
angesprochenen einen Funktion betont.

29 Zu der sowohl textkritisch als inhaltlich grosse Schwierigkeiten
bietenden Wendung «metaxy epinomen» in 44,2 vgl. Jean Colson am in
Anm. 21 a. O., S.232ff. Die Hauptschwierigkeit liegt bei «epinome». Die meisten

verstehen es in Anlehnung an die älteste lateinische Übersetzung, die
hier «legem» hat, als Ableitung von «nomos» im Sinn von «Anweisung». Colson

will es möglichst wörtlich und in Anpassung an «episkopos» mit «droit
de faire paître», also etwa mit «Weiderecht» oder «Hirtenamt» übersetzen.
Das würde gut dazu passen, dass im ersten Teil von 44,2 nicht gesagt ist,
wozu die «Vorgenannten» «eingesetzt» wurden. Das Ziel ihrer Einsetzung
wäre dann in dem «epinomen edokan» angegeben. So würde auch das
«hopos» gut anschliessen. Nur ist dieses Verständnis von «epinome» kaum
belegbar. - Auch die Übersetzung von «metaxy» ist nicht leicht zu finden.
Übersetzt man mit «hernach» (so J.A.Fischer in seiner Übersetzung) oder
mit «ensuite» (so Annie Jaubert in der Ausgabe der Sources Chrétiennes
Nr. 167 z. St.), entsteht der etwas sonderbare Eindruck, die «Vorgenannten»
seien zuerst einmal eingesetzt worden und hätten erst später den mit
«hopos» eingeführten Auftrag erhalten. Die zeitliche Distanz zwischen
Einsetzung und Eröffnung dieses Auftrags wäre schwer zu erklären. Eine
Einsetzung ohne Auftrag ist nicht möglich. Und dass zuerst, bei der Einsetzung,
nur der Auftrag der «episkope» erteilt und später noch die mit «hopos»
eingeleitete Anordnung beigefügt worden wäre, widerspräche der Argumentation

von 42,5 bis 44,2 Anfang, die ja gerade durch das erfüllt wird, was der
«hopos»-Satz angibt. Colson versteht das «metaxy» im Sinn von «et par la
suite», lässt es aber in der Schlussübersetzung auf S. 235 in dem «kai»
untergehen, d.h. es tritt überhaupt nicht mehr in Erscheinung. So vorzugehen
scheint mir unerlaubt, weil der griechische Text beides nebeneinander hat
(«kai metaxy»); man darf also «metaxy» nicht mit «kai» gleichsetzen. Ich
möchte deshalb, um das Schiefe des «hernach» und das Aufgehen des

«metaxy» im «kai» zu vermeiden, davon ausgehen, dass «metaxy» meist die
Bedeutung von «zwischen» und «mitten» hat, und es in diesem Sinn auf das
«einsetzen» beziehen, so dass in folgender Weise zu übersetzen wäre: «und
dabei gaben sie den Auftrag». Ob man «epinome» dabei im Sinne von «lex»,
«Regel», «Anordnung» oder von «Hirtenrecht» bzw. «Hirtenauftrag»
versteht, spielt dann für das Ergebnis keine grosse Rolle. Ich wählte darum das
Wort «Auftrag», das beides umfassen kann, als Übersetzung von «epinome».

30 Gregory Dix am in Anm. 23 a.O. meint, nur die Apostel selbst
könnten Subjekt von «koimethosin» sein, sonst müsste ein «ekeinoi»
beigefügt sein, ebenso könne die «leitourgia auton» nur den Dienst der Apo-



— 113 —

Die Stelle enthält aber, abgesehen von den in Anm. 28-30
behandelten oder angedeuteten Problemen, noch weitere Schwierigkeiten.

Man muss in der Tat fragen, wer die Leute seien, mit deren
Sterben gerechnet wird und deren Dienst von andern übernommen
werden soll (vgl. Anm. 30). Und daran schliesst sich die Frage, wer
die «andern bewährten Männer» sein möchten, eine Frage, die sich
auch auf 44,3 erstreckt ; denn hier werden in unmittelbarem
Anschluss die Personen, die in Korinth abgesetzt wurden, als die
bezeichnet, die «von jenen oder hernach von andern angesehenen
Männern eingesetzt worden waren». Offen steht auch die Frage, wie
diese «andern angesehenen Männer» ihrerseits ihren Dienst erlangten

- sie konnten ihn doch nicht einfach von sich aus übernehmen -
und wie sie dazu kamen, andere einzusetzen. Für die Empfänger
des Briefs in Korinth bestanden diese Fragen natürlich nicht; sie

wussten, wer gemeint ist und wie es zugegangen war.
Wir aber müssen wenigstens das Nötigste zu klären suchen.

Dafür bestehen zwei sichere Ausgangspunkte: a) Die «katastathen-
tas» in 44,3 müssen die Leute sein, die abgesetzt wurden. Unter
ihnen muss es zwei Gruppen gegeben haben, solche, die von den
«ekeinoi», und solche, die «hernach von andern angesehenen
Männern» eingesetzt worden waren, b) Die Argumentation von 42,3 bis
44,2, die sich zweifellos auf die «Erstlinge» als «Bischöfe und
Diakone» bezieht, muss auch für die konkrete Situation in Korinth
relevant sein; sonst wäre sie nutzlos. Sie muss also direkt oder indirekt

die Abgesetzten betreffen. - Diese beiden Voraussetzungen
kommen nur dann zugleich zu ihrem Recht, wenn die «Erstlinge»
als «Bischöfe und Diakone» die Verpflichtung hatten, dafür zu
sorgen, dass nach ihrem Tod ihre Aufgabe von andern erprobten
Männern übernommen werden konnte, und wenn sie diese Ver-

stcl selbst meinen, weil sonst «touton» statt «auton» stehen müsste. Er meint
darum, die im «hopos s-Satz genannte Anordnung müsse für Personen
gelten, die zu den Aposteln gerechnet wurden, obwohl sie nicht zum engern
Apostelkreis gehörten, also auf Personen wie Timotheus, Titus, den Presbyter

Johannes, Ignatius von Antiochien, Clemens selber; deren Sonderfunktion,

Lokalbischöfe einzusetzen, auch noch später von einigen wichtigen
Bischofssitzen aus vollzogen wurde. - loh kann hier nicht näher auf diese
These und die vielen Argumente eingehen, die Dix dafür ins Feld führt. Sie
erscheint mir schon darum als verfehlt, weil Dix u.a. von einer Unterscheidung

zwischen Lokalpresbyterat und Bischöfen, die Nachfolger der Apostel
wären, ausgeht, die m.E. unhaltbar ist. Ferner muss sich die Argumentation
von 42, 5 bis 44,2 Anfang auf die «Bischöfe und Diakone» von 42,4 beziehen.
Somit müssen auch sie die Adressaten für die Anordnung zur Verhütung des
Streits um die «episkope» sein.



— 114 —

pnichtung auch erfüllten. Diese Verpflichtung hätte den «Erstlingen

» nicht überbunden werden können, da sie gar nicht in der Lage
gewesen wären, sie zu erfüllen, wenn es sich dabei um Personen
ausserhalb ihres Verantwortungsbereichs gehandelt hätte, wie dies

bei der These von Dix (vgl. Anm. 30) der Fall wäre. Sollten die
erprobten Männer erst nach dem Tod der Vorgänger deren Dienst
übernehmen, wie es 44,2 vorgesehen ist, und sollten die Vorgänger
dennoch dafür verantwortlich sein, dass diese Weiterführung ihres
Diensteswirklich eintrat und so der Streit um die «episkope»vermieden
wurde, so bedeutet das, dass die «Erstlinge» und ebenso ihre Nachfolger

entsprechende erprobte Männer, einen oder vielleicht auch
mehrere, aussuchen, designieren mussten (vgl. 2. Tim. 2,2), dass die

Einsetzung aber erst nach dem Tod des Vorgängers erfolgte und
entweder vom Presbyterium31 oder von Nachbarbischöfen vollzogen
wurde, vielleicht auch in Verbindung beider Möglichkeiten.

Da die Adressaten des Briefs in Korinth wussten, wie es bei
ihnen zugegangen war, und da Clemens daran gelegen sein müsste,
die Allgemeingültigkeit der Anordnung der Apostel zu betonen,
müsste und konnte er seine These nicht so für die Verhältnisse in
Korinth konkretisieren, als handelte es sich um einen Einzelfall. Er
müsste allgemein formulieren, und zwar so, dass seine These
anwendbar war, ob es sich um den Tod der Apostel, der Erstlinge
oder deren Nachfolger handelte. Darin dürfte es begründet sein,
dass man darüber streiten kann, von wessen Tod und von wessen
Dienst in 44,2 die Rede ist; es ist unerheblich, weil es für alle
möglichen Fälle zutreffen müsste. Ebenso können die «ekeinoi» in 44,3
sowohl die Apostel als auch die «Erstlinge» und die Abgesetzten
dementsprechend entweder die «Erstlinge» oder deren Nachfolger
sein. Nur das kommt nicht in Betracht, dass die «ekeinoi» bereits

Nachfolger der «Erstlinge» wären. Sachlich wäre das zwar möglich.
In unserm Fall ist es aber ausgeschlossen, weil diese Möglichkeit bei
der zweiten Gruppe von Abgesetzten realisiert ist und ein Unterschied

zwischen den beiden Gruppen bestehen muss. Somit kann es

sich bei «andern angesehenen Männern», die seinerzeit die zweite

Gruppe von Abgesetzten ausgesucht bzw. eingesetzt hatten, sowohl

31 Zum Unterschied zwischen Presbytern und Bischöfen, dass alle
Bischöfe Presbyter, aber nicht alle Presbyter Bisehöfe im Sinn des Clemens
sein müssen, vgl. meinen in Anm. 9 genannten Aufsatz, S.226f, wo freilich
noch nicht erkannt ist, dass «Bischöfe und Diakone» ein Doppelausdruck
ist, der den Bischof meinen dürfte.



— 115 —

um «Erstlinge» als auch um deren Nachfolger handeln. Und
entsprechend kann diese Gruppe von Abgesetzten aus Erst- oder
Zweitnachfolgern von «Erstlingen» bestehen. Die Korinther wuss-
ten, wie es sich verhielt, und in der Sache ist es wiederum unerheblich,

weil die Regel in diesem und jenem Fall zutraf.
In dieser Weise, also durch eine Nachfolgeordnung, sollte der

Streit um die «episkope» verhindert werden. Das war auch möglich,
und es geschah auch. Nur eines konnte damit, wie der Sachverhalt
in Korinth zeigt, nicht verhindert werden, dass die nach dieser

Ordnung Ausgesuchten und Eingesetzten trotzdem aus ihrem
Dienst vertrieben wurden. Damit hat es der 1. Clemensbrief zu tun.
Und er hat zur Behebung dieses Schadens kein anderes Mittel als

dies, dass er die Korinther zur Einsicht zu führen sucht, dass sie

sich mit ihrer Absetzungsaktion wider eine apostolische, dem Willen

Gottes gemässe Anordnung gewendet haben.
Um diese Einsicht zu erreichen, legt er zuerst mit der nötigen

Begründung die apostolische Anordnung dar, um dann von da her
in 44,3f das Unrechtmässige im Verhalten der Korinther herauszustellen.

Dabei treten nochmals einige für unser Thema wichtige
Momente hervor. Im ersten Teil von 44,3 betont er, dass die
Abgesetzten nicht nur der apostolischen Anordnung gemäss eingesetzt
worden waren, sondern dass diese Einsetzung auch unter ihrer, der

ganzen Gemeinde Zustimmung erfolgt war. Man könnte zuerst im
Zweifel sein, ob der Hinweis auf die Zustimmung der Gemeinde nur
ein Zusatz- und Nebenargument sei oder ob ihm ein selbständiges
Gewicht zukomme. Im ersten Fall wäre dies der Tenor : und ausserdem

habt ihr selber der Einsetzung dieser Männer zugestimmt;
dies wäre zwar nicht nötig gewesen; denn entscheidend ist allein
die ordnungsgemässe Designation und Einsetzung durch die Leiter
der Gemeinde; zu allem Überfluss habt ihr aber auch noch
ausdrücklich eure Zustimmung bekundet, und nun wollt gerade ihr
diese Männer weghaben. Ein solches Verständnis des gen. abs. ist
aber kaum möglich. Denn abgesehen davon, dass der Ausdruck die
Möglichkeit impliziert, dass die Zustimmung auch hätte verweigert
werden können und dass dies sicher nicht ohne Auswirkung geblieben

wäre, macht auch das Folgende deutlich, dass, wie die meisten

heute annehmen, Clemens im Falle schlechter Diensterfüllung
einer Absetzung nicht widersprochen hätte. Vielleicht noch wichtiger

ist, dass der Brief an die ganze Gemeinde gerichtet ist und dass
die Streitsache als Angelegenheit der ganzen Gemeinde behandelt



— 116 —

wird. Freilich kann, was die Zustimmung der Gemeinde betrifft,
kaum von einer WTahl im modern demokratischen Sinn gesprochen
werden. Wenn nämlich unsere Interpretation der apostolischen
Anordnung zur Vermeidung des Streits um die «episkope» zutrifft, so
haben ja die Bischöfe selber die Nachfolger designiert, und Presbyter

oder (und) andere Bischöfe haben sie eingesetzt. Dennoch
dürfte der Unterschied zu Did. XV nicht so gross sein, wie man
leicht annehmen möchte32. Denn abgesehen davon, dass dort nicht
vom Wahlmodus, sondern vom Auswahlkriterium die Rede ist, so

dass es sich hinsichtlich des Modus genau gleich verhalten könnte
wie bei Clemens, liegt es in der Natur der Sache, dass der unterschied

nicht erheblich sein dürfte. Selbst in einer Gemeinschaft, die
denkbar sensibel ist hinsichtlich Verletzungen der demokratischen
Spielregeln, entstehen Wahlen nicht von selbst; es muss immer
jemand Vorschläge machen. Und eben dieser wichtige Punkt ist bei
Clemens geordnet, so dass klare Verantwortlichkeiten entstehen.
Und wenn die Zustimmung der Gemeinde nicht nur Farce war, so

kam in ihrem Vollzug, wie immer das im einzelnen zuging, die volle
Verantwortung der Gemeinde zur Geltung. Ferner zeigt der
Hinweis, dass die Abgesetzten während langer Zeit ein gutes Zeugnis
von seifen der Gemeinde genossen, dass die Mitverantwortung der
Gemeinde nicht nur bei der Wahl, sondern dauernd zum Zug kam.

Clemens zeigt also einen vielseitigen Verantwortungszusammenhang

auf. Für das Geschehen von christlicher Gemeinde sind
die Bischöfe und Presbyter als Designatoren und Einsetzende, die
Einzusetzenden - sie müssen ja erprobte Männer sein - und die
Gemeinde gemeinsam und gegenseitig verantwortlich; und eben dies

möchte ich als Umschreibung apostolischer Sukzession betrachten.
Apostolische Sukzession meint danach einen Verpflichtungs- und
Verantwortungszusammenhang von Designatoren und Ordinato-

ren, Ordinanden und Gemeinde, einen Verpfüchtungszusammen-
hang, der nur dadurch Wirklichkeit wird, dass von allen Seiten die

Verpflichtung als Aufgabe wahrgenommen wird33.
Da es sich um einen Zusammenhang von Verpflichtung und

Verantwortung handelt, liegt es schon in der Natur der Sache, dass die so

verstandene apostolische Sukzession nicht als automatisch wirkende

32 Ebenso Lemaire in dem in .»nm. 28 genannten Buch, S. 140 f.
33 Ähnlich schon Erzbischof Andreas Rinkel in IKZ. 43. Jahrgang

(1953), S.221ff.



117

oder formale Garantie gegen Abirrungen aufgefasst werden darf. Und
an unserer Stelle (44,3.4.6) zeigt sich das darin, dass kaum ein Zweifel
darüber bestehen kann, dass Clemens selbst der Abberufung der
korinthischen Gemeindeleiter zugestimmt hätte, wenn gegen ihre
Amtsführung oder ihr persönliches Verhalten ernstliche Einwände
bestanden hätten.

Umgekehrt hebt aber der Umstand, dass die apostolische
Sukzession keine automatischen Garantien gegen Verirrungen bietet,
auch ihre konstitutive ekklesiale Bedeutung nicht auf. Denn der
Zusammenhang des 1. Clemensbriefs macht deutlich genug, dass es

dabei um alles geht, was für Kirche konstitutiv ist : um die Weitergabe

der Frohbotschaft (42, 1-4), um die Verbindung mit Christus
und dem Vater im Heiligen Geist (ib.), also um die Sendung der Kirche

und ihre Kontinuität im Glauben und im Heil, um die Erhaltung
der Einzelnen als Glieder am Leibe Christi (38) und die Erhaltung und
»Auferbauung des Leibes Christi selbst als einer Dienstgemeinschaft in
der Liebe (ib.). Was Clemens in seinem Schreiben darlegt, ist indes
nicht bloss ein Hinweis darauf, was für Kirche konstitutiv und ihr als

Verpflichtung aufgegeben sei, wenn sie nicht aufhören will, Kirche
Christi zu sein. Er gibt vielmehr an, wie diese Verpflichtung konkret
wahrgenommen und erfüllt werden kann und, nach seiner Meinung,
gemäss apostolischer dem Willen Gottes entsprechender Anordnung
erfüllt werden soll. Es genügt ja in der Tat nicht, Konstitutives
anzuerkennen ; es muss auch zu konkretem Vollzug gelangen. Wir könnten
somit im Sinne des Clemens auch sagen, dass die apostolische Sukzession

die Art sei, wie die Kirche auf Grund und kraft dessen, was ihr
durch Christus im Heiligen Geist gegeben ist, selber ihre Verantwortung

für ihre Existenz, für ihr Leben als Gemeinde Christi und für ihr
Bleiben in ihrer Sendung wahrnimmt und vollzieht. Es kann also

nicht der Sinn der apostolischen Sukzession und der konstituierten
Amtsstruktur sein, der Gemeinde als ganzer oder ihren einzelnen
Gliedern etwas von ihrer Mitverantwortung abzunehmen. Im Gegenteil

: gerade durch diese Struktur wird die Mitverantwortung jedes
Gliedes am Leibe Christi konkret realisierbar, wie denn auch das
Schreiben des Clemens die korinthische Gemeinde in ihrer Ganzheit
bei ihrer Verantwortung behaftet34.

34 »4uch wenn es zutreffen sollte, dass der Brief dem Modell judischer
Diasporabriefe folgt (vgl. Fischer in der in Anm. 20 genannten Übersetzung, S. 25,
»Anm. 1 oder wenn das Vorbild paulinischer Briefe massgeblich war, und selbst
wenn wir voraussetzen, die Lmistände seien so gewesen, dass der Brief sich



— 118 —

Da es Clemens um die Begründung dieser Amtsstruktur als
solcher und der ihr zukommenden Dignität zu tun ist, da er für die
ungerechtfertigte Absetzung die ganze Gemeinde verantwortlich macht
und vielleicht auch, weil er nicht genau über alle Einzelheiten der
Vorgänge in Korinth Bescheid wusste, erhalten wir von ihm keine
differenzierten Auskünfte darüber, ob die verschiedenen Männer, die
abgesetzt wurden, alle genau dieselbe Funktion auszuüben hatten. Dass

nur ihre gemeinsame Aufgabe zur Diskussion steht, schliesst aber
Differenzierungen nicht aus. Und umgekehrt : wenn es solche
Differenzierungen gegeben haben sollte, so würde aus dem Schreiben deutlich,
dass trotz der Differenzierungen alle am selben Auftrag partizipierten.

Klar ist nach 42,1-4, dass die Verkündigung zu diesem Auftrag
gehörte. Zufolge des Zusammenhangs zwischen 42,1-4 und 44, lf ist
mit «episkope» in 44,1 auch wieder die Verkündigungsaufgabe
gemeint, aber ziemlich sicher nicht nur sie ; denn dieser Ausdruck greift
weiter35 und umfasst die Verantwortung für das Ganze der
Gemeinde, also auch die Leitung im Sinne der Disziplin und dessen, was

zur Erfüllung des in 37,1-38,2 Gemeinten erforderlich ist. Die gleiche
Bedeutung hat auch der Ausdruck «leitourgia» in 44,2. Das Wort
kann je nach Zusammenhang jeden beliebigen Dienst bezeichnen

(vgl. etwa 20,10), sehr allgemein gemeint sein wie in 9,4, oder sehr

speziell wie in 40,2. In 44,2 weist «ten leitourgian auton» auf
«episkope » in 44,1 zurück und muss damit gleichbedeutend sein. Dasselbe

gilt für «leitourgias» am Schluss von 44,6 und das entsprechende
Partizip in 44,3. An keiner Stelle bezieht sich also das Wort speziell auf
die Liturgie, die Feier der Eucharistie. Noch weniger ist dies für
«episkope» der Fall. Dennoch fällt es schwer, anzunehmen, dass nicht
wenigstens in «leitourgesantas» (44,3) die Leitung der Eucharistiefeier

mitgemeint wäre, auf die doch höchstwahrscheinlich der
Ausdruck «prosenegkontas ta dora» hinweist, für den sich freilich kaum
eine wirklich begründbare Interpretation angeben lässt36.

überhaupt nur an die Gemeinde als ganze wenden konnte, so hebt das alles
nicht auf, dass tatsächlich die Gemeinde angesprochen und haftbar gemacht
wird. Gerade in 44,3 ff geschieht das mit grösstem Nachdruck, was um so stärker

ins Gewicht fällt, als es an dieser Stelle nahegelegen hätte, nur von der
Schuld der «Aufrührer» zu reden.

35 Vgl. den oben in Anm. 9 genannten Aufsatz.
36 Vgl. dazu die sorgfältige Untersuchung von Ray Robert Noll in dem in

Anm. 21 genannten Buch, S. 22ff. - Ohne kritische Hemmungen erklärt dagegen

Othmar Perler: «Cette fonction (sc. des Bischofs) est double: ,Servir le
troupeau du Christ' (44,3 et,offrir les dons' (44,4 »Autrement dit, l'évêque

est ,pasteur' ot .prêtre'.» (In: L'épiscopat et l'église universelle. Unam



— 119 —

Man wird es zunächst als seltsam empfinden, dass die Feier der
Eucharistie in diesem Zusammenhang nicht eindeutiger, ausdrücklicher

und ausführlicher zur Sprache kommt ; denn es ist zwar möglich,

dass sie bei dem Streit in Korinth nicht im Vordergrund stand,
aber undenkbar, dass sie im Leben der korinthischen Gemeinde und
für Clemens selbst keine zentrale Rolle gespielt und darum nicht doch
auch von der Streitfrage betroffen worden wäre. Der Umstand, dass

sie dennoch nicht ausführlich zur Sprache kommt, sondern in den
Ausdrücken «leitourgia» und «leitourgein» bloss impliziert und in der

Wendung «prosenegkontas ta dora» nur eben in den Blick kommt,
dürfte darum seine besondere Bedeutung haben, von der ich meine,
dass sie wie folgt zu umschreiben sei: Die Feier und Leitung der
Eucharistie gehört wohl wesentlich zur «episkope», um die es sich bei
der durch die apostolische Sukzession konstituierte Amtsstruktur
handelt. Aber die apostolische Sukzession zielt nicht speziell auf die

Leitung der Eucharistie, sondern auf das Ganze dessen, was für die
Kirche konstitutiv ist und erst darin eingeschlossen auch auf die
Eucharistie. Das heisst, die Bedeutung der apostolischen Sukzession
für die Leitung der Eucharistiefeier besteht nicht darin, eine spezielle,
isolierte Autorisation zum Vollzug der Eucharistie zu geben oder eine

spezielle Macht zu verleihen, durch welche die Eucharistie bewirkt
und hergestellt würde, sondern darin, ihren ekklesialen Ort und
Charakter kenntlich zu machen, sie in der Mitte der Gemeinschaft der
Kirche zu halten und durch sie die allseitige Einheit des Leibes Christi

Sanetam Nr. 39, Paris 1964, S. 32.) Ist es schon fraglich, ob man das «prosenegkontas

ta dora», das in 44,4 nur als begleitender Umstand eingeführt wird, als
eine der Hauptfunktionen des Bischofs ansprechen dürfe (das «servir le troupeau

du Christ», das 44, 3 entnommen ist, erscheint dort zwar auch als begleitender

Umstand, entspricht aber immerhin dem zweifellos dominierenden
«episkope»), so ist es erst recht unsicher, ob man es einfach mit «prêtre»-Sein
gleichsetzen könne. Aber Perler meint auch, dass für Clemens in 40 und 43 «le
sacerdoce ancien était figure du sacerdoce chrétien», was sicher unhaltbar ist
(vgl. oben Anm. 21 Allerdings, obwohl der Ausdruck in 44,4 nur einen
Begleitumstand bezeichnet, kann er nach dem Zusammenhang doch nicht etwas
Belangloses meinen. Da sonst nirgends im ganzen Brief Priester- oder Opfertermini

im strengen Sinn für das Handeln von Christen gebraucht werden und da
andererseits der Ausdruck dem Aufweis der Untadeligkeit der Abgesetzton dienen

soll und « doron», abgesehen von einem Zitat, immer « Gabe» im allgemeineren
Sinn und nicht « Opfer» meint, frage ich mich, ob nicht an die bei der Liturgie
eingesammelten Gaben zu denken sei, die teils für die Eucharistiefeier, teils

für die Armen verwendet und insofern dargebracht wurden, wobei sich die
Abgesetzten untadelig und fromm verhielten. Aber auch ein solcher Sprachgebrauch

wäre für die Zeit des Clemens nicht zu belegen und bleibt wie alles
andere eine kaum begründbare Vermutung.



— 120 —

mit seinem Haupt und allen seinen Gliedern in Gegenwart und
Vergangenheit sich bestätigen und neu konstituieren zu lassen.

Diese recht weitgreifende Erklärung für das Fehlen einer
ausführlicheren Erwähnung der Eucharistie dürfte zunächst als

«Überinterpretation» erscheinen, obwohl sie dem bestehenden Text
entspricht. Sie erschiene mir auch selber als zuwenig begründet, wenn
nicht bei Ignatius von Antiochien dasselbe, und zwar ausdrücklich zu
finden wäre, wenigstens was die positive Seite der Erklärung betrifft.
Das Negierte ist mehr zur Verdeutlichung beigefügt. Es ist natürlich
nicht möglich dass in unseren Texten solche Auffassungen abgelehnt
werden, wenn sie überhaupt noch nicht im Blick stehen. Ich meine
aber, dass sich aus dem, was Ignatius ausführlich und Clemens mehr
stillschweigend bezeugt, die angedeuteten Negationen von selbst und
notwendig ergeben.

Es ist aber noch auf eine weitere «Lücke» hinzuweisen. Weder in
den für das Thema der apostolischen Sukzession massgeblichen Partien

der Schriften des Irenäus noch im 1. Clemensbrief, noch bei Ignatius

ist ein Ordinationsritus erwähnt. Da aber schon Apg. 14,23 das

«cheirotonein»und»Apg. 6,6 die «epithesis ton cheiron» im Rahmen
von Einsetzungen zu besondern Diensten erwähnt werden, und zwar
wie etwas Selbstverständliches, keiner besondern Erklärung
Bedürftiges-auch l.Tim. 4,14 und 2.Tim. 1,6 dürften in diesen Zusammenhang

gehören - und da bei Hippolyt, einem Schüler des Irenäus, zu
Anfang des 3. Jahrhunderts der Ordinationsritus mit der Handauflegung

an zentraler Stelle bereits in voller Geltung und Entfaltung
steht, so ist kaum etwas anderes denkbar, als dass auch bei Irenäus
und wohl auch bei Clemens die Einsetzung in den kirchlichen Dienst
unter Handauflegung vorgenommen wurde und dass dies nur darum
nicht erwähnt wird, weil es selbstverständlich war. Bei Ignatius kann
die Handauflegung im Rahmen einer Ordination natürlich nicht
vorkommen, weil er gar nie von solchen Ordinationen spricht.

Das Wort «cheirotonein» findet sich aber trotzdem dreimal bei

Ignatius (Philad. 10,1; Smyrn. 11,2 und Pol. 7,2), immer im Rahmen
desselben Anliegens, nämlich in der Bitte des Ignatius, die betreffende

Gemeinde bzw. Polykarp möchte jemanden - in Philad. 10,1 ist
es ein Diakon - nach Antiochien senden, um Briefe oder Grüsse zu
überbringen, die Verbundenheit mit der Kirche des Ignatius zu
bekunden und an der Freude über ihr Wiedererstarken teilzunehmen.
In jedem Fall meint das «cheirotonein» sowohl ein Auswählen, als
auch ein Beauftragen und Entsenden. Und als Folge des «cheiroto-



— 121 —

nein» ist immer angenommen, dass der Ausgesandte dann in Antiochien

als Repräsentant der aussendenden Gemeinde erscheinen, dass

durch ihn die aussendende Gemeinde sich mit der antiochenischen
Schwestergemeinde verbinden soll. Besonders interessant ist
Philad. 10, l : wenn wir annehmen dürfen, dass der Diakon, der dort
ausgesandt werden soll, schon unter Handauflegung ordiniert wurde,
so soll er durch die Cheirotonie noch eine selbstverständlich befristete
Sondermission erhalten, ein «Schaliach» im begrenzten Sinn dieses

Wortes werden. In ähnlichem Sinn wie bei Ignatius kommt das «

cheirotonein »als Part. Aor. pass, auch in 2. Kor. 8,19 vor.
Vergleicht man Apg. 14,23 («cheirotonein») mit Apg. 6,6 («epe-

thekan tas cheiras»), so scheint im Gebrauch der beiden Ausdrücke
kein Unterschied zu bestehen37. Jedenfalls brauchen wir hier nicht
darauf Bedacht zu nehmen. Wir werden für beide Ausdrücke sagen
dürfen, dass sie wie alle Ausdrücke der natürlichen Sprache keine
präzis definierte Bedeutung haben, sondern ihre Bedeutung aus
dem sachlichen Zusammenhang erhalten. Für den Zusammenhang
der apostolischen Sukzession, wie sie im Clemensbrief gesehen wird,
würde eine Ordinationshandauflegung etwa die Bedeutung haben,
dass sie den Ordinierten in den allseitigen ekklesialen
Verpflichtungszusammenhang hineinstellt, der die apostolische Sukzession
ausmacht (vgl. oben S.116f), so dass er die Kontinuität mit den

Aposteln und mit Christus repräsentiert und insofern die »Apostel
und Christus, ihre Person und ihre Autorität in der Kirche und für
die Kirche und gegenüber der Kirche und der Welt vertritt. Auf
Grund davon tritt aber auch ihm in der Kirche und in jedem ihrer
Glieder Christus und der Heilige Geist gegenüber, sonst wäre die

Mitverantwortung der Gemeinde aufgehoben, und ihre Glieder
wären gar nicht mehr wirkliche Glieder des Leibes Christi. In
diesem Kontext ist er mit der «episkope» beauftragt, wie immer er
konkret an ihr teilzunehmen haben wird. Und in allem ist er dann
von dem Segen, der Verheissung und vom Heiligen Geist begleitet,
wie sie der Kirche zukommen sollen. - Damit ist allerdings noch

37 Auch der Vergleich zwischen ThWb.VIII, S.161f und ThWb.IX,
S.422f bringt keine Unterschiede an den Tag. Dass sich beim vorliegenden
Stellenmaterial zwischen den beiden »Ausdrücken kaum Bedeutungsunterschiede

feststellen lassen, muss freilich nicht bedeuten, dass es keine geben
könne. Im Blick auf die Stellen bei Ignatius einerseits und in den Pastoralbriefen

andererseits frage ich mich wenigstens, ob nicht bei «cheirotonein»
der Akzent stärker auf den Momenten von Wahl und Aussendung liege, bei
«epithesis ton cheiron» stärker auf den Momenten von Beauftragung,
Übertragung und Einsetzung.



— 122 —

lange nicht alles gesagt. Es sollte nur das Wichtigste angedeutet
werden, das sich sozusagen unmittelbar aus der Sache der apostolischen

Sukzession, wie sie bei Clemens gesehen ist, für eine Ordina-
tionshandauflegung ergibt38.

Nun ist aber eben bei Irenäus, Clemens und Ignatius von einer
Ordinationshandaufiegung oder von einem andern Ordinationsritus
überhaupt nicht die Rede. Der Umstand, dass keiner der drei Autoren

für seine Argumentation die Handauflegung ins Spiel bringt,
obwohl sie ihnen vermutlich selbstverständlich war, ist wiederum
erstaunlich und dürfte wiederum nicht ohne Bedeutung sein. Sie

ergibt sich aus dem bisher Gesagten fast von selbst: Die apostolische

Sukzession hat ihre Bedeutung und ihre Wirklichkeit darin,
dass sie der faktische Vollzug des Zusammenhangs der allseitigen
ekklesialen Verpflichtungen ist, die sich bei Irenäus und Clemens

gezeigt haben, mit allem, was darin impliziert ist. Als «faktischer
Vollzug» muss er konkret sichtbar und für den Glauben feststellbar
sein. Eine der signifikantesten Stellen, an der wohl alle Fäden, die
für die apostolische Sukzession konstitutiv sind, in irgendeiner
Weise zusammenlaufen, ist der Komplex von Wahl, Beauftragung,
Einsetzung. Und dieser Komplex erhält seine sichtbarste Konkretion

in der Ordination, und die Ordination besonders in der
Handauflegung. Und umgekehrt erhält die Handauflegung ihre Bedeutung

und Konsequenz aus der Wirklichkeit der apostolischen
Sukzession. Es ist also nicht etwa so, dass die Handauflegung die
Wirklichkeit der apostolischen Sukzession begründete, sondern umgekehrt

so, dass die Wirklichkeit der apostolischen Sukzession die
Bedeutung der Handauflegung und ihre «Wirkungen» begründet.
Darum kann die Handauflegung nicht als Argument für die apostolische

Sukzession benützt werden ; nur das Umgekehrte ist möglich.

III
Ignatius von Antiochien

Dass im Zusammenhang unseres Themas auch Ignatius von
Antiochien zu Worte kommen soll, bedarf insofern einer Begründung, als

38 Meines Erachtens darf nur so, aus dem Kontext der apostolischen
Sukzession darauf hin reflektiert werden, was Ordination und Handauflegung

sein und «wirken» möchten, nicht aber nach dem Satz, den neulich
wieder L.Ott (Handb. d. Dogmengeschichte, Bd.IV, Fase.5, S.14) an den
Ordinationsgebeten Hippolyts anwenden will, dass sich nämlich aus den
Ordinationsgebeten die Wirkungen der Ordination erheben Hessen.



123

sich Ignatius mit keinem einzigen Satz zur Frage der apostolischen
Sukzession äussert. Der Grund, warum seine Briefe trotzdem in die
Überlegungen miteinbezogen werden, besteht, wie schon angedeutet,
darin, dass er das Verhältnis von Amtsstruktur und Eucharistie deutlich

zur Sprache bringt. Und die Berechtigung für die Hineinnahme
dieser »Ausführungen in den Zusammenhang der Sukzessionsfrage
sehe ich darin, dass das Problem von Amtsstruktur und Eucharistie
hier und dort dasselbe bleibt, obwohl Ignatius die Amtsstruktur nicht
durch die apostolische Sukzession begründet. Er begründet sie

überhaupt nicht. Er deutet nur mit den verschiedensten Hinweisen, vor
allem im Stil von Analogien und Vergleichen an, welche theologischen,

christologischen, pneumatologischen, soteriologischen und
ekklesiologischen Beziehungen als Gegenwartswirklichkeit in der
Kirche durch die Amtsstrukturen zum Ausdruck kommen und Ereignis

werden. Er zeigt also, was in den Amtsstrukturen als Gabe
gegenwärtig ist und was sich von da her für die Glieder der Kirche als
Aufgabe ergibt. Ignatius bietet also einen wichtigen Teil von dem, was
oben auf S. 110f. für eine vollständige «Lehre vom Amt» postuliert
wurde. Er tut es aber nur in Hinweisen und nicht in systematischen
Ausführungen. Die Ansätze mussten sorgfältig analysiert, systematisch

ausgeführt und miteinander in Korrelation gebracht werden,
eine anspruchsvolle Arbeit, die hier nicht geleistet werden kann.

Was Ignatius bietet, ist, wie gesagt, keine Begründung der
Amtsstruktur, jedenfalls keine ausdrückliche und beabsichtigte. Er lässt
aufleuchten, was alles in den Amtsstrukturen an geistlicher Wirklichkeit

im Spiel ist. Würden diese Hinweise in entsprechender Weise

weiterverfolgt, so ergäben sich daraus allerdings auch Begründungen,
freilich andersgeartete als bei Clemens. Dass sie von anderer Art
wären, muss aber durchaus nicht heissen, dass sie in Gegensatz zur
Sicht des Clemens oder Irenäus stünden. Freilich könnte man einen
Gegensatz darin sehen, dass sich Ignatius weder auf eine Wahl durch
die Gemeinde noch auf eine Ordination und Einsetzung durch andere
Bischöfe oder ein Presbyterium, sondern allein auf die Sendung durch
den Herrn beruft. So sagt er etwa in Eph. 6,1:«... jeden, den der Hausherr

in die Verwaltung seines Hauses schickt, müssen wir so aufnehmen

wie den Sendenden selbst. Den Bischof müssen wir also
offensichtlich wie den Herrn selbst ansehen. » Er wendet also Worte, die
sich im Neuen Testament auf die Sendung der Jünger beziehen, auf
sich und das Verhältnis der Gemeinde zu ihm an. Und mehrmals wird
gesagt, dass der Bischof der Gemeinde gegenüber die Stelle Gottes



124

oder Christi einnehme (z.B. Magn. 3,1 f; Trail. 2,1 ; Philad. 7,1). Man
könnte von da her annehmen, dass Ignatius seine Aufgabe und seine

Autorität nicht durch eine Sukzession, sondern ausschliesslich in
unmittelbarer göttlicher Sendung begründet sehe, und es dürfte schwerfallen,

aus seinen Briefen das Gegenteil zu beweisen. Aber die Schwierigkeit

eines Beweises für dieses Gegenteil ist auch wieder kein Beweis
dafür, dass Ignatius nur eine Legitimation aus unmittelbarer
Sendung anerkannt hätte. Man kann wohl die beiden Möglichkeiten als

Gegensätze verstehen ; man muss aber nicht. Denn die Amtsstruktur,
wie sie sich aus dem Gedanken der apostolischen Sukzession ergibt,
schliesst die Sendung durch Gott nicht aus, sondern ein und meint
gerade auch, dass der in der Sukzession Eingesetzte in der Gemeinde
Gott oder Christus repräsentiere. Beides gehört zusammen, sonst ist
nicht mehr Kirche, sondern entweder eine blosse Organisation oder
ein Konventikel, dessen Mitglieder von ihrem Leiter völlig entmündigt

sind. Dass Ignatius dieses Zweite nicht meint, zeigt sich schon
daran, dass er seine Briefe an die Gemeinden schreibt, sie zur Einheit
mit ihrem Bischof aufruft, sich also als ein Glied in der Gemeinschaft

von Gemeinden und Bischöfen sieht und, wie Clemens, die
Gemeinden für die Abwehr von Irrlehren und Verwirrung haftbar
macht. Ich meine darum, dass der Unterschied zwischen Ignatius
und Clemens nur darin bestehe, dass sie verschiedene Aspekte
derselben Sache zu Worte kommen lassen. Zumindest kann man
sagen, dass alles, was bei Ignatius zu lesen ist, in der Linie dessen,

was Clemens vorbringt, ebenfalls gesagt werden könnte und gesagt
werden müsste.

Obwohl nun nur noch wenige Hauptpunkte aus dem Verhältnis

von Amtsstruktur und Eucharistie herausgestellt werden sollen,
ist es dennoch nötig, zuvor einige Bemerkungen über Situierung
und Charakter der Ignatius-Briefe zu machen, weil sie für die
Interpretation von Bedeutung sind. Da ist vor allem dies zu beachten:

Während Clemens an eine Gemeinde schreibt, in der Streit
ausgebrochen ist, die er aber nicht persönlich kennt, wendet sich

Ignatius an Gemeinden, die er kennt, von denen er weiss, wie sie
sich bewährt haben, von denen er überhaupt nur Gutes weiss.
Desgleichen verhält es sich mit den Bischöfen dieser Gemeinden.
Weder nach der einen noch nach der andern Seite hat er irgendein
Wort des Tadels anzumelden. Wohl taucht verschiedenthch die
Gefahr von Irrlehren auf. Aber die Gemeinden haben sie überall
abgewehrt. Wenn Ignatius die Gemeinden zur Einheit mit ihrem



— 125 —

Bischof aufruft und ihnen sagt, dass sie sich zum Bischof halten
sollen wie zu Gott oder zu Christus, so bestärkt er sie nur in dem,
was sie schon tun.

Dieser Umstand besagt, dass die Sätze des Ignatius nur mit
äusserster Vorsicht aus dem Zusammenhang herausgenommen werden

dürfen, in dem sie stehen. Schon der Brief nach Rom ist viel
zurückhaltender. Die plerophoren Äusserungen über die Bedeutung
des Bischofs fehlen; ziemlich sicher deshalb, weil Ignatius den
römischen Bischof nicht persönlich kannte; denn die Gemeinde
selbst wird, weil sie als bewährte Gemeinde bekannt ist, im
Präskript mit höchsten Prädikationen bedacht. Schon das deutet
daraufhin, dass Ignatius nicht jeder Gemeinde sagen könnte, was er in
seinen andern Briefen schreibt. Ganz sicher würde er einer
Gemeinde mit einem häretischen oder betrügerischen Bischof nicht
schreiben, sie solle ihren Bischof ansehen wie den Herrn selbst.

Oder, wenn er auch im Blick auf einen solchen Bischof die Gedanken

von Eph. 6,1 nicht widerrufen wollte, so würde er in einem
Brief an dessen Gemeinde ganz andere Konsequenzen daraus
ziehen.

Dieser Umstand ist vor allem dann zu bedenken, wenn man
die Aussagen des Ignatius generalisieren will, so dass sie den
Charakter von kirchenrechtlichen Thesen erhalten. Es ist nicht etwa
falsch, dies zu tun, nur muss man dabei mehr Überlegung einsetzen,

als es häufig geschieht. Wenn man etwa den Gedanken von
Eph. 6,1, um bei diesem Beispiel zu bleiben, in den Satz transformiert,

«Für Ignatius ist der Bischof Gesandter Christi und dartim
wie Christus selbst zu hören», so ist das wohl zutreffend. In dieser
thetischen Form wirkt es aber so, als wäre die Meinung die, dass

alles, was irgendein Bischof sagt oder tut, schon allein deshalb, weil
er eben Bischof ist, eo ipso gut und sogar göttlich sei. Dass dies

nicht die Meinung des Ignatius sein kann, bedarf keiner Begründung.

Es wäre der Mühe wert, sich darüber Rechenschaft zu geben,
wie ein «Bischofsspiegel» aussehen müsste, der das Gegenstück zu
den Briefaussagen des Ignatius darzustellen hätte. In Eph. 2,2
heisst es: «Daher ziemt es sich, auf jede Weise Jesus Christus zu

verherrlichen..., damit ihr in einmütiger Unterordnung fest
verbunden, gehorsam dem Bischof und dem Presbyterium, in jeder
Hinsicht geheiligt seid.» Als Gegenstück dazu könnte im «Bischofsspiegel»

der Satz stehen: «Der Bischof ist Repräsentant Jesu Chri-



— 126 —

sti. Darum hat er in allem die Herrschaft Christi durchzusetzen,
um die Gemeinde zu einer geschlossenen Einheit zu schmieden; er
muss strikten Gehorsam fordern und darf keinen Widerspruch und
keine Meinungsverschiedenheiten dulden.» Der Eph.2,2 entsprechende

Satz des «Bischofsspiegels» könnte aber auch folgendermas-
sen lauten: «Der Bischof darf nicht vergessen, dass er in der
Gemeinde Jesus Christus repräsentiert. Er soll darum wie Christus
niemanden verachten, jedem Liebe erweisen, jeden dahin zu führen
suchen, dass er in der Gemeinde sein Bestes zu tun vermag, damit
die Gemeinde in der Verherrlichung Christi zu einer lebendigen
Einheit wird. » Von beiden Sätzen her könnte eine Mahnung wie die

von Eph. 2,2 formuliert werden. Insofern entsprächen beide dem
Wortlaut von Eph. 2,2. Unter sich stellen sie aber extreme Gegensätze

dar. Dazwischen wären noch viele Varianten möglich. Ich
glaube aber, dass die zweite Möglichkeit der Meinung des Ignatius
am nächsten komme. Wenn man im Blick auf Ignatius von
ausserordentlichem bischöflichen Autoritäts- und Machtanspruch oder

von einem «monarchischen» Episkopat reden will, kann man leicht
danebengreifen. Die Frage ist immer, von welchen Voraussetzungen

und Begründungen her eine Äusserung für eine bestimmte
Situation zu verstehen sei.

Dies ist nun auch bei den Sätzen zu bedenken, welche mit
grösster Strenge die Eucharistiefeier an die Leitung oder Beauftragung

des Bischofs binden. So heisst es Smyrn. 8,1-9,1 : «Keiner soll
ohne Bischof etwas, was die Kirche betrifft, tun. Jene Eucharistie
werde als wirklich und recht (bebaia) gehalten, die unter dem
Bischof oder einem von ihm Beauftragten stattfindet. Wo der
Bischof erscheint, dort soll die Gemeinde sein, wie da, wo Jesus
Christus ist, die katholische Kirche ist. Ohne Bischof darf man
weder taufen noch Agape halten; ...wer hinter dem Rücken des

Bischofs etwas tut, dient dem Teufel.» In dieser Ausdrücklichkeit
wird die Bindung der Eucharistie an den Bischof zwar nur hier
ausgesprochen. Der Gedanke wird aber durch allgemeiner gehaltene
Aussagen noch wesentlich verstärkt, etwa durch das Wort : «Wie Christus

ohne den Vater nichts getan hat, sollt auch ihr nichts ohne den
Bischof und die Presbyter unternehmen» (Magn.7,1), oder durch
den Satz: «Wer sich innerhalb des Altarraums befindet, ist rein;
wer sich ausserhalb des Altarraums befindet, ist nicht rein; d.h.
wer etwas ohne Bischof, Presbyterium und Diakon tut, der ist nicht
rein im Gewissen» (Trail. 7,2).



— 127 —

Zum Verständnis solcher Sätze ist zunächst zu unterstreichen,
dass es nie heisst, eine Eucharistie, die nicht vom Bischof gefeiert
wird, sei keine Eucharistie. Der Gedanke ist immer der, dass sie

nicht ohne den Bischof oder einen von ihm Beauftragten gefeiert
werden dürfe. Wenn Ignatius der Meinung wäre, dass nur der
Bischof oder ein von ihm Beauftragter die Eucharistie « bewirken»,
« herstellen» könne, könnte er nicht so formulieren, wie er es tut. Er
müsste dann nicht nur das Dabeisein oder die Zustimmung des
Bischofs fordern, sondern betonen, dass die Eucharistiefeier nur
durch ihn vollzogen werden könne. Es handelt sich also nicht um
die potestas consecrandi.

»Am besten lassen sich die Sätze des Ignatius von dem her
verstehen, was schon oben S. 119 im Zusammenhang der apostolischen
Sukzession gesagt wurde. Und das würde bedeuten: Die
Eucharistie darf nicht ohne den Bischof gefeiert werden, weil sie

das Gemeinschaftsmahl der Gemeinde Christi ist, weil es also keine
Privat- und keine Grüppcheneucharistie geben kann. Durch die
Anwesenheit des Bischofs oder seines Beauftragten wird der ekklesiale

Ort und Charakter der Eucharistie als communio festgehalten.
Eine Eucharistiefeier ohne den Bischof ist also nicht darum

nicht «bebaia» (Smyrn. 8, lf), weil nur der Bischof «bewirken»
könnte, dass Eucharistie wird, sondern weil sie ohne ihn nicht mehr
Eucharistie der Kirche ist ; denn angesichts dessen, was der Bischof
in der Gemeinde und für die Gemeinde repräsentiert, kann eine
Eucharistie ohne ihn nur Trennung von der Kirche oder
Geringschätzung der Gemeinde, Verleugnung der Communio sein. Darum
sagt Ignatius Philad.4: «Seid deshalb bedacht, eine Eucharistie zu
gebrauchen; denn eines ist das Fleisch unseres Herrn Jesu Christi
und einer der Kelch zur Vereinigung mit seinem Blute, einer der
Altarraum, wie einer der Bischof zusammen mit dem Presbyterium
und den Diakonen.» Das « bebaia» meint darum nicht «gültig» oder
«zuverlässig»39 — was wäre eine «ungültige» oder «unzuverlässige»
Eucharistie. «Bebaioun» meint zwar «als rechtsgültig fest
machen»; nur müsste man dabei stillschweigend ergänzen: nämlich
dem göttlichen Willen entsprechend und darum wirklich. Am
leichtesten lässt es sich negativ sagen: eine Eucharistie ohne Bischof
hängt beziehungslos in der Luft. Und positiv heisst das: nur eine
Eucharistie mit dem Bischof ist wirkliche Eucharistie, weil nur sie

ekklesiale communio ist.
39 So übersetzt Fischer in der in »Anm. 20 genannten Ausgabe.



— 128 —

Eine solche Aussage ist aber weder in amtlichen noch in
individuell-geistlichen Monopolansprüchen40 begründet, sondern unter
anderm in dem, was sich auf den verschiedenen Etappen41 dieser

Untersuchung ergeben hat. Es wäre also zusammenzufassen, was
bei Irenäus und im 1. Clemensbrief mit apostolischer Sukzession
gemeint ist. Ich will aber nicht wiederholen. Der Leser ist selber
imstande zurückzublättern. Er wird dabei bemerken, dass sich alles

ineinanderfügt. Und obwohl noch vieles beizufügen wäre, wird er
doch verstehen, warum Ignatius Trail. 3,1 sagt, dass ohne die
Diakone, die wie Christus zu achten sind, und ohne den Bischof als
Abbild des Vaters und die Presbyter als Ratsversammlung Gottes,
Vereinigung der Apostel von Kirche überhaupt nicht die Rede sein
kann.

Bern K. Stalder

40 Es ist zumindest missverständlich, wenn Martin in seinem in
»Anm. 18 genannten Buch, S.93, Ignatius die Meinung zuschreibt, es gebe
«keinen andern Weg zu Gott ausser über den Bischof», und erklärt, Ignatius
habe erstmals in der Theologie «die Mittlerfunktion des kirchlichen Amtes
thematisiert». Denn der «Weg zu Gott» ist nicht das Thema des Ignatius; es
bestünde eher im «Weg Gottes zu den Menschen» oder besser in der «Gegenwart

Gottes in der Kirche und in der Welt». Und was im Rahmen dieser
Thematik über die Mittlerfunktion des Amtes gesagt wird, geht sicher nicht
über den reformatorischen Satz verbum praedicatum est verbum divinum
hinaus. — Wenn Martin nicht bestreiten will, dass die Frage der Kirche die
Frage der Gegenwart Gottes in ihr sei, so reduziert sich sein oben zitierter
Satz auf die Bedeutung, dass man nicht zur Kirche gehört, wenn man nicht
zu ihr gehören will.

41 Ich verweise besonders auf folgende Partien: S. 100-103, 116f, 119,
121 f.


	Apostolisches Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien [Schluss]

