Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 2-3

Artikel: Apostolisches Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus,
Irendus und Ignatius von Antiochien [Schluss]

Autor: Stalder, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 100 —

Apostolische Sukzession und Eucharistie

bei Clemens Romanus, Irendus und Ignating von Antiochien

(Schluss™)

Dies scheint mir das pneumatologisch und ekklesiologisch
allein mogliche und sachgemésse Verhalten zu sein: man kann auf
kein formales, abstraktes Kriterium rekurrieren. Das bedeutet aber
nicht die Legitimation der Relativierung oder eines beliebigen Plu-
ralismus. Die Kinheit des Evangeliums muss sich bestétigen und
ausweisen lassen. Das muss vom HEvangelium und vom Heiligen
Geist erwartet werden, kann aber nur konkret erfolgen, indem sich
die Verkiundiger gegenseitig «ihr» Evangelium vorlegen und zur
Feststellung der Ubereinstimmung gelangen.

Dies gilt indes nicht nur fiir die Apostel, es muss sich auch bei
den nachfolgenden Verkiindigern so verhalten, d.h. die Kontinuitat
sowohl der Verkiindiger als auch ihrer Verkiindigung — keines ist
ohne das andere — muss sich aufweisen lassen. Ich kann nicht be-
weisen — vielleicht wire es aber moglich —, dass Irenéius genau die
gleichen Uberlegungen angestellt hitte. Das aber scheint mir offen-
kundig zu sein, dass, was er schreibt, dieser Grundlage entspricht
und von da her, wie ich meine, am besten und vollstindigsten er-
klart werden kann. Wenn er von dieser Grundlage aus denkt, ist es
sinnvoll, dass er nach der Ubereinstimmung der kirchlichen Ver-
kiindiger und ihrer Verkiindigung sowohl in ihrer historischen Ab-
folge als auch fiir seine Gegenwart fragt und dass er diese Uberein-
stimmung, da er sie feststellen kann, als Ausweis fiir die Sachtreue
und Wahrheit der kirchlichen Verkiindigung betrachtet, ohne sich
auf ein formales Kriterium oder auf ein abstraktes Prinzip zu beru-
fen, weder auf ein rechtliches noch auf ein theoretisches, und ohne
sich auf eine « Amtsgnade»!® im Sinne einer automatisch wirkenden
Kraft zur irrtumslosen Wahrheitsproklamation zu stiitzen.

* Siehe I1KZ 62 (1972), Heft 4, S.231-244.

18 PDass ¢charisma, veritatisy kaum im Sinne so verstandener ¢« Amts-
gnade» gemeint sein wird, wurde oben gezeigt. Welche Wirklichkeit mit dem
Ausdruck ¢«Amtsgnade» angesprochen werden konnte, so dass das Wort sei-
nen, wie ich meine, sachlich wichtigen Sinn erhielte, miisste eigens unter-
sucht werden, was hier nicht geschehen kann. Sicher geniigt es nicht, einfach
zu behaupten, dass sie gegeben werde und dies und jenes «bewirke». Man
muss schon zeigen kénnen, worin sie «besteht», wie sie das tut, was ihr zuge-
schrieben wird, und was dort anders ist, wo sie fehlt,



— 101 —

Was Irendus mit der «Traditio ... ab apostolis, quae per successio-
nes presbyterum in ecclesiis custoditur» (111, 2, 2) oder mit dhnlichen
Ausdriicken und den dazugehérigen Ausfithrungen, kurz, was bei ihm
«apostolische Sukzession» meint, mochte ich darum wie folgt um-
schreiben: Apostolische Sukzession meint a) die Anerkennung der fiir
die Kirche fundamentalen und unerldsslichen Notwendigkeit der
Kontinuitédt und Identitat der Verkiindigung des Evangeliums. Sie
ist b) der Aufweis, wie dieses Grunderfordernis und somit dieses Fun-
dament verwirklicht wurde, verwirklicht ist und allein verwirklicht
werden kann und muss, nimlich durch die Weitergabe des aposto-
lischen Zeugnisses, der apostolischen Tradition von jedem Leiter in
jeder Kirche zu seinem Nachfolger, wobei sich die Kontinuitiat der
Verkiindigung in der Sukzession der Verkiindiger und die Sukzession
der Verkiindiger in der Kontinuitét der Verkiindigung ereignet und
beides sich in der Ubereinstimmung von Verkiindigern und Verkiin-
digung bestatigt!”. ¢) Dieses Geschehen ist sowohl Gabe als Aufgabe;
es ist weder in formalen Kriterien und Prinzipien oder in automa-
tisch wirkenden Kraften begriindet, noch durch solche Grossen gesi-
chert; es ist aber vom Heiligen Geist zu erwarten und muss darum
auch immer wieder als Wirklichkeit aufgezeigt werden konnen. d)
Auch die apostolische Sukzession selber ist keine formale Wahrheits-
garantiel®. Dass ein Bischof Nachfolger seines Vorgingers ist, be-

17 Solite vielleicht die Stelle Ad hanc enim ecclesiam propter potiorem
principalitatem necesse est omnem convenire ecclesiam (I11, 3,2) in diesen
Gedankengang einzuordnen und von hier aus zu verstehen sein ? Sie besagte
dann: im gleichen Sinn wie Paulus den Uraposteln sein Evangelium vor-
legte, muss die Ubereinstimmung von Verkiindigern und Verkiindigung
immmer wicder festgestellt werden. Dazu ist die Kirche von Rom besonders
geeignet, weil, wie das Beispiel Polykarps zeigt (IT1, 3,4), dieses gegenseitige
Feststellen in ihr ab his, qui sunt undique, schon immer und mit besonderer
Wirksamkeit im Gang war. Darum kann und muss sich die Ubereinstim-
mung von Verkiindigern und Verkiindigung gerade in der Ubercinstimmung
mit der Kirche von Rom bestitigen. Dabel wiire vorausgesetzt und impli-
ziert, dass dies auch zwischen allen andern Kirchen geschehen miisste, nur
anderwirts nicht die gleiche paradigmatische Signifikanz hitte.

18 Darum empfiehlt es sich nicht, die Gemeinde von Rom oder den Ein-
zelbischof als «Garanten» der apostolischen Uberlieferung zu bezeichnen
oder von der « Sukzessionstheorie» zu sagen, dass sie den Bischof als Triager
der rechten Uberlieferung «sichere», wie Jochen Martin, Der priesterliche
Dienst I11, Die Genese des Amtspriesterums in der frithen Kirche, Quaestio-
nes Disputatae Bd.48, Herder, Freiburg 1972, S.96f, es neuestens wieder
tut, obwohl er auf derselben Seite 97 unter Hinweis auf IV, 26, 3ff zugleich
sagt, dass Irenius auch mit Bischéfen rechne, die ihrem Auftrag nicht ge-
recht werden. Zwar ist der Bischof durch die Sukzession zur Weiterverkiin-



— 102 —

weist nicht, dass er treuer Zeuge der Wahrheit ist. Aber dass ein
Bischof keinen Nachfolger hat oder ihm etwas anderes als das
Evangelium weitergibt, beweist, dass die Kirche am betreffenden
Ort bedroht ist oder zu leben aufgehért hat. Insofern muss die
Identitat in der Sukzession und die Sukzession in der Identitat der
Verkiindigung auch historisch aufgewiesen werden kénnen. Darum
spricht Irenéus nie bloss formal; er zeigt alles, was er aufzeigen
will, am konkreten Inhalt des Evangeliums auf.

Insofern weist das irendische Reden von der apostolischen
Sukzession eine dhnliche Struktur auf, wie sie bei der Kanonbil-
dung zu beobachten ist. Auch die Auswahl des Kanons griindet
nicht in formalen Kriterien und wird nicht aus abstrakten Prinzi-
pien deduziert; sie erfolgt in konkreten, bekenntnisartigen Feststel-
lungen der Kirchen, dass diese und diese Schriften sich als die Pri-
mérzeugnisse des Evangeliums erwiesen haben und darum mass-
geblich sind. Kein historischer Aufweis vermag diesen Anspruch zu
begriinden; dennoch darf ein historischer Wahrscheinlichkeitshin-

digung der Wahrheit berufen, und es soll auch immer wieder festgestellt
werden konnen, dass er dies in Treue tut. Insofern ist die Gemeinde an ihn
gewiesen. Im Sinne dieses Sachverhaltes kénnte man ihn als « Garanten»
bezeichnen. Aber es ist, wie gesagt, nicht gut, es zu tun. Denn alle Aus-
driicke des Garantierens oder der Sicherung rufen faktisch der Meinung, als
konnte man von einem neutralen Beobachterposten aus zusehen und kon-
trollieren, wie durch irgendeinen Mechanismus die Wahrheit gesichert und
garantiert werden kann. Mit einer solchen Position hat man sich aber ausser-
halb des Glaubens gestellt. Wo das geschieht, und es geschieht nicht selten,
kann man der Kritik Karl Barths (vgl. oben Anm. 7) ihre Berechtigung nicht
absprechen. ‘

Andererseits ist es auch wieder seltsam, wenn man, wie es oft ge-
schieht, der apostolischen Sukzession, weil sie keine neutralen Sicherheiten
zu bieten vermag, die Bedeutung iiberhaupt abspricht. Das nimmt sich so
aus, wie wenn man in Kriegszeiten, weil der Bicker keine Garantien fir un-
unterbrochene Lieferungen bieten kann, iiberhaupt kein Brot bei ihm kau-
fen wollte. Gewiss, der geschichtliche Nachweis der Kontinuitit der Kirche,
ihres Amtes und ihrer Verkindigung garantiert nicht den Glauben der
Nachfolgenden. Dennoch muss diese Kontinuitidt da sein und aufgewiesen
werden konnen, wenn nicht die Kirche als menschliche Gemeinschaft geleug-
net werden soll, die aus und in der Sendung der Apostel lebt. Der Regress
auf die Heilige Schrift und den Heiligen Geist allein klart die Dinge nicht,
die hier zur Sprache kommen miissen; zu einem grossen Teil unterschlagt er
sie nur. Denn die gleichen Fragen, die sich hinsichtlich der Kontinuitit der
Kirche und ihrer Verkiindigung stellen, stellen sich sowohl hinsichtlich der
Bibel selbst als auch hinsichtlich ihrer Erklérung und der Verkiindigung, wie
sich umgekehrt die Wahrheit der Heiligen Schrift in der Existenz und Kon-
tinuitdt einer menschlichen Gemeinschaft, ihrer Struktur und Verkiindigung
bestétigen muss, eben im Vollzug apostolischer Sukzession.



— 103 —

weis dafiir nicht fehlen, dass die Feststellung des Glaubens kein
Willkiirurteil ist.

Wenn ich selber der Meinung bin, dass so verstandene und
vollzogene apostolische Sukzession fiir das Leben der Kirche kon-
stitutiv sei, so kann ich, wenn ich von der Darstellung der irenéi-
schen Sicht auf unsere heutige Situation blicke, nicht leugnen, dass
an einem Punkt eine Schwierigkeit besteht, die weiterer Kliarung
bedarf. Ich denke an das Postulat der Ubereinstimmung von Ver-
kiindigern und Verkiindigung und an den Aufweis dieser Uberein-
stimmung. Es wird sich kaum bezweifeln lassen, dass Irendus dabei
an die ganze Verkiindigung, den ganzen Glauben und nicht nur an
einige herausgepickte Satze denkt. Dennoch vollzieht er den Nach-
weis der Ubereinstimmung in der Zuspitzung auf die Auseinander-
setzung mit den Gnostikern. Von da her stellt sich mir die Frage,
ob ein solcher Nachweis anders iiberhaupt durchfithrbar sei als in
derartigen konkreten Zuspitzungen, wie sie immer wieder durch be-
stimmte Entscheidungssituationen gefordert werden, welche die
lebendige Ganzheit des Glaubens zutage treten lassen.

111

Clemens Romanus

Irenédus hat sich mit Haretikern auseinanderzusetzen, die sich
selber kaum zur katholischen Kirche zéhlen. Sie sprechen zwar
auch von Jesus Christus und wollen ebenfalls Verkiindiger der
christlichen Wahrheit sein — ihr Treiben wirkt darum verwirrend
und bedrohlich in die Kirche hinein; indem sie sich aber als Besit-
zer einer weit hohern Wahrheit verstehen und auf die Kirche her-
abblicken, betrachten sie sich selber auch gar nicht mehr als Glie-
der dieser Kirche. Insofern geht es in den Ausfithrungen des Ire-
nédus um einen Kampf um die Wahrheit mit konkurrierenden Geg-
nern ausserhalb der Kirche. Demgegeniiber hat es der dem rémi-
schen Bischof Clemens zugeschriebene Brief mit einer vollig kir-
cheninternen Auseinandersetzung in der Kirche von Korinth zu
tun, bei der es nicht um eine Frage der getreuen Wiedergabe der
apostolischen Wahrheit geht, jedenfalls nicht unmittelbar, sondern
um die Frage der rechtmissigen Ordnung, d.h. um die Frage, ob
und mit welchem Recht es in der Kirche Amter geben und welche
Autoritit ihnen zukommen soll, in welcher Weise ihnen Respekt zu



— 104 —

erweisen seil?. Clemens muss darum anders argumentieren als Ire-
ndus. Die Gegner des Irenéus bestreiten nicht, dass es ein von Gott
geschenktes Evangelium gebe und dass es anzunehmen sei. Die
Frage ist, was die Botschaft und Wahrheit des Evangeliums aus-
mache. Die «Aufrithrer» in Korinth dagegen bestreiten vielleicht
(vgl. Anm. 19), dass es ein von Christus geordnetes Amt gebe, oder
vielleicht auch nur, dass die in ihrer Gemeinde wirkenden Vertreter
dieses Amtes die rechten Leute fiir ihre Aufgabe seien. Im ersten
Fall ist es selbstverstindlich, dass Clemens nachweisen muss, dass
es ein von Christus gewolltes Amt gibt. Aber auch im zweiten Fall,
d.h. zur Beantwortung der Frage, wie Vertreter dieses Amtes zu
respektieren seien, miisste er auf breiter Basis die Begriindung und
Bedeutung dieses Amtes darlegen. So spielt es faktisch keine Rolle,
welche der beiden moglichen Streitsituationen vorauszusetzen ist.
Von 37,1 an steuert der Brief direkt auf die Streitfrage zu. Er
charakterisiert das Leben einer christlichen Gemeinde und ihrer
Glieder als Kriegsdienst, was sich ithm aus den neutestamentlichen
Briefen und von vielen andern Orten her nahelegt. Er betont dabei

19 So wird jedenfalls ima Brief selber die Sache dargestellt. Natlrlich
wire es moéglich, dass sich die Dinge in Korinth anders verhalten hitten. Es
kénnte sich um ein Aufleben hellenistisch-gnostischer Stromungen gehandelt
haben, also grundsétzlich um dieselben Positionen wie diejenigen, mit denen
Irendus sich auseinandersetzt. Und in diesem Fall wire es mdéglich, dass Cle-
mens nicht gentigend informiert war oder dass er nicht auf die theologischen
Sachfragen eingehen, sondern die Angelegenheit auf die Ebene der Ord-
nungsfrage abschieben wollte, um sie so leichter erledigen zu kénnen. Trife
das Zweite zu, bekime die These des Briefs eine ganz spezielle Bedeutung.
Die Frage der Ordnung wiirde nédmlich der Frage der Wahrheit tibergeord-
net, und der Brief erhielte den Sinn, dass die nach géttlicher Anordnung ein-
gesetzten Leiter der Gemeinde kraft disser Einsetzung eo ipso auch die In-
haber der Wahrheit seien, dass deshalb Wahrheitsfragen gar nicht zu stellen,
zu erértern und zu beantworten wiren, dass vielmehr einfach gehorecht wer-
den miisse. Da wir jedoch tiber die Vorgidnge in Korinth nicht mehr wissen,
als was der Brief selber uns sagt, ist es m.E. einem kritischen Forscher
nicht erlaubt, das Schreiben auf Grund von Annahmen zu interpretieren
und einzuordnen, die sich nicht aus dem Brief selbst belegen lassen. Darum
ist auch die Meinung, die Jochen Martin in dem in Anm. 18 genannten Buch,
8.72, vertritt, wonach die « Gegner» in Korinth fur «das Recht der freien,
eben nicht eingesetzten Dienste und wahrscheinlich auch gegen die Lebens-
langlichkeit der kirchlichen Dienste» eingetreten seien, ebensosehr als will-
kiirlich zu bezeichnen wie die Konsequenzen, die sich daraus ergeben. Nach
dieser Meinung miisste man entweder annehmen, Clemens hiitte gewusst,
worum es den «Gegnerny in Korinth ging, und hétte ihnen béswillig
schlechte Motive, wie Neid und dergleichen, unterschoben, oder er hitte sol-
che Motive angenommen, weil er die wirkliche Meinung der « Gegner» nicht
kannte. Wire das Zweite anzunehmen, diirfte der Brief nicht als Ablehnung



— 105 —

die strenge Uber-, Unter- und Zuordnung, die in einer Armee
herrscht, und fiigt bei, dass das Ganze ohne diese Ordnungsstruk-
tur nicht funktionieren koénnte, nicht brauchbar wiire (37,4: «kai
en toutois chresis»)?%. Man kann im Zweifel sein, ob der Gedanke,
dass die Armee ohne die strenge Ordnungsstruktur nicht funktionie-
ren konnte, nur eine angehéngte verstirkende Bemerkung dar-
stelle, etwa im Sinn eines «anders konnte die Armee ja auch gar
nicht funktionieren», oder ob diese Beifiigung gerade den Hauptak-
zent trage, so dass die Ordnung gerade durch das Erfordernis ihrer
Zweckdienlichkeit begriindet wire. Beides hétte seinen guten Sinn
und seine Gefahr. Situiert man Ordnung im Pragmatismus der
Zweckdienlichkeit, so kann damit jede Sachdiskussion totgeschla-
gen und ein Diktaturregiment errichtet werden. Dasselbe kann
man auch mit dem Gedanken tun, dass Ordnung als solche etwas
Fundamentales sei. Andererseits hebt die Missbrauchbarkeit dieser
Sétze ihre Wahrheit nicht auf, dass nimlich gute Ordnung immer
Ordnung fiir etwas ist, dass sie aber auch fiir sich selbst gut ist und
darum auch fiir sich selbst begriindet sein muss. Die Missbrauch-
barkeit solcher Siatze lebt gerade von ihrer Wahrheit und bestétigt
sie indirekt.

An den Hinweis auf die Ordnungsstruktur eines Heeres
schliesst in 37,5 das nicht minder verbreitete Bild vom Leib, das

der sogenannten «freien Dienstey verstanden werden, da der Briefverfasser
itberhaupt nichts davon wusste, dass es um diese Frage ging. Im ersten Fall
hitte der Brief die vorhin angedeutete fatale Tendenz, und dem Verfasser
miusste Verlogenheit vorgeworfen werden, was der Historiker ohne direkte
Belege nicht tun darf.

Aus dem Brief selbst kann nicht einmal mit Sicherheit geschlossen wer-
den, dass die « Gegner» ein von Christus angeordnetes Amt an sich ablehn-
ten. Die weitausholende Begrindung, die Clemens fur dieses Amt gibt, lasst
dies zwar als wahrscheinlich vermuten; sicher ist es aber nicht. Es wire
durchaus méglich, dass sie ein solches Amt an sich anerkennen wiirden, aber
im konkreten Fall den Vertretern dieses Amtes die persénliche Legitimation
und Eignung zur Amtsfiihrung bestritten. Nach den Erfahrungen bei heuti-
gen Pfarrwahlen ist es jedenfalls gar nicht so selten, dass man einen Pfarrer
weghaben méchte, obwohl es niemandem einféllt zu bestreiten, dass es ein
von Christus gewolltes Amt geben solle.

20 Ob Clemens nur allgemein an die Struktur einer Armee denkt oder
ob er eine bestimmte Armee vor Augen hat und ob dies die rémische Armee
ist (so z.B. J.A.Fischer, Die apostolischen Viter, Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, Darmstadt, S.73, Anm.220) oder die sich als Heer verstehende
Gemeinde von Qumran, ist zwar nicht ganz unerheblich, spielt aber doch
keine letztentscheidende Rolle und kann hier jedenfalls nicht niher unter-
sucht werden. Vgl. dazu A. Jaubert, Les sources de la conception militaire de
Péglise en I Clément 37, Vigiliae Christianae 18 (1964), S.74-84.



— 106 —

mit der Verschiedenheit der Glieder und ihrer Funktionen das ge-
genseitige Aufeinanderangewiesensein betont. Wie 38,1 ff zeigt, ge-
braucht Clemens dieses Bild aber nicht bloss um der formalen Ord-
nungsaspekte willen. Es ist ihm noch besonders deshalb wichtig,
weil die christliche Gemeinde ein Leib ist, in dessen Dienstgefiige
ein jeder seiner Granzheit nach in Christus erhalten und gerettet
werden soll. Angesichts dessen, dass uns solches zuteil wird, obwohl
wir nach 39, 1ff nur Lehm und vor Gott unrein sind, soll niemand
sich selbst iiberheben.

Deshalb kénnen wir, wie in 40f ausgefithrt wird, Gott nicht
nach unserm Belieben dienen. Schon im alttestamentlichen Opfer-
dienst war es so, dass nur zu festgesetzten Stunden, nur an einem
bestimmten Ort und nur von bestimmten Personen Opfer darge-
bracht werden durften, wenn sie Gott wohlgefillig werden sollten,
wobel iiberdies den Hohepriestern, Priestern, Leviten und Laien
ihre je besondern Verrichtungen zugewiesen waren. Wer wider die-
sen Willen handelte, wurde mit dem Tode bestraft (41,3). So? soll
auch in der christlichen Gemeinde jeder an dem ihm zukommenden
Ort seinen Dienst tun (41, 1).

Wie sich dies in der Kirche verhalt, wird in Kap. 42 bis 44 dar-
getan. Da horen wir zunéchst die berithmten Sétze: «Die Apostel
empfingen fiir uns die frohe Botschaft von dem Herrn Jesus Chri-
stus, Jesus, der Christus war von Gott gesandt. Christus ist also
von Gott, die Apostel von Christus; beides erfolgte also in guter
Ordnung aus dem Willen Gottes» (42, 1.2). Durch die Auferwek-
kung Christi mit Gewissheit erfiillt und im Wort Gottes gefestigt,
zogen die Apostel mit der Fiille des Heiligen Geistes aus, die Bot-
schaft vom kommenden Reich Gottes zu verkiindigen (42,3). Sie
predigten dann in Stadt und Land und setzten die Erstlinge ihrer

1 Der Hinweis auf den alttestamentlichen Opferdienst will allein beto-
nen, dass ein Gott wohlgefélliger Dienst nicht willkiirlich sein kann, sondern
in jeder Hinsicht dem Willen Gottes entsprechen muss, der jedern seine be-
sondere Aufgabe zuteilt. Dass Clemens die alttestamentliche Opferordnung
nicht als solche auf die Dienste in der christlichen Gemeinde tibertragen will,
ist in neuerer Zeit mehrfach dargetan worden. Vgl. ausser J.Martin am
Anm.18 a.0., 8.73f, besonders Ray Robert Noll, S.J., Recherches sur les
origines du sacerdoce ministériel chez les péres apostoliques, Diss. Strass-
burg 1970, Masch.-Schrift, Englisch mit franzésischer Zusammenfassung,
S.111f. (Nebst wertvollen Hinweisen verdanke ich auch die Méglichkeit,
diese sorgfiltige Arbeit zu beniitzen, Herrn Prof. Dr. Willy Rordorf, Neuen-
burg). Uber einige Arbeiten, welche die entgegengesetzte Ansicht vertreten,

referiert Jean Colson, Ministre de Jésus Christ ou le sacerdoce de I’évangile,
Beauchesne et ses fils, Paris 1966, S.217ff.



— 107 —

Arbeit, nachdem sie sie im Geist gepriift hatten, als Bischife und
Diakone ein fiir die, welche fiirderhin zum Glauben kommen wiir-
den.

Die Aussagenreihe nimmt sich so einfach aus, dass man leicht, zu
leicht glaubt, es liege klar auf der Hand, was intendiert und im einzel-
nen gemeint sei, nimlich durch die Reihe Gott—Christus—Apostel-
«Bischofe und Diakone» zum Schlusszu fithren, dass die «Bischéfe und
Diakone» genau gleich von Gott seien wie die Apostel von Christusund
Christus von Gott. Oder es legt sich einem das Bild eines Verteilernet-
zes nahe, das von einer Hauptleitung iiber Quartierleitungen und
Strassenleitungen zu den Verbrauchern fiithrt. Niheres Zusehen zeigt
aber sofort, dass die Sache komplexer ist. Gewiss ist es die Absicht,
die «Bischofe und Diakone» als Glieder einer von Gott gegebenen
Struktur zu bezeichnen und sie insofern auf den Willen Gottes zu-
riickzufiihren. Das trifft jedoch nur in einem bestimmten, genauer zu
eruierenden Sinn zu. Es kann zwar kein Zweifel bestehen, dass das
«eutaktos»in 42,2 dem «entoidio tagmati» von 41,1, dem «taxei» von
40,1, dem «hypotage mia»von 37,5 und dem «eutaktos» von 37, 2 ent-
spricht und dass die Wohlgeordnetheit fiir Clemens ein Anzeichen von
Sachgeméssheit und Gottgewolltheit darstellt. Der Faktor der Wohl-
geordnetheit ist aber durch sehr verschiedene Momente konstituiert,
so dass man daraus keine beliebigen Schliisse ziehen kann. So besteht
sowohl beim Heer als auch beim Leib und beim alttestamentlichen
Opferdienst das «Ordnungssystem» aus gleichzeitig zusammenwir-
kenden Elementen. Im «Ordnungssystem» Gott—Christus—Apostel—-
«Bischofe und Diakone» sind sich die Elemente durch eine zeitliche
Folge verbunden. Die Wohlgeordnetheit bezieht sich also auf das
sinnvolle Zusammenwirken verschiedener Elemente mit verschiede-
nen Funktionen ; der Akzent liegt somit darauf, dass Verschiedenes ge-
rade in und dank seiner Verschiedenheit in eins zusammenwirkt. Fiir
die Reihe von Kap.42 ist dies schon dadurch gegeben, dass Clemens
sicher nicht sagen will, das Verhaltnis der Apostel zu Christus sei
gleich wie das Verhéltnis Christi zu Gott. So kann man aus der Reihe
auch nicht den Schluss ziehen, das Verhaltnis der Bischofe zu den
Aposteln sei gleich wie das Verhiltnis der Apostel zu Christus. Die
Rede von der Wohlgeordnetheit verlangt allerdings, dass mindestens
unter einem Aspekt eine verbindende Einheit besteht, die vom ersten
begriindenden Glied ausgeht. Dieser eine Aspekt besteht im Senden
bzw. Gesandtsein. Innerhalb dieses einen Aspektes kénnen aber be-
trichtliche Unterschiede bestehen. Wenn Gott Christus und Christus



— 108 —

die Apostel sendet, muss das Senden Gottes nicht genau gleich ge-
meint sein wie das Senden Christi, und erst recht muss das «Senden»
der Apostel nicht gleich verstanden sein wie das Senden Gottes. Esist
denn auch gar nicht von einem «Senden» der Apostel die Rede, son-
dern von ihrem «Einsetzen». Die Verschiedenheit im Sendungshan-
deln der verschiedenen Glieder der Reihe ist in den qualitativen Unter-
schieden zwischen ihnen von selbst gegeben. Hinsichtlich des Schritts
von den Apostelnzuden «Bischéfen und Diakoneny wird das Besondere
nicht nur durch die Verwendung eines andern Wortes (sc. «einset-
zen») angedeutet, sondern in Kap.43-44,2 auch ausdriicklich zur
Sprache gebracht. Es geschieht, indem das Tun der Apostel mit dem
verglichen wird, was Moses nach Num. 17 getan hat??: wie Moses den
entstandenen Streit um die Priesterwiirde durch ein Gottesurteil fiir
immer entschied, so taten es zum voraus auch die Apostel hinsichtlich
der «episkope». Wie Moses dabei — gleich wie in Hebr. 3,5.2 — als der
«treue Diener im ganzen Hause» bezeichnet wird, so wird von den
Aposteln als «den von Gott in Christus mit diesem Werk Betrauten»
gesprochen (43, 1). Sowohl Moses als auch die Apostel werden somit als
Bevollméchtigte Gottes angesehen, die kraft ihres Auftrages und
kraft der ihnen in diesem Auftrag tiberbundenen Verantwortung han-
deln?3, d. h. gerade weil sie beauftragt sind, handeln sie in eigener Ver-
antwortung, sind sie personlich fiir die Durchfithrung des Auftrags
verantwortlich. Die Beauftragung hebt ihre eigene Verantwortung
nicht auf, sondern begriindet und fordert sie. Der Vergleich mit Moses
soll also die eigenverantwortliche Anordnung der Apostel als recht-
méssig ausweisen und sie gegen den Vorwurf der Eigenméchtigkeit
schiitzen. Wie sehr die Stelle 43, 1 so gemeint ist, zeigt die Form der
rhetorischen I'rage: «Was ist daran verwunderlich, dass die von Gott
in Christus mit diesem Werk Betrauten die Vorerwahnten (se. die
«Bischofe und Diakone) einsetzten ? Wo doch auch Moses...» In der
Reihe von Gott—von Christus—von den Aposteln hat also das «von»

22 Besonders von R.R.Noll am in Anm. 21 a.0., 8.19ff, wird herausge-
stellt, dass nicht etwa die alttestamentliche Priesterwiirde mit der ¢epi-
skopey der neutestamentlichen Gemeinde verglichen wird. Der ausgebro-
chene Streit um die Priesterwiirde hier und der erwartete Streit um die ¢epi-
skope» dort stellt nur eine gleichgeartete Situation fiir ein vergleichbares
Verhalten dar. Gegenstand des Vergleichs ist aber allein das Fntscheidungs-
verhalten und seine Intention einerseits bei Moses, andererseits bei den Apo-
steln.

% J.Colson bezeichnet sie darum an dem in Anm.21 genannten Ort,
5.239, als «schelichim». Ebenso schon Gregory Dix, The Ministry in the
early Church, London 1946, z. B. 8. 258ff.



— 109 —

jedesmal seine eigene Bedeutung. Beim Senden Gottes und Christi
wiire es unsachgemdss, von ihrer Verantwortung zu reden. Beim T'un
der Apostel wird sie betont. Mit Recht hebt Colson?* hervor, dass sich
Clemens nie darauf beruft, Gott oder Christus hitten den Apostein
den Auftrag gegeben, Bischéfe und Diakone einzusetzen. Bei Clemens
findet sich denn auch nur die Reihe Gott—Christus—Apostel. Das
vierte Glied «Bischofe und Diakone» ist nicht von Clemens, sondern
von mir beigefiigt worden. Hs ist sehr wohl moglich, dass Clemens es
nicht nur zuféllig nicht beifiigte, sondern dass er es bewusst vermied.

Dennoch kann kein Zweifel bestehen, dass die Einsetzung von
«Bischdfen und Diakonens durch die Apostel nach der Meinung des
Clemens dem Willen Gottes entsprach, sonst wiirde das Ziel seiner
ganzen Argumentation, die auf der Betonung des gottlichen Willens
beruht, gerade am kritischen Punkt hinfillig. Der Wille Gottes wird
aber nicht etwa irgendeinem Automatismus oder einem formalen
Prinzip gleichgesetzt. Vielmehr geschieht das Werk Gottes, indem die
Beauftragtenin eigener Verantwortung ihren Auftrag und so faktisch
seinen Willen erfiillen. Die Begriindung fiir die Einsetzung und die
Funktion und soauch fiirdie Autoritit von«Bischéfenund Diakonen»
besteht also in der Sendung Christi und der Apostel zum Bau der Kir-
che als einer Gemeinschaft der Liebe (Kap. 38) und insofern auch in
der Sendung der Kirche. Dem Ausweis dafiir, dass die Apostel mit
ihrer Anordnung dem Willen Gottes entsprachen, dienen auch die
sogenannten Analogien aus dem Alten Testament. Sie sind nicht nur
rhetorische Dekoration. Indem das Alte Testament bezeugt, was der
Wille Gottes ist und wie er erfiillt wurde, und indem Clemens dieses
Zeugnis auf die Situation und die Probleme der neutestamentlichen
Gemeinde bezieht, werden die Analogien zu wesentlichen Momenten
seiner Argumentation. Ahnliches wiire zu sagen hinsichtlich der Hin-
weise sowohl auf die Wohlgeordnetheit in der Schépfung im allge-
meinen (z.B. Kap.20 und 60) und im menschlichen Leib im beson-
dern (37,5) als auch auf die Funktionsfahigkeit eines Heeres (37, 1 f)
und die Bedeutung von Behorden bei der Verwaltung der Welt
(61,11). :

Clemens ist offensichtlich bestrebt, seinem Gedanken, dass die
Anordnung der Apostel sachgemiiss sei und dem Willen Gottes ent-

24 A a.0., 8.241. — Die «prognosis teleiay in 44,2 sollte also nicht mit
«genauer Bescheid» iibersetzt werden, wie J.A.Fischer in seiner Ausgabe
(vgl. Anm. 20) es tut; der Ausdruck kann sich nur darauf beziehen, dass die
Apostel nach Mat. 23,6ff; Mk. 10,41 ff und dhnlichen Stellen zum voraus
wissen mussten, was in den Gemeinden zu befiirchten war.



— 110 —

spreche, eine breite Begriindungsbasis zu geben. Das bestéitigt noch-
mals, dass hinter seiner Reihe Gott—Christus—Apostel nicht der Ge-
danke eines automatisch weiterwirkenden Prinzips steht, das in sich
selbst begriindet wire und eo ipso die Weiterfithrung der Reihe von
den Aposteln zu den «Bischofen und Diakoneny implizierte. Jochen
Martin scheint jedoch gerade diese Art der Begriindung als bedenk-
lich zu betrachten. Er sieht ihre Wirkung darin, dass die Bischofe in
der Gemeinde «nicht mehr nur funktional, d. h. im Vollzug ihres Dien-
stes, sondern statusméssig zu Vorstehenden, umgekehrt die Gemein-
deglieder statusméssig zu Untergebenen» werden?. Obwohl mir zwar
unerfindlich ist, wie Martin eine solche Behauptung im Blick auf den
1. Clemensbrief aufstellen kann, ist doch nicht zu bestreiten, dass ge-
rade die breite Begriindung, die Clemens fiir die Verbindung von Wil-
len Gottes und Wohlgeordnetheit gibt, dazu fithren kann, dass aus
dem Gedanken ein formales Prinzip und Kriterium gemacht wird und
dass daraus dann fatale Konsequenzen folgen. Man darfindessen nicht
vergessen, dass jeder Gedanke missbraucht werden kann und, wenn
er zum formalen Prinzip gemacht wird, fatale Wirkungen hat, auch
der Gedanke der Funktionalitat und des Dienstes. Darum darf uns
die Moglichkeit des Missbrauchs nicht daran hindern, den Wert der
Begriindungsweise bei Clemens zu beachten. Alle Darlegungen iiber
das kirchliche Amt, die nicht nach links und nach rechts schauen und
nur den historischen Faden der Entstehung eines Amtes verfolgen
wollen, weisen den Nachteil auf, dass sie entweder mehr behaupten,
als sich auf dieser schmalen Spur historisch ausmachen lésst, oder
nicht tiber eine historische Zufilligkeit hinauskommen, aus der sich
keine verbindliche Einsicht gewinnen lasst. Dass die Ergebnisse sol-
cher Untersuchungen trotzdem nach allen mdéglichen Richtungen
missbrauchbar sind, ist demgegeniiber unerheblich, da sie dieses Ge-
schick mit andern Thesen teilen. Wichtig ist hingegen die Frage, wie
sich Einsichten gewinnen lassen, die verbindlicher sind als die Ergeb-
nisse von Untersuchungen, die sich isoliert mit der Entstehung des
Amtes beschéftigen. Clemens scheint dieses Problem empfunden zu
haben. Jedenfalls beschrankte er sich nicht auf seine Reihe, sondern
holte weiter aus. Wenn ich sein Verfahren kritisieren wollte, konnte
ichihm darum nicht vorwerfen, dass er seine Basis zu breit mache. Ich
miisste im Gegenteil sagen, dass sie immer noch zu schmal sei und
dass es nétig wire, die Frage des Amtes in der Gottesfrage, d.h. trini-
tarisch, zu situieren, sie christologisch-soteriologisch und pneumato-

% In der in Anm. 18 genannten Arbeit, S, 74ff, besonders S.75.



— 111 —

logisch-ekklesiologisch zu reflektieren, ihren Zusammenhang mit der
Eschatologie, der Rechtfertigung, der Anthropologie, Soziologie und
der Frage nach der Welt aufzuzeigen. Nun, das wire im Rahmen der
Zielsetzung des Briefes nicht zu bewéaltigen gewesen. Dennoch klin-
gen alle diese Zusammenhénge ein wenig an. Man kann aber nicht be-
haupten, Clemens hitte die Notwendigkeit erkannt, die Zusammen-
hénge mit allen diesen Themen herzustellen. Insofern kénnte man
ihm vorwerfen, dass er nur gerade diese Beziehungen und Themen ins
Spiel treten liess. Vor allem aber soll betont werden, dass die Frage
des Amtes nur voll beantwortet werden kann, wenn ihr Zusammen-
hang mit allen andern Themen der Theologie in Sicht gebracht ist,
wobeinoch einiges zu beachten wire, das bis jetzt in der Theologie zu
kurz kam.

Nachdem Clemens das Tun der Apostel mit dem Hinweis auf das
Tun Mose als dem Willen Gottes entsprechend legitimiert hat, geht er
in Kap. 44 zum konkreten Streitfall iitber, indem er zuerst die zwei fiir
die Beurteilung entscheidenden Voraussetzungen feststellt: a) Die
Apostel waren von ihrem Herrn unterrichtet und gewarnt, dass es in
Sachen der «episkope» Streit geben wiirde (44, 1). Obwohl «episkope»
in erster Linie die Verantwortung fiir das Leben der Gemeinde und
fiir alles, was fiir die Existenz einer christlichen Gemeinde konstitutiv
ist, meint?é, eine Aufgabe also, von der man denken méchte, dass man
eher davor zuriickschrecken als darum streiten wiirde, liegt es in der
Natur der Sache (die Aufgabe kann ohne die Ausiibung einer Fiih-
rungsrolle nicht erfiillt werden), dass sie dennoch Gegenstand von
Ehrgeiz und Streit werden kann. b) Indem die Apostel auf diesen Ge-
fahrenherd zum voraus?? aufmerksam gemacht worden waren, war
ihnen die zu ihrer «episkope» gehorige Verantwortung iiberbunden,
Anordnungen zur Eindimmung dieser Gefahr zu finden und zu
treffen. Dieser Verantwortung entsprachen sie, indem sie die
«Vorgenannten» einsetzten, d.h. nach 42,4 die Hrstlinge, die als
«Bischofe und Diakone»?® eingesetzt wurden, und ihnen dabei den

26 Vgl. meinen in Anm. 9 erwihnten Aufsatz.

27 Vgl. Anm. 24.

28 Zu dem Doppelausdruck «episkopoi kai diakonoi» vgl. André
Lemaire, Les ministéres aux origines de 1’église, Lectio Divina Nr. 68, Cerf,
Paris 1571, der S.149ff die Ansicht begrindet, der Doppelausdruck meine
nicht zwei verschiedene Amter, «diakonos» sei also nicht im technischen
Sinn von «Diakon» zu verstehen, sondern: der Doppelausdruck «pense glo-
balement & ceux qui ont une charge au service de la communauté» (S.150).
Diese Interpretation ist fast unausweichlich, weil die Darlegung von Kap.42



— 112 —

Auftrag?® gaben, dass, wenn sie3? gestorben wiren, andere bewéhrte
Ménner ihren Dienst tibernehmen sollten (44, 2).

gonst jede Klarheit verlore. Die Reihe von Gott—Christus—Apostel kann nur
eine und nicht zwei verschiedene Nachfolgefuniktionen haben, sonst weiss
man nicht, welche von ihnen und in welcher Weise begriindet werden soll.
Beachtet man, dass Rom. 15,8 Christus ¢«diakonosy heisst, 1. Kor. 3,5 Paulus
und Apollos, Kol. 1,25 Paulus allein als Diener der Gemeinde erscheinen,
2.Kor. 3,6 Paulus als Diener des neuen Bundes, Kph. 3,7, Kol. 1,23 als Die-
ner des Kvangeliums bezeichnet wird, so wird deutlich, dass die Bedeutung
von «diakonosy durch den Kontext derjenigen von ¢episkopos» sehr nahe
kommen kann. Der Doppelausdruck «episkopoi kai diakonoiy ist also fast
ein Hendiadyoin, dessen erstes Element die Verantwortung und damit die
Fihrungspflicht und dessen zweites Element den Dienstcharalter der ange-
sprochenen einen Funktion betont.

20 Zu der sowohl textkritisch als inhaltlich grosse Schwierigkeiten bie-
tenden Wendung ¢metaxy epinomeny» in 44,2 vgl. Jean Colson am in
Anm.21 a.0., S.232ff. Die Hauptschwierigkeit liegt bel «epinomey. Die mei-
sten verstehen es in Anlehnung an die #lteste lateinische Ubersetzung, die
hier «legem» hat, alg Ableitung von ¢nomos» im Sinn von ¢ Anweisungy. Col-
son will es méglichst wortlich und in Anpassung an «episkopos» mit «droit
de faire paitre», also etwa mit «Weiderecht» oder «lirtenamty» iibersetzen.
Dag wiirde gut dazu passen, dass im ersten Teil von 44,2 nicht gesagt ist,
wozu die ¢Vorgenannteny» «eingesetzt» wurden. Das Ziel ihrer Einsetzung
wire dann in dem «epinomen edokany» angegeben. So wiirde auch das
«hopos» gut anschliessen. Nur ist dieses Verstdndnis von ¢epinome» kaum
belegbar. — Auch die Ubersetzung von «mnetaxy» ist nicht leicht zu finden.
Ubersetzt man mit ¢hernach» (so J.A.Fischer in seiner Ubersetzung) oder
mit «ensuitey (so Annie Jaubert in der Ausgabe der Sources Chrétiennes
Nr.167 z.8t.), entsteht der etwas sonderbare Eindruck, die «Vorgenannten»
selen zuerst einmal eingesetzt worden und hitten erst spater den mit
¢hopos» eingefithrten Auftrag erhalten. Die zeitliche Distanz zwischen Kin-
setzung und Eréffnung dieses Auftrags wire schwer zu erklédren. Kine Kin-
setzung ohne Auftrag ist nicht moglich. Und dass zuerst, bei der Einsetzung,
nur der Auftrag der «episkope» erteilt und spéter noch die mit «hopos» ein-
geleitete Anordnung beigefiigt worden wire, widerspriache der Argumenta-
tion von 42,5 bis 44,2 Anfang, die ja gerade durch das erfiillt wird, was der
«hopos»-Satz angibt. Colson versteht das «metaxy» im Sinn von «et par la
suiten, ldsst es aber in der Schlussiibersetzung auf S.235 in dem ¢kai» unter-
gehen, d.h. es tritt Gberhaupt nicht mehr in Erscheinung. So vorzugehen
scheint mir unerlaubt, weil der griechische Text beides nebeneinander hat
(tkai metaxy»); man darf also «metaxy» nicht mit «kai» gleichsetzen. Ich
mochte deshalb, um das Schiefe des «hernach» und das Aufgehen des
«metaxy» im «kaiy zu vermeiden, davon ausgehen, dass ¢metaxy» meist die
Bedeutung von «zwischen» und ¢mitten» hat, und es in diesem Sinn auf das
«einsetzeny» bezishen, so dass in folgender Weise zu Ubersetzen wire: ¢und
dabel gaben sie den Auftrag». Ob man «epinome» dabei im Sinne von «lex»,
«Regel», ¢ Anordnung» oder von «Hirtenrecht» bzw. «Hirtenauftrag» ver-
steht, spielt dann fiir das Ergebnis keine grosse Rolle. Ich wéhlte darum das
Wort « Auftragy, das beides umfassen kann, als Ubersetzung von ¢epinome.

3 Gregory Dix am in Anm.23 a.0. meint, nur die Apostel selbst
kénnten Subjekt von «koimethosiny sein, sonst miisste ein «ekeinoi» bei-
gefiigt sein, ebenso kénne die «leitourgia auton» nur den Dienst der Apo-



— 113 —

Die Stelle enthélt aber, abgesehen von den in Anm. 28-30 be-
handelten oder angedeuteten Problemen, noch weitere Schwierig-
keiten. Man muss in der Tat fragen, wer die Leute seien, mit deren
Sterben gerechnet wird und deren Dienst von andern iibernommen
werden soll (vgl. Anm.30). Und daran schliesst sich die Frage, wer
die «andern bew#hrten Ménner» sein méchten, eine Frage, die sich
auch auf 44,3 erstreckt; denn hier werden in unmittelbarem An-
schluss die Personen, die in Korinth abgesetzt wurden, als die be-
zeichnet, die «von jenen oder hernach von andern angesehenen
Méinnern eingesetzt worden waren». Offen steht auch die Frage, wie
diese «andern angesehenen Ménner» ihrerseits ihren Dienst erlang-
ten — sie konnten ihn doch nicht einfach von sich aus iibernehmen —
und wie sie dazu kamen, andere einzusetzen. Fiir die Empfanger
des Briefs in Korinth bestanden diese Fragen natiirlich nicht; sie
wussten, wer gemeint ist und wie es zugegangen war.

Wir aber miissen wenigstens das Notigste zu kliaren suchen.
Dafiir bestehen zwei sichere Ausgangspunkte: a) Die «katastathen-
tas» in 44,3 miissen die Leute sein, die abgesetzt wurden. Unter
ihnen muss es zwei Gruppen gegeben haben, solche, die von den
«ekeinoi», und solche, die «hernach von andern angesehenen Min-
nern» eingesetzt worden waren. b) Die Argumentation von 42, 3 bis
44,2, die sich zweifellos auf die «Erstlinge» als «Bischofe und Dia-
kone» bezieht, muss auch fiir die konkrete Situation in Korinth
relevant sein ; sonst wire sie nutzlos. Sie muss also direkt oder indi-
rekt die Abgesetzten betreffen. — Diese beiden Voraussetzungen
kommen nur dann zugleich zu ihrem Recht, wenn die «Krstlinge»
als «Bischofe und Diakone» die Verpflichtung hatten, dafiir zu
sorgen, dass nach ihrem Tod ihre Aufgabe von andern erprobten
Ménnern iibernommen werden konnte, und wenn sie diese Ver-

stel selbst meinen, weil sonst ¢toutony statt ¢auton» stehen miisste. Er meint
darum, die im ¢hoposs-Satz genannte Anordnung miisse fir Personen gel-
ten, die zu den Aposteln gerechnet wurden, obwohl sie nicht zum engern
Apostelkreis gehorten, also auf Personen wie Timotheus, Titus, den Presby-
ter Johannes, Tgnatius von Antiochien, Clemens selber; deren Sonderfunk-
tion, Lokalbischéfe einzusetzen, auch noch spiter von einigen wichtigen
Bischofssitzen aus vollzogen wurde. — Ich kann hier nicht nidher auf diese
These und die vielen Argumente eingehen, die Dix dafiur ins Feld fihrt. Sie
erscheint mir schon darum als verfehlt, weil Dix u.a. von einer Unterschei-
dung zwischen Lokalpresbyterat und Bischéfen, die Nachfolger der Apostel
wiéren, ausgeht, die m. E. unhaltbar ist. Ferner muss sich die Argumentation
von 42,5 bis 44, 2 Anfang auf die «Bischéfe und Diakone» von 42,4 beziehen.
Somit miissen auch sie die Adressaten fiir die Anordnung zur Verhiitung des
Streits um die «episkope» sein.



— 114 —

pflichtung auch erfillten. Diese Verpflichtung hatte den «Erstlin-
gen» nicht iiberbunden werden koénnen, da sie gar nicht in der Lage
gewesen wiren, sie zu erfiilllen, wenn es sich dabei um Personen
ausserhalb ihres Verantwortungsbereichs gehandelt hitte, wie dies
bei der These von Dix (vgl. Anm.30) der Fall ware. Sollten die er-
probten Méanner erst nach dem Tod der Vorgédnger deren Dienst
iibernehmen, wie es 44,2 vorgesehen ist, und sollten die Vorgénger
dennoch dafiir verantwortlich sein, dass diese Weiterfiilhrung ihres
Dienstes wirklich eintrat und so der Streit um die «episkope» vermieden
wurde, so bedeutet das, dass die «Erstlinge» und ebenso ihre Nach-
folger entsprechende erprobte Ménner, einen oder vielleicht auch
mehrere, aussuchen, designieren mussten (vgl. 2. Tim. 2,2), dass die
Einsetzung aber erst nach dem Tod des Vorgingers erfolgte und
entweder vom Presbyterium3! oder von Nachbarbischofen vollzogen
wurde, vielleicht auch in Verbindung beider Méglichkeiten.

Da die Adressaten des Briefs in Korinth wussten, wie es bei
ihnen zugegangen war, und da Clemens daran gelegen sein musste,
die Allgemeingiiltigkeit der Anordnung der Apostel zu betonen,
musste und konnte er seine These nicht so fiir die Verhéltnisse in
Korinth konkretisieren, als handelte es sich um einen Einzelfall. Er
musste allgemein formulieren, und zwar so, dass seine These an-
wendbar war, ob es sich um den Tod der Apostel, der Erstlinge
oder deren Nachfolger handelte. Darin diirfte es begriindet sein,
dass man dariiber streiten kann, von wessen Tod und von wessen
Dienst in 44, 2 die Rede ist; es ist unerheblich, weil es fiir alle mog-
lichen Falle zutreffen musste. Ebenso konnen die «ekeinoi» in 44, 3
sowohl die Apostel als auch die «Erstlinge» und die Abgesetzten
dementsprechend entweder die «Erstlinge» oder deren Nachfolger
sein. Nur das kommt nicht in Betracht, dass die «ekeinoi» bereits
Nachfolger der «Erstlinge» waren. Sachlich wire das zwar méglich.
In unserm Fall ist es aber ausgeschlossen, weil diese Moglichkeit bei
der zweiten Gruppe von Abgesetzten realisiert ist und ein Unter-
schied zwischen den beiden Gruppen bestehen muss. Somit kann es
sich bei «andern angesehenen Méannern», die seinerzeit die zweite
Gruppe von Abgesetzten ausgesucht bzw. eingesetzt hatten, sowohl

31 Zum Unterschied zwischen Presbytern und Bischéfen, dass alle
Bischofe Presbyter, aber nicht alle Presbyter Bischéfe im Sinn des Clemens
sein miissen, vgl. meinen in Anm.9 genannten Aufsatz, S.226f, wo freilich
noch nicht erkannt ist, dass «Bischéfe und Diakone» ein Doppelausdruck
ist, der den Bischof meinen durfte.



— 115 —

um «Erstlinge» als auch um deren Nachfolger handeln. Und ent-
sprechend kann diese Gruppe von Abgesetzten aus Erst- oder
Zweitnachfolgern von «Erstlingen» bestehen. Die Korinther wuss-
ten, wie es sich verhielt, und in der Sache ist es wiederum unerheb-
lich, weil die Regel in diesem und jenem Fall zutraf.

In dieser Weise, also durch eine Nachfolgeordnung, sollte der
Streit um die «episkope» verhindert werden. Das war auch méglich,
und es geschah auch. Nur eines konnte damit, wie der Sachverhalt
in Korinth zeigt, nicht verhindert werden, dass die nach dieser
Ordnung Ausgesuchten und Eingesetzten trotzdem aus ihrem
Dienst vertrieben wurden. Damit hat es der 1. Clemensbrief zu tun.
Und er hat zur Behebung dieses Schadens kein anderes Mittel als
dies, dass er die Korinther zur Einsicht zu fithren sucht, dass sie
sich mit ihrer Absetzungsaktion wider eine apostolische, dem Wil-
len Gottes gemésse Anordnung gewendet haben.

Um diese Kinsicht zu erreichen, legt er zuerst mit der nétigen
Begriindung die apostolische Anordnung dar, um dann von da her
in 44, 3f das Unrechtméssige im Verhalten der Korinther herauszu-
stellen. Dabei treten nochmals einige fiir unser Thema wichtige
Momente hervor. Im ersten Teil von 44,3 betont er, dass die Abge-
setzten nicht nur der apostolischen Anordnung geméss eingesetzt
worden waren, sondern dass diese Einsetzung auch unter ihrer, der
ganzen Gemeinde Zustimmung erfolgt war. Man konnte zuerst im
Zweifel sein, ob der Hinweis auf die Zustimmung der Gemeinde nur
ein Zusatz- und Nebenargument sei oder ob ihm ein selbstindiges
Gewicht zukomme. Im ersten Fall wire dies der Tenor: und ausser-
dem habt ihr selber der Einsetzung dieser Méinner zugestimmt;
dies wire zwar nicht nétig gewesen; denn entscheidend ist allein
die ordnungsgemaisse Designation und Einsetzung durch die Leiter
der Gemeinde; zu allem Uberfluss habt ihr aber auch noch aus-
driicklich eure Zustimmung bekundet, und nun wollt gerade ihr
diese Manner weghaben. Ein solches Verstindnis des gen. abs. ist
aber kaum moglich. Denn abgesehen davon, dass der Ausdruck die
Moglichkeit impliziert, dass die Zustimmung auch hitte verweigert
werden kénnen und dass dies sicher nicht ohne Auswirkung geblie-
ben wire, macht auch das Folgende deutlich, dass, wie die mei-
sten heute annehmen, Clemens im Falle schlechter Diensterfiillung
einer Absetzung nicht widersprochen hétte. Vielleicht noch wichti-
ger ist, dass der Brief an die ganze Cemeinde gerichtet ist und dass
die Streitsache als Angelegenheit der ganzen Gemeinde behandelt



— 116 —

wird. Freilich kann, was die Zustimmung der Gemeinde betrifft,
kaum von einer Wahl im modern demokratischen Sinn gesprochen
werden. Wenn nédmlich unsere Interpretation der apostolischen An-
ordnung zur Vermeidung des Streits um die «episkope» zutrifft, so
haben ja die Bischdfe selber die Nachfolger designiert, und Presby-
ter oder (und) andere Bischéfe haben sie eingesetzt. Dennoch
diirfte der Unterschied zu Did. XV nicht so gross sein, wie man
leicht annehmen méchte®. Denn abgesehen davon, dass dort nicht
vom Wahlmodus, sondern vom Auswahlkriterium die Rede ist, so
dass es sich hinsichtlich des Modus genau gleich verhalten koénnte
wie bei Clemens, liegt es in der Natur der Sache, dass der Unter-
schied nicht erheblich sein diirfte. Selbst in einer Gemeinschaft, die
denkbar sensibel ist hinsichtlich Verletzungen der demokratischen
Spielregeln, entstehen Wahlen nicht von selbst; es muss immer
jemand Vorschlige machen. Und eben dieser wichtige Punkt ist bei
Clemens geordnet, so dass klare Verantwortlichkeiten entstehen.
Und wenn die Zustimmung der Gemeinde nicht nur I'arce war, so
kam in ihrem Vollzug, wie immer das im einzelnen zuging, die volle
Verantwortung der Gemeinde zur Geltung. Ferner zeigt der Hin-
weis, dass die Abgesetzten wihrend langer Zeit ein gutes Zeugnis
von seiten der Gemeinde genossen, dass die Mitverantwortung der
Gemeinde nicht nur bei der Wahl, sondern dauernd zum Zug kam.

Clemens zeigt also einen vielseitigen Verantwortungszusam-
menhang auf. Fiir das Geschehen von christlicher Gemeinde sind
die Bischofe und Presbyter als Designatoren und Einsetzende, die
Kinzusetzenden — sie miissen ja erprobte Ménner sein — und die Ge-
meinde gemeinsam und gegenseitig verantwortlich; und eben dies
mochte ich als Umschreibung apostolischer Sukzession betrachten.
Apostolische Sukzession meint danach einen Verpflichtungs- und
Verantwortungszusammenhang von Designatoren und Ordinato-
ren, Ordinanden und Gemeinde, einen Verpflichtungszusammen-
hang, der nur dadurch Wirklichkeit wird, dass von allen Seiten die
Verpflichtung als Aufgabe wahrgenommen wird?3.

Da es sich um einen Zusammenhang von Verpflichtung und Ver-
antwortung handelt, liegt es schon in der Natur der Sache, dass die so
verstandene apostolische Sukzession nicht als automatisch wirkende

32 Ebenso Lemaire in dem in Anm. 28 genannten Buch, 8. 1467,
33 Ahnlich schon Erzbischof Andreas Rinkel in TKZ, 43.Jahrgang
(1953), S.2211f.



— 117 —

oder formale Garantie gegen Abirrungen aufgefasst werden darf. Und
an unserer Stelle (44, 3.4.6) zeigt sich das darin, dass kaum ein Zweifel
dariiber bestehen kann, dass Clemens selbst der Abberufung der
korinthischen Gemeindeleiter zugestimmt héatte, wenn gegen ihre
Amtsfihrung oder ihr personliches Verhalten ernstliche Einwéinde
bestanden hétten.

Umgekehrt hebt aber der Umstand, dass die apostolische Suk-
zession keine automatischen Garantien gegen Verirrungen bietet,
auch ihre konstitutive elklesiale Bedeutung nicht auf. Denn der Zu-
sammenhang des 1.Clemensbriefs macht deutlich genug, dass es
dabei um alles geht, was fiir Kirche konstitutiv ist: um die Weiter-
gabe der Frohbotschaft (42, 1-4), um die Verbindung mit Christus
und dem Vater im Heiligen Geist (ib.}, also um die Sendung der Kir-
che und ihre Kontinuitat im Glauben und im Heil, um die Erhaltung
der Einzelnen als Glieder am Leibe Christi (38) und die Erhaltung und
Auferbauung des Leibes Christi selbst als einer Dienstgemeinschaft in
der Liebe (ib.). Was Clemens in seinem Schreiben darlegt, ist indes
nicht bloss ein Hinweis darauf, was fiir Kirche konstitutiv und ihr als
Verpflichtung aufgegeben sei, wenn sie nicht aufhoren will, Kirche
Christi zu sein. Er gibt vielmehr an, wie diese Verpflichtung konkret
wahrgenommen und erfillt werden kann und, nach seiner Meinung,
geméss apostolischer dem Willen Gottes entsprechender Anordnung
erfiillt werden soll. Es geniigt ja in der Tat nicht, Konstitutives anzu-
erkennen ; es muss auch zu konkretem Vollzug gelangen. Wir kénnten
somit im Sinne des Clemens auch sagen, dass die apostolische Sukzes-
sion die Art sei, wie die Kirche auf Grund und kraft dessen, was ihr
durch Christus im Heiligen Geist gegeben ist, selber ihre Verantwor-
tung fiir ihre Existenz, fiir ihr Leben als Gemeinde Christi und fiir ihr
Bleiben in ihrer Sendung wahrnimmt und vollzieht. Es kann also
nicht der Sinn der apostolischen Sukzession und der konstituierten
Amtsstruktur sein, der Gemeinde als ganzer oder ihren einzelnen
Gliedern etwas von ihrer Mitverantwortung abzunehmen. Im Gegen-
teil: gerade durch diese Struktur wird die Mitverantwortung jedes
Gliedes am TLeibe Christi konkret realisierbar, wie denn auch das
Schreiben des Clemens die korinthische Gemeinde in ihrer Ganzheit
beiihrer Verantwortung behaftet?:.

3 Auch wenn es zutreffen sollte, dass der' Brief dem Modell jiidischer Dia-
sporabriefe folgt (vgl. Fischer in der in Anm. 20 genannten Ubersetzung, S.25,
Anm. 1), oder wenn das Vorbild paulinischer Briefe massgeblich war, und selbst
wenn wir voraussetzen, die Umstidnde seien so gewesen, dass der Brief sich



— 118 —

Da es Clemens um die Begriindung dieser Amtsstruktur als sol-
cher und der ihr zukommenden Dignitat zu tun ist, da er fiir die unge-
rechtfertigte Absetzung die ganze Gemeinde verantwortlich macht
und vielleicht auch, weil er nicht genau tiber alle Kinzelheiten der
Vorginge in Korinth Bescheid wusste, erhalten wir von ihm keine dif-
ferenzierten Auskiinfte dariiber, ob die verschiedenen Manner, die ab-
gesetzt wurden, alle genau dieselbe Funktion auszuiiben hatten. Dass
nur ihre gemeinsame Aufeabe zur Diskussion steht, schliesst aber Dif-
ferenzierungen nicht aus. Und umgekehrt: wenn es solche Differen-
zierungen gegeben haben sollte, so wiirde aus dem Schreiben deutlich,
dass trotz der Differenzierungen alle am selben Auftrag partizipier-
ten. Klar ist nach 42,14, dass die Verkiindigung zu diesem Auftrag
gehorte. Zufolge des Zusammenhangs zwischen 42, 1-4 und 44, 11 ist
mit «episkope» in 44,1 auch wieder die Verkiindigungsaufgabe ge-
meint, aber ziemlich sicher nicht nur sie; denn dieser Ausdruck greift
weiter®® und umfasst die Verantwortung fir das Ganze der Ge-
meinde, also auch die Leitung im Sinne der Disziplin und dessen, was
zur Erfiilllung desin 37, 1-38, 2 Gemeinten erforderlich ist. Die gleiche
Bedeutung hat auch der Ausdruck «leitourgia» in 44,2. Das Wort
kann je nach Zusammenhang jeden beliebigen Dienst bezeichnen
(vgl. etwa 20,10), sehr allgemein gemeint sein wie in 9,4, oder sehr
speziell wie in 40,2. Tn 44,2 weist «ten leitourgian auton» auf «epi-
skope»in 44, 1 zuriick und muss damit gleichbedeutend sein. Dasselbe
gilt fiir «leitourgias» am Schluss von 44, 6 und das entsprechende Par-
tizip in 44, 3. An keiner Stelle bezieht sich also das Wort speziell auf
die Liturgie, die Feier der Eucharistie. Noch weniger ist dies fiir «epi-
skope» der Fall. D'ennoch fallt es schwer, anzunehmen, dass nicht
wenigstens in «leitourgesantas» (44, 3) die Leitung der Eucharistie-
feier mitgemeint wire, auf die doch héchstwahrscheinlich der Aus-
druck «prosenegkontas ta dora» hinweist, fiir den sich freilich kaum
eine wirklich begriindbare Interpretation angeben lisst3®.

iberhaupt nur an die Gemeinde als ganze wenden konnte, so hebt das alles
nicht auf, dass tatséichlich die Gemeinde angesprochen und haftbar gemacht
wird. Gerade in 44, 3f geschieht das mit grosstem Nachdrucek, was um so stiir-
ker ins Gewicht fillt, als es an dieser Stelle nahegelegen hétte, nur von der
Schuld der ¢ Aufrithrer» zu reden.

8 ¥gl. den oben in Anm. 2 genannten Aufsatz,

38 Vgl. dazu die sorgfialtige Untersuchung von Ray Robert Nollin dem in
Anm. 21 genannten Buch, S.22ff. — Ohne kritische Hemmungen erklirt dage-
gen Othrnar Perler: «Cette fonction (sc. des Bischofs) est double: ,Servir le
troupeau du Christ’ (44,3 ...) et ,offrir les dons® (44, 4 ...). Autrement dit, I'évé-
que est ,pasteur® et ,prétre’.» (In: L’épiscopat et I’église universelle. Unam



— 119 —

Man wird es zunéchst als seltsam empfinden, dass die Feier der
Kucharistie in diesem Zusammenhang nicht eindeutiger, ausdriick-
licher und ausfiihrlicher zur Sprache kommt; denn es ist zwar mog-
lich, dass sie bei dem Streit in Korinth nicht im Vordergrund stand,
aber undenkbar, dass sie im Leben der korinthischen Gemeinde und
fiir Clemens selbst keine zentrale Rolle gespielt und darum nicht doch
auch von der Streitfrage betroffen worden wire. Der Umstand, dass
sie dennoch nicht ausfiihrlich zur Sprache kommt, sondern in den
Ausdriicken «leitourgia» und «leitourgein» bloss impliziert und in der
Wendung «prosenegkontas ta dora» nur eben in den Blick kommt,
diirfte darum seine besondere Bedeutung haben, von der ich meine,
dass sie wie folgt zu umschreiben sei: Die Feier und Leitung der
Eucharistie gehort wohl wesentlich zur «episkope», um die es sich bei
der durch die apostolische Sukzession konstituierte Amtsstruktur
handelt. Aber die apostolische Sukzession zielt nicht speziell auf die
Leitung der Eucharistie, sondern auf das Ganze dessen, was fir die
Kirche konstitutiv ist und erst darin eingeschlossen auch auf die
Kucharistie. Das heisst, die Bedeutung der apostolischen Sukzession
fiir die Leitung der Eucharistiefeier besteht nicht darin, eine spezielle,
isolierte Autorisation zum Vollzug der Eucharistie zu geben oder eine
spezielle Macht zu verleihen, durch welche die Eucharistie bewirkt
und hergestellt wiirde, sondern darin, ihren ekklesialen Ort und Cha-
rakter kenntlich zu machen, sie in der Mitte der Gemeinschaft der
Kirche zu halten und durch sie die allseitige Einheit des Leibes Christi

Sanctam Nr. 39, Paris 1964, S. 32.) Ist es schon fraglich, ob man das «proseneg-
kontas ta dora», das in 44,4 nur als begleitender Umstand eingefiithrt wird, als
eine der Hauptfunktionen des Bischofs ansprechen diwrfe (das «servir le trou-
peau du Christ», das 44, 3 entnommen ist, erscheint dort zwar auch als beglei-
tender Umstand, entspricht aber immerhin dem zweifellos dominierenden
«episkope»), 50 ist es erst recht unsicher, ob man es einfach mit «prétre»-Sein
gleichsetzen kénne. Aber Perler meint auch, dass fiir Clemens in 40 und 43 «le
sacerdoce ancien était figure du sacerdoce chrétien», was sicher unhaltbar ist
(vgl. oben Anm. 21). Allerdings, obwohl der Ausdruckin 44, 4 nur einen Begleit-
umstand bezeichnet, kann er nach dem Zusammenhang doch nicht etwas Be-
langloses meinen. Da sonst nirgends im ganzen Brief Priester- oder Opferter-
mini im strengen Sinn fiir das Handeln von Christen gebraucht werden und da
andererseits der Ausdruck dem Aufweis der Untadeligkeit der Abgesetzten die-
nen soll und «doron», abgesehen von einem Zitat, immer « Gabe» im allgemeine-
ren Sinn und nicht « Opfer» meint, frage ich mich, ob nicht an die bei der Litur-
gie eingesammelten Gaben zu denken sei, die teils fiir die Eucharistiefeier, teils
fiir die Armen verwendet und insofern dargebracht wurden, wobei sich die Ab-
gesetzten untadelig und fromm verhielten. Aber auch ein solcher Sprachge-
brauch wire fiir die Zeit des Clemens nicht zu belegen und bleibt wie alles an-
dere eine kaum begriindbare Vermutung. '



— 120 —

mit seinem Haupt und allen seinen Gliedern in Gegenwart und Ver-
gangenheit sich bestétigen und neu konstituieren zu lassen.

Diese recht weitgreifende Erklarung fiir das Fehlen einer aus-
fithrlicheren Erwahnung der Eucharistie diirfte zunichst als « Uberin-
terpretation» erscheinen, obwohl sie dem bestehenden Text ent-
spricht. Sie erschiene mir auch selber als zuwenig begriindet, wenn
nicht bei Ignatius von Antiochien dasselbe, und zwar ausdriicklich zu
finden wire, wenigstens was die positive Seite der Frklarung betrifft.
Das Negierte ist mehr zur Verdeutlichung beigefiigt. Es ist natiirlich
nicht moglich , dass in unseren Texten solche Auffassungen abgelehnt
werden, wenn sie tiberhaupt noch nicht im Blick stehen. Ich meine
aber, dass sich aus dem, was Ignatius ausfiihrlich und Clemens mehr
stillschweigend bezeugt, die angedeuteten Negationen von selbst und
notwendig ergeben.

s ist aber noch auf eine weitere « Liicke» hinzuweisen. Weder in
den fiir das Thema der apostolischen Sukzession massgeblichen Par-
tien der Schriften des Irendus noch im 1. Clemensbrief, noch bei Igna-
tius ist ein Ordinationsritus erwdahnt. Da aber schon Apg. 14,23 das
«cheirotoneiny» und Apg. 6,6 die «epithesis ton cheiron» im Rahmen
von Einsetzungen zu besondern Diensten erwihnt werden, und zwar
wie etwas Selbstverstindliches, keiner besondern Erklarung Bediirf-
tiges —auch 1.Tim. 4, 14 und 2. Tim. 1, 6 diirften in diesen Zusammen-
hang gehoren —und da bei Hippolyt, einem Schiiler des Irendus, zu
Anfang des 3. Jahrhunderts der Ordinationsritus mit der Handaufle-
gung an zentraler Stelle bereits in voller Geltung und Entfaltung
steht, so ist kaum etwas anderes denkbar, als dass auch bei Irenaus
und wohl auch bei Clemens die Einsetzung in den kirchlichen Dienst
unter Handauflegung vorgenommen wurde und dass dies nur darum
nicht erwahnt wird, weil es selbstverstandlich war. Bei Ignatius kann
die Handauflegung im Rahmen einer Ordination natiirlich nicht vor-
kommen, weil er gar nie von solchen Ordinationen spricht.

Das Wort «cheirotonein» findet sich aber trotzdem dreimal bei
Tgnatius (Philad. 10,1; Smyrn. 11,2 und Pol. 7, 2), immer im Rahmen
desselben Anliegens, namlich in der Bitte des Ignatius, die betref-
fende Gemeinde bzw. Polykarp méchte jemanden —in Philad. 10, 1 ist
es ein Diakon — nach Antiochien senden, um Briefe oder Griisse zu
iiberbringen, die Verbundenheit mit der Kirche des Ignatius zu be-
kunden und an der Freude tiber ihr Wiedererstarken teilzunehmen.
In jedem Fall meint das «cheirotonein» sowohl ein Auswihlen, als
auch ein Beauftragen und Entsenden. Und als Folge des «cheiroto-



— 121 —

nein» ist immer angenommen, dass der Ausgesandte dann in Antio-
chien als Reprisentant der aussendenden Gemeinde erscheinen, dass
durch ihn die aussendende Gemeinde sich mit der antiochenischen
Schwestergemeinde verbinden soll. Besonders interessant ist
Philad. 10, 1: wenn wir annehmen diirfen, dass der Diakon, der dort
ausgesandt werden soll, schon unter Handauflegung ordiniert wurde,
so soll er durch die Cheirotonie noch eine selbstversténdlich befristete
Sondermission erhalten, ein «Schaliach» im begrenzten Sinn dieses
Wortes werden. In dhnlichem Sinn wie bei Ignatius kommt das «chei-
rotonein» als Part. Aor. pass. auch in 2. Kor. 8,19 vor.

Vergleicht man Apg. 14,23 («cheirotonein») mit Apg. 6,6 («epe-
thekan tas cheiras»), so scheint im Gebrauch der beiden Ausdriicke
kein Unterschied zu bestehen??. Jedenfalls brauchen wir hier nicht
darauf Bedacht zu nehmen. Wir werden fiir beide Ausdriicke sagen
diirfen, dass sie wie alle Ausdriicke der natiirlichen Sprache keine
prézis definierte Bedeutung haben, sondern ihre Bedeutung aus
dem sachlichen Zusammenhang erhalten. Ifiir den Zusammenhang
der apostolischen Sukzession, wie sie im Clemensbrief gesehen wird,
wiirde eine Ordinationshandauflegung etwa die Bedeutung haben,
dass sie den Ordinierten in den allseitigen ekklesialen Verpflich-
tungszusammenhang hineinstellt, der die apostolische Sukzession
ausmacht (vgl. oben S.116f), so dass er die Kontinuitit mit den
Aposteln und mit Christus reprisentiert und insofern die Apostel
und Christus, ihre Person und ihre Awutoritit in der Kirche und fiir
die Kirche und gegeniiber der Kirche und der Welt vertritt. Auf
Grund davon tritt aber auch ihm in der Kirche und in jedem ihrer
Glieder Christus und der Heilige Geist gegeniiber, sonst wire die
Mitverantwortung der Gemeinde aufgehoben, und ihre Glieder
wiren gar nicht mehr wirkliche Glieder des Leibes Christi. In die-
sem Kontext ist er mit der «episkope» beauftragt, wie immer er
konkret an ihr teilzunehmen haben wird. Und in allem ist er dann
von dem Segen, der Verheissung und vom Heiligen Geist begleitet,
wie sie der Kirche zukommen sollen. — Damit ist allerdings noch

37 Auch der Vergleich zwischen ThWb. VIII, S.161f und ThWhb.IX,
5.422f bringt keine Unterschiede an den Tag. Dass sich beim vorliegenden
Stellenmaterial zwischen den beiden Ausdriicken kaum Bedeutungsunter-
schiede feststellen lassen, muss freilich nicht bedeuten, dass es keine geben
konne. Im Blick auf die Stellen bei Ignatius einerseits und in den Pastoral-
briefen andererseits frage ich mich wenigstens, ob nicht bei «cheirotoneiny
der Akzent stiirker auf den Momenten von Wahl und Aussendung liege, bei
«epithesis ton cheirony stéirker auf den Momenten von Beauftragung, Uber-
tragung und Einsetzung.



— 122 —

lange nicht alles gesagt. Es sollte nur das Wichtigste angedeutet
werden, das sich sozusagen unmittelbar aus der Sache der aposto-
lischen Sukzession, wie sie bei Clemens gesehen ist, fiir eine Ordina-
tionshandauflegung ergibt?s.

Nun ist aber eben bei Irenéus, Clemens und Ignatius von einer
Ordinationshandauflegung oder von einem andern Ordinationsritus
{iberhaupt nicht die Rede. Der Umstand, dass keiner der drei Auto-
ren fiir seine Argumentation die Handauflegung ins Spiel bringt,
obwohl sie ihnen vermutlich selbstverstindlich war, ist wiederum
erstaunlich und diirfte wiederum nicht ohne Bedeutung sein. Sie
ergibt sich aus dem bisher Gesagten fast von selbst: Die aposto-
lische Sukzession hat ihre Bedeutung und ihre Wirklichkeit darin,
dass sie der faktische Vollzug des Zusammenhangs der allseitigen
ekklesialen Verpflichtungen ist, die sich bei Irenfius und Clemens
gezeigh haben, mit allem, was darin impliziert ist. Als «faktischer
Vollzug» muss er konkret sichtbar und fir den Glauben feststellbar
sein. Fine der signifikantesten Stellen, an der wohl alle Fiaden, die
fur die apostolische Sukzession konstitutiv sind, in irgendeiner
Weise zusammenlaufen, ist der Komplex von Wahl, Beauftragung,
Hinsetzung. Und dieser Komplex erhilt seine sichtbarste Konkre-
tion in der Ordination, und die Ordination besonders in der Hand-
auflegung. Und umgekehrt erhilt die Handauflegung ihre Bedeu-
tung und Konsequenz aus der Wirklichkeit der apostolischen Suk-
zession. Es ist also nicht etwa so, dass die Handauflegung die Wirk-
lichkeit der apostolischen Sukzession begriindete, sondern umge-
kehrt so, dass die Wirklichkeit der apostolischen Sukzession die Be-
deutung der Handauflegung und ihre «Wirkungen» begriindet.
Darum kann die Handauflegung nicht als Argument fiir die aposto-
lische Sukzession beniitzt werden ; nur das Umgekehrte ist moglich.

11T
Ignatius von Antiochien

Dass im Zusammenhang unseres Themas auch Ignatius von An-
tiochien zu Worte kommen soll, bedarfinsofern einer Begriindung, als

88 Memes Erachtens darf nur so, aus dem Kontext der apostolischen
Sukzession darauf hin reflektiert werden, was Ordination und Handaufle-
gung sein und «wirken» méchten, nicht aber nach dem Satz, den neulich
wieder L.Ott (Handb. d. Dogmengeschichte, Bd.TV, Fasc.5, S.14) an den
Ordinationsgebeten Hippolyts anwenden will, dass sich nimlich aus den
Ordinationsgebeten die Wirkungen der Ordination erheben liessen.



— 123 —

sich Ignatius mit keinem einzigen Satz zur Frage der apostolischen
Sukzession dussert. Der Grund, warum seine Briefe trotzdem in die
Uberlegungen miteinbezogen werden, besteht, wie schon angedeutet,
darin, dass er das Verhédltnis von Amtsstruktur und Eucharistie deut-
lich zur Sprache bringt. Und die Berechtigung fir die Hineinnahme
dieser Ausfiihrungen in den Zusammenhang der Sukzessionsfrage
sehe ich darin, dass das Problem von Amtsstruktur und Eucharistie
hier und dort dasselbe bleibt, obwohl Ignatius die Amtsstruktur nicht
durch die apostolische Sukzession begriindet. Er begriindet sie tiber-
haupt nicht. Er deutet nur mit den verschiedensten Hinweisen, vor
allem im Stil von Analogien und Vergleichen an, welche theologi-
schen, christologischen, pneumatologischen, soteriologischen und
ekklesiologischen Beziehungen als Gegenwartswirklichkeit in der
Kirche durch die Amtsstrukturen zum Ausdruck kommen und Ereig-
nis werden. Er zeigt also, was in den Amtsstrukturen als Gabe gegen-
wartig ist und was sich von da her fiir die Glieder der Kirche als Auf-
gabe ergibt. Ignatius bietet also einen wichtigen Teil von dem, was
oben auf S. 110f, fiir eine vollstindige « Lehre vom Amt» postuliert
wurde. Er tut es aber nur in Hinweisen und nicht in systematischen
Ausfithrungen. Die Ansétze mussten sorgféiltig analysiert, systema-
tisch ausgefiihrt und miteinander in Korrelation gebracht werden,
eine anspruchsvolle Arbeit, die hier nicht geleistet werden kann.

Was Ignatius bietet, ist, wie gesagt, keine Begriindung der Amts-
struktur, jedenfalls keine ausdriickliche und beabsichtigte. Er lisst
aufleuchten, was alles in den Amtsstrukturen an geistlicher Wirklich-
keitim Spielist. Wiirden diese Hinweise in entsprechender Weise wei-
terverfolgt, so ergiben sich daraus allerdings auch Begriindungen,
freilich andersgeartete als bei Clemens. Dass sie von anderer Art
wéren, muss aber durchaus nicht heissen, dass sie in Gegensatz zur
Sicht des Clemens oder Irenius stiinden. Freilich kénnte man einen
Gegensatz darin sehen, dass sich Tgnatius weder auf eine Wahl durch
die Gemeinde noch auf eine Ordination und Einsetzung durch andere
Bischofe oder ein Presbyterium, sondern allein auf die Sendung durch
den Herrn beruft. So sagt er etwain Eph. 6,1:«... jeden, den der Haus-
herr in die Verwaltung seines Hauses schickt, miissen wir so aufneh-
men wie den Sendenden selbst. Den Bischof miissen wir also offen-
sichtlich wie den Herrn selbst ansehen.» Er wendet also Worte, die
sich im Neuen Testament auf die Sendung der Jinger beziehen, auf
sich und das Verhiltnis der Gemeinde zu ihm an. Und mehrmals wird
gesagt, dass der Bischof der Gemeinde gegeniiber die Stelle Gottes



— 124 —

oder Christi einnehme (z.B. Magn.3,11; Trall. 2,1; Philad.7,1). Man
konnte von da her annehmen, dass Ignatius seine Aufgabe und seine
Autoritit nicht durch eine Sukzession, sondern ausschliesslich in un-
mittelbarer gottlicher Sendung begriindet sehe, und es diirfte schwer-
fallen, aus seinen Briefen das Gegenteil zu beweisen. Aber die Schwie-
rigkeit eines Beweises fiir dieses Gegenteil ist auch wieder kein Beweis
dafiir, dass Ignatius nur eine Legitimation aus unmittelbarer Sen-
dung anerkannt hitte. Man kann wohl die beiden Méglichkeiten als
Gegensitze verstehen ; man muss aber nicht. Denn die Amtsstruktur,
wie sie sich aus dem Gedanken der apostolischen Sukzession ergibt,
schliesst die Sendung durch Gott nicht aus, sondern ein und meint ge-
rade auch, dass der in der Sukzession Hingesetzte in der Gemeinde
Gott oder Christus repriasentiere. Beides gehort zusammen, sonst ist
nicht mehr Kirche, sondern entweder eine blosse Organisation oder
ein Konventikel, dessen Mitglieder von ihrem Leiter vollig entmiin-
digt sind. Dass Ignatius dieses Zweite nicht meint, zeigt sich schon
daran, dass er seine Briefe an die Gemeinden schreibt, sie zur Einheit
mit zhrem Bischof aufruft, sich also als ein Glied in der Gemein-
schaft von Gemeinden und Bischéfen sieht und, wie Clemens, die
Gemeinden fiir die Abwehr von Irrlehren und Verwirrung haftbar
macht. Ich meine darum, dass der Unterschied zwischen Ignatius
und Clemens nur darin bestehe, dass sie verschiedene Aspekte der-
selben Sache zu Worte kommen lassen. Zumindest kann man
sagen, dass alles, was bei Ignatius zu lesen ist, in der Linie dessen,
was Clemens vorbringt, ebenfalls gesagt werden kénnte und gesagt
werden miisste.

Obwohl nun nur noch wenige Hauptpunkte aus dem Verh&lt-
nis von Amtsstruktur und Eucharistie herausgestellt werden sollen,
ist es dennoch noétig, zuvor einige Bemerkungen iiber Situierung
und Charakter der Ignatius-Briefe zu machen, weil sie fir die In-
terpretation von Bedeutung sind. Da ist vor allem dies zu beach-
ten: Wihrend Clemens an eine Gemeinde schreibt, in der Streit
ausgebrochen ist, die er aber nicht persénlich kennt, wendet sich
Ignatius an Gemeinden, die er kennt, von denen er weiss, wie sie
sich bewihrt haben, von denen er itberhaupt nur Gutes weiss. Des-
gleichen verhdlt es sich mit den Bischifen dieser Gemeinden.
Weder nach der einen noch nach der andern Seite hat er irgendein
Wort des Tadels anzumelden. Wohl taucht verschiedentlich die Ge-
fahr von Irrlehren auf. Aber die Gemeinden haben sie iiberall abge-
wehrt. Wenn Ignatius die Gemeinden zur Einheit mit ihrem



— 125 —

Bischof aufruft und ihnen sagt, dass sie sich zum Bischof halten
sollen wie zu Gott oder zu Christus, so bestirkt er sie nur in dem,
was sie schon tun.

Dieser Umstand besagt, dass die Sitze des Ignatius nur mit
ausserster Vorsicht aus dem Zusammenhang herausgenommen wer-
den diirfen, in dem sie stehen. Schon der Brief nach Rom ist viel
zuriickhaltender. Die plerophoren Ausserungen iiber die Bedeutung
des Bischofs fehlen; ziemlich sicher deshalb, weil Ignatius den
romischen Bischof nicht persénlich kannte; denn die Gemeinde
selbst wird, weil sie als bewdhrte Gemeinde bekannt ist, im Pri-
skript mit hochsten Préadikationen bedacht. Schon das deutet dar-
auf hin, dass Ignatius nicht jeder emeinde sagen konnte, was er in
seinen andern Briefen schreibt. Ganz sicher wiirde er einer Ge-
meinde mit einem héretischen oder betriigerischen Bischof nicht
schreiben, sie solle ihren Bischof ansehen wie den Herrn selbst.
Oder, wenn er auch im Blick auf einen solchen Bischof die Gedan-
ken von Eph.6,1 nicht widerrufen wollte, so wiirde er in einem
Brief an dessen Gemeinde ganz andere Konsequenzen daraus zie-
hen. _

Dieser Umstand ist vor allem dann zu bedenken, wenn man
die Aussagen des Ignatius generalisieren will, so dass sie den Cha-
rakter von kirchenrechtlichen Thesen erhalten. Es ist nicht etwa
falsch, dies zu tun, nur muss man dabei mehr Uberlegung einset-
zen, als es hiufig geschieht. Wenn man etwa den Gedanken von
Eph.6,1, um bei diesem Beispiel zu bleiben, in den Satz transfor-
miert, «Fir Ignatius ist der Bischof Gesandter Christi und darum
wie Christus selbst zu horen», so ist das wohl zutreffend. In dieser
thetischen Form wirkt es aber so, als wire die Meinung die, dass
alles, was irgendein Bischof sagt oder tut, schon allein deshalb, weil
er eben Bischof ist, eo ipso gut und sogar gottlich sei. Dass dies
nicht die Meinung des Ignatius sein kann, bedarf keiner Begriin-
dung. '

Es wire der Miihe wert, sich dariiber Rechenschaft zu geben,
wie ein «Bischofsspiegel» aussehen miisste, der das (Gegenstiick zu
den Briefaussagen des Ignatius darzustellen héitte. In Eph.2,2
heisst es: «Daher ziemt es sich, auf jede Weise Jesus Christus zu
verherrlichen ..., damit ihr in einmiitiger Unterordnung fest ver-
bunden, gehorsam dem Bischof und dem Presbyterium, in jeder
Hinsicht geheiligt seid.» Als Gegenstiick dazu kénnte im «Bischofs-
spiegel» der Satz stehen: « Der Bischof ist Reprisentant Jesu Chri-



— 126 —

sti. Darum hat er in allem die Herrschaft Christi durchzusetzen,
um die Gémeinde zu einer geschlossenen Einheit zu schmieden; er
muss strikten Gehorsam fordern und darf keinen Widerspruch und
keine Meinungsverschiedenheiten dulden.» Der Eph.2,2 entspre-
chende Satz des «Bischofsspiegels» konnte aber auch folgendermas-
sen lauten: «Der Bischof darf nicht vergessen, dass er in der Ge-
meinde Jesus Christus reprisentiert. Er soll darum wie Christus
niemanden verachten, jedem Liebe erweisen, jeden dahin zu fithren
suchen, dass er in der Gemeinde sein Bestes zu tun vermag, damit
die Gemeinde in der Verherrlichung Christi zu einer lebendigen
Einheit wird.» Von beiden Satzen her kénnte eine Mahnung wie die
von Eph.2,2 formuliert werden. Insofern entsprichen beide dem
Wortlaut von Eph.2,2. Unter sich stellen sie aber extreme Gegen-
sitze dar. Dazwischen wiren noch viele Varianten moglich. Ich
glaube aber, dass die zweite Moglichkeit der Meinung des Ignatius
am néchsten komme. Wenn man im Blick auf Ignatius von ausser-
ordentlichem bischoflichen Autoritats- und Machtanspruch oder
von einem «monarchischen» Episkopat reden will, kann man leicht
danebengreifen. Die Frage ist immer, von welchen Voraussetzun-
gen und Begriindungen her eine Ausserung fiir eine bestimmte
Situation zu verstehen sei.

Dies ist nun auch bei den Sétzen zu bedenken, welche mit
grosster Strenge die Eucharistiefeier an die Leitung oder Beauftra-
gung des Bischofs binden. So heisst es Smyrn. 8,1-9, 1 : «Keiner soll
ohne Bischof etwas, was die Kirche betrifft, tun. Jene Eucharistie
werde als wirklich und recht (bebaia) gehalten, die unter dem
Bischof oder einem von ihm Beauftragten stattfindet. Wo der
Bischof erscheint, dort soll die Gemeinde sein, wie da, wo Jesus
Christus ist, die katholische Kirche ist. QOhne Bischof darf man
weder taufen noch Agape halten; ...wer hinter dem Riicken des
Bischofs etwas tut, dient dem Teufel.» In dieser Ausdriicklichkeit
wird die Bindung der Kucharistie an den Bischof zwar nur hier aus-
gesprochen. Der Gedanke wird aber durch allgemeiner gehaltene Aus-
sagen noch wesentlich verstirkt, etwa durch das Wort: «Wie Chri-
stus ohne den Vater nichts getan hat, sollt auch ihr nichts ohne den
Bischof und die Presbyter unternehmen» (Magn.7,1), oder durch
den Satz: «Wer sich innerhalb des Altarraums befindet, ist rein;
wer sich ausserhalb des Altarraums befindet, ist nicht rein; d.h.
wer etwas ohne Bischof, Presbyterium und Diakon tut, der ist nicht
rein im Gewissen» (Trall. 7, 2).



— 127 —

Zum Verstiandnis solcher Sétze ist zundchst zu unterstreichen,
dass es nie heisst, eine Eucharistie, die nicht vom Bischof gefeiert
wird, sei keine Eucharistie. Der Gedanke ist immer der, dass sie
nicht oAne den Bischof oder einen von ihm Beauftragten gefeiert
werden diirfe. Wenn Ignatius der Meinung wire, dass nur der
Bischof oder ein von ihm Beauftragter die Eucharistie « bewirken»,
« herstellen» kénne, konnte er nicht so formulieren, wie er es tut. Er
miisste dann nicht nur das Dabeisein oder die Zustimmung des
Bischofs fordern, sondern betonen, dass die Eucharistiefeier nur
durch ihn vollzogen werden kénne. Es handelt sich also nicht um
die potestas consecrandi.

Am besten lassen sich die Satze des Ignatius von dem her ver-
stehen, was schon oben S.119 im Zusammenhang der apostolischen
Sukzession gesagt wurde. Und das wiirde bedeuten: Die Eu-
charistie darf nicht ohne den Bischof gefeiert werden, weil sie
das Gemeinschaftsmahl der Gemeinde Christi ist, weil es also keine
Privat- und keine Griippcheneucharistie geben kann. Durch die
Anwesenheit des Bischofs oder seines Beauftragten wird der ekkle-
siale Ort und Charakter der Eucharistie als communio festgehalten.

Hine Eucharistiefeier ohne den Bischof ist also nicht darum
nicht «bebaia» (Smyrn.8,1f), weil nur der Bischof «bewirken»
konnte, dass Eucharistie wird, sondern weil sie ohne ihn nicht mehr
Eucharistie der Kirche ist; denn angesichts dessen, was der Bischof
in der Gemeinde und fiur die Gemeinde reprisentiert, kann eine
Eucharistie ohne ihn nur Trennung von der Kirche oder Gering-
schitzung der Gemeinde, Verleugnung der Communio sein. Darum
sagt Ignatius Philad.4: «Seid deshalb bedacht, eine Eucharistie zu
gebrauchen; denn eines ist das Fleisch unseres Herrn Jesu Christi
und einer der Kelch zur Vereinigung mit seinem Blute, einer der
Altarraum, wie einer der Bischof zusammen mit dem Presbyterium
und den Diakonen.» Das « bebaia» meint darum nicht «giiltig» oder
«zuverlissigr®® — was wire eine ¢ ungiltige» oder «unzuverlissige»
Eucharistie ? «Bebaioun» meint zwar «als rechtsgiiltig fest
machen»; nur miisste man dabei stillschweigend ergéinzen: namlich
dem gottlichen Willen entsprechend und darum wirklich. Am leich-
testen lisst es sich negativ sagen: eine Eucharistie ohne Bischof
héngt beziehungslos in der Luft. Und positiv heisst das: nur eine
Eucharistie mit dem Bischof ist wirkliche Eucharistie, weil nur sie
ekklesiale communio ist.

8% So libersetzt Fischer in der in Anm. 20 genannten Ausgabe.



Eine solche Aussage ist aber weder in amtlichen noch in indivi-
duell-geistlichen Monopolanspriichen?® begriindet, sondern unter
anderm in dem, was sich auf den verschiedenen Etappen® dieser
Untersuchung ergeben hat. ¥s wéire also zusammenzufassen, was
bei Irendus und im 1.Clemensbrief mit apostolischer Sukzession ge-
meint ist. Ich will aber nicht wiederholen. Der Leser ist selber
imstande zuriickzublittern. Er wird dabei bemerken, dass sich alles
ineinanderfiigt. Und obwohl noch vieles beizufiigen wire, wird er
doch verstehen, warum Ignatius Trall. 3,1 sagt, dass ohne die Ta-
kone, die wie Christus zu achten sind, und ohne den Bischof als Ab-
bild des Vaters und die Presbyter als Ratsversammlung Gottes,
Vereinigung der Apostel von Kirche iiberhaupt nicht die Rede sein
kann.

Bern K. Stalder

10 Hs 1st zumindest missverstindlich, wenn Martin In seinem in
Anm. 18 genannten Buch, S.93, Ignatius die Meinung zuschreibt, es gebe
«keinen andern Weg zu Gott ausser Utber den Bischof», und erklirt, Ignatius
habe erstmals in der Theologie «die Mittlerfunktion des kirchlichen Amtes
themadtisiert». Denn der «Weg zu Gott» ist nicht das Thema des Ignatius; es
bestiinde eher im ¢Weg Gottes zu den Menschen» oder besser in der « Gegen-
wart Gottes in der Kirche und in der Welt». Und was im Rahmen dieser
Thematik tber die Mittlerfunktion des Amtes gesagt wird, geht sicher nicht
itber den reformatorischen Satz verbum praedicatum est verbum divinum
hinaus. — Wenn Martin nicht bestreiten will, dass die Frage der Kirche die
Frage der Gegenwart Gottes in ihr sei, so reduziert sich sein oben zitierter
Satz auf die Bedeutung, dass man nicht zur Kirche gehort, wenn man nicht
zu ihr gehéren will.

4 Ich verweise besonders auf folgende Partien: 8. 100-103, 1161, 119,
1211,



	Apostolisches Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien [Schluss]

