
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 1

Artikel: Priesteramt und Amtsstrukturen

Autor: Dimitrijevi, Dimitrije

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 62 —

Priesteramt und Amtsstrukturen1

Einführung

Die Frage des Priesteramtes* und der Amtsstrukturen in der
Kirche, die uns hier in Anspruch nimmt, ist in den ökumenischen
Diskussionen, die auch uns angehen, sehr stark in den Vordergrund
gerückt. Die Berechtigung der Vorzugsstellung dieses Problems ist freilich

von zwei Seiten bestritten. Einerseits von denen, die der Frage
nach dem gemeinsamen Zeugnis der Christen den Vorrang einräumen
und sich unter diesem Thema besonders für Frieden, Wohlstand,
soziale Gerechtigkeit und gerechte Verhältnisse zwischen den Rassen
einsetzen. Andererseits von denen, die der Meinung sind, es solle sich
bei der Frage nach der Einheit der Kirche um den gemeinsamen Glauben

an die die ganze Welt umfassenden grossen Heilstaten Gottes
handeln, wobei der Frage nach den Amtsstrukturen in der Kirche derart

sekundäre Bedeutung zukomme, dass sie beiseite geschoben werden

dürfe.
Zweifellos steht das Problem der Amtsstrukturen in der Kirche

nicht im Zentrum des Evangeliums, da es wesentlich die frohe
Botschaft von der nahe herbeigekommenen und sich verwirklichenden
Gottesherrschaft und von der in Christus sich vollziehenden Gerechtigkeit

Gottes und Rechtfertigung des Menschen verkündigt. Dennoch

darf in den ökumenischen Gesprächen die Frage der Amtsstrukturen

in der Kirche nicht auf die Seite geschoben werden, weil sie mit
der Frage des Heils so verbunden ist und so verstanden wird, dass
gewissen christlichen Gemeinschaften wegen ihres besondern
Amtsverständnisses die Heilsrelevanz abgesprochen wird, weshalb in diesem
Fall auch kein gemeinsames Zeugnis der Christen vor der Welt möghch

ist und auch kein gemeinsames Eintreten für Gerechtigkeit, Frieden

und Wohlstand in der Welt. Deshalb ist die Dringlichkeit der
Frage nach Priesteramt und Amtsstrukturen in der Kirche nicht zu
übersehen oder zu bagatellisieren, sondern ernsthaft in Angriff zu
nehmen2.

1 Das im folgenden wiedergegebene Referat wurde am 2.Dezember 1972
in Belgrad anlässlich der Konferenz vorgetragen, über die auf S. 35 bis 61 dieses
Heftes berichtet wird; vgl. besonders S.43. Während beim mündlichen Vortrag

aus Zeitmangel einzelne kleinere Abschnitte ausgelassen werden mussten,
wird hier das Referat unverkürzt abgedruckt.

* Anmerkung des Redaktors : Vgl. zur Terminologie die Anmerkung Nr. 1

beim Konferenzbericht, S. 38 ff.
2 Walter Kasper, Concilium 1972, H. 4, Vorwort, S. 233f.



— 63 —

Selbstverständlich kann die Frage unter verschiedenen Aspekten

gesehen und behandelt werden. Hier wollen wir sie unter
Gesichtspunkten erörtern, die für ihre ökumenische Bedeutung relevant
sind, und sofern es für die gegenseitige Anerkennung derÄmter unter
den verschiedenen vom ökumenischen Geist ergriffenen und
durchdrungenen Kirchen dienlich sein kann. Wir wollen so vorgehen, nicht
weil uns das Problem anders oder an sich nicht interessierte, sondern

wegen der Art der eben angedeuteten Dringlichkeit. Unter diesem

Gesichtspunkt glauben wir nicht fehlzugehen, wenn wir das Problem
der Amtsstrukturen unter folgenden Fragestellungen zu erfassen und
zu klären suchen :

1. Was sagt uns das Neue Testament über Amtsstrukturen und
Priesteramt

2. Ist das Priesteramt bzw. die Ordination ein Sakrament
3. Was für eine Bedeutung hat die sog. «apostolische Sukzession»

für die Authentizität und Apostolizität des Priesteramtes

1. Priesteramt und Amtsstrukturen im Neuen Testament

Die neutestamentlichen Aussagen zu Priesteramt und
Amtsstrukturen sind wenig ausgeführt und darum oft mehrdeutig oder
rätselhaft. Ihre Deutung hat deshalb in der Wissenschaft zu mancherlei
Divergenzen geführt, die noch gar nicht beseitigt sind. So wird einerseits

erklärt, dass im Neuen Testament keine einheitliche von oben
her auferlegte und allein gültige Amtsstruktur zu finden sei, sondern
dass in den ersten christlichen Gemeinden eine als völlig legitim
erscheinende Pluriformität der Amtsstrukturen bestehe. In diesem
Sinn sagt etwa John McKenzie: «Zu allererst ist offensichtlich, dass
eine Pluriformität der Strukturen im Neuen Testament ganz allgemein

ist. Nichts deutet auf eine von oben her auferlegte uniforme
Struktur hin3». Man glaubt dies darin erkennen zu müssen, dass für
die ersteZeit zwei Typen derÄmterundDienstezu unterscheiden seien :

die charismatische Ordnung der paulinischen Gemeinden und eine
rechtliche Ordnung institutionellen Charakters, deren Träger
Bischöfe, Presbyter (Älteste) und Diakone sind, wobei innerhalb der
rechtlichen Ordnung nochmals zwei Typen auseinanderzuhalten
wären : die presbyterale und die episkopale Amtsstruktur4.

3 John McKenzie, Amtsstrukturen im Neuen Testament, Concilium
1972, H. 4, S. 244.

4 Ulrich Kühn, Die vielen Funktionen des einen Amtes, Lutherische
Rundschau, 20. Jahrg. (1970), H. 3, S. 280.



— 64 —

Die presbyterale Amtsstruktur soll ihren Ursprung im palästinischen

Raum haben und zuerst in der Jerusalemer Gemeinde bezeugt
sein. Die Presbyter hätten zusammen ein Kollegium gebildet, dessen

Struktur aber in den Einzelheiten nicht bekannt sei, so dass sich
nichts darüber sagen lasse, ob Differenzierungen, Vor- und Nachordnungen

bestanden, ob alle Presbyter dieselbe Aufgabe hatten oder
verschiedene Dienste ausübten. Sie wurden nach einer bestimmten,
jedoch nicht genau bekannten Ordnung in ihren Dienst eingesetzt,
was nach vorbereitendem Fasten unter Gebet und Weihe an Gott
erfolgte. Sie erscheinen zusammen mit den Aposteln und Jakobus, der
nach dem Weggang des Petrus aus Jerusalem eine Art monarchische
Stellung einnahm. Auch über die Funktionen der Presbyter im ganzen

ist nicht viel bekannt. Nach Apg. 15, 6.22 entscheiden sie mit den

Aposteln zusammen in wichtigen Angelegenheiten und beschliessen
die Anordnungen, welche die Gemeinden befolgen sollen. Nach Jak.
5,14 üben sie kultische Dienste aus und weiden nach 1. Petr. 5,1 f. als

Hirten die ihnen vom Herrn anvertraute Herde. Laut dem Vergleich
von Apg. 20, 28 mit Tit. 1, 7 entspricht ihr Dienst dem eines Bischofs,
weshalb J. Gewiess sagt, « dass sich die Funktionen der Ältesten
weitgehend mit denen der Bischöfe decken5».

Die episkopale Struktur mit den Ämtern der Bischöfe und der
ihnen zu- und untergeordneten Diakone ist auf dem Boden der
hellenistischen Gemeinde entstanden. Das zeigt sich beispielsweise in Phil.
1,1, wo Paulus mit allen Heiligen in Philippi auch die Bischöfe und
Diakone grüsst, ohne Presbyter zu erwähnen, die auch in andern
paulinischen Gemeinden der Frühzeit fehlen. Auch diese Stelle bietet
keine genauem Aussagen über die Amtsstruktur in der Gemeinde von
Philippi. Es lässt sich ihr nur entnehmen, dass Bischöfe und Diakone
sowohl von allen Heiligen als auch untereinander zu unterscheiden
sind ; worin aber die Unterschiede bestehen, wird nicht einmal
angedeutet. Man erfährt, dass es in dieser Gemeinde mehrere Bischöfe und
Diakone gab, doch weder über ihre Funktionen ist etwas zu vernehmen,

noch darüber, ob es im Kreis der Bischöfe irgendeine Über- und
Unterordnung gab6.

Neben diesen beiden Gruppen von Texten, in denen entweder

nur die Bischöfe oder nur die Presbyter erwähnt werden und welche
die Grundlage für die Theorie von den zwei Typen des institutionellen

6 J. Gewiess, »art. «Amt» in Handbuch theologischer Grundbegriffe, hrsg.
von Heinrich Fries, Kösel Verlag, München 1962, S. 36.

6 Vgl. Kurt Stalder, Episkopos, diese Zeitschrift 1971, H. 4, S. 203.



— 65 —

Amtes bilden, gibt es im Neuen Testament aber auch noch Texte, in
denen Presbyter und Bischöfe aufs engste miteinander verbunden
sind und die zeigen, dass mit diesen verschiedenen Ausdrücken dieselben

Personen gemeint sind. Dieser Tatbestand wird von der
Zweitypentheorie als gegenseitige Durchdringung und Verschmelzung
erklärt. So sagt J. Gewiess : «Es ist also wohl allmählich zu einer
gegenseitigen Durchdringung und Verschmelzung beider Ordnungen
gekommen7.»

Diese Erklärung kann jedoch keinen Anspruch auf absolute
Richtigkeit erheben. Denn aus der Tatsache, dass dieselben Personen

als Presbyter und als Bischöfe angesprochen werden und die
Presbyter die Aufgabe von Bischöfen bekommen, kann auch gefolgert

werden, dass der Ausdruck «Bischof» im Sinn einer
Funktionsbezeichnung zu verstehen sei. Der Ausdruck «Presbyter » besagte
dann nur, dass jemand ein Amtsträger sei, während der Ausdruck
«Bischof» seine Funktion bestimmte, so dass im Neuen Testament
nur ein Amtstypus bezeugt wäre. Wir halten es für angebracht, auf
die Stellen hinzuweisen, die in diesem Sinn gedeutet werden können.

So lässt sich anhand von Apg. 20, 17-28 zuerst feststellen,
dass die Presbyter auch als Bischöfe angesprochen werden, mit beiden

Ausdrücken also dieselben Personen gemeint sind. Dann, dass

es in der Gemeinde von Ephesus eine Mehrzahl dieser Personen

gibt und dass sie in der Gemeinde eine besondere Aufgabe auszuüben

haben, wodurch sie sich in irgendeiner Weise von den andern
Gemeindegliedern unterscheiden. Und schliesslich, dass sie vom
Heiligen Geist in ihren Dienst eingesetzt worden sind8.

Dabei ist, was die Presbyter betrifft, noch besonders festzustellen,

dass sie eine in irgendeiner Weise rechtlich begründete Funktion

im Dienst der Gemeinde haben, wenn auch nicht auszumachen
ist, worin die rechtliche Grundlage, Funktion, Inhalt und Reichweite

ihres Amtes besteht. Wenn aber weiter noch anzunehmen ist,
dass das Wort «Bischof» nicht als Titel, sondern in funktionalem
Sinn als «Aufseher», «Hüter» gebraucht wird und in dieser Bedeutung

auf die Presbyter zu beziehen ist, dann folgt, dass die Presbyter

die Aufgabe haben, über sich selbst und über die Gemeinde zu
wachen. Auch über sich selbst, weil sie in der Gefahr stehen, zu
reissenden Wölfen zu werden und durch verkehrtes Reden die Ge-

7 J. Gewiess, op.cit., S.37; Joachim Gnilka, Geistliches Amt und
Gemeinde nach Paulus, Kairos, neue Folge, XL Jahrg. (1969), H. 1-4, S. 100.

8 Stalder, op.cit., S.204.



— 66 —

meinde zu Verfinsterung und Abfall im Glauben, Denken und Handeln

zu verführen. Hiemit ist hinlänglich klargemacht, dass der
Hirtendienst das Zentrum und den Umfang der priesterlichen bzw.
bischöflichen Aufgabe ausmacht.

Aber obwohl die Ausdrücke «Presbyter» und «Bischof» derart

eng miteinander verbunden sind, dass von einer gemeinsamen
Funktion die Rede sein kann, sind sie dennoch voneinander zu
unterscheiden, wie K.Stalder bemerkt: «Da jedoch mit dem
Ausdruck ,presbyteroi' als solchem weder auf den Inhalt einer
Beauftragung noch auf ihre innere Qualifikation gewiesen wird - er
besagt allein, dass jemand überhaupt mit einem besonderen Auftrag,
mit einem ,Amt', betraut wurde -, liegt die Vermutung nahe, der
Inhalt des Auftrages und das, was dabei impliziert ist, werde mit
dem Ausdruck ,episkopoi' angesprochen9.»

Eine ähnliche Situation wie in Apg. 20, 17-28 treffen wir in
Tit. 1, 5-9. Auch da sind die Presbyter mit dem Bischof so eng
verbunden, dass, wie K.Stalder sagt, der Eindruck entsteht, «...es sei

besonders wegen der für den ,episkopos' erforderlichen Voraussetzungen

nötig, bei der Einsetzung der ,presbyteroi' auf die genannten

Bedingungen zu achten. Somit beziehen sich die Aussagen über
den ,episkopos' in einem gewissen Umfang auf dieselben Personen
wie die über die ,presbyteroi'10. »

Neben dieser Ähnlichkeit ist im Titusbrief auch eine Besonderheit

zu treffen, die auf die Amtsstruktur in den paulinischen
Gemeinden der spätem Zeit ein interessantes Licht wirft. Sie besteht
darin, dass nur das Wort «presbyteroi» im Plural vorkommt, während

vom «episkopos» nur im Singular gesprochen wird. Daraus
kann auf eine Amtsstruktur geschlossen werden, in der, ähnlich wie
bei Ignatius von Antiochien, ein sog. «monarchischer Episkopat»
inmitten eines Presbyteriums und einer Gruppe von Diakonen
steht. Denn wenn für jede Stadtgemeinde eine Mehrzahl von
Presbytern, also ein Presbyterium, eingesetzt werden sollte und dazu
ein einziger «episkopos», der aus der Zahl der Presbyter ausgewählt
wurde, weswegen schon bei der Einsetzung der Presbyter darauf zu
achten war, dass sie später auch zu Bischöfen gemacht werden
konnten, dann liegt es nahe, schon für die Zeit des Titusbriefs eine

Amtsstruktur anzunehmen, die sonst mit Sicherheit erst für die

»Ib., S.205ff., bes. S.211.
10 Ib., S.214.



— 67 —

Mitte des 2. Jahrhunderts bezeugt ist und die immer noch in den
«katholischen» Kirchen besteht11.

Auch in l.Tim. 5, 17-19 scheint dieselbe Situation vorzuliegen
wie in Apg. 20, 17-28 und Tit. 1, 5-9, obwohl an dieser Stelle nur
die Presbyter erwähnt werden. Die Gleichheit der Situation darf
wohl darum angenommen werden, weil in l.Tim. 5, 17-19 zwischen
verschiedenen Presbytern unterschieden wird. Es ist nämlich einerseits

von solchen die Rede, die gut vorstehen und in Wort und
Lehre arbeiten, andererseits von solchen, die dies nicht tun und
gleichwohl als Presbyter angesprochen werden. Diese Unterscheidung

zwischen zwei Arten von Presbytern legt wiederum den
Schluss nahe, dass der Ausdruck «presbyteros» allein bedeutet,
dass jemand «Amtsträger» ist, aber nichts darüber aussagt, was
den Inhalt seines «Amtes» ausmacht. Nur für die «presbyteroi» ist
auch der Inhalt ihres «Amtes» angegeben, von denen es heisst, dass

sie vorstehen und in Wort und Lehre arbeiten, wobei in eben dieser

Charakterisierung auch der Inhalt ihrer Aufgabe zum Ausdruck
kommt. Werden nun diese Presbyter im Lichte von Apg. 20, 28

gesehen, wo deutlich ausgesprochen ist, worin das Bischofs-Handeln
besteht, so hegt die Folgerung nahe, dass diese Presbyter die
Aufgabe des «episkopos» erfüllen und somit Bischöfe sind und
so genannt werden dürfen. In l.Tim. 5, 17-19 ist also bei den

Amtsträgern, den «presbyteroi», ein Unterschied hinsichtlich ihrer
Funktion festzustellen, wobei aber ungeklärt bleibt, was für eine

Aufgabe diejenigen «presbyteroi» zu erfüllen haben, welche nicht
vorstehen und in Wort und Lehre arbeiten. Auch über eine gegenseitige

Zu- oder Unterordnung unter den «presbyteroi» ist nichts
Näheres festzustellen12.

Aus dem zuletzt Gesagten darf, wie es scheint, mit hoher
Wahrscheinlichkeit gefolgert werden, dass die Amtsstruktur mit
dem «monarchischen» Bischof an der Spitze eines presbyteralen
KoUegiums neutestamentlich bezeugt ist und als apostolischen
Ursprungs betrachtet werden darf. Gewiss, sie war in den ersten
Anfängen noch nicht vollkommen ausgebildet und deckte sich
zunächst noch nicht völlig mit der von Ignatius bezeugten dreigliedrigen

Amtsstruktur. Sie hat, bis sie ihre volle Ausgestaltung erhielt,
eine Entfaltung durchgemacht, die von der Kirche gefördert
wurde. So kann man sagen, dass die dreigliedrige Amtsstruktur mit

Vgl. ib., S.214 und 216.
Vgl. ib., S.216ff.



— 68 —

dem «monarchischen» Bischof an der Spitze apostolischen und
kirchlichen Ursprungs sei und sowohl die Heilige Schrift als auch
die heilige Tradition hinter sich und für sich habe.

Hinsichtlich der Bedeutung der Tradition für die Frage nach
dem Amt ist der Artikel «Besteht ein dogmatischer Unterschied
zwischen der Funktion der Priester und der Funktion der
Bischöfe » von Bernard Dupuy13 beachtenswert. Er weist
zunächst darauf hin, dass man in ökumenischen Diskussionen heute
immer mehr zum Schluss komme, es sei «das kirchliche Amt durch
die Aussagen des Neuen Testaments nicht vollkommen bestimmt»,
da es «uns verschiedene Ämter bezeugt», und meint dann: «...von
dem Amt sprechen kann man nur, wenn man sich dabei auf die
Tradition beruft.» Ausdrücklich erklärt er: «Man muss also - das
ist eine wesentliche Voraussetzung - über die scriptura sola hinausgehen,

wenn man die ökumenische Diskussion über die Lehre vom
Kirchenamt weiter vorantreiben will. Man kann hier nur
weiterkommen, wenn man offen zugibt, dass das Kirchenamt zugleich
von der Schrift und der Tradition abhängt. » Und in bezug auf die

Anerkennung der dreigliedrigen «katholischen» Amtsstruktur ist zu
lesen: «Die Struktur des Kirchenamtes - namentlich im Hinblick
auf seine Dreigliederung in Episkopat, Presbyterat und Diakonat -
kann also mit demselben Recht wie die Festsetzung des Schriftka-
nons und die Siebenzahl der Sakramente als Resultat der Entwicklung

innerhalb der Kirche betrachtet werden14.»

2. Die Ordination als Sakrament

Der sakramentale Charakter der Ordination kann nicht gesehen
werden, wenn man allein von ihr ausgeht und nur sie im Blickfeld
hält. Denn sie ist nicht eine isolierte, allein für sich selbst stehende

Handlung, die sich schon durch eine sorgfältige Analyse in ihrem
Grund und Gehalt völlig erfassen liesse. Die Ordination als Sakrament

bekommt man nur in Sicht, sofern man sie vor dem Hintergrund

von Hohepriestertum Christi und Kirche sieht. Denn sie ist ein
Element der von Gott gestifteten und von ihm her strukturierten Kirche

und eine Handlung des durch die Kirche wirkenden Messias, der
der Hohepriester ist. Deshalb muss die erste Frage sein, worin das

Hohepriestertum Christi bestehe, da jedes authentische Priestertum
13 Concilium, 4. Jahrg. (1968), H.4, S.268ff.
»Ib., S.271f.



— 69 —

in der Kirche im Hohepriestertum Christi gründet und von da her
Bestand und Gültigkeit bekommt und verständlich wird.

Das Hohepriestertum Christi ist nach allen Dimensionen, die es

umfasst, in seiner einzigartigen göttlichen Mittlerrolle begründet.
Dennoch ist es nicht völlig mit ihr identisch. Es erschöpft sich nicht in
ihr, da es seine besondere eigenständige Qualität entfaltet. So sagt
BischofAlexis von Meudon : «Zur Ausübung des Priestertums genügt
es nicht, eine mediante, eine Mittel- oder Zwischenposition zwischen
Gott und dem Menschen oder den Geschöpfen einzunehmen. Es muss
dazu ein Strom des Einflusses vom Mittler nach beiden Richtungen
und im Sinne beider ausgehen : von Gott zum Menschen und vom
Menschen zu Gott. » Aber auch dieser für das Wesen des Priestertums
so wichtige «Einfluss-Strom» ist auch noch nicht allein ausschlaggebend.

Denn das Wesentliche, das einen Priester, «sacer-dos»,
auszeichnet, ist das, dass der Priester eigentlich derjenige ist, der in seiner
Mittlerrolle den Menschen Gott weiht (consecrare) und ihm von oben
die Anerkennung dieser Konsekration durch das Siegel des Sakraments

mitteilt15.
Dieses einzigartige Hohepriestertum Christi ist in seiner

einzigartigen Gottmenschlichkeit begründet, da er durch sie, d.h. als der
göttliche Träger der göttlichen Wirksamkeit, Repräsentant des
Menschen vor Gott ist. So hat er sich als Mensch Gott hingegeben und
geweiht und mit sich selbst und in sich selbst auch die ganze Menschheit,
die infolge seines gottwohlgefälligen Sühnopfers von Gott angenommen

und in die trinitarische Einheit eingeführt wurde, womit das

schöpfungsmässige Ziel des Menschengeschlechts seine vollkommene
Erfüllung gefunden hat. Deshalb ist der eigentliche und einzige Priester

und Hohepriester allein Jesus Christus.
Das Hohepriestertum Christi hat von Anfang die vollkommene

Fülle und beginnt am Tage der Menschwerdung, d.h. als die
Botschaft des Erzengels Gabriel der Jungfrau Maria mitgeteilt und von
ihr in dienendem Gehorsam angenommen wurde. Es wird während
des ganzen irdischen Lebens Jesu ausgeübt nicht nur durch seine
persönliche Wirksamkeit, sondern auch in allen ihn betreffenden
Ereignissen, wie beispielsweise die Beschneidung, die Flucht nach Ägypten,

die Taufe usw. Den Höhepunkt seines hohepriesterlichen Die-
nens stellen jedenfalls Hoher Donnerstag und Karfreitag dar. Am
Hohen Donnerstag bringt Christus sich in ritueller Feier dar und wan-

16 Bischof Alexis von Meudon, Das Hohepriestertum Christi und das
Priestertum der Heiligen in ihm, Orthodoxie heute 1968, H. 22, S. 3.



— 70 —

delt so zum voraus den Mord, der an ihm begangen wird, in ein freiwilliges

Opfer. Und am Karfreitag wird leiblich die eigentliche Darbringung

vollzogen als Höhepunkt und Vollendung des priesterlichen
Heilshandelns Christi. So gibt der Hohepriester auf Golgatha das

Lösegeld für die Sünden der Welt, wodurch die ganze Menschheit
Gott geweiht und von ihm als wohlgefälliges Opfer angenommen ist.
Darin besteht Mitte und Wesen des Hohepriestertums Christi16.

Dass diese Aussagen über Christus als Hohepriester und über
sein Hohepriestertum neutestamentlich begründet sind, steht ausser
Zweifel. Nach dem Hebräerbrief zeichnet sich das Hohepriestertum
Christi dadurch aus, dass ihm jede Eigenmächtigkeit fremd ist und
dass es ausschliesslich aus der Sendung und Bestimmung Gottes
hervorgeht. Denn derhat ihn des Hohepriestertums gewürdigt, der zu ihm
gesagt hat: «Du bist Priester in Ewigkeit nach der Weise Melchise-
deks» (Hebr. 5, 5f.). Dann ist es dadurch ausgezeichnet, dass Christus
als einziger Mittler zwischen Gott und den Menschen das einzigartige
Opfer ein für allemal dargebracht hat. «Denn dies hat er einmal getan,
als er sich selbst darbrachte» (Hebr. 7, 27). Ferner zeichnet es das

Hohepriestertum Christi aus, dass er es ausübte als einer, der «in
allem den Brüdern gleich» und deshalb «barmherzig wurde und ein
treuer Hohepriester im Dienst vor Gott», «um die Sünden des Volkes
zu sühnen» (Hebr. 2, 17). Es ist in seiner Einzigartigkeit besonders
dadurch hervorgehoben, dass es ewig ist. Denn «dieser hat, weil er in
Ewigkeit bleibt, das Priestertum als ein unwandelbares inne» (Hebr.
7, 24). Darum ist es auch dadurch, dass Christus sich zur Rechten des

Vaters gesetzt hat, noch nicht zu Ende gegangen ; in der Stellvertretung

des Menschengeschlechts hat es ewige Dauer. Darum heisst es :

«Er kann die, welche durch ihn zu Gott kommen, auch völhg erretten,
weil er immerdar lebt, um für sie einzutreten» (Hebr. 7, 25). Dann ist
er hineingegangen «in den Himmel selbst, um jetzt zu unsern Gunsten

vor dem Angesicht Gottes zu erscheinen» (Hebr. 9, 24).
Das Hohepriestertum Christi ist in allen seinen Auswirkungen

und Gestalten zweifellos ein göttliches Tun, da sein Hauptsubjekt die

göttliche Hypostase des Sohnes ist. Es ist aber auch sicher, dass an
der Ausübung des Hohepriestertums Christi nicht nur die mit dem
Sohne Gottes hypostatisch vereinigte menschliche Natur Anteil hat,
sondern auch die Menschen und alle andern persönlichen und
unpersönlichen Wesen und Dinge. Diese Verbindung des menschlichen mit

"Ib., S.öff.



— 71 —

dem göttlichen Tun und die darin gewollte «Abhängigkeit» des
göttlichen vom menschlichen Handeln ereignet sich nach dem Grundgesetz

der göttlichen Ökonomie, wonach am Heilswirken Gottes das zu
Erlösende mitbeteiligt sein soll. Das heisst in unserem konkreten
Fall : Obwohl Jesus der einzige Hohepriester ist und er selbst alle Phasen

seines Priestertums von Anfang bis zum Ende vollzieht, ist er
immer insofern vom Dienst des Geschöpflichen abhängig, als
göttliches Tun sichnicht ohne geschöpfliche Teilnahme verwirklicht.

Die Teilnahme des Geschöpflichen, besonders des Menschen, am
Priestertum Christi ist dreifacher Art. Bischof Alexis von Meudon
sagt darüber: «Nach göttlichem Plan treten Gestalten von Engeln
und Heiligen beim Vollzug dieses Priestertums auf, und zwar auf
dreifache Weise, einmal, um dieses Priestertum sich aktuieren und in
Gang treten zu lassen (wie die Annahme der Inkarnation durch
Maria), zweitens, um dieses Priestertum zu vollenden durch Zugriffe,
die, ohne das kapitale, hauptsächliche Werk Christi wesentlich zu
bestimmen, doch einen integrierenden Bestandteil desselben bilden (wie
der Dienst Mariens zu Kana, der Apostel bei der Auferweckung des

Lazarus, der Engel und Apostel beim eschatologischen Gericht), und
schliesshch drittens, um dessen verborgenen Sinn kundwerden zu lassen

und dadurch dem Priestertum Christi zu gestatten, uns zu erreichen

und uns zu ermöglichen, es anzunehmen (wie die Erklärungen
des Gerechten Simeon, des heiligen Johannes des Täufers, des

heiligen Paulus und des heiligen Johannes des Theologen über die Mysterien

Christi)17.»
Die Beständigkeit und Ewigkeit des Hohepriestertums Christi

zeigt sich verschiedenartig je nach seiner Daseinsweise. So vollzieht
er sein Hohepriestertum auf eine besondere Weise als «Hohepriester

der zukünftigen Güter» «im grösseren und vollkommeneren
Zelt, das nicht mit Händen gemacht» ist, in das «als Vorläufer für
uns eingegangen ist» Jesus, «der nach der Weise Melchisedeks

Hohepriester geworden ist in Ewigkeit» (Hebr. 6, 20). D.h. er ist
eingegangen «in den Himmel selbst, um jetzt zu unseren Gunsten
vor dem Angesicht Gottes zu erscheinen» (Hebr. 9, 24).

Jesus Christus als Hohepriester existiert und wirkt aber noch
auf eine andere Weise. Er sitzt nicht nur im Himmel zur Rechten
des Vaters, sondern ist auch auf der Erde als Haupt der Kirche,
deren Glieder sein Leib sind. So erstreckt sich sein hohepriesterliches

"Ib., S.12.



72

Tun nicht nur auf sein irdisches Leben und nicht nur auf seine

ewige Existenzweise im Himmel, sondern auch auf seine lebendige
Gegenwart in der Kirche als ihr Haupt, sodass sich wie im Himmel
auch hier das Amt Christi weiter vollzieht im Handeln der Kirche
und so sich ständig als mächtig erweist und sich offenbart.

Darin, dass die Kirche als Leib Christi das Werkzeug seines

hohepriesterlichen Handelns ist, ist der Grund für die sakramentale
Struktur der Kirche und für den sakramentalen Charakter der
Ordination zu sehen. Denn im altchristlichen Sprachgebrauch
bezeichnet das Wort «mysterion», «sacramentum» die evangelische
Heilswirklichkeit und vor allem Christus selbst, der «ja der Inbegriff

des ewigen göttlichen Ratschlusses und zugleich dessen

Verwirklichung und Offenbarung ist» (Röm. 16, 25-26; Eph. 1, 9-14;
3, 3-4.8-9; Kol. 1, 26-27; 2, 2)18. So ist Christus das Urmysterium,
Ursakrament, weil Gott durch das in ihm, an ihm und durch ihn
Geschehene seinen Heilsplan nach dem ewigen Ratschluss verwirklicht,

der auf die Einheit Gottes mit den Menschen und der
Menschen untereinander ausgerichtet ist. Während des irdischen
Lebens Christi ist zwar der Grund zum Heil gelegt, danach aber,
also nach der Verherrlichung, verwirklicht sich dieser Heilsplan in
der Kirche, die die Einheit mit der Heiligsten Dreifaltigkeit
darstellt, in der sich die Vollkommenheit ausgestaltet. Das eigentliche
Subjekt dessen ist Jesus Christus selbst in Gemeinschaft mit dem
Vater und dem Heiligen Geist, da alles sich ereignet vom Vater
durch den Sohn im Heiligen Geist. An der Verwirklichung des Ur-
mysteriums unter den Menschen ist aber auch die Kirche mitbeteiligt.

Deshalb hat sie sakramentalen Charakter, wird sie Sakrament
genannt. In der Konstitution «Lumen Gentium» wird in diesem
Sinne gesagt: «Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament,
d.h. Zeichen und Werkzeug für die innerste Vereinigung mit Gott
wie für die Vereinigung der ganzen Menschheit. » Die Kirche ist also
ein Sakrament, ein Mysterium, weil sich durch ihr vielfältiges Handeln

das Urmysterium, der Inbegriff des ewigen göttlichen
Ratschlusses und das Heilswerk Christi verwirklicht. In dieses ganze
Gefüge des sakramentalen Heilshandelns Christi ist auch das

Sakrament der Ordination als unveräusserlicher Bestandteil
miteinbezogen und mitumfasst. Das Wesen dieses Sakramentes ist
somit von hier aus zu erfassen und zu bestimmen, wie auch Ber-

18 Johannes Remmers, Apostolische Sukzession der ganzen Kirche,
Concilium 1968, H. 4, S. 256.



— 73 —

nard Dupuy erklärt: «Damit löst man den Ordo nicht von der
historischen Kirche. Der Ordo ist eine Dimension der Kirche. Diese
ist die sichtbare Darstellung der tätigen und der im Mysterium
verborgenen Präsenz Christi. Sie ist das erste, ursprüngliche Sakrament,

und jedes Einzelsakrament bildet einen Aspekt dieser
Kundgebung. Ein Sakrament ist somit ein fundamentaler Akt der Kirche,

eine wesenhafte Äusserung ihrer Existenz, wenn auch die
Reflexion über seine aus dem Sein der Kirche erfliessende
sakramentale Besonderheit erst nachträglich eingesetzt hat19. »

Somit ist die Ordination ein sakramentales Handeln der Kirche,
so dass sie von der Kirche nicht getrennt, isoliert und insofern absolu -

tisiert werden darf. Ihre Bindung an die Kirche verwirklicht sich in
der Eucharistie, der tiefsten und grundlegendsten Wirklichkeit der
Kirche. Das zeigen gewisse liturgische und praktische Elemente, die
darin bestehen, dass «keine Ordination ausserhalb der eucharistischen

Versammlung der Ortskirche vorgenommen werden kann» und
dass «keine Ordination ,absolut' erteilt werden kann, d.h. ohne
Bindung des Ordinierten an eine konkrete Ortsgemeinde»20, die sich in
jeder eucharistischen Versammlung als Kirche konstituiert.

Die Ordination ist also ein sakramentales Handeln der Kirche,
dessen Inhalt vom Wesen der Kirche bestimmt wird. So setzt sich
das Hohepriestertum Christi gegenwärtig und von da her nimmt
der Ordinierte an ihm teil. Darin zeigt sich auch, dass es sich trotz
der Vielzahl der Ordinierten und der Verschiedenheit der Ämter um
ein einziges Amt Christi handelt, und darin ist es auch begründet,
dass jedes Amt in der Kirche, das am Amt Christi teilhat, ein
authentisches, echtes Amt ist. In diesem Sinne sagt Jean Zizioulas:
«Die Ordination verwirklicht hier und jetzt, innerhalb einer
konkreten Daseinssituation, das Dienstamt Christi, indem sie ein Amt
schafft, das dem Dienstamt Christi nicht parallel läuft, sondern mit
diesem identisch ist, so dass in Wirklichkeit Christus der einzige
Dienstträger in der Kirche bleibt (Chrysostomus)21. » Denselben
Gedanken vertritt auch Maurice Villain, wenn er auf die Frage, was
denn das Amtspriestertum sei, die Antwort gibt: «Das Amtsprie-
stertum ist nur eine besondere Teilhabe am einzigen Hohepriestertum

Christi, genaugenommen ein Zeichen, ein sakramentaler Reflex

19 Bernard Dupuy, op.cit., S.273.
20 Jean Zizioulas, Ist die Ordination ein Sakrament Concilium 1972,

H.4, S.251.
21 Ib.



—- 74 —

der Rolle Christi als Haupt seines Leibes im Diener am Wort und
an der Eucharistie, zum Dienst am priesterlichen Volk22.»

Diese sakramentale Teilhabe am sich vergegenwärtigenden
Priestertum Christi und erst recht diese Selbstvergegenwärtigung
des Priestertums Christi selbst sind konstitutiv sowohl für die
Weitergabe des Amtes Christi und seine fortdauernde Heilswirksamkeit
als auch für die ordinierte Person selbst. Denn durch die Ordination

wird nicht nur die Identität des Amtes, sondern auch die Identität

der Person des Ordinierten mit Christus erreicht. Wie Christus
als Hohepriester, so ist auch der Ordinierte von Gott in seinen
Dienst eingesetzt und nicht nur mit der Sendung Christi, sondern
auch mit den zu diesem Dienst nötigen Gaben ausgerüstet, so dass

sich im priesterlichen Wirken die Gegenwart Christi in seinem
Heilshandeln realisiert und offenbart. Wenn also im Namen der
Heiligsten Dreifaltigkeit getauft wird, so ist es der Herr selbst, der
seinem Leib neue Glieder einverleibt und sie mit seinem Geist
durchtränkt. Und wenn das Herrenmahl gefeiert wird, so ist es der
Herr selbst, der die Gemeinschaft mit sich und so auch unter den
Teilnehmern zustande bringt. Deshalb sagt Jos Lescrauwaet:
«Durch seine Gesandten will der Herr selbst verkündend, taufend,
Brot brechend, bindend und lösend ,bei allen Völkern' und ,bis ans
Ende der Zeiten' gegenwärtig sein (Mat. 28, 20). Durch ihre Tätigkeit

offenbart sieh der Herr selbst als ,der Apostel' von Gott her
(Hebr. 3, 1), als ,der episkopos aller Gläubigen' (2.Petr. 2, 25). Die
Apostel, ihre Mitarbeiter und diejenigen, die in der Fortsetzung
und im Zusammenhang dieser apostolischen Sendung tätig sind,
müssen denn auch als Werkzeuge Gottes, als Diener Christi und
Instrumente seines Geistes betrachtet werden (1. Kor. 4, 11; 12,

4.6)23.»

Der sakramentale Charakter der Ordination kann darum mit
Sicherheit als im Neuen Testament wohlbegründet betrachtet werden.

Deshalb kann J. Gewiess mit Berufung auf das Neue Testament

zusammenfassend sagen: «Die Ämter der Bischöfe und der
Diakone haben ebenso wie das der Ältesten institutionellen
Charakter, weil die Betrauung jeweils durch menschhche Vermitt-

22 Maurice Villain, Wie können wir theologisch und praktisch zu einer
gegenseitigen Anerkennung der Ämter kommen?, Concilium 1972, H.4,
S. 294.

23 Jos Lescrauwaet, Ist die Ordination ein Sakrament 1, Concilium
1972, H. 4, S. 260.



— 75 —

lung, und zwar durch einen bestimmten Akt der Bevollmächtigung

- nach l.Tim 4, 14; 5, 22; 2.Tim. 1, 6 sicher, nach Apg.
14, 23 (vgl. 13, 3) wahrscheinlich -, in Verbindung mit der
Handauflegung erfolgte. Dabei herrscht die feste Überzeugung,
dass in diesem Akt der Bestallung, die unter Gebet und vorbereitendem

Fasten (Apg. 14, 23; vgl. 13, 3) der Beteiligten vorgenommen

wird, Gott selbst bzw. der Heilige Geist und damit auch der
erhöhte Christus wirksam ist (Apg. 20, 28; vgl. 1, 24f. und dass
die eigentliche Befähigung und Bevollmächtigung zur Führung des

Amtes, bei aller Bedeutung auch der natürlichen und charakter-
hch-sittlichen Eignung, in der Verleihung der Amtsgnade, des

Charisma, von Gott her besteht (Apg. 20, 28.32; l.Tim. 4, 14; 2.Tim.
1, 6)2*.»

Bis jetzt wurde die Ordination allein im Licht ihrer
Zusammengehörigkeit mit dem Hohepriestertum Christi gesehen.
Dadurch könnte der Eindruck entstehen, dass sie nur als
Bevollmächtigung und Ausrüstung zu priesterlichem Tun im engern Sinn
des Wortes zu verstehen sei. Diese Sicht wäre einseitig und muss
darum ergänzt werden. Denn das Hohepriestertum ist nur eine

Dimension des Amtes Christi; zwei andere, ebenfalls wesentliche
Dimensionen und Bereiche gehören mit dazu : der prophetische und
der königliche Dienst. Nur alle drei Dienste zusammen machen das

ganze Amt Christi aus, und zwar so, dass sie zusammen ein einziges
unteilbares Amt darstellen. Die drei einzelnen Dienste, die es

umfasst, können nur voneinander unterschieden, aber nicht voneinander

getrennt und isoliert werden. Deshalb vergegenwärtigt sich
durch die Ordination nicht nur das hohepriesterliche Amt Christi,
sondern auch sein Amt als Ganzes. Demgemäss nimmt der
Ordinierte nicht allein am hohepriesterlichen, sondern auch am prophetischen

und königlichen Amt Christi teil. Seine Identität mit Christus

ist also im Sinne seines dreifaltigen Amtes zu fassen und zu
verstehen.

Dieses sog. «hierarchische» oder Amtspriestertum schliesst das

sog. allgemeine oder königliche Priestertum des Volkes Gottes
nicht aus; im Gegenteil: das königliche Priestertum des Volkes
wird durch das Amtspriestertum ermöglicht und zustande
gebracht. Das wird sofort klar, wenn die einzelnen Charismen, besonders

die der Ordination, sachgemäss in ihrem Zusammenhang mit

Gewiess, op.cit. (vgl. oben Anm.5).



— 76 —

der Gemeinde gesehen werden. Es gibt zwar eine Auffassung, nach
welcher in der Weise von der charismatischen Natur der Gemeinde
gesprochen wird, dass die Gemeinde als Quelle und generisches
Prinzip der besonderen Dienstämter erscheint. Das würde bedeuten,

dass zuerst eine charismatische Natur Gemeinde) da sein
müsste und dass wir erst davon her besondere Charismen
Ordinationen) haben könnten. Danach wäre das königliche Priestertum
der Gemeinde Grundlage und Quelle des Amtspriestertums, das
seinerseits von diesem königlichen Priestertum bedingt und
bestimmt wäre. Diese Auffassung ist indessen der Theologie des

Ostens fremd. Was die einzelnen Charismen in ihrem Zusammenhang

mit der Gemeinde betrifft, ist mit Jean Zizioulas zu sagen,
«dass die besonderen Charismen nicht auf die Existenz des Leibes
Christi folgen, sondern diese konstituieren. Hier wird das Mysterium

der Kirche - und der Christologie - absolut von der Pneumatologie

abhängig: der Leib Christi wird von den konkreten Charismen

konstituiert und definiert.» Darum erklärt er: «Daraus ergibt
sich der Schluss, dass die Ordination ein primordialer, konstitutiver
Akt der Christengemeinde ist25.»

Aus diesem Zusammenhang lässt sich auch erkennen, wie das

königliche Priestertum zu verstehen ist, worin es besteht. Sicher ist
es, was es ist, dadurch, dass auch es, und nicht nur das Amtspriestertum,

am Amt Christi teilnimmt. Es ist aber nicht sein Auftrag,
das Amt Christi und dessen Heilswirksamkeit zu vergegenwärtigen.
Das königliche Priestertum unterscheidet sich dadurch vom
Amtspriestertum, dass es im Heilswerk Christi von sekundärer Bedeutung

ist. Es kann aber auch priesterlich wirken, da ihm durch das

»Amtspriestertum die Grundlage dazu gegeben ist. Deswegen ist das

könighche Priestertum auch nicht zu unterschätzen oder zu
bagatellisieren; denn abgesehen davon, dass auch es von Gott gestiftet
und somit charismatisch ist, ist sein Wirksamkeitsbereich weit und
seine Verantwortlichkeit für die Kirche ausserordentlich gross. In
diesen seinen Dienst wird das königliche Priestertum durch das

Sakrament der Firmung eingesetzt.
Gewiss werden für die ökumenischen Gespräche in der Frage

der gegenseitigen Beziehungen zwischen Amtspriestertum und
königlichem Priestertum der Gemeinde etwelche Schwierigkeiten
bestehen. Doch scheint eine Annäherung nicht völlig ausgeschlos-

Jean Zizioulas, op.cit., S.252.



— 77 —

sen, da es in den evangelischen Kirchen auch Bewegungen gibt, die
eine verheissungsvolle Annäherung an die «katholischen» Kirchen
zeigen. Denn manche evangelische Theologen sind geneigt, dem
Amtspriestertum den sakramentalen Charakter zuzuerkennen und
es vom königlichen Priestertum der Gemeinde wesentlich zu
unterscheiden. Die übliche Meinung geht allerdings dahin, dass die
Kirchen der Reformation des 16. Jahrhunderts laut ihren Bekenntnisschriften

unter Ausschluss eines hierarchischen und sakramentalen
Priestertums nur die Gleichheit aller Christen in einem gemeinsamen

Priestertum anerkannten. So führt Peter Meinhold, bei seiner
Darstellung von Luthers Ämterlehre, aus: «Luther betont, was die
Frage nach den kirchlichen Ämtern anbelangt, dass es nur ein Amt
in der Christenheit gibt, das mit dem Wort gegeben ist. Von hier
aus ergibt sich nun der Gedanke des allgemeinen Priestertums.
Durch die Taufe sind alle Christen grundsätzlich zu Priestern
qualifiziert. Die Unterschiede in der Christenheit sind solche des Standes
und nicht des Amtes... Das Wort gehört allen Christen. Im
Auftrage der Gesamtheit verwaltet es der einzelne. Die Ordnung erfordert,

dass das Amt der Wortverkündigung einem übertragen
wird26.»

Diese Interpretation von Luthers Lehre wird aber nicht von
allen evangelischen Theologen angenommen. Karl Bernhard Ritter
etwa schreibt sie einer späteren Entwicklung im Luthertum zu:
«Luther wollte mit diesem Begriff (allgemeines Priestertum aller
Gläubigen) durchaus keine negative Tendenz verfolgen, wie es die
spätere protestantische Entwicklung vermuten lässt; er wollte das
christliche Priestertum weder beseitigen noch einer verdünnten,
unverbindlichen Allgemeinheit und Abstraktheit ausliefern. Er will
im Gegenteil dadurch dem Begriff des Priestertums seinen radikalen

und für alle aktuellen Sinn wiedergeben. Wir alle sind Priester.
Was bisher der eine Priester tat, das sollen wir alle tun27.»

Man ist in der evangelischen Theologie auch nicht allgemein
der Ansicht, dass sich eine derartige Gleichstellung aller Christen
neutestamentlich begründen lasse. Von manchen wird die Strukturierung

der Kirche durch ein hierarchisches Priestertum als im
2C Peter Meinhold, Was ist Luthertum (Evangelisches und orthodoxes

Christentum in Begegnung und Auseinandersetzung, herausgegeben von
Ernst Bentz und L.A.Zander), Agentur des rauhen Hauses Hamburg, 1952,
S. 33/34.

27 Karl Bernhard Ritter, Die Feier der Messe nach lutherischem
Verständnis, in «Evangelisches und orthodoxes Christentum...», S. 63/64.



— 78 —

Neuen Testament genügend begründet angesehen, sofern dadurch
das allgemeine Priestertum aller Gläubigen nicht in Frage gestellt
oder bestritten wird. Deshalb handelt es sich nicht um die Alternative:

entweder allgemeines oder hierarchisches Priestertum,
sondern um die Zuordnung: allgemeines Priestertum und dennoch
hierarchisches Priestertum.

Dass Theologen aller konfessionellen Richtungen, auch
evangelische, weitgehend diesen Standpunkt vertreten, sei mit einigen
weitern Beispielen von evangelischer Seite, die uns an dieser Stelle
natürlich am meisten interessieren, ausdrücklich belegt. Hans
Asmussen etwa betont zunächst grundsätzlich, dass die Bekennt-
nisschriften, wohl gar die frühen Schriften Luthers, «besondere
biblische Tatbestände einfach nicht gesehen haben». Dazu rechnet
er auch den Umstand, dass man aus den Worten des Petrusbriefs
über das Priestertum aller Gläubigen nur das herauslas, dass die
Christenheit keiner besonderen Priester bedarf», weil «alle Christen
Priester und die ganze Christenheit ein priesterliches Volk ist»28.

Die Unrichtigkeit dieser Ansicht beweist Asmussen auf Grund des

Neuen Testaments. Auf die Frage: «Was ist das Eigentümliche, was
das Neue Testament über das Amt gesagt hat », antwortet er ganz
grundsätzlich: «Es ist dieses, dass, obwohl in einer gewissen Weise
alle Christen gleich sind, dennoch eine Verschiedenheit unter ihnen
obwaltet29.»

Diese grundsätzliche Stellungnahme hinsichtlich der Verschiedenheit

der Christen findet Asmussen schon darin begründet, wie
Jesus zwar alle, die zu ihm gehören sollten, aus den natürlichen
Zusammenhängen herausnahm und doch nicht zu allen, sondern nur
zu den Zwölfen sagte : «Ich habe euer Zwölf erwählt» (Joh. 6). Dann
hat er, neben diesen in besonderer Weise erwählten und beauftragten

Zwölf, noch «andere Siebzig» in eigentümlicher Weise herausgenommen

und beauftragt (Luk. 10). »Auch unter den Zwölfen hat
Jesus Unterschiede gemacht: Petrus, Jakobus und Johannes waren
sein engerer Kreis (Mat. 17), aber unter ihnen war keiner so beauftragt

wie Petrus (Mat. 16). Diesen Unterscheidungen innerhalb der

von Jesus Abgesonderten schreibt Asmussen eine ausschlaggebende
Bedeutung für die Strukturierung der Kirche zu. Er sagt: «Die
Kirche ist durch die ihr von Anfang einwohnende Verschiedenheit,

28 Hans Asmussen, Das Sakrament, Stuttgart 1957, S.85.
28 Ib., S.86.



— 79 —

die von Gott gekommen und gewollt ist, eine geordnete Kirche. Die
Ordnung in dem eben gezeichneten Sinne ist ein Teil ihres Seins30.»

Diese Strukturiertheit der Kirche wird nach Asmussen durch die
Sakramente verwirklicht. Denn «die Taufe ist», sagt er, «die Aussonderung

der Christen aus der Welt. Die Konfirmation sollte die
Aussonderung und Bestellung zum allgemeinen Priestertum sein. Und die
Ordinationen (Weihen) zu den verschiedenen Ämtern stellen diejenigen

Christen, die ein besonderes Amt ausrichten sollen, an ihren
besonderen Platz31.» Dami warnt Asmussen die evangelischen Christen
vor der Gefahr der Gleichmacherei. Er sagt: «Für uns Evangelische
gilt es in besonderer Weise zu lernen, dass die allgemeine Gleichheit
der Christen nicht ihre Aufstellung in Reih und Glied bedeutet, wo
eine bestimmte Uniform jede wesentliche Unterscheidung unmöglich
macht. Denn unsere grosse Gefahr ist die Gleichmacherei, die im
Evangelium keinen Grund hat32. »

Ähnliche «katholische Wahrheiten» vertreten neben Asmussen
auch noch andere evangehsche Theologen wie Ernst Finke, Max
Lackmann, Wolfgang Lehmann, Richard Baumann. Entsprechende
Äusserungen von ihrer Seite finden sich in dem Buch «Katholische
Reformation» hauptsächlich im Abschnitt «Evangelische Aussagen
zu katholischen Wahrheiten», woraus folgende für unseren
Zusammenhang wichtige Sätze wiedergegeben seien: «Es ist eine verlorene
katholische Wahrheit, dass zum Mysterium der Kirche das Priestertum

der Kirche gehört. Wie könnte sonst die Kirche in der Nachfolge
des Hohepriesters Christus stehen. Es ist eine billige Ausflucht, darauf

zu verweisen, es herrsche in der Kirche das .Priestertum aller
Gläubigen', und damit zu meinen, wir brauchten keine Priester. Die
katholische Wahrheit, dass die Christen ein priesterliches Volk sind,
verlangt kategorisch eine Darlegung dessen, worin das priesterliche
Handeln besteht und welche Christen die besonderen priesterlichen
Funktionen in der Nachfolge Christi auszuüben bevollmächtigt und
beauftragt sind.

Es ist eine katholische Wahrheit, dass die Konfirmation - falls sie
solches will- die Bevollmächtigung mit dem allgemeinen Priestertum
ist, dass aber zum Vollzug der Mysterien eine über die Konfirmation
hinausgehende Vollmacht gehört. Die Bevollmächtigung zum
priesterlichen Dienst, zu welchem nach dem Neuen Testament auch die

Ib., S.87.
Ib.

!Ib.



— 80 —

Verkündigung des Wortes zählt, ist für sich ein Mysterium und ein
Sakrament, in welchem Christus selbst durch die Handlung geweihter
Werkzeuge der Kirche Gnade und Charisma des Amtes verleiht. Das
Sakrament der Ordination konnte nur von den Aposteln und von den

von ihnen Bevollmächtigten vollzogen werden. Seit sich das priesterliche

Amt unter der Leitung des Heiligen Geistes in der Geschichte
der Urkirche aufgliederte, gehört die Vollmacht der Priesterweihe
dem Amt des Bischofs zu. Die bischöfliche Weitergabe des Priestertums

ist das von Gott gewollte sakramentale Zeichen, in welchem die
zeitliche und räumliche Einheit der Kirche und ihres Amtes zum
Ausdruck kommt33.»

Schliesslich muss noch auf den aufschlussreichen Artikel von
Jean-Jacques von Ahmen hingewiesen werden, in dem aufdie Frage,
ob die Ordination ein Sakrament sei, von calvinischer Seite geantwortet

wird. Von Ahmen betont zuerst, dass Calvin die Ordination wohl
als Sakrament annehmen könnte, es aber nicht tut, weil sie nicht zu
den Handlungen gehört, die von Christus für die gesamte Gemeinschaft

der Gläubigen eingesetzt sind. Somit ist nach von Ahmen aus
dem Umstand, dass die Ordination nicht zu den Sakramenten gezählt
wird, nicht zu schliessen, dass sie für Calvin nicht zu den von Gott
gesetzten Dingen gehöre, die für die Existenz der Kirche wesentlich
sind. Von Ahmen findet deshalb in der Auffassung der Ordination
keine wesentliche Differenz zwischen «katholischen» und «reformierten»

Christen : «Von beiden Seiten wird die Ordination als eine für die
Kirche konstituierende Einsetzung des Herrn anerkannt34. » An
folgenden vier Elementen weist er den sakramentalen Charakter der
Ordination auf: a) «Die Ordination ist eine Epiklese über einen
Menschen, damit Gott ihn mit den Charismen erfülle, die notwendig sind

zur Bewältigung des Amtes, zu dem er ordiniert wird.» b) Die
«Überantwortung». In einer Anzahl reformierter Kirchen wird der
Ausdruck «Weihe (consécration)» dem Ausdruck «Ordination» vorgezogen,

um zu betonen, dass der, der in das Amt eingeführt wird, Gott
überantwortet und dargebracht wird, c) Die «Legitimierung». Durch
die Ordination wird dem Ordinierten gestattet, das Evangelium zu
predigen, die Sakramente zu spenden und das Volk Gottes zu weiden.
Der Amtsträger übernimmt somit den den Aposteln anvertrauten
Dienst und führt ihn weiter. Und den Gläubigen ist klar, dass sie es in

33 Katholische Reformation, Stuttgart 1958, S.75ff.
34 Jean Jacques von Allmen, Ist die Ordination ein Sakrament

Concilium 1972, H. 4, S. 254.



— 81 —

ihm mit einem authentischen Vertreter des Herrn zu tun haben. - d)
Die Ordination fügt den Ordinierten in die Reihe der Apostelnachfolger.

Sie ist also eine Art « geistlicher Geburt », durch die sich in der Kirche

das von Christus eingesetzte Dienstamt beständig fortpflanzt35.

3. Die «apostolische Sukzession»

Hinsichthch der sog. «apostolischen Sukzession» lässt sich in der
theologischen Literatur des letzten Jahrzehntes ein deutlicher
Fortschritt bemerken, der sich schon darin ankündigt, dass in ironischem
Ton gesprochen und von der Polemik zum Dialog übergegangen wird.
Besonders aber beschreitet man einen verheissungsvolleren Weg,
indem sich Apologeten und Dogmatiker gemeinsam an die Arbeit
machen und die Dogmatiker sich um die Mitarbeit der Historiker
bemühen. So ist es zu Beiträgen von oft hohem Wert gekommen36.

Das Wort «Sukzession» kommt im Neuen Testament nicht vor,
«wohl aber die Idee, dass die Lehre durch eine Kontinuität der Zeugen
weitergegeben und getreulich bewahrt wird (2. Tim. 2, 2)»37. Das ist
geschichtlich bedingt ; denn der Begriff wird erst zu der Zeit
systematisch entfaltet, da die praktische Situation es erfordert. Das ist
vor allem in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts bei der
Auseinandersetzung mit den Gnostikern der Fall. Die Gnostiker berufen
sich auf mündliche, geheime Überlieferungen, um die Authentizität
ihrer Lehren zu beweisen. Im Gegensatz dazu wird in der Kirche
hervorgehoben, dass die Authentizität und Apostolizität der Lehre,
die authentische Tradition allein in der legitimen Nachfolge der
verantwortlichen Leiter der Gemeinde gegeben sei38.

Von da her ist der Begriff der «apostolischen Sukzession» zu
verstehen. Im gewöhnlichen Sprachgebrauch ist damit meistens
einfach die Amtsnachfolge gemeint, wie sie durch die Handauflegung

verwirklicht wird, wobei besonders an die Amtsnachfolge
gedacht wird. Und die Kette der bischöflichen Nachfolge wird in dem
Sinn als das Band, das mit den Aposteln verbindet, aufgefasst, dass

es in christlichen Gemeinschaften, in denen dieses Band unterbrochen

worden ist, keine Gemeinschaft mit den Aposteln mehr gibt
und infolgedessen auch keine Gemeinschaft mit der Heiligsten

35 Ib., S.255ff.
36 Antonio Javierre, Zur klassischen Lehre von der apostolischen

Sukzession, Concilium 1968, H. 4, S. 243.
37 Bernard Dupuy, op.cit. (vgl. Anm. 13), S.271.
38 Johannes Remmers, op.cit. (vgl. Anm. 18), S.254.



— 82 —

Dreifaltigkeit, also keine Kirche. In diesem Sinne sagt Maurice
Villain: «In der klassischen Lehre steht man sich die ,apostolische
Sukzession' tatsächlich wie eine Art Stammbaum vor, durch den
ein Bischof (oder ein Priester) durch Vermittlung einer ununterbrochenen

Kette von Handauflegungen mit den zwölf Aposteln und
mit Christus verbunden ist. Wird diese sakramentale Handlung in
der rechten Weise von einem Mitglied der Hierarchie vollzogen, so

empfängt der Kandidat dadurch von Christus selbst das Amtspriestertum

- in der Fülle und verbunden mit der Vollmacht, seinerseits

zu ordinieren, wenn es sich um eine Bischofsweihe handelt ; in
der Form der Teilnahme, wenn es sich um eine einfache Priesterweihe

handelt.»
Und er fährt gleich weiter: «Aus dieser vollkommen juridischen

Auffassung ergeben sich weitreichende Konsequenzen.»
Der evangelische Pastor z.B., «der die Handauflegung von einem
oder mehreren bereits ordinierten, aber ausserhalb der hierarchischen

Tradentenreihe stehenden Dienern seiner Kirche erhält, gilt
als von der Sukzession abgeschnitten, und seine Amtshandlungen
(ausser der Taufe) werden als ungültig betrachtet»39.

Wurde zunächst anhand neuerer Literatur auf den historischen

Ursprung und auf einige Konsequenzen der sog. klassischen
Auffassung von der apostolischen Sukzession hingewiesen, so ist jetzt
auch auf die in denselben Arbeiten vorgelegten Versuche einzutreten,

welche die einschlägigen Probleme in neuem Licht sehen möchten,

in dem sie nach der ekklesialen Wirklichkeit und Wahrheit der
apostolischen Sukzession fragen. In der heutigen ökumenischen
Situation, in der sehr viele Dinge anders gesehen werden als früher,
werden hauptsächlich folgende Fragen aufgeworfen: Besteht die
apostolische Sukzession allein in der bischöflichen Amtsnachfolge,
oder ist sie weiter zu fassen Ist die Apostolizität und Ekklesialität
einer christlichen Gemeinschaft von der Reihe der bischöflichen
Amtsnachfolge abhängig, oder bestehen auch andere Möglichkeiten

Es geht also bei diesen neuen Tendenzen darum, eine
Überprüfung von Begriff und Wirklichkeit der apostolischen Sukzession
durchzuführen und «die allzusehr vereinfachende Vorstellung einer
in rein juridischer, formaler Weise durch die Handauflegung
fortgeführten apostolischen Sukzession zu korrigieren»40.

39 Maurice Villain, Ist eine apostolische Sukzession ausserhalb der
Kette der Handauflegung möglich Concilium 1968, H. 4, S. 275.

"Ib., S.278.



— 83 —

Sollen Korrekturen vorgenommen werden, so ist bereits beim
Terminus «Apostolische Sukzession» einzusetzen. Es kann nämlich
eigentlich keine apostolische Sukzession geben, wenn man darunter
eine Nachfolge der Apostel als Apostel verstehen wollte. Denn die

Apostel zeichnen sich durch eine unvertretbare und unersetzliche
Einmaligkeit aus, so dass das Apostolat in diesem Sinn nach dem
Tode des letzten Apostels erlischt. Demgemäss sind auch die
Bischöfe, da sie keine Apostel sind, keine Nachfolger der Apostel.
Apostolische Sukzession kann also nicht eine Nachfolgereihe von
Apostelpersonen meinen. Das bedeutet aber nicht, dass die
Bischöfe überhaupt in keiner Weise in einer Nachfolge gegenüber
den Aposteln stünden. Es ist eine Nachfolge da; sie ist aber nicht
die von Apostelpersonen, sondern die ihres Amtsdienstes. Deshalb
sagt Bischof Urs Küry: «Kirchliche Amtsträger können nicht
Nachfolger der Apostelpersonen, sondern nur des Amtsdienstes
sein41.» Ähnlich Johannes Remmers: «Nach dem Tode der Apostel
kann das Apostolat als Augenzeugenschaft der Auferstehung und
als unmittelbare Erwählung keine Fortsetzung finden. Nicht aber
erlischt der den Aposteln gegebene Auftrag. Denn er erstreckt sich
auf die Missionierung aller Völker bis zum Ende der Welt. Die
Sendung der Apostel geht damit über die Personen der Apostel
hinaus...42.»

Die apostolische Sukzession wird darum in diesen neuen
Untersuchungen nicht in der Ununterbrochenheit der durch
Handauflegung entstandenen Tradentenreihe als solcher gesehen, als ob
man schon allein durch den Anschluss an sie auch die Apostolizität
besässe. Sie besteht vielmehr in der Nachfolge gegenüber allem,
was uns von den Aposteln überliefert und aufgetragen wurde. In
diesem derart weit gefassten Komplex der apostolischen Sukzession
hat die bischöfliche Handauflegung eine symbohsche und zeichenhafte

Bedeutung, der Gültigkeit nur zukommt, wenn alles das
geschieht und gegenwärtig ist, was von den Aposteln überliefert und
geboten wurde, d.h. wenn die Kirche, also alle ihre verschiedenen
Gheder, in allem, was apostolisch ist, treu und solidarisch sind.
Deshalb sagt Maurice Villain, ein Zitat aus Congars Schriften
benützend: «Primär an der apostohschen Sukzession ist nicht die
Gebärde der Handauflegung durch den Bischof, sondern was diese Ge-

41 Urs Küry, Die altkatholische Kirche (Die Kirchen der Welt, III),
Stuttgart 1966, S.283.

42 Johannes Remmers, op.cit. (vgl. Anm. 18), S.253.



— 84 —¦

barde bedeutet: ,Ein gewisser Gehalt, bei dem die Übereinstimmung

mit dem apostolischen Glauben den ersten Platz
einnimmt'43. »

Y. Congar seinerseits hat herausgestellt, dass der Begriff der
apostolischen Sukzession bis ins hohe Mittelalter primär die
Sukzession im apostolischen Glauben und in der apostolischen Liebe
gemeint hat. Er erklärt darum : Die «formelle, juridische Legitimität
eines Amtes hängt von einem gewissen inhaltlichen Faktor» ab,
«bei dem das Element der Übereinstimmung mit dem apostolischen
Glauben an erster Stelle steht». M. a. W. : «Der apostolische Charakter

des Amtes verlangt den apostolischen Glauben.» Und: «Der
Glaube, die Berufung durch Christus, die Zuteilung einer Gnadengabe

durch den Heiligen Geist für den Dienst an der Gemeinde, all
dies sind notwendige Vorbedingungen für die Wirksamkeit des

Ritus der Handauflegung.»
Die apostolische Sukzession enthält und verlangt aber über all

das hinaus noch ein weiteres unerlässliches Element : Nicht nur die

Amtsträger, sondern die ganze Kirche muss in Glaube und Leben
in der Nachfolge der Apostel stehen, in ihrer und so auch in der
Gemeinschaft mit der Heiligsten Dreifaltigkeit bleiben. Harry McSor-
ley sagt darum: «Die neuere Tendenz, die auf einem eingehenderen
und umfassenderen Studium des Zeugnisses der frühen Kirche
fusst, besteht darin, dass man die Apostohzität als Attribut der
Gesamtkirche ansieht, das eine Sukzession oder kontinuierliche Wei-
terführung des apostolischen Glaubens und Lebens, der apostolischen

Sendung und Unterweisung, des apostolischen Zeugnisses
und Dienstes einschliesst», wobei «die Apostolizität der bischöflichen

Sukzession keineswegs übersehen ist44. »

Nun besteht die Möglichkeit, die gegenseitige Beziehung
zwischen der Apostolizität der Kirche und der Sukzession der bischöflichen

Handauflegungen zu bestimmen. Die bisherige «klassische»

Auffassung, welche die Apostolizität und Authentizität der Kirche
ganz durch die bischöfliche Sukzession begründet und von ihr abhängig

sah, bewertet McSorly als «eine Übersteigerung der Bedeutung
der historischen Sukzession der Bischöfe, die so weit geht, dass sie

43 Maurice Villain, Concilium 1972, H. 4, S.294L Das Zitat sowie die
andern im folgenden erwähnten Äusserungen Congars stammen aus
Y.M.J. Congar, Apostoliche du ministère et apostoliche de doctrine, etc.,
Festgabe für Josef Höfer, Freiburg i.Br. 1967, S.84ff.

44 Harry McSorley, »»nerkennung einer presbyterialen Sukzession
Concilium 1972, H. 4, S. 245.



— 85 —

christlichen Gemeinschaften, die diesen auf historischer Sukzession
beruhenden Episkopat nicht besitzen oder gar keinen Anspruch darauf

erheben, allein auf Grund dieser Tatsache abspricht, dass sie Teil
der christlichen Kirche sind»45. Im Gegensatz dazu versucht die
neuere Theologie, unserer Meinung nach mit Recht, die apostolische
Sukzession als ein unveräusserhches Element eines komplexen Gefüges

zu fassen und ihre Bedeutung von da her zu bestimmen. So erklärt
Johannes Remmers : «Die apostohsche Sukzession des Amtes, das als
Dienst am Volke Gottes aufgefasst werden muss, kann aber nur innerhalb

und im Zusammenhang mit der apostolischen Sukzession der
Gesamtkirche betrachtet werden. Nur weil und insofern die Gesamtkirche

in der apostolischen Sukzession steht, kann dies auch vom
dienenden Amt der Hierarchie gesagt werden46. »

Auch Edmund Schlink befürwortet eine apostolische Sukzession
nicht nur des Hirtenamtes, sondern auch der Gesamtkirche auf
Grund der Berufung aller Gläubigen: «Die apostolische Sukzession
der Kirche und jedes ihrer Glieder besteht vor allem: a) im Glauben
an die apostolische Botschaft und im Gehorsam gegenüber den
apostolischen Anordnungen und Mahnungen; b) in der Bezeugung des

apostolischen Evangeliums, die jedem Christen aufgegeben ist, und
zwar in der Mannigfaltigkeit der einem jeden gegebenen Charismen ;

c) in dem bezeugenden und gewinnenden Vorstoss in die Welt und in
der Auferbauung der Gemeinde. Denn jedes Charisma ist Dienst der
Auferbauung der Gemeinde und geschieht zugleich an der Front
zwischen Kirche und Welt. In diesem Sinn steht jeder Christ in der Nachfolge

des kirchenbauenden Handelns der Apostel und hat eine

Mitverantwortung am Dienst der Hirten ; d) in der Pflege der Gemeinschaft
mit den Christen, mit den Kirchen in der ganzen Welt. Dieses Moment
gehört wesenhaft zur apostolischen Sukzession der Kirche und auch
jedes Gliedes der Kirche hinzu. Denn apostolische Sukzession ist nur
da, wo die Apostel auch als Band der Einheit der Kirche aller Orte
und Zeiten ernst genommen werden47. »

In seinen acht «Thesen zum Wesen der apostolischen Sukzession»

übt Hans Küng48 zwar scharfe Kritik an der herkömmlichen

45 Ib.
46 Johannes Remmers, op.cit. (vgl. Anm. 18), S.252.
47 Bei Johannes Remmers am in Anm. 18 genannten Ort, S. 253, zitiert

aus Edmund Schlink, Die apostolische Sukzession : Der kommende Christus
und die kirchlichen Traditionen, Göttingen 1963, S. 192.

48 Hans Küng, Thesen zum Wesen der apostolischen Sukzession, Concilium

1968, H.4, S.248ff.



— 86 —

Auffassung: «Der Begriff der apostolischen Sukzession leidet unter
klerikalistisch-juristischer Verengung und unbibhscher Atemnot
und so unter ökumenischer Unfruchtbarkeit.» Es ist ihm aber
darum zu tun, dass von der Schrift her neues Leben hineinkommt.
So lautet seine erste These: «Grundlegend ist die apostolische
Nachfolge der Gesamtkirche und jedes einzelnen Gliedes : Die Kirche

als ganze steht im Gehorsam gegenüber den Aposteln als den
Urzeugen und Urboten.» Darum erklärt er weiter: «Es ist eine kle-
rikalistische Verengung, wenn man die apostohsche Sukzession nur
von der Sukzession der kirchlichen Ämter her sieht.» Demgegenüber

hebt er als positive Bedeutung hervor: «Die Kirche als ganze
soll in der Nachfolge der Apostel stehen. Und nachdem die Kirche
nicht ein institutioneller Apparat, sondern die Gemeinschaft der
Gläubigen ist, heisst dies : Auch jeder einzelne in der Kirche soll in
der apostolischen Nachfolge stehen.» Als ihren Inhalt gibt er in der
zweiten These an: Sie «besteht im je und je neu zu verwirklichenden

sachlichen Zusammenhalt mit den Aposteln», womit «die
bleibende Übereinstimmung mit dem apostolischen Zeugnis (Heilige
Schrift) und der ständige Nachvollzug des apostolischen Dienstes
(missionarischer Vorstoss in die Welt und Auferbauung der
Gemeinde)» gefordert ist. Und daraus folgt: «Apostolische Nachfolge
ist also primär eine Nachfolge im apostolischen Glauben und
Bekennen und im apostolischen Dienen und Leben.» Deshalb «ist es

eine juristische Verengung, wenn man die apostolische Sukzession
in erster Linie in der Kette der Handauflegung sieht».

Küng folgert aber aus der apostolischen Nachfolge der
Gesamtkirche und jedes ihrer Mitglieder keine Verabsolutierung des

königlichen Priestertums der Gemeinde; vielmehr sieht er innerhalb

der apostolischen Nachfolge der Gesamtkirche «eine besondere

apostolische Nachfolge der vielfältigen Hirtendienste, insofern die
Hirten, ohne selbst Apostel zu sein, Auftrag und Aufgabe der Apostel,

nämlich Kirchengründung und Kirchenleitung, weiterführen»
(3. These). Und hinsichthch der Vielfalt der Hirtendienste führt er
aus: «...unter den zahlreichen charismatischen Leitungsgaben, die
den apostolischen Auftrag weiterführen, traten in der nachapostolischen

Zeit immer mehr die auf eine besondere Sendung
(Handauflegung) gegründeten Hirtendienste der Presbyter (Pastoren),
Episkopen (Bischöfe) und Diakone hervor.» Bezüghch der Drei-
Ämter-Ordnung, wie sie bei Ignatius als voll ausgebildet erscheint,
sagt Küng, dass sie zwar ihre «Wurzeln in den Ursprüngen» habe,



— 87 —

aber «nicht einfach die ursprüngliche Dienstordnung und
Dienstaufteilung» sei. Denn «in der apostolischen Nachfolge steht jeder
einzelne nach dem gerade ihm verliehenen Charisma», wobei neben
den Hirtendiensten «insbesondere die Nachfolger der
neutestamentlichen Propheten und Lehrer» stehen, «die im Zusammenwirken

mit den Hirten eine eigene ursprünghche Autorität haben».
Dass ähnliche Überlegungen auch in der orthodoxen Theologie

angestellt werden, möge zum Abschluss dieser Überschau als ein
Beispiel für viele eine Äusserung von Boris Bobrinskoy zeigen: «Die
apostolische Sukzession bildet für die Orthodoxen einen der
Gesichtspunkte der Kontinuität der Kirche, aber er ist oft zu sehr
gegenüber dem Gesamtzusammenhang des Lebens der Kirche isoliert
worden und in einer ausschliesslich institutionellen und juridischen
Ebene verstanden worden, wodurch auf die sicherste Weise die

Gültigkeit' der hierarchischen Weihen garantiert werden sollte,
ohne dass aber die Beziehung zum Glauben der Kirche (der ,Leh-
re') oder zum gesamten Leben der Kirche in ihrer Kollegialität
gesehen worden wäre49.»

Diese Unter- oder Einordnung der bischöflichen Sukzession in
die apostolische Nachfolge der Gesamtkirche in allem, was apostolisch

ist, bedeutet keineswegs ihre Bagatellisierung. Im Gegenteil!
Gerade so bekommt die apostolische Sukzession ihre richtige Stehe
und Würde. Es ist darum bemerkenswert, wie sich zwischen den

Theologen verschiedener Richtungen gerade darin eine
Übereinstimmung herausbildet, dass «die bischöfliche Sukzession ein (wenn
richtig und sachgerecht erkannt und verwirklicht) wirksames
Zeichen der ,apostolischen Sukzession des Amtes und der Kirche und
daher ein Zeichen der Einheit und Katholizität der Kirche ist' »50.

Dies ist um so bedeutsamer, als diese Übereinstimmung eine

Frage betrifft, der in ökumenischem Zusammenhang ein besonderes
Gewicht zukommt, die Frage nämlich, wie die Apostohzität und
Authentizität von Kirchen zu beurteilen sei, die zwar die Kette der
bischöflichen Sukzession nicht bewahrt haben, bei denen es aber
eine durch regelmässige Handauflegung bewirkte ordentliche
Sukzession der Pastoren gibt.

49 Boris Bobrinskoy, Wie können wir theologisch und praktisch zu
einer gegenseitigen Anerkennung der Ämter kommen Concilium 1972,
H. 4, S. 269.

60 Harry McSorley, op.cit. (vgl. Anm. 44), S.245; bezüglich der
Herkunft des Zitats vgl. S. 249, Anm. 2.



— 88 —

Diese Frage lässt sich ohne Konsultation der reformatorischen
Bekenntnisschriften nicht beantworten. Auf Grund der Apologie
der Augsburger Konfession von 1531, die 1537 ebenfalls in den

Rang der lutherischen Bekenntnisschriften erhoben wurde, und auf
Grund der auf Luther selbst zurückgehenden « Schmalkaldischen
Artikel» von 1537 lässt sich feststellen, dass die Lutheraner die
«Kirchenordnung und verschiedene Ränge der kirchlichen Hierarchie»51

beibehalten wollten. So wird in Art. XIV der Apologie
festgestellt: «Wir wissen, dass die Väter gute und nützliche Gründe
hatten, die kirchliche Disziplin in der durch die alten Kanones
beschriebenen Form zu bestimmen. Doch die Bischöfe zwingen
entweder unsere Priester, die Art Lehre, die wir eben bekannt haben,
aufzugeben und zu verurteilen, oder aber sie töten die unglücklichen

und unschuldigen Menschen... So ist die Grausamkeit der
Bischöfe der Grund dafür, dass an manchen Orten die kanonische
Kirchenleitung abgeschafft wird, ungeachtet unseres ernsten
Verlangens, sie beizubehalten.» Und im III.Teil der Schmalkaldischen
Artikel, Art.X, erklärt Luther: Wenn die Bischöfe rechte Bischöfe
sein und ihre bischöflichen Aufgaben erfüllen wollten, würden wir,
wenn schon nicht aus Notwendigkeit, so doch um der Liebe und
Einheit willen, unsere Prediger gern von ihnen ordinieren lassen.

(Luther betrachtet die bischöfliche Ordnung zwar als eine gute,
aber doch nicht als göttliche, sondern menschliche Einrichtung.)
Nun wollen die Bischöfe aber gar nicht rechte Bischöfe, sondern
Fürsten sein, was sich daran zeigt, dass sie weder predigen noch
lehren, taufen oder Kommunion feiern, noch sonst einen
kirchlichen Dienst erfüllen; statt dessen hindern und verfolgen sie die,
welche zu diesem Dienst berufen sind und ihn recht tun wollen.
Solcher Bischöfe wegen muss die Kirche aber nicht ohne Diener
bleiben. Darum müssen und wollen wir, wie die alten Beispiele der
Kirche der Väter uns lehren, selber tüchtige Personen zu diesem
Dienst ordinieren. Das darf man uns auch nach dem geltenden
Recht nicht verbieten, wonach sogar die von Ketzern Ordinierten
als wirklich ordiniert gelten. Ferner schreibt auch Hieronymus,
dass die Kirche von Alexandrien in der ersten Zeit ohne Bischöfe
von Priestern und Predigern gemeinsam geleitet worden sei52.

51 Apologie, »fVrt.XIV (latein. Text) am Anfang, zitiert nach dem in
Anm.44 genannten Artikel von McSorley, S.246.

52 Vgl. dazu auch McSorley am in Anm. 44 genannten Ort, S.246 ff.



— 89 —

In seinem Traktat «Von der Gewalt und Obrigkeit des
Papstes» (Nr. 62ff.) argumentiert auch Melanchthon mit dem Hinweis
auf Hieronymus, der im Brief 146 an Evangelus erklärt, episcopus
und presbyter seien in der frühen Kirche dasselbe gewesen, und
erst später und nur um Spaltungen zu vermeiden sei einer über die
andern gestellt worden. Für diese Ansicht führt Hieronymus das

Beispiel von Alexandrien an, denn dort wählten, wie er sagt, «seit
der Zeit des Evangelisten Markus bis zur Zeit der Bischöfe Herakles

[sie] und Dionysius die Presbyter stets einen aus ihrer Mitte,
gaben ihm einen höhern Platz und nannten ihn Bischof... Denn
was tut, von der Ordination abgesehen, ein Bischof, was der Priester

nicht auch tut ?53»

Auch Calvin macht vom Brief 146 des Hieronymus Gebrauch.
Dazu benützt er noch den Kommentar zum Titusbrief, wo
Hieronymus seiner Ansicht noch stärkern Ausdruck gibt, indem er sagt,
die Bischöfe wüssten, dass ihr Vorrang gegenüber den Priestern
mehr auf Gewohnheit als auf einer Anordnung des Herrn beruhe.

Im Blick auf diese Dokumente wird man sagen können, dass
die Reformatoren sich in einer Zwangslage befanden. Da sich die
Bischöfe weigerten, für die reformatorischen Gemeinden Diener
dieses Glaubens zu ordinieren, diese Gemeinden aber dringend der
Priester bedurften, sahen sich die Reformatoren genötigt und
verpflichtet, Ordinationen durch andere Priester vornehmen zu lassen.
Dass sie zu dieser Lösung gelangten, war freilich nicht allein durch
die äussere Zwangslage bestimmt. Sie glaubten, für ihr Vorgehen
gute biblische Gründe zu haben, sogar bessere als die Gegenseite,
und durch Beispiele aus der ersten Christenheit und durch Kirchenväter

wie Hieronymus sahen sie sich nachhaltig unterstützt. Dabei
waren sie durchaus der Meinung, dass für die Einführung in den
kirchhehen Dienst eine Ordination nötig, dass aber auch eine allein
von Pastoren vollzogene Ordination göttlichen Rechtes sei. Da sie

auch dafür hielten, dass die ganze Kirche apostolisch sei, und zwar
durch ihren Glauben, erschien es ihnen als verboten, sich durch die

Weigerung der Bischöfe der kirchlichen Diener und der Freiheit des

Wortes berauben zu lassen.
Was so entstand, versteht Maurice Villain als «charismatische

Kirchenstruktur», in der nach dem Vorbild von Röm. 12; I.Kor.
12; Eph. 4 die Menschen zum Dienst an der Gemeinde ausgeson-

53 Vgl. zu diesem Zitat und zur Diskussion über den historischen
Sachverhalt in Alexandrien : McSorley am in Anm. 44 genannten Ort, S. 246 ff.



— 90 —

dert werden, die vom Heiligen Geist bezeichnet und ausgestattet
sind. Diese charismatischen Diener bilden die «Hauptgelenke des

Leibes in der Ausübung des königlichen (allgemeinen) Priestertums».

«Sie sind besonders sichtbare Zeichen, offenkundige Plätze
der apostolischen Sukzession. Aber auch die Gläubigen nehmen
daran teil. Damit aber wird die Handauflegung zu einer Handauflegung

der gesamten Kirche. Das war die Überzeugung der Reformatoren

und ihrer Schüler54.»

Der Hinweis des Hieronymus auf die Verhältnisse in Alexandrien,

in denen er eine Bestätigung für seine exegetische These fand
oder zu haben glaubte, mag historisch anfechtbar sein. Er behält
trotzdem seine Bedeutung, da sich auch im Mittelalter, auch im
15. Jahrhundert, gelegentliche Fälle ähnlicher Praxis und sogar
eine entsprechende Reflexion feststellen lassen55. Wichtiger noch ist
das biblisch-theologische Zeugnis des Hieronymus für die Gültigkeit

presbyteraler Ordination und Sukzession, auf das sich die
Reformatoren berufen. Es erhält zu Recht in den heutigen
ökumenischen Erörterungen eine grosse Bedeutung. Das Ganze dieser
Tatbestände gibt jedenfalls der neuern katholischen Theologie die

Möglichkeit, eine relativ positive Stellung gegenüber der presbyte-
ralen Ordination und Sukzession einzunehmen. Sie kann überdies
noch darauf verweisen, dass das Konzil von Trient den Antrag
ablehnte, den Unterschied zwischen Presbyter und Bischof als auf
göttlicher Einsetzung beruhend zu erklären, dass es die Zurückweisung

der Argumente Melanchthons für die Authentizität von
Amtsträgern, die in einer Notlage auf ausserordenthche Weise von anderen

Priestern ordiniert worden waren, nie vollzog und dass es über
die nicht von der «kirchlichen und kanonischen Gewalt» ordinierten

Pastoren nur sagte, sie seien keine «legitimen» Diener des Wortes

und der Sakramente56. Dieselbe Zurückhaltung hat auch das

IL Vatikanum geübt und die Möglichkeit offengelassen, anzunehmen,

dass unter gewissen Umständen ein gewöhnlicher Priester
einen andern zum Priester weihen kann. Denn in der offiziellen
relatio zu Ziffer 21 der Konstitution über die Kirche heisst es:
«Die Kommission hat beschlossen, es solle keine Erklärung abgegeben

werden zu der Frage, ob nur ein Bischof Priester ordinieren

54 Maurice Villain, Coneüium 1968, H.4, S.279L
65 Vgl. H.McSorley, Concilium, 8. Jahrg. (1972), H.4, S.247 f. und die

S.250, Anm. 15-25, angegebene Literatur.
56 Vgl. H.McSorley, ib., S.248.



— 91 —

kann, und hat daher zu diesem Punkt weder die Rechts- noch die
Sachfrage aufgeworfen57.» Was die Verneinung der «Legitimität»
der presbyteralen Ordination betrifft, so ist damit nicht behauptet,
dass in ihr «nichts geschehe», dass sie als «null und nichtig» und
einfach als «ungültig» zu betrachten sei. Sie ist nur insofern nicht
«legitimiert» als sie gegen die althergebrachte Disziplin der Kirche
verstösst58. In diesem Zusammenhang weist Maurice Villain,
P.Avery Dulles folgend, auch auf «die beachtlichen Früchte der
evangelischen Verkündigung» hin und meint dann: «Auch der
Ritus der Handauflegung selbst darf, auch wenn er ausserhalb der
hierarchischen Tradentenlinie empfangen wird, nicht als vollkommen

unbedeutend abgetan werden. Gewiss, er kann vom
katholischen Standpunkt aus natürlich nicht als ,gültig' angesehen werden.

Folgt daraus aber, dass er völlig wirkungslos sein muss » Und
wenige Zeilen später: «Der Pastor ist eine ,geweihte (sacrée)
Person', und zwar nicht allein als Individuum, sondern als Vorsteher
des liturgischen Gottesdienstes. Obwohl ihm die Weihe- und
Jurisdiktionsvollmacht fehlt, ist ihm doch eine Verkündigungsfunktion
gegeben, und er empfängt eine Standesgnade, um seine Gemeinde

zur Wahrheit zu führen. Damit ist nicht gesagt, Gott habe die

Glaubensspaltung gewollt. Aber auch sub hypothesi dissidentiae
lässt er sein Volk nicht im Stiche. Wenn man nicht wagt, Calvin
recht zu geben, dass die protestantische Ordinierung ein echtes
Sakrament ist, kann man zusammen mit P.Avery Dulles doch

sagen, dass sie eine Teilnahme am Sakrament (ein Quasi-Sakra-
ment) ist, und zwar insofern sie ein ,Bekenntnis des Glaubens an
die Kraft des Leidens Christi und ein inniges Gebet um die Erlangung

der Gnade zur Erfüllung des Dienstes in einer gottwohlgefälligen

Weise' darstellt59.» Auf die geistliche «Effizienz» der aus pres-
byteraler Ordination hervorgegangenen Ämter, als auf einen
wesenthchen Ausgangspunkt für die Beantwortung der Frage, wie
wir theologisch und praktisch zu einer gegenseitigen Anerkennung
der Ämter gelangen könnten, wird denn auch von methodistischer
Seite hingewiesen. So sagt Albert Outler: «...eine unserer entscheidenden

Überzeugungen ist, dass unsere Ämter mit allen ihren Mängeln

keineswegs völlig ungültig sind... Diese Ämter mögen tatsächlich

,irregulär' sein, aber sie wurden in ihrer Ausübung durch den

Ib.
Ib.
Maurice Villain, Concilium, 4. Jahrg. (1968), H.4, S.280L



— 92 —

Heiligen Geist ausgezeichnet und können nicht ohne Missachtung
des Geistes abgelehnt werden60.»

Was nun die Möglichkeit einer Stellungnahme gegenüber der
presbyteralen Ordination von Seiten der orthodoxen Theologie
betrifft, so ist zuerst hervorzuheben, dass es dabei um eine Entscheidung

geht, die nicht Sache der Theologen, sondern der Kirche ist.
Denn der Kirche ist nicht nur der Auftrag und die Macht, sondern
auch die Möghchkeit der Unterscheidung der Geister gegeben

(I.Kor. 12, 10; 1. Joh. 4, 1), da hinter jeder Entscheidung der Kirche

der Heihge Geist als das eigentliche Subjekt der Unterscheidung

steht. Und um einen Akt der Unterscheidung der Geister
handelt es sich bei der Beantwortung der Frage, was an Gegebenheiten,

wie sie oben angedeutet wurden, anzuerkennen sei oder
nicht.

Eine solche Unterscheidung, die der Heilige Geist durch die
Kirche trifft, ist ein sehr komplexes Geschehen. Die ganze Kirche
mit allen ihren Ghedern ist daran beteiligt. Und diese umfassende

Komplexität soll auch im vollen Umfang zur Geltung und zum
Ausdruck kommen, damit man nicht irregeht. Der Akt der
Unterscheidung muss ein Urteil enthalten. Wenn er aber nur in einem
formalen Urteil besteht und wenn das Urteil formal auch der
Wahrheit entspricht, wenn er aber nichts weiss von Vertrauen,
Hoffnung, Liebe, Bereitschaft zum Helfen und von Oikonomia,
kann er mehr schaden als nützen, kann er zu Verhärtung und
Verzweiflung führen. Darum ist die Frage der Anerkennung der
presbyteralen Sukzession und des aus ihr hervorgegangenen Amtes als

Akt der Unterscheidung der Geister eine Entscheidung von grosser
Verantwortlichkeit; sie kann nur in Furcht und Zittern getroffen
werden, damit man nicht fehlgeht61.

Es gibt viele Gründe, die dafür sprechen, die Frage der
Anerkennung der aus presbyteraler Sukzession hervorgegangenen Ämter
nicht nur von der formalen Verschiedenheit her zu beurteilen,
sondern im Sinne der Unterscheidung der Geister zu behandeln und
dabei auch die Argumente zu berücksichtigen, die zugunsten einer

Anerkennung der in den getrennten Kirchen begegnenden
Wirklichkeit sprechen können.

Unter diesem Gesichtspunkt ist dem Umstand grosse Bedeutung

zuzuerkennen, dass Luther selbst die bestehende Kirchenord-
60 Albert Outler, Concilium, 8. Jahrg. (1972), H.4, S.279.
61 Boris Bobrinskoy, Concilium, 8. Jahrg. (1972), S.271L



— 93 —

nung achtete und beibehalten wollte und dass es gegen seinen Willen,

infolge einer Zwangslage, zum Übergang zur presbyteralen
Sukzession und so zur Trennung gekommen ist. Die Zwangslage
aber kann vieles rechtfertigen, wenn es der Auferbauung der Kirche

dient. Ebenso grosses Gewicht kommt dem Umstand zu, dass
die Ordination durch die Handauflegung, die zu einer presbyteralen
Sukzession führt, nach Calvin vier Elemente enthält, die für die
Sakramentalität einer Ordination konstitutiv sind, nämhch:
Epiklese, Überantwortung Weihe, consécration), Legitimierung
und die apostolische Nachfolge als eine Art geistlicher Geburt.
Nicht gering zu achten ist schhesslich das Ringen um die evangelische

und frühchristliche Wahrheit, das die aus der Reformation
hervorgegangenen Kirchen bewegt und eine «katholische» Intention

darstellt oder auch zu Tendenzen führt, die in ausgeprägter
Weise die Katholizität wollen, was ökumenisch anregend und
hoffnungsvoll ist. Erst recht ist darauf zu achten, wie immer mehr und
von vielen Seiten die Erfahrung gemacht und auch anerkannt wird,
dass der Heilige Geist nicht nur in der eigenen Kirche wirkt,
sondern auch in andern, getrennten Kirchen und Gemeinschaften.
Wenn sich dies so verhält und auch anerkannt wird, so legt sich
tatsächlich die Frage nahe, ob denn, wie Walter Kasper sagt, «der
Geist in diesen Kirchen nicht auch in und durch die jeweiligen
Ämter dieser Kirchen wirkt, da es doch die Ämter sind, die den
Dienst an Wort und Sakrament in besonderer Weise vollziehen.»
Und ob man nicht davon ausgehen muss, «dass in den andern
Kirchen eine kirchliche und geistliche Wirklichkeit des Amtes
vorhanden ist»62.

Dimitrije Dimitrijeviê, Belgrad

62 Walter Kasper, Konvergenz und Divergenz in der Amtsfrage, Concilium,

8. Jahrg. (1972), H.4, S.297.


	Priesteramt und Amtsstrukturen

