
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 63 (1973)

Heft: 1

Artikel: Ein Beitrag zur Frage nach dem ordinierten Amt

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 35 —

Ein Beitrag zur Frage nach dem
ordinierten Amt

Bericht über ein ökumenisches Gespräch an der theologischen Fakultät
der serbisch-orthodoxen Kirche in Belgrad.

Vorwort

Vom 1. bis 7. Dezember 1972 fand in Belgrad eine Zusammenkunft

zwischen einer Delegation der Kommission für Glauben und
KirchenVerfassung und den Professoren der Theologischen Eakultät
der serbisch-orthodoxen Kirche statt. S.H. Patriarch German,
Haupt der serbisch-orthodoxen Kirche und zugleich einer der sechs

Präsidenten des Ökumenischen Rates der Kirchen, hatte dazu eingeladen.

Von Seiten der Kommission für Glaube und KirchenVerfassung
waren sechs Theologen aus verschiedenen Kirchen an dem Besuch
beteiligt: Archimandrit Basilius (orthodox), Professor Ulrich Kühn,
DDR (lutherisch), Dom Emmanuel Lanne, Belgien (römisch-katholisch),

Dean Robert Nelson, USA (methodistisch), Professor Kurt
Stalder, Schweiz (altkatholisch) und Lukas Vischer, Schweiz
(reformiert).

Dieses theologische Gespräch war nicht das erste seiner Art.
Ahnliche Besuche sind auch anderen orthodoxen Kirchen abgestattet
worden, so z.B. 1962 der russisch-orthodoxen Kirche, 1964 der orthodoxen

Kirche von Rumänien und 1971 der orthodoxen Kirche von
Bulgarien. Es mag zunächst verwunderlich erscheinen, dass ökumenische

theologische Probleme mit einer einzelnen Kirche besonders

besprochen werden. Die Arbeit der Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung vollzieht sich in der Regel nicht auf diese Weise. Die
anstehenden Fragen werden vielmehr auf Tagungen verhandelt, an
denen Vertreter aller Traditionen in ungefähr gleicher Zahl teilnehmen,

und es wird der Versuch gemacht, einen Konsensus zu formulieren,

dem alle von ihrem besonderen Standort her zustimmen können.
Wenn aber wirkliche Fortschritte erzielt werden sollen, reicht dieses

Vorgehen allein nicht aus. Es ist vielmehr notwendig, das Denken
einzelner Traditionen genauer ins Auge zu fassen. Das gilt insbesondere
im Blick auf die Kirche des Ostens. Es kann nicht genügend betont
werden, dass der Unterschied zwischen der östlichen und der
westlichen Tradition vielleicht der tiefste Unterschied in der Christenheit
ist, tiefer als der Unterschied zwischen der römisch-katholischen Kir-



— 36 —

che und den Kirchen, die aus der Reformation hervorgegangen sind.
Denn so sehr die Kirchen des Westens voneinander getrennt sein

mögen, teilen sie doch denselben Ursprung und eine gemeinsame
Geschichte. Die Termini stehen ihnen zur Verfügung, in denen sie ihre
Unterschiede zu behandeln vermögen. Die Verständigung zwischen
Ost und West ist schwieriger, und es bedarf darum einer besonderen

Anstrengung, wenn es zu einer wirklichen Begegnung kommen soll.
Das theologische Gespräch in Belgrad war ein kleiner Beitrag in dieser

Richtung.
Das Thema der Zusammenkunft war das ordinierte Amt.

Patriarch German hatte dieses Thema vorgeschlagen. Die »Anregung
wurde von der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung um so
lieber aufgenommen, als sie sich seit einiger Zeit erneut mit der Frage
nach dem ordinierten Amt beschäftigt. Manche Jahre galten die
Unterschiede zwischen den Kirchen als so gross, dass das Thema in der
Bewegung für Glaube und Kirchenverfassung umgangen wurde.
Warum Kräfte in eine Diskussion stecken, die doch zu keiner
Einigung führen konnte Diese Zurückhaltung konnte aber auf die Dauer
nicht fortgesetzt werden. Wenn es mit der Einheit der Kirche ernst
gemeint war, müsste auch dieses Hindernis in Angriffgenommen werden.

Die Frage wurde denn aufder Vierten Weltkonferenz für Glaube
und Kirchenverfassung in Montreal (1963) wieder aufgenommen, und
sie ist seither nicht mehr von der Tagesordnung verschwunden *.

Ein ausführlicher Bericht über das ordinierte Amt wurde der
Kommission anlässlich ihrer Sitzung in Löwen (1971) vorgelegt**.
Er wurde von ihr günstig aufgenommen. Es zeigte sich aber zugleich,
dass weitere Arbeit geleistet werden müsse, wenn es zu einer tragfähigen

Übereinstimmung unter den Kirchen kommen solle. Die
Kommission beschloss darum, die Studie auf möglichst breiter Basis
fortzusetzen.

Das Sekretariat für Glaube und Kirchenverfassung organisierte
als ersten Schritt im Herbst 1972 eine grössere Studientagung in
Marseille. Es gelang, einen Bericht zu erstellen, in dem die wichtigsten
kontroversen Punkte behandelt sind - im folgenden als «Text von
Marseille» bezeichnet. Auch dieses Dokument ist aber nicht mehr als

ein Anfang. Es bedarfsorgfältiger Prüfung in den Kirchen und insbe-

* The Fourth World Conference on Faith and Order. The Report from
Montreal 1963, New York 1964, pp. 61-69.

** Löwen 1971, Beiheft zur Ökumenischen Rundschau Nr. 18/19, Stuttgart,

S. 77-102.



— 37 —

sondere an den theologischen Fakultäten. Das Sekretariat für Glaube
und Kirchenverfassung bemüht sich aus diesem Grund darum,
möglichst zahlreiche Stellungnahmen aus den verschiedensten Kreisen zu
veranlassen. Der Text soll dann im Herbst 1973 überarbeitet und im
Sommer 1974 der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung
vorgelegt werden.

Das Ziel der Gespräche in Belgrad bestand darin, diesen «Text
von Marseille» zusammen mit orthodoxen Theologen zu besprechen.
Sie sollten Gelegenheit erhalten, ihre besonderen Gesichtspunkte in
der ökumenischen Auseinandersetzung mit Vertretern anderer Traditionen

geltend zu machen. Die Begegnung brachte manche wichtigen
Ergebnisse zutage. Das kurze Aide-mémoire, in dem die wichtigsten
Punkte zusammengefasst wurden, wird für die weitere Arbeit von
Bedeutung sein. Das Gespräch vermochte natürlich die Probleme nicht
erschöpfend zu behandeln. Es wurde aber deutlich, wie fruchtbar die

gemeinsame theologische Arbeit sein kann.
Die folgenden Seiten enthalten einen Bericht über die

Zusammenkunft. Er besteht aus vier Teilen. Auf eine kurze Beschreibung
des Verlaufs der Tagung (S. 37-45) folgt der Text des Kapitels des

«Berichtes von Marseille», das eingehend diskutiert wurde (S.45-51).
Dann wird das gemeinsam formulierte Aide-mémoire wiedergegeben
(S. 51-54), und schliesslich findet der Leser eine Zusammenfassung
der Schlussberatung, in der das Aide-mémoire seine endgültige
Gestalt erhielt (S. 55-61). Der Bericht ist von Professor Stalder, Bern,
zusammengestellt worden. Seiner Feder entstammen auch eine Reihe
von erklärenden und weiterführenden Anmerkungen. Für diese mit
viel Verständnis und Einfühlungsvermögen geleistete Arbeit gebührt
ihm der herzliche Dank aller am Gespräch Beteiligten.

Vor allem aber sei der Hoffnung Ausdruck gegeben, dass die
Tagung in Belgrad nicht ein isoliertes Ereignis bleibe, sondern zum
Modell für weitere Begegnungen dieser Art werde. Die ökumenische
Bewegung kann nur dann wirkliche Fortschritte machen, wenn es

gelingt, die grundlegenden Fragen zu klären, dass die Einheit, die uns in
Christus gegeben ist, sichtbar wird. Lukas Vischer

I. Der Verlauf der Tagung

Für den Wert der Begegnung war es wichtig, dass sie nicht auf
die theologischen Diskussionen beschränkt blieb, sondern über den
Kreis der Professoren der Fakultät und auch über die Stadt Bei-



— 38 —

grad hinausgriff und so Gelegenheit zu vielfachen Kontakten bot,
welche der Delegation Einblick in die »Arbeit und in die bewegte
Geschichte der serbisch-orthodoxen Kirche und ihres Landes
gewährten. Da sind die Gottesdienste zu nennen, welche die Mitglieder

der Delegation mitfeiern durften, der Antritts- und der
Abschiedsbesuch bei S.H. Patriarch German, der jedesmal von den

Mitgliedern der Heiligen Bischofssynode umgeben war, der Besuch
des Priesterseminars St. Sava in Belgrad und desjenigen von
Sremski Karlovci. In beiden Seminarien bekamen die Studenten
Gelegenheit, sich bei den Mitgliedern der Delegation nach der
Arbeit des Ökumenischen Rates der Kirchen und ihren Perspektiven

zu erkundigen oder sie nach ihrer Stellungnahme zu einzelnen
Problemen zu befragen. Eine ähnliche, recht lebendige Aussprache
fand am letzten Abend auch mit den Studenten der Fakultät statt.
Diese Anlässe waren von erquickendem Gesang der Studenten
umrahmt. Auch mit einigen Hilfsinstitutionen der Kirche, z.B. mit
ihrem Pressewesen, wurde die Delegation vertraut gemacht, und
bei zwei Ausfahrten konnte sie berühmte Kirchen kennenlernen
und einige Eindrücke von den verschiedenartigen Landschaftsbil-
dern gewinnen.

Nun zum Verlauf der Gespräche. Sie wurden am 1. Dezember
durch den Herrn Dekan Dr. Blagota Gardasevié eröffnet, dessen

Begrüssung bereits einen ersten Beitrag zum Konferenzthema bot
und darum kurz skizziert werden soll: Die Liebe zu Christus hat
uns zusammengeführt, damit wir im Sinne seines Gebetes arbeiten,
«auf dass sie alle eins seien». Die Frage nach dem Priesteramt1 ist

1 Es dürfte nützlich sein, darauf aufmerksam zu machen, dass mit den
Wörtern «Priesteramt» und «Priestertum», wie sie hier und im folgenden von
Seiten der serbischen Theologen oft gebraucht werden, einige sprachliche
Probleme verbunden sind, die leicht zu Missverständnissen führen können. Wer im
protestantisch-katholischen Gegensatz aufgewachsen ist, wird Wörter wie
«Priester», «Priesteramt», «Priestertum», wenn sie im Blick aufden ordinierten
Diener der Kirche gebraucht werden, als spezifisch «katholisch» empfinden.
Und für den Sprachgebrauch des Theologen, zumal im Bereich des
deutschsprachigen Protestantismus, wird der Umstand massgeblich sein, dass Wörter
wie « hiereus », « archiereus » und Verwandte, die man mit « Priester », « Hohepriester»

usw. übersetzt, einerseits für die Priester am Tempel von Jerusalem, in
Apg. 14, 13 für einen Zeuspriester, andererseits für Christus, so im Hebräerbrief,

und einige Male für alle Christen, nie aber für die kirchlichen »Amtsträger
gebraucht werden. Dieser Theologe wird darum zwar vom «allgemeinen
Priestertum» sprechen und Cliristus, der sich selbst als Opfer darbrachte, als Priester

oder Hohepriester bezeichnen, im übrigen aber die Wortgruppe aus-



— 39 —

schliesslich für Personen gebrauchen, die an einem Altar Opferriten vollziehen,
also entweder für die alttestamentlichen oder für heidnische Priester. Er wird
darum zur Bezeichnung des kirchlichen Amtes nie die Wortgruppe «Priestertum»

und dergleichen benützen, und wenn andere es tun, wird er zunächst
unwillkürlich eine unbiblische Auffassung vom Amt vermuten. Demgegenüber ist
nun zu beachten, dass mit dem serbischen Wort « svestenstvo », das hier und im
folgenden mit «Priesteramt» oder «Priestertum» übersetzt wird, keine solche
Zuspitzung verbunden ist. Es bezieht sich weder speziell auf Personen, die
Opferriten vollziehen, noch hat es spezifisch konfessionellen Charakter,
«svestenstvo» ist von «svet» «heilig» abgeleitet und meint die Gesamtheit derer
oder die Funktion und Aufgabe derer, die für den religiösen Dienst eingesetzt,
geweiht sind. Das Adjektiv «svestenik», das auch als Substantiv gebraucht
wird, bezeichnet den «Geweihten», im kirchlichen Gebrauch den «Ordinierten».

Dieses Wort wird in den Übersetzungen des Alten Testaments zwar auch
zur Bezeichnung des Opferpriesters am Tempel gebraucht. Dennoch ist es nicht
speziell mit dem Gedanken an denVollzug von Opferriten assoziiert. Man muss,
wenn man vom «Amtsträger» und seinen Funktionen in protestantischen
Kirchen sprechenwill, dieselbe Wortgruppe benützen. Undin einer religions-sozio-
logischen Untersuchung könnte man auch den heutigen jüdischen Rabbi oder
den muslimischen Hodscha als «svestenik» bezeichnen.

Es gibt daneben noch eine andere Wortgruppe, die dem, was mit
«svestenstvo» angesprochen wird, sehr nahe kommt und sich zugleich signifikant
davon abhebt. Ich meine die Wörter: «sluzba» «Dienst», «sluga» «Diener»,

«sluzitelj» ebenfalls «Diener» und das substantivierte Adjektiv «sluz-
benik» der « Beamte». Das letztgenannte Wort kann in jedem beliebigen
Zusammenhang gebraucht werden, wo es Beamte gibt, und ist darum für unsere
Frage nicht charakteristisch, «sluzitelj» ist sehr selten. Es wird nur noch in
kirchlichem Kontext benützt, und zwar in der Verbindung «svestenik sluzitelj

», die praktisch bedeutungsgleich mit «sluga» ist. So brauchen wir uns hier
nur mit den Wörtern «sluzba» und «sluga» zu beschäftigen, die ebenfalls fast
ausschliesslich in kirchlich-religiösem Zusammenhang verwendet werden,
«sluzba», absolut gebraucht, meint den liturgischen Gottesdienst. Man kann
sagen: «Ich gehe zur sluzba» oder: «Wann findet die nächste sluzba statt ?»,
und meint damit : «Ich gehe zum Gottesdienst» usw. Man kann das Wort auch
in Beziehung auf öffentliche Institutionen, z.B. die Post, verwenden, wenn
man etwa ihren Dienstcharakter gegenüber der Öffentlichkeit zur Sprache
bringen will. Eine solche Sprechweise gehört aber nicht mehr ganz zur
Alltagssprache. Ähnlich ist in «sluga», «Diener», das Moment des Dienens betont. Das
Wort wird darum in der Alltagssprache meist als abwertend empfunden, als ein
Wort, das die Untergeordnetheit eines Dienstes betont, z. B. wenn vom
«Bürodiener» gesprochen wird. Es wird im profanen Verkehr mehr und mehr gemieden

und kommt fast nur in religiösem Zusammenhang vor. Da dient es
zunächst als Ausdruck der Demut. So kann jeder Gläubige, ob ordiniert oder
nicht, von sich sagen, dass er doch nur ein «boji sluga». nur ein Diener Gottes,
sei. Er betont mit diesem Ausdruck, dass er keine besondern Ansprüche erheben

wolle oder könne. Oder er kennzeichnet sein Tun als selbstverständlich und
wehrt damit besondere Anerkennungen und Ehrungen ab. Aber gerade
deshalb, weil der Ausdruck die demütige Unterordnung ausspricht, kann er
stillschweigend auch an die Hoheit dessen erinnern, dessen Diener jemand ist. In
diesem Fall kann das Wort, weil der Herr durch seinen Diener repräsentiert
wird, auch zur Würdebezeichnung für den Diener werden. Wenn die Hoheit des
Herrn sehr gross ist, ist es auch etwas Hohes, sein Diener zu sein. In diesem
Sinn bezeichnet sich der Apostel Paulus als «doulos Christou Jesou». Und im



— 40 —

für die Existenz und die Einheit der Kirche von wesentlicher
Bedeutung. Wenn sie sachgemäss gestellt und geklärt ist, lassen sich
alle andern Fragen leichter angehen.

Die Kirche ist ein Werk Gottes. Nach den Vorbereitungen im
Alten Testament ist sie nach dem göttlichen Heilsplan von Christus

Serbischen findet sich dasselbe, wenn man von jedem ordinierten Diener der
Kirche auf jeder Stufe und in jeder Funktion sagen kann : « Er ist ein boji sluga»

« Er ist ein Diener Gottes». iVber obwohl sich der Ausdruck in diesem Fall auf
einen Ordinierten als Ordinierten bezieht, bezeichnet er als solcher dennoch
nicht die Ordination selbst, sondern das durch die Ordination konstituierte
Dienstverhältnis zu Gott und besonders die in diesem Dienstverhältnis begründete

Würdestellung des Dieners, also den Umstand, dass man es in der Begegnung

mit diesem Diener mittelbar immer irgendwie mit dem Anspruch Gottes
an uns zu tun hat. Darum kann der Ausdruck ebensogut für den Patriarchen
wie für den Diakon gebraucht werden, nicht aber zur Hervorhebung einer
bestimmten, besondern Ordinationsstufe. Ebenso ist bei «sluzba» im Sinn von
Gottesdienst wohl vorausgesetzt, dass zu seinem Vollzug bestimmte Personen
erforderlich sind, die zu bestimmten Funktionen eingesetzt wurden. Das Wort
«sluzba» visiert aber nicht diesen Umstand als solchen, sondern das Geschehen
des Gottesdienstes selbst und als Ganzes, als ein Geschehen, an dem Ordinierte
und Volk gemeinsam beteiligt sind. So ergibt sich, dass die Wörter «sluzba»,
«sluga» trotz der angedeuteten Zusammenhänge mit den ordinierten Dienern
der Kirche nicht gebraucht werden können, wenn das Moment der Beauftragung

und Geordnetheit als solches zur Sprache kommen soll. Für diesen Aspekt
und Komplex steht nur die von « svet » abgeleitete Wortgruppe zur Verfügung.
Umgekehrt gesagt : Mit der von «svet» abgeleiteten Wortgruppe wird also das
Moment des «Institutionellen» hinsichtlich bestimmter Personen und ihrer
Funktionen im Bereich der Religion angesprochen, wobei das Institutionelle
durch blosses Herkommen, durch soziologische Umstände und Notwendigkeiten

oder, wie in der Kirche, durch so oder anders verstandene Ordination oder
Weihe begründet sein kann. Irgendeine konfessionelle Nuancierung oder eine
spezielle Ausrichtung des Amtsverständnisses ist mit der Verwendung der von
«svet» abgeleiteten Wortgruppe als solcher nicht gegeben.

Freilich kann man sich fragen, weswegen die serbischen Theologen bei
dieser Sachlage für die Übersetzung von «svestenstvo» in der Regel Wörter wie
«Priesteramt» oder «Priestertum» benützen und nicht den Ausdruck «kirchliches

Amt», den sie zwar gelegentlich auch gebrauchen, aber doch weit seltener.

Ich vermute, dass dies hauptsächlich in folgenden Faktoren begründet sei :

Im heutigen griechischen Sprachgebrauch, in der Übersetzungsweise, die aus
dem früher österreichischen, katholischen Kroatien bekannt war, und im
Umstand, dass man das Wort «Amt» als zu säkular, zu nur organisatorisch empfindet

und darum das Moment des «Heiligens» und «Weihens» darin vermisst.
Wenn man dieses letztgenannte Moment gebührend mitbeachtet, kann als
Regel gelten: «Priesteramt» und «Priestertum» als Übersetzungswörter von
«sveStenstvo» meinen in den hier in Betracht kommenden Zusammenhängen
nichts anderes als das «ordinierte Amt». Näheres über den Inhalt des
Amtsverständnisses darf nur aus ausdrücklichen Erörterungen und Erklärungen erhoben,

niemals aber aus der Verwendung der genannten Übersetzungswörter als
solcher abgeleitet werden.



— 41 —

gegründet. Er ist als wahrer Gott und wahrer Mensch ihr Haupt,
und die Gläubigen sind sein Leib. So ist die Kirche die neue Kreatur

zur Versöhnung von Gott und Mensch. Durch sie soll die
Menschheit für das himmlische Reich vorbereitet werden.

Für diese Aufgabe wurde ihr von Christus die nötige äussere
Form gegeben. Sie unterscheidet sich von andern Organisationen
und Gesellschaften, die sich ihre Ordnung selber geben, dadurch,
dass ihr Form, Regel, Ordnung von Christus gesetzt wurde. Sie ist
darum als «Institution» zu bezeichnen. Der Ausdruck «Institution»
will somit hervorheben, dass die Kirche ihre Form und Ordnung
von Christus erhalten hat.

Zugleich mit den Regeln hat Christus der Kirche aber auch die
Personen gegeben, welche Träger ihrer Ordnung sein sollen: die

Apostel (Mat. 28, 19; Luk. 6, 13; Joh. 20, 21.23). Durch sie wurden
der Kirche alle die Bevollmächtigungen übermittelt, welche Christus

ihr verleihen wollte. (Joh. Chrysostomus, Hom. 86). Darum
sind die Gaben Christi nicht nur im Wort, sondern in lebendiger
Weise in seinem lebendigen Leib, der Kirche, zu finden, nämlich
der rechte Sinn des Gottesdienstes und so auch der rechte Sinn des

Priesteramtes. Durch die Kirche und ihr Priesteramt wird die
Sendung Christi auf der Erde fortgesetzt.

Nach Pfingsten gründeten die Apostel an vielen Orten
Gemeinschaften von Gläubigen, die entweder von den Aposteln selbst
oder von Propheten und Lehrern geleitet wurden. Das Leben dieser
Gemeinden hat eine innere Seite, die von Geist, Erkenntnis,
Glaube, Liebe durchdrungen ist, und eine äussere Seite, in der sich
das innere Leben durch organisatorische Formen verkörpert. Die
Träger dieser äussern Formen können verschiedene Namen haben,
wie Vorsteher, Presbyter, Bischof. Man kann aber annehmen, dass

jede Gemeinde unter diesem oder jenem Namen einen Bischof
hatte, der sich zuerst nur wenig von den Presbytern unterschied,
die Leitung des Gottesdienstes als Hauptaufgabe hatte, aber bald
auch die Funktionen der Propheten und Lehrer auf sich zog,
hauptsächlich infolge der Auseinandersetzungen mit Pseudopro-
pheten. So wird das Bischofsamt zum obersten Amt in der
Gemeinde, das alle drei Aufgaben, nämlich Gottesdienst, Gemeindeleitung

und Lehre, in sich vereinigt.
Wie die Zeugnisse der Pastoralbriefe und der apostolischen

Väter zeigen, haben sich nach den Lebensbedürfnissen der Kirche
die fundamentalen hierarchischen Grade des Priestertums heraus-



— 42 —

gebildet. Und auf das Zeugnis der Briefe an Timotheus, des

Clemens Romanus, des Ignatius und besonders auf die Schriften des

Irenäus gründet unsere Kirche die kanonische Lehre von der
bischöflichen Sukzession und der Übertragung der apostolischen
Vollmacht, eine Lehre, der für die Bewahrung der Einheit der Kirche

grösste Bedeutung zukommt.
Da die Kirche ein dynamischer Organismus ist, der sich ständig

in Entwicklung befindet, sucht sie immer wieder die Formen,
durch die sie ihre Aufgabe am besten erfüllen kann. Dabei können
sehr verschiedenartige Faktoren Einfluss gewinnen, wie z.B. das
römische Recht, Volksbräuche, Volksmentalität, staatliche
Organisationen, Erschwerung der Kommunikation durch geschichtliche
Umstände. Diese und andere Faktoren haben bewirkt, dass sich in
verschiedenen Regionen neue Formen der kirchlichen Leitung und
neue »Amtsbezeichnungen einbürgerten und dass sich sogar
Unterschiede sowohl im Verständnis von Herkunft und Terminologie als

auch in der Auffassung von der Bedeutung des Priesteramts in der
Kirche entwickelten. In der Frage nach der Einheit der Kirche
erweisen sich eben diese Unterschiede als Hauptschwierigkeit. Der
Herr Dekan hofft, dass die Arbeit der Konferenz zur Minderung
dieser Schwierigkeit beitrage.

Im Namen der Delegation danken Dekan Robert Nelson und
Dr. Lukas Vischer für die Begrüssung und geben allgemeine
Informationen über Arbeit und Pläne der Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung, besonders auch hinsichtlich der Frage nach
dem ordinierten Amt. Prof. Kurt Stalder gibt eine kurze Einführung

in den Text über «Das ordinierte Amt», welcher der Kommission

bei ihrer Sitzung in Löwen (1971) vorgelegt worden war. Dann
weist er auf den Text hin, der im September 1972 von einer
Studientagung in Marseille ausgearbeitet wurde. Dabei werden die
Unterschiede zwischen beiden Texten hervorgehoben und betont, dass

der zweite gegenüber dem ersten insofern einen wesentlichen
Fortschritt aufweise, als die Frage nach dem Amt nicht so sehr als ein
Problem für sich gesehen, sondern klarer in das Ganze der
Ekklesiologie, zumal in die Frage der Apostolizität der Kirche, eingeordnet

und aus diesem Zusammenhang verstanden wird. Von dem
zweiten Text steht der Tagung in Belgrad, die vornehmlich das

Deutsche als Konferenzsprache benützt, das unten auf den S.45 bis
51 wiedergegebene Kapitel in deutscher Übersetzung zur Verfügung.

An die Präsentation dieser beiden Texte, die in « Glaube und



— 43 —

Kirchenverfassung» für die Arbeit am Problem des Amtes im
Vordergrund stehen, schliesst sich eine erste, mehr allgemeine Aussprache

an, die noch nicht zielgerichtet ist, sondern erste Fühlungnahme

und Einstimmung herstellt, aber doch schon den Umkreis
ahnen lässt, in dem sich die Gespräche bewegen werden.

Der 2. Konferenztag (2. Dezember) bringt zuerst das Referat
von Herrn Prof. Dr. Dimitrije Dimitrijevié, das unten, S.62ff.,
vollständig abgedruckt ist. Anschliessend bietet auch Herr Prof. Dr.
Emilijan Garnie unter dem Titel «Das Priestertum im Neuen Testament»

eine kurze Stellungnahme, worin er hauptsächheh folgende
Gedanken vertritt: 1. Priestertum ist die von Gott für sein Volk
eingesetzte spezielle Ordnung, die schon im Alten Testament
begründet wurde, wo einerseits das ganze Volk heilig ist und andererseits

doch das spezielle Priestertum besteht. Das eine stellt nicht
das andere in Frage, sondern beides steht in gegenseitiger Korrelation.

2. Dieses alttestamentliche Priestertum ist im Neuen Testament

nicht verschwunden. Es wurde nicht aufgehoben oder beseitigt,

sondern durch ein neues ersetzt, das der durch Christus, durch
die Kraft unzerstörbaren Lebens (Hebr. 7, 16) geschaffenen
Vermittlung zwischen Gott und den Menschen und dem neuen Gottesdienst

entspricht. 3. Wie schon das alttestamentliche Priestertum
nicht von irgendeinem Menschen nach seinem Belieben ergriffen
werden konnte, sondern allein von Gott gegeben wurde, so ist es
auch beim Priestertum in der Kirche. Schon Jesus Christus selbst,
der neutestamentliche Hohepriester, hat sein Priestertum von Gott
erhalten (Hebr. 5, 4-6) und es sich nicht selber angeeignet. So

bezeugt auch Paulus (Gal. 1, 1.12), dass er sein Amt nicht von
Menschen, sondern durch Jesus Christus und von Gott, dem Vater,
empfing. Desgleichen kann auch in der Kirche kein Mensch durch
seinen eigenen Willen zum Priester werden. Darum ist das Priestertum

eine einzigartige göttliche Institution2. 4. Das neutestamentliche

Priestertum folgt also nicht in einfacher Sukzession auf das

2 Wenn Herr Prof. Carnic das alttestamentliche und das neutestamentliche

Priestertum auf eine Linie stellt, so geschieht dies anscheinend allein unter

folgenden Gesichtspunkten : a) beide sind von Gott eingesetzt, b) beide können

nicht aus menschlichem Belieben übernommen werden, c) beide sind ein
spezielles Priestertum besonderer Personen, stehen aber nicht in Gegensatz,
sondern in Korrelation zur Heiligkeit bzw. zum königlichen Priestertum des

ganzen Gottesvolkes, und d) beide stehen im Dienst der Vermittlung zwischen
Gott und den Menschen ; die Art, wie dies geschieht, ist aber hier und dort ver-



—- 44 —

alttestamentliche; es ist höher und tiefer als jenes. Es hat seinen
Grund in Gott und in Jesus Christus. Seine Träger sind als «Diener
Christi und Verwalter der Geheimnisse Gottes» anzusehen (I.Kor.
4,1). Diese Verwaltung der Geheimnisse Gottes, zu denen entscheidend

die neue Weise der Vermittlung zwischen Gott und den
Menschen und der neue Gottesdienst gehört, ist allein den Aposteln und
denen anvertraut, die von den Aposteln und ihren Nachfolgern
ordiniert wurden, eben dem neutestamentlichen Priestertum, als
einer speziellen Institution der Kirche. Dieses Priesteramt hat sein
Wesen einerseits in der göttlichen Gnade, die jeder einzelne
Ordinierte im Sakrament der Priesterweihe empfängt und die ihn zu
seinem Dienst befähigt, und andererseits eben in der Vollmacht zur
Verwaltung der göttlichen Geheimnisse, die sich aber nicht auf das

«königliche Priestertum» erstreckt. 5. Die Idee von dem einen und
einzigartigen Priesteramt entspricht der Idee von der einen Kirche.
Durch dieses Priestertum wird die Einheit der Kirche aufrechterhalten.

Sie ist allerdings eine Gabe des einen Heiligen Geistes, der
allen Gliedern der Kirche gegeben ist, und erfordert darum von
jedem einzelnen den Glauben und den guten Willen, sie zu bewahren

und für sie mitzuarbeiten. Dem Priestertum kommt aber die

Hauptverantwortung für die Erfüllung dieser Aufgabe zu. Die
Notwendigkeit des speziellen Priestertums wird darum durch das

«königliche Priestertum» aller Gläubigen (l.Petr. 2, 9f. ; Apok. 1,

6; 5, 10; 20, 6) nicht ausgeschlossen. Das besondere Priestertum ist
bevollmächtigt und verantwortlich für die Ordnung in der Kirche,
damit durch seine Vermittlung in ihr das heilbringende Werk Christi

zum Heil jedes einzelnen wird.
Aus dem Vortrag von Herrn Prof.Dimitrijevic, den Darlegungen

von Herrn Prof. Carnic und der anschliessenden Diskussion

schieden. - Man könnte insofern sagen, dass die Argumentation für die Verbindimg

von «Priestertum» im Alten Testament und in der Kirche bei Carnic im
wesentlichen gleich verlaufe wie im 1. Clemensbrief, wo auch nur spezielle
Gesichtspunkte, nämlich der der göttlichen Einsetzung, der besondern Beauftragung

besonderer Personen und der Gesichtspunkt der Wohlgeordnetheit in
Betracht gezogen werden. Wie eine spätere Äusserung von Garnie zeigte, sieht er
immerhin, über den 1. Clemensbrief hinaus, noch eine gewisse Verbindung
hinsichtlich der Beauftragung mit dem Vollzug der Opfer einerseits und der
Beauftragung mit der Feier der Eucharistie andererseits. Da aber die Konferenz diese
Frage nicht näher erörterte, kann hier auch nichts darüber gesagt werden, wie
Carnic diese Verbindung genauerhin bestimmen würde. Vgl. im übrigen die
Ausführungen in Anm. 1.



— 45 —

zeichnen sich nun deutlich einige Positionen ab, aus denen sich eine

Stellungnahme zum Text von Marseille formulieren lässt. Um diese

Stellungnahme leichter präzisieren zu können, wird zwei Mitgliedern

der Delegation (Lanne und Stalder) der Auftrag erteilt,
entsprechende Thesen zu den einschlägigen Stellen jenes Textes zu
erarbeiten.

Am 5. Dezember werden diese Thesen von der Konferenz
besprochen, wobei sich eine so weitgehende Zustimmung ergibt, dass

man sich entschliesst, bei den Thesen zu bleiben, sie aber nochmals
von einer Gruppe bearbeiten zu lassen, der ausser Lanne und Stalder

auch die Herren Professoren Dimitrijevic und Carnic angehören
sollen.

Aus der Arbeit dieser Gruppe geht ausser einigen kleinern
Änderungen hauptsächlich die Beifügung von Punkt 4 hervor. In dieser

Gestalt werden die Thesen am 7. Dezember allen Teilnehmern
zur Schlussberatung vorgelegt. In der eingehenden Diskussion werden

nicht nur einige redaktionelle Änderungen vorgenommen,
sondern auch zusätzliche Verdeutlichungen und Stellungnahmen
formuliert, die jedoch nicht mehr in den Text eingearbeitet werden,
wohl aber in einem kurzen Protokoll über diese Aussprache festgehalten

werden sollen. Unter dem Vorbehalt dieser Klarstellungen
werden die Thesen schliesslich angenommen.

II. Der «Text von Marseille»3

Kapitel 3: Apostolizität der Kirche und apostolische Sukzession

Alle Kirchen stimmen darin überein, dass die Kirche apostolisch

sein muss. Sie sind jedoch darin unterschiedlicher Meinung,
wie diese Apostolizität sichtbar zum Ausdruck kommen muss.
Während viele Kirchen vertreten, dass der ordinierte Amtsträger in

3 Wie der Beginn der Numerierung sofort erkennen lässt, ist das, was hier
als «Text von Marseille» abgedruckt ist und immer wieder unter diesem Titel
erwähnt wird, nur ein Ausschnitt aus dem in Marseille erarbeiteten Dokument.
Das ganze Dokument erscheint in deutscher Sprache unter dem Titel «Das
ordinierte Amt in ökumenischer Perspektive» in der «Ökumenischen
Rundschau» Jahrgang 1973, Nr. 2, S.231ff. Hier ist nur die Partie wiedergegeben,
aufweiche die «Bemerkungen» Bezug nehmen. Die Anmerkungen sind weggelassen,

weil sie in den Gesprächen von Belgrad keine Rolle spielten. Am Rand
sind mit Strichen und Nummern die Stellen angezeichnet, auf die sich die
Bemerkungen von S. 52 ff. beziehen.



— 46 —

einer sichtbaren apostolischen Sukzession stehen müsse, legen
andere diesem sichtbaren Zeichen nicht die gleiche Bedeutung bei.
Alle Kirchen sind sich jedoch darin einig, dass die wesentliche
Ausdrucksform der apostolischen Sukzession im Leben der Kirche als

ganzer zu finden ist. Der apostolische Charakter des ordinierten
Amtes muss im Rahmen der Apostolizität der Kirche erörtert werden.

Die ökumenische Diskussion über das ordinierte Amt muss
daher von einer Reflexion über die Apostolizität der Kirche ausgehen.

A. Die Apostolizität der Kirche

Unter den Kennzeichen des Amtes nimmt die Apostolizität
einen zentralen Platz ein. Diese Apostolizität ist darin verwurzelt,
dass Gott seinen Sohn in die Welt gesandt hat. Christus ist der
wahre Apostel. Durch ihn ist die Welt mit dem Vater versöhnt. Die
ganze Kirche - das Volk Gottes, der Leib Christi - ist berufen und
gesandt, an diesem Dienst der Versöhnung teilzunehmen in der
Kraft des Heiligen Geistes. Die gesamte Kirche besitzt somit die
apostolische Sendung und das apostolische Amt, ein antizipierendes

Zeichen des kommenden Reiches Gottes zu sein. Diese grundlegende

Apostolizität wird erhalten durch die Treue Christi und das

Handeln des Heiligen Geistes in der Kirche. Es gibt daher eine
apostolische Sukzession der ganzen Kirche. Gemäss der einmütigen
Tradition der Kirchen ist die Kirche apostolisch, weil sie auf dem
Fundament der Apostel und Propheten erbaut ist (Offbg. 21,

12-14; Eph. 2, 20).
Diese Apostolizität empfing ihre ersten historischen Verkörperungen

in den frühen christlichen Gemeinschaften und in der Vielfalt

der Gaben, die ihnen gegeben wurden. Innerhalb dieser
Gemeinschaften übten die Apostel als die Augenzeugen des auferstandenen

Herrn eine einzigartige und grundlegende Funktion aus, die
nicht weitergegeben werden konnte. Insofern als sie jedoch eine
besondere, aber nicht exklusive Verantwortung für die Verkündigung
der Botschaft der Versöhnung, für die Gründung von Kirchen und
deren Aufbau im apostolischen Glauben trugen, müsste ihr Amt
weitergeführt werden. Ein solches Amt ist wesentlich für die Kirche

zu allen Zeiten und in allen Situationen. Wegen des geschichtlichen

Charakters der Kirche wird es notwendigerweise auf
unterschiedliche Weise und durch verschiedene Strukturen ausgeübt,
aber wo immer es in Treue zur Sendung und dem Zeugnis der er-



— 47 —

sten Apostel ausgeübt wird, ist es ein apostolisches Amt und steht
in der Nachfolge der Apostel.

Die apostolische Sukzession im Amt kann jedoch niemals von
der Apostolizität der Kirche, von der es ein Teil ist, isoliert werden.
Zur Fülle der apostolischen Sukzession der ganzen Kirche gehört
Kontinuität in den wesentlichen Merkmalen der Kirche der Apostel

: Bezeugung der apostolischen Lehre, Weitergabe der
Amtsverantwortung, Gemeinschaft in der Liebe, Sakramentales Leben,
Dienst an den Bedürftigen, Dialog mit und Offenheit gegenüber der
Welt und gemeinsame Teilhabe an den Gaben, die der Herr jedem
geschenkt hat. Wo diese Merkmale in der Gemeinschaft vorhanden
sind, ist auch das besondere Amt wirklich apostolisch.

B. Die Rolle des apostolischen Amtes

«Christus erwählte die Apostel, Zeugen seiner Auferstehung,
damit sein Erlösungswerk an den Enden der Erde verkündigt und
bezeugt und seine Früchte den Menschen mitgeteilt würden, und er
vertraute ihnen das Wort von der Versöhnung an. Er rüstete sie

aus mit dem Heiligen Geist und sandte sie aus, um alle Nationen in
der Kirche zu versammeln und sie auf dem einen Grund zu
erbauen, der kein anderer ist als er selbst. Mit ihnen nahm das Amt
der vollbrachten Versöhnung zum Heil aller Menschen seinen
Anfang. So haben die ganze Kirche und ihr besonderes Amt ihren
Ursprung in der Sendung der Apostel. Das einzigartige Zeugnis der
Apostel von Christus wird von der Kirche im Neuen Testament
bewahrt. Ihre Sendung wird durch die Kirche und ihr Amt fortgesetzt»

(Montreal 1963, Bericht der Vierten Weltkonferenz für
Glaube und Kirchenverfassung, S.55).

Die apostolische Sukzession der gesamten Kirche ist ein
Ausdruck der Dauer und daher auch Kontinuität von Christi eigener
Sendung, an der die Kirche teilhat. Bei der Verwirklichung dieser
Teilhabe und Sukzession, an die es gebunden ist, spielt das
ordinierte Amt, zusammen mit Schrift, Glaubensbekenntnissen und
Sakramenten, eine wichtige Rolle:
a) Es hat die Kirche ständig an ihren apostolischen Ursprung

und Auftrag zu erinnern durch eine autoritative Verkündigung
des Evangeliums in Wort und Sakrament und durch eine neue

Interpretation und Konkretion des apostolischen Zeugnisses
und der apostolischen Sendung ;



— 48 —

b) es hat allen Gliedern der Kirche zu dienen, um sie zu befähi¬

gen, an der apostolischen Sendung und dem apostolischen
Dienst der Kirche teilzunehmen ;

c) es hat der Einheit der Ortskirchen untereinander in Zeit und
Raum zu dienen und diese zum Ausdruck zu bringen.
Daher ist das ordinierte Amt ein Instrument zur Bewahrung

und Aktualisierung der Apostolizität der Kirche. Die geordnete
Weitergabe des apostolischen Amtes durch die Ordination wird in
der Regel als eines der Mittel betrachtet, durch die die Kirche von
Generationen zu Generationen im apostolischen Glauben bewahrt
wird.

Wo dieses Amt nicht vorhanden ist, muss sich eine Gemeinschaft

fragen, ob ihre Apostolizität bewahrt werden kann. Darüber
hinaus bedeutet dies, dass jede Kirche unter der ständigen
Verpflichtung steht, ihre Amtsstrukturen zu erneuern und, falls
notwendig, zu ändern.

C. Bischöfliche Sukzession und die Validität des Amtes

In den besonderen historischen Verhältnissen der wachsenden
Kirche in der nachapostolischen Zeit wurde die Sukzession der
Bischöfe zur vorherrschenden Form des Amtes (neben anderen
Formen), mit der die Apostolizität der Kirche zum Ausdruck gebracht
wurde. Diese Sukzession wurde in der Weise verstanden, dass sie

der Kontinuität des apostolischen Depositums des Glaubens dient,
sie symbolisiert und schützt. Allen christlichen Traditionen ist es

darum gegangen, den apostolischen Glauben zu bewahren, zu
verkündigen und zu leben. Doch einige von ihnen glauben, dass sie

diesen Glauben in ganz besonderer Weise in dieser Form der
Amtssukzession bewahrt haben, selbst wenn es unterschiedliche
Verständnisse und Interpretationen dieser Sukzession unter diesen

Traditionen gegeben hat.
Heute ist in diesen Kirchen eine zunehmende Tendenz

bemerkbar, die bischöfliche Sukzession als ein wirksames Zeichen,
nicht als Garantie, der Kontinuität der Kirche im apostolischen
Glauben und in der apostolischen Sendung zu interpretieren, die
sich manifestiert in Lehre, Verkündigung, Sakramenten, Gottesdienst,

Leben und Dienst. Sie schätzen dieses Zeichen als eine Gabe

Gottes, die sie bewahren müssen. Einige Faktoren, durch die diese

Kirchen zu dieser Interpretation geführt worden sind, sind die
folgenden :



— 49 —

1. Es besteht zunehmende Übereinstimmung darin, dass das
Neue Testament unterschiedliche Typen und sogar mehrere Prinzipien

der Organisation der christlichen Gemeinschaften auf Grund
der Verschiedenheit der Verfasser, Orte und Zeiten bezeugt. Auf
dieser Grundlage haben sich im Laufe der Geschichte vielfältige
Formen der Kirchenordnung entwickelt, wobei jede ihre Vorzüge
und Nachteile hatte: Unter anderen waren es päpstliche,
patriarchalische und konziliare Formen. Eine solche Vielfalt weist auf die
Notwendigkeit und Freiheit hin, eine Vielfalt und Komplementarität

kirchlicher Strukturen zu respektieren und zu akzeptieren.
2. Weiterhin besteht unter Theologen Übereinstimmung darin,

dass zwar die bischöfliche Ordination von Verwaltern der Eucharistie

bereits sehr früh nahezu universal geübt wurde, man aber doch
nicht nachweisen kann, dass eine solche Kirchenordnung von den
ersten Zeiten an überall in der Kirche bestand. Es gibt in der Tat
Belege dafür, dass selbst diese Praxis erst nach einigen Jahrhunderten

einheitlich geübt wurde. Darüber hinaus gibt es in der
späteren Kirchengeschichte gut belegte Fälle, in denen Priester - nicht
Bischöfe - andere Priester zum Dienst am »\ltar ordiniert haben.
Hinsichtlich solcher Fälle konnte die Kirche selbst Entscheidungen
treffen und hat es auch getan.

3. Es besteht wachsende Übereinstimmung darin, dass es

unmöglich ist, vom Neuen Testament her nachzuweisen, dass der
einzige Verwalter der Eucharistie ein Ordinierter war. Es gibt keine
klaren biblischen Belege dafür, dass die Zwölf die einzigen Verwalter

der Eucharistie in neutestamentlicher Zeit waren oder dass sie

diejenigen ernannt haben, die allein bei der Eucharistie den Vorsitz
führen konnten. Andererseits sollte man darauf hinweisen, dass es

auch keine Belege dafür gibt, dass alle Christen zu wählende
Verwalter der Eucharistie waren. Während es in den von Aposteln wie
Paulus gegründeten lokalen Kirchen Vorsteher oder Personen mit
besonderer Autorität gab, so wird sehr wenig darüber gesagt, wie
diese Männer ernannt wurden, und überhaupt nichts über ihre
Verwaltung der Eucharistie.

4. Eine Untersuchung kirchlicher Aussagen während des

Mittelalters und auf dem Konzil von Trient zeigt deutlich, dass man
zwar ständig darauf bestanden hat, dass allein ordinierte Priester
die Eucharistie konsekrieren können, es trotzdem aber kein explizites

Dogma darüber gab, was geschieht - oder nicht geschieht -,
wenn aus evangelischen Gründen ein getaufter, aber nicht ordinier-



— 50 —

ter Christ die Eucharistiefeier leitet. Selbst in Trient war der
einzige Vorbehalt gegenüber dem protestantischen Amt, dass es nicht
«legitim» d.h. nicht entsprechend kanonischen Normen, geschaffen
worden war. In Trient wurde jedoch überhaupt nichts gesagt über
die Gegenwart oder Abwesenheit des sakramentalen Leibes und
Blutes des Herrn in den Abendmahlsgottesdiensten der
Reformationskirchen. Selbst nach Trient konnten römische Katholiken die
Position von Hieronymus vertreten, dass die Bischöfe den
Priestern übergeordnet sind auf Grund von Gewohnheit und Tradition,
nicht aber auf Grund einer Anordnung des Herrn.

5. In all den erwähnten Fakten ist das wachsende Bewusstsein
mit enthalten, dass es mehr als nur eine Möglichkeit gibt, die
Ämter der verschiedenen Kirchen gültig zu machen oder zu
legitimieren. Ordination durch einen Bischof, die man als rituelle G ültig-
machung (Validisierung) bezeichnet hat, ist eine Form. Bischöfliche
im Gegensatz zu presbyterialer Kirchenordnung kann daher nicht
als eine zureichende Rechtfertigung von Trennungen betrachtet
werden. Es kann auch eine, wie man es genannt hat, ekklesiologische

Validisierung geben (die von einer wahren Manifestierung der

Kirche, die von Christus gegründet wurde, auf ein wahres Amt
schliesst). Es gibt auch eine charismatische Validisierung, die von
der charismatischen Ordnung der Kirche in Korinth her die
Möglichkeit einer solchen nichtbischöflichen charismatischen Kirchenordnung

heute begründet. Keine der beiden zuletzt genannten
Möglichkeiten erfordert bischöfliche Handauflegung, doch beide

gründen in der authentischen Tradition der Kirche. Somit stellt
sich die Frage: Wenn aus seelsorgerlichen und historischen Gründen

die charismatischen Ämter aufgegeben wurden, könnten sie

dann nicht aus ähnlichen Gründen wieder eingeführt werden
Diese Faktoren, die in der Tat zu einem umfassenderen

Verständnis der Apostolizität der Kirche und der Formen ihrer Bewahrung

und Aktualisierung führen, ermöglichen die Anerkennung
einer Kontinuität im apostolischen Glauben, Amt und in apostolischer

Sendung auch in den Kirchen, die nicht die Form des
historischen Bischofsamtes beibehalten haben. Diese Anerkennung findet

zusätzliche Unterstützung in der Tatsache, dass die bischöflichen

Funktionen und episkopale Wirklichkeit in vielen dieser
Kirchen mit oder ohne Titel «Bischof» bewahrt worden sind.

Die Bedeutung des historischen Bischofsamtes ist jedoch nicht
durch die angeführten Ergebnisse vermindert worden. Im Gegen-



— 51 —

teil, diese neuen Erkenntnisse ermöglichen es Kirchen ohne historisches

Bischofsamt, dieses als ein Zeichen der Kontinuität und Einheit

der Kirche zu schätzen. Mehr und mehr Kirchen, einschliesslich

solcher, die an Unionsverhandlungen beteiligt sind, zeigen sich
bereit, das Bischofsamt als ein besonders wichtiges Zeichen der
apostolischen Sukzession der ganzen Kirche in Glauben Leben und
Lehre zu verstehen und damit als etwas anzusehen, das man
anstreben sollte, wo es fehlt. Was allein mit der gegenwärtigen
historischen und theologischen Forschung unvereinbar ist, ist die
Auffassung, dass die bischöfliche Sukzession identisch ist mit der
Apostolizität der ganzen Kirche und diese umfasst.

III. Das in Belgrad gemeinsam formulierte Aide-mémoire

Einleitung

Vom 1. bis 7.Dezember 1972 führte eine Delegation der
«Kommission für Glaube und KirchenVerfassung» des Ökumenischen
Rates der Kirchen mit Theologen der serbisch-orthodoxen Kirche
in Belgrad ein Gespräch über die Frage des ordinierten Amtes. Die
Delegation der «Kommission für Glaube und KirchenVerfassung»
war ausser Direktor Dr. Lukas Vischer aus je einem Vertreter der
altkatholischen, der griechisch-orthodoxen, der lutherischen, der
methodistischen und der römisch-katholischen Kirche zusammengesetzt.

Die Professoren der theologischen Fakultät der
serbischorthodoxen Kirche in Belgrad stellten die Gesprächspartner von
der andern Seite dar.

Die Delegation der «Kommission für Glaube und Kirchen
Verfassung» wurde von Seiner Heiligkeit Patriarch German und von
den Mitgliedern der Heiligen Bischofssynode überaus herzlich
empfangen. Sie durfte mehrere bewegende Gottesdienste mitfeiern,
erhielt Gelegenheit, verschiedene Bereiche des kirchlichen Lebens
kennenzulernen, und wurde ständig mit liebenswürdiger
Gastfreundschaft und grosser brüderlicher Liebe beschenkt.

Den Gesprächen lagen zwei Texte zugrunde : a) der Text über
«Das ordinierte Amt», der 1971 auf der Sitzung von «Glaube und
KirchenVerfassung» in Löwen behandelt worden war, und b) ein
Teil des Textes der im September 1972 bei einer Zusammenkunft
in Marseille ausgearbeitet wurde. Bei diesem zweiten Text handelt



52

es sich um einen Entwurf, an dem weitergearbeitet werden soll. Es
besteht die Hoffnung, dass er in überarbeiteter Form der «Kommission

für Glaube und KirchenVerfassung» bei ihrer nächsten Sitzung
im Sommer 1974 vorgelegt werden kann.

Das Ziel der Gespräche könnte man in folgender Weise umschreiben

: Wir wollten uns gemeinsam darüber Rechenschaft geben, ob
und inwieweit die orthodoxen Theologen diesem zweiten Text
zustimmen könnten, inwiefern er ihnen Schwierigkeiten bereitet,
welches die wichtigsten Fragen sind, die der weitern Klärung bedürfen,
oder was, nach ihrer Sicht, in dem Text überhaupt fehlt4. Dadurch
sollte ein Beitrag für die Fortsetzung der Arbeit von Marseille gewonnen

werden. Dieser Beitrag sollte aber bereits mit Vertretern anderer
Kirchen besprochen sein, wobei sich zeigen sollte, ob und in welchen
Punkten eine gemeinsame Äusserung aller Konferenzteilnehmer
möglich sei.

Ökumenische Texte wie derjenige von Marseille bilden nämlich
eine besondere literarische Gattung. Sie sind ein Versuch, durch
gemeinsame Formulierung über die bestehenden Unterschiede
hinauszukommen. Alle Konfessionen - orthodoxe, römisch-katholische oder

evangelische - können darum in einem solchen ökumenischen Text
nicht einfach ihre eigene Position wiederfinden ; sie versuchen, sie auf
eine gemeinsame Zukunft hin zu interpretieren.

Generell wurde festgestellt, dass der Text von Marseille gegenüber

demjenigen von Löwen grosse Fortschritte aufweist, so etwa
darin, dass die Frage des Amtes nun grundlegend in den Zusammenhang

von Ekklesiologie, Katholizität und Apostolizität situiert ist,
oder darin, dass Amt und Ordination klar mit der Eucharistie verbunden

werden.
Es versteht sich indessen von selbst, dass in der kurzen Zeit, die

zur Verfügung stand, nicht alles zur Sprache gebracht werden

konnte, was im Zusammenhang des Themas wesentlich wäre. Die
Konferenz in Belgrad beschränkte sich darum darauf, die Ergebnisse
ihrer Diskussion in der Gestalt von Bemerkungen zu einzelnen
Abschnitten oder Ausdrücken des Textes von Marseille zu formulieren.

Bemerkungen (oft auch «Thesen» oder «Punkte» genannt).
1. (Zu Einleitung ; oben S.45f.)
Genügt es, davon zu reden, wie die Apostolizität der Kirche

« zum Ausdruck » kommen müsse - Müsste nicht danach gefragt und

4 Vgl. dazu die Bemerkung Nr. 4, unten S. 53.



— 53 —

davon gesprochen werden, wie die Gabe der Apostolizität im Leben
der Kirche vollzogen und als Aufgabe verwirklicht wird

Diese Frage betrifft auch alle andern Stellen, bei denen man im
ungewissen bleibt, ob nur «Ausdrucksformen» oder die Wirklichkeit
der Apostolizität, der Kirche, des Amtes u. s. w. gemeint sei.

2. (Zu A, 1. Abschnitt ; oben S. 46)
Genügt es, zu sagen, dass die Kirche die Sendung besitze, ein

« Zeichen des kommenden Reiches Gottes » zu sein -Müsste nicht das

Folgende gesagt werden: Weil die Kirche kraft der Versöhnung in
Jesus Christus ins Leben gerufen worden ist, ist in ihr der Grund und
das Unterpfand des kommenden Reiches und insofern es selbst schon

jetzt gegenwärtig. Die Kirche ist darum Zeuge des ewigen Reiches
Gottes und hat deshalb auch die Sendung, die Hoffnung aufsein
vollendendes Kommen zu verkündigen

3. (Zu A, letzter Abschnitt ; oben S. 47)
Kommt die Forderung des «Dialogs mit und (der) Offenheit

gegenüber der Welt » nicht der in Röm. 12,2 abgewehrten « Angleichung
an diesen Äon » nahe - Müsste man nicht grösserer Klarheit zuliebe

sagen, es gehöre zu den Merkmalen und Aufgaben der Kirche, wachen
Sinn zu haben für alles, was in der Welt geschieht, allen Menschen
gegenüber zum Dialog bereit zu sein und mitzuhelfen, die Welt nach
dem Willen Gottes zu gestalten

4. (Zu A, letzter Abschnitt; oben S.47)
Unter den wesentlichen Merkmalen der Kirche sollte nicht nur

inklusive, sondern ausdrücklich ihr Priestertum erwähnt sein. Dabei
müsste «Priestertum» in folgender Weise verstanden werden: Das
christliche Priestertum gründet und besteht in der Teilnahme am
Hohepriestertum Christi. Es wird allein von Gott durch die Ordination

in der Kirche gegeben und wird kraft der Gnade des Heiligen Geistes

im dreifachen, d. h. im priesterhchen, prophetischen und königlichen

Dienst erfüllt. Es vertritt einerseits Christus vor den Gläubigen
und vor der Welt und andererseits die Gläubigen und die Welt vor
Gott, wobei aber der Gedanke an eine Wiederholung des einmaligen
Opfers Christi ausgeschlossen ist. Durch dieses besondere Priestertum
nimmt auch die ganze Kirche am Hohepriestertum Christi teil. So

wird sie als eine königliche Priestersehaft konstituiert, die aktiv an
der Erfüllung aller Dienste mitwirkt.

5. (Zu B, letzter Abschnitt, letzter Satz ; oben S. 48)
Wäre es nicht besser, wie folgt zu sagen : Jede Kirche muss ständig

überprüfen, ob sie das, was in den apostolischen Strukturen gege-



— 54 —

ben und durch sie aufgegeben ist, auch wirklich voll realisiert und den
Erfordernissen der Zeit entsprechend entfaltet hat

6. (Zu C, Anfang des 2. Abschnitts ; oben S. 48)
Es ist zwar für den Konsens der Kirchen wichtig, festzustellen,

dass die apostolische Sukzession keine formale oder automatisch
wirkende Garantie für die Wahrheit oder für die Apostohzität der Kirche
ist. Die orthodoxen Theologen sind in diesem Punkt mit den andern
Kirchen eins. Dennoch stellt sich ihnen und auch den Vertretern
anderer Kirchen die Frage, ob der Ausdruck «wirksames Zeichen der
Kontinuität der Kirche» genügend sei. Wäre es vielleicht besser, wie
folgt zu sagen : Die bischöfliche Sukzession muss im Zusammenhang
mit dem Leben der ganzen Kirche gesehen werden Ordinator, Ordi-
nand und Kirche verpflichten sich gemeinsam, alles das weiterzugeben

und weiterzuführen, was die Kirche zur «allseitig verpflichteten
Gemeinschaft» macht («fully committed fellowship», Umschreibung
der Einheit von Neu-Delhi). Indem von beiden - von Ordinand und
Kirche - diese Verpflichtung übernommen wird, steht die bischöfliche
Sukzession unter der Verheissung, dass durch ihren Vollzug die wahre
Kirche lebendig bleibt. Und diese Verheissung bestätigt sich immer
von neuem. Darum muss man sowohl sagen, dass die bischöfliche
Sukzession im Zusammenhang mit dem Leben der ganzen Kirche stehe,
wie auch, dass durch sie dieser ekklesiale Zusammenhang konstituiert
werde.

In diesem Rahmen wäre die Ordination in folgender Weise zu
verstehen: Die Ordination ist die Übergabe und Übernahme aller
Verpflichtungen, die im Zusammenhang der apostolischen Sukzession

gegeben sind. Deshalb umfasst die Handauflegung für Ordinand
und Kirche die gleiche göttlicheVerheissung, wie sie der Kirche durch
die apostolische Sukzession gegeben ist.

7. (ZuC,Ziffernl-5;obenS.49f.)
Es stellt sich die methodologische Frage, inwieweit sich verschiedene

Typen von Kirchenordnungen mit ihren Entwicklungen und
Veränderungen, die sie im Lauf der Geschichte erfahren haben, zu
Recht mit dem Hinweis auf verschiedene Strukturen, die man im
Neuen Testament glaubt feststellen zu können, legitimieren lassen.
Sollte man nicht eher fragen, ob nicht mit der Annahme des
neutestamentlichen Kanons einer bestimmten Struktur ein grundlegender
Charakter zuerkannt wurde Und müsste man sich nicht auch
darüber Rechenschaft geben, welche Bedeutung dem in der Tradition der
Kirche tatsächlich Gewordenen zukommt.



— 55 —

IV. Protokoll der ScMussberatimg5

Zum Ganzen des Textes wurden von Prof.Draskovic zwei
Grundfragen aufgeworfen. Einmal : Welches ist der kirchliche Ort,
von dem aus die Thesen formuliert werden und zu verstehen sind
Geht es in erster Linie darum, dass die Delegation die orthodoxe
Auffassung zu erfahren bekommt, was Herrn Prof.Draskovié um
der Klarheit willen am liebsten wäre, oder soll es sich um eine
gemeinsame Stellungnahme aller Konferenzteilnehmer handeln 1 Und
dann : Wie ist das Verhältnis zum Text von Marseille zu sehen Ist
beabsichtigt, für einige Stellen jenes Textes Verbesserungen vorzulegen

oder nur Bemerkungen dazu zu formulieren
Die erste Frage drängte sich aus dem Verlauf der Gespräche

auf, deren Zielsetzung zu Beginn teilweise offenbleiben müsste.
Hauptanliegen war allerdings von »Anfang an, im Blick auf den
neuesten Stand der Studienarbeit, die im Rahmen von «Glaube
und KirchenVerfassung» zur Frage des ordinierten Amtes im Gang
ist, eine in persönlicher Aussprache gewonnene Stellungnahme von
seifen der orthodoxen Theologen zu erhalten. Dass es dabei auch zu
gemeinsamen Äusserungen aller Teilnehmer kommen könnte, stand
zwar als wünschenswert mit im Blick, doch blieb das genannte
Hauptanliegen so sehr im Vordergrund, dass man wohl sagen kann,
das Ergebnis sei primär eine orthodoxe Stellungnahme und müsse
somit entsprechend verstanden werden. Das soll indes nicht heissen,

dass die formulierten Thesen durchaus im Gegensatz zur
Meinung jener Gesprächsteilnehmer stünden, die nicht der orthodoxen
Kirche angehören. Im Gegenteil : die meisten von ihnen, aber nicht
alle, stimmten den in den 7 Punkten geäusserten Ansichten
ausdrücklich zu. Wo Differenzen und Vorbehalte angemeldet wurden,
ist dies im folgenden deutlich vermerkt. Kurz : die 7 Thesen wollen
zwar in erster Linie die Stellungnahme der orthodoxen Gesprächsteilnehmer

zum Ausdruck bringen; abgesehen von den angedeuteten

Ausnahmen bilden sie aber auch eine gemeinsame Äusserung
aller Beteiligten.

5 Die Partien des Gesprächs, die sich ausschliesslich auf die sprachliche
Fassung der Thesen und der Einleitung bezogen, werden in diesem Protokoll
nicht erwähnt, wenn sich das Ergebnis voll in den endgültigen Wortlaut
einarbeiten liess, weil die Resultate solcher Erörterungen ja in dem S.51 bis 54
wiedergegebenen Text selber zum Ausdruck kommen.



— 56 —

Zur Beantwortung der zweiten Frage wird von Direktor
Dr. Lukas Vischer folgende Klarstellung zu Protokoll gegeben : Der
Sinn der Thesen könnte tatsächlich leicht dahin missverstanden
werden, als bedürfe es nach Meinung der orthodoxen Theologen
bloss der Einarbeitung der Korrekturen, die in den 7 Bemerkungen
enthalten sind, um aus dem Text von Marseille ein Dokument zu
machen, das in seiner Ganzheit als Ausdruck der orthodoxen
Überzeugung zu betrachten wäre. Das trifft natürlich nicht zu. Für die

Erstellung eines solchen Textes wären einige Korrekturen nicht
genug; da wäre eine völlige Umarbeitung nötig. Das liess sich im
Rahmen der Konferenz nicht machen. Wir mussten uns mit
Bemerkungen zum Text begnügen. Aber für den Gang der Arbeit am
Thema des ordinierten Amtes ist auch dies höchst wertvoll. Denn
der Text von Marseille ist erst eine Skizze, an der weitergearbeitet
werden soll. In einem Jahr etwa soll er unter Berücksichtigung der
eingegangenen Reaktionen und Stellungnahmen als Ganzes neu
gestaltet werden. »4uf dieses Ziel hin sind die vorliegenden Thesen
oder Bemerkungen eine Hilfe, indem sie den Leser merken lassen,
dass im Text von Marseille für die orthodoxe Seite einige
Schwierigkeiten bestehen, und anzeigen, in welcher Richtung die Weiterarbeit

und die Änderungen nach ihrer Meinung gehen sollten.
Die Diskussion über die einzelnen Abschnitte der Einleitung

bezog sich hauptsächlich auf Fragen des sprachlichen Ausdrucks.
Beim 4. Abschnitt waren damit aber auch sachliche Probleme
verbunden. Sie betrafen hinsichtlich der ersten Hälfte dieses
»Abschnitts das Verhältnis der Thesen zum Text von Marseille. Darüber

ist oben bereits das Nötige gesagt. Die Möglichkeit des

Missverständnisses, von dem dort gesprochen wird, bestand vor allem
beim frühern Wortlaut dieser Partie. Der jetzt vorliegende Text,
der im wesentlichen von der Konferenz selber formuliert wurde,
sucht im Sinn der obigen Ausführungen möglichste Klarheit zu
schaffen.

Hinsichtlich des letzten Satzes des 4. Abschnitts stand die

Frage zur Diskussion, ob und in welchem Umfang die 7 Bemerkungen

als gemeinsame Äusserung aller Konferenzteilnehmer betrachtet

werden dürften. Die frühere Fassung dieses Satzes konnte den

Eindruck erwecken, es bestehe im wesentlichen allgemeine
Übereinstimmung. Dass dies nicht zutrifft, machen schon die Ausführungen

oben auf S.55 klar, und die neue Fassung des Satzes sucht
diesem Sachverhalt in der Weise Rechnung zu tragen, dass die



— 57 —

Frage der Übereinstimmung aller Konferenzteilnehmer nur mehr
als offene Frage erscheint. Das Protokoll wird im folgenden an
geeigneter Stelle die Differenzen und Vorbehalte namhaft machen.
An dieser Stelle sei immerhin bereits erwähnt, dass von Prof. Kühn
Vorbehalte geäussert wurden, die hauptsächlich die Punkte 4 bis 7

betreffen. Zum 6. Abschnitt der Einleitung muss hervorgehoben
werden, dass, unbeschadet der Kritik, die in den 7 Bemerkungen
zum Ausdruck kommt, von den orthodoxen Theologen dem Text
von Marseille ausdrücklich und mit Genugtuung grosse
Fortschritte gegenüber dem Text von Löwen zuerkannt wurden.

Zu Bemerkung Nr. 1 weist Prof. Milin darauf hin, dass der
Ausdruck «verwirklicht» dahin missverstanden werden könnte, als
wäre die Apostolizität allein ein der Kirche gegenüberstehendes
Postulat, das erst realisiert werden müsste, während sie doch die
Kirche begründet und insofern schon verwirklicht ist. - Um diesem
Missverständnis zu begegnen, werden die Ausdrücke «Gabe» und
«Aufgabe» eingefügt, die in der frühern Fassung fehlten und die
betonen, dass die Apostolizität gerade darum verwirklicht werden
muss und kann, weil sie als Gabe schon Wirklichkeit der Kirche ist.

Zu Bemerkung Nr. 4 entspinnt sich eine Diskussion in bezug
auf den Satz, dass das Priestertum allein von Gott gegeben werde.
Sie wird durch die an die orthodoxen Theologen gerichtete Frage
von Dr.Lukas Vischer ausgelöst, ob dieses exklusive «solo Deo»
wirklich ihrer Meinung entspreche, wo doch die Ordination in der
Kirche geschieht und die Kirche auch daran beteiligt ist. Dies
Letzte wollen die orthodoxen Theologen allerdings nicht bestreiten.
Es wird vielmehr ausdrücklich betont, dass die ganze Kirche am
Geschehen der Ordination beteiligt sei. Dennoch wollen sie einhellig
daran festhalten, dass das Priestertum allein von Gott verliehen
werde6. - Eine über diese Feststellung hinaus führende Aussprache

6 Vergleicht man diese These der orthodoxen Theologen mit den Ausführungen

von Prof. Carnic (siehe oben S. 43 f. und Anm. 2), so ist, wie ich leider erst
hinterher bemerke, anzunehmen, dass es ihr in erster Linie um die positive Aussage

geht, dass das christliche Priestertum von Christus gesetzt ist und nur von
Gott einem bestimmten Menschen zugeteilt werden kann. Sofern die These
auch eine negative Aussage enthält, dürfte sie sich gegen den Gedanken richten,

als wäre das Priestertum nur in menschlichem Gutdünken begründet und
als stünde es im persönlichen Belieben des einzelnen, Priester zu werden. Sicher
kann, wie schon oben deutlich wird, die Intention der These nicht darin bestehen,

die Beteiligung der Kirche am Geschehen der Ordination ausser Betracht
zu setzen. Aber zweifellos bleiben dabei Fragen offen. So kommt, wenn aus-



— 58 —

war nicht mehr möglich. Es wurde darum ausdrücklich zu Protokoll

gegeben, dass dieses Verständnis der Ordination weiterer
Diskussion und Klärung bedürfe.

Von Seiten des lutherischen Delegationsmitgliedes (Prof. Kühn)
wird hier ein Vorbehalt gegenüber dem Gedanken der Vermittlerrolle

des ordinierten Priestertums ausgesprochen. Auch dieses

Problem, das in der Diskussion überhaupt nicht aufgegriffen wurde,
bedarf weiterer gemeinsamer Erörterung.

Zu Bemerkung Nr.57 wird von Prof. Kühn darauf aufmerksam
gemacht, dass hier von «apostolischen Strukturen» die Rede sei,

ohne Angabe darüber, was damit gemeint ist. In der angegebenen
Stelle im Text von Marseille, auf die sich die Bemerkung bezieht,
findet sich nur der Ausdruck «Amtsstrukturen». Nach dem
Zusammenhang jener Stelle kann aber der Umstand, dass das Wort
«Amtsstrukturen» durch den Terminus «apostolische Strukturen»
ersetzt wird, nur den Sinn haben, dass unter den «apostolischen
Strukturen» die Struktur von Bischof, Presbyter, Diakon verstanden

werden soll. Die Gruppe, welche die Bemerkungen bearbeitete,
bestätigt denn auch, dass dies im wesentlichen ihre Meinung war.
Der Ausdruck «apostolische Strukturen» wird schliesslich aus drei
Gründen im Text der Bemerkung Nr. 5 belassen : Er entspricht am
meisten dem, was die orthodoxen Theologen hier zum Ausdruck

schliesslich jene These vertreten wird, nicht genau in Sicht, welche Bedeutung
der Beteiligung der Kirche beim Geschehen der Ordination zukommt. Sollte
beispielsweise das Tun der Kirche rein instrumental verstanden werden Oder
wäre gemeint, das Tun der Kirche sei automatisch und mechanisch mit dem
Tun Gottes identisch Inwiefern liesse sich dann von einer Verantwortung der
Kirche reden Ich glaube, dass keine dieser Fragen direkt der orthodoxen
Sicht der Dinge entspräche ; sie sollen auch nur andeuten, dass in dieser Sache
das Gespräch in der Tat weitergeführt werden muss.

7 An der Konferenz wurde zwar ausgesprochen, aber nicht ausführlicher

darüber verhandelt, was mit dem Satz konkret gemeint sei, die Kirche
müsse überprüfen, ob sie das, was mit den apostolischen Strukturen gegeben
und durch sie aufgegeben ist, auch wirklich «voll realisiert und entfaltet
hat». Ich gebe darum von mir aus eine entsprechende Andeutung. Man
könnte beispielsweise fragen, ob das, was mit dem Amt des Diakonats intendiert

ist, immer erfüllt wurde und heute erfüllt wird. Oder : man kann sagen,
dass in der bischöflichen Struktur alles gegeben ist, was zum Bau und zum
Leben von Gemeinschaft erforderlich ist. Es wäre von der bischöflichen
Struktur aus möglich, alle je und je nötigen Hilfsstrukturen, Institutionen
und freien Bewegungen in Gang kommen zu lassen und so allem den Ort
und den Raum zu geben, dass es das zu sein vermag, was es in der Kirche
sein kann und soll. Man kann das sagen; aber wenn man es sagt, muss man
sofort fragen, inwieweit es auch geschehe.



— 59 —

bringen wollen. Indem er den Akzent auf das Moment des »Apostolischen

als solches legt, hebt er das Problem stärker hervor, das zur
Sprache gebracht werden soll. Und er besitzt eine gewisse Offenheit,

die gewahrt werden soll; denn auch dann, wenn man bei den
«apostolischen Strukturen» an die Struktur von Bischof, Presbyter,
Diakon denkt, ist eine Bewegtheit und Mannigfaltigkeit in der
Gestaltung dieser Strukturen anzuerkennen. Und umgekehrt: wenn
man mit einer Pluralität von Strukturen rechnet, so wäre in der
Verschiedenheit das Gemeinsame nicht zu übersehen.

Aus dieser Erörterung resultieren zuhanden des Protokolls eine
Feststellung und eine Stellungnahme. Die Feststellung: Wir sind
uns bewusst, dass hinter dem Ausdruck «apostolische Strukturen»
verschiedene Auffassungen stehen können. Sie wären herauszuarbeiten,

und dann wäre zu klären, was als «apostolische Strukturen»
gelten könne und solle. - Und die Stellungnahme : Sofern der
Ausdruck «apostolische Strukturen» im Sinn der Struktur von Bischof,
Presbyter, Diakon zu verstehen ist, kann Prof. Kühn der Bemerkung

Nr. 5 nicht zustimmen, weil es nach seiner Meinung von den
»Aposteln gegebene Strukturen gar nicht gibt.

Zu Bemerkung Nr. 6. Die Diskussion bemüht sich vornehmlich
um die angemessene sprachliche Fassung dieser Bemerkung. Daraus

ergeben sich aber auch sachliche Akzentuierungen, die für das
Verständnis der Bemerkung zu beachten sind:

a) Für die orthodoxen Theologen und auch für die Vertreter
einiger anderer Kirchen ist der Ausdruck «apostolische Sukzession»

praktisch bedeutungsgleich mit dem Ausdruck «bischöfliche
Sukzession». Das ist, wie von ihm ausdrücklich betont wird, für den
Vertreter der lutherischen Kirche nicht der Fall. Für ihn spricht
der Ausdruck «apostolische Sukzession» etwas an, das auch nach
seinem Verständnis als für die Kirche wesentlich anerkannt werden

muss, das aber mit der «bischöflichen Sukzession» nicht voll und
vor allem nicht allein durch sie erreicht werden kann. Er würde
darum wohl anerkennen, dass die bischöfliche Sukzession eine

Weise, nicht aber dass sie die einzige Weise des Vollzugs apostolischer

Sukzession sei.

b) Aus der Diskussion über das Verhältnis von Verheissung,
Verpflichtung und ekklesialer Wirklichkeit in der apostolischen
oder bischöflichen Sukzession ist zu vermerken, dass das Moment
der Verpflichtung von den orthodoxen Theologen stark unterstri
chen wird, namentlich von Prof.Milin.



— 60 —

c) Bei derselben Gelegenheit wird von den orthodoxen Theologen,

besonders von Archimandrit Basilios, dem griechisch-orthodoxen

Mitglied der Delegation, darauf Gewicht gelegt, dass die
bischöfliche Sukzession nicht nur im Zusammenhang mit dem
Leben der ganzen Kirche situiert und zu sehen sei, diesen
Zusammenhang auch nicht bloss anzeige — was zwar zutreffe -, sondern
dass sie diesen ekklesialen Zusammenhang auch selber konstituiere.
Diesen Gedanken sucht der letzte Satz im 1. Abschnitt der Bemerkung

Nr. 6 zum Ausdruck zu bringen.
Zu Bemerkung Nr.7. Weil in der Stelle des Textes von

Marseille, aufweiche sich die Bemerkung Nr. 7 bezieht, die Argumentationsweise

eine wesentliche Rolle spielt, wurde diese Bemerkung als

methodologische Frage formuliert. Aber eben deshalb wurde diese

Fassung von einigen orthodoxen Theologen, so besonders von
Archimandrit Athanasios, als zu schwach empfunden. Er stimmt
zwar mit den andern orthodoxen Theologen dem Wortlaut der
Bemerkung an sich zu, findet aber, dass darin nicht ausdrücklich
genug deutlich werde, dass die Art, wie der Text von MarseiUe von
einer Pluriformität der ekklesialen Strukturen spricht und damit
die Bedeutung der apostolischen Sukzession relativiert, für orthodoxe

Theologen unannehmbar sei. Archimandrit Athanasios geht
dann selber auf das methodologische Problem ein, indem er zu
überlegen gibt, ob wir in den Dokumenten des kirchlichen Altertums

nicht etwa bloss darum eine Pluriformität der Strukturen
finden, weil wir jene Dokumente von unsern heutigen Meinungen und
Terminologien her lesen und interpretieren8. Denn im kirchlichen
Altertum ist alles viel reicher und lebendiger als die Schemata, welche

in den Schulbüchern vorgelegt werden. Für die orthodoxe
Theologie ist aber entscheidend, dass der Heilige Geist sich in der
Struktur der apostolischen Sukzession offenbart hat. Insofern
besteht für sie die Frage nicht, ob auch noch andere Strukturen
möglich wären9.

8 Ich halte diesen Hinweis für sehr berechtigt, wie ich andererseits der
Meinung bin, die Voraussetzungen und Methoden, von denen aus man zur
«Feststellung» jener Pluriformität der Strukturen gelangt, seien alles andere
als einwandfrei. Allerdings stellt sich dann auch die schwierige Frage, was es
zu bedeuten bzw. nicht zu bedeuten habe, wenn sich in der Kirche in ihrem
verantwortungsvollen Vollzug ihrer Sendung etwas herausbildet, das in den
biblischen Texten noch nicht tale quale vorliegt, eine Frage, die auch im
letzten Satz von Bemerkung 7 angedeutet ist.



— 61 --
0 Leider konnten diese Äusserungen nicht mehr besprochen, sondern

nur noch zu Protokoll gegeben werden. Sie sind aber, wenn man sie kennt,
als Hintergrund des letzten Satzes von Bemerkung 7 noch spürbar. Die weitere

Diskussion hätte fast von selbst zu der schwierigen Frage geführt, wie
es sich denn verhalte, wenn andere Kirchen mit andern Strukturen ebenfalls
bekennen, dass sich ihnen der Heilige Geist in ihren Strukturen offenbart
habe. Könnte ein solches Bekenntnis als unzutreffend erwiesen werden Auf
Grund welcher Kriterien Oder, wenn dies nicht geschehen sollte, wäre dann
doch eine Pluriformität der Strukturen legitimiert Oder wie sonst wäre
diese Frage, der im Rahmen der ökumenischen Problematik eine wesentliche
Bedeutung zukommt, zu beantworten - Jedenfalls ist auch hier ein Punkt,
der noch der Klärung bedarf.

Der Berichterstatter:
Kurt Stalder


	Ein Beitrag zur Frage nach dem ordinierten Amt

