
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 2

Artikel: Zum dritten Band der Döllinger-Acton-Briefe

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 77 —

Zum dritten Band der Döllinger-Acton-Briefe

Ein Nachtrag

Als wir nach Besprechung des ersten Bandes der Döllinger-
Acton-Briefe in dieser Zeitschrift (1964, S. 97-107) auf den zweiten
Teil der Briefsammlung zu sprechen kamen, konnten wir die Dokumente

von 1869 und 1870 unter dem zusammenfassenden Titel «Der
Konzilsband der Döllinger-Acton-Briefe» (1966, S. 181-189) behandeln.

Die weiteren Briefe der nachvatikanischen Zeit, welche als

III. Band 19711 nun zur Verfügung stehen, lagen, dem kurzen
Vorwort entsprechend, dem Vorsitzenden der herausgebenden Kommission

für bayerische Landesgeschichte schon im Juli 1962 vor. Inzwischen

wurden anlässlich des Besitzerwechsels des Schlosses Alden-
heim, einem der langjährigen Wohnsitze Actons, eine Anzahl
Döllinger-Acton-Briefe aufgefunden. Man hat sie 1965 dem Bearbeiter des

Briefwechsels, Professor Dr. Victor Conzemius, übermittelt. Dieser
hat sie im III. Band als «Nachtrag» (S. 407-419) eingereiht.

Wir lesen daselbst über einen Grippe-Anfall, welcher 1866 den
sonst so gesunden Döllinger heimgesucht hat. Anlässlich der Geburt
des ersten Kindes im Acton-Haus schreibt Döllinger in warmem
Mitempfinden am 19. September 1866 : «Das Gefühl, Vater zu sein, kenne
ich zwar nicht, aber ich ahne, dass es zu den süssesten und reinsten,
die der Mensch auf Erden empfinden kann, gehöre, und so freue ich
mich von ganzem Herzen, und danke dem lieben Gott, dass er es

ihnen hat zu Theil werden lassen. Möge Er, was er gegeben, auch
erhalten» (S. 408).

Im Blick aufdas bevorstehende Vatikanische Konzil äussert
Döllinger am 1. Oktober 1868 : «Das Concilium wird nach allen Anzeichen
ein rechter Ringkampf zwischen Ormuzd und Ahriman werden, nur
dass Ahriman besser gerüstet und vorbereitet und viribus unitis auf
dem Kampfplatz erscheinen wird » S. 413

Wenige Tage nachher (8. Oktober 1868) berichtet Döllinger
seinem Freund : «Mit Ranke habe ich dieser Tage eine längere Unterhaltung

gehabt, welche grösstentheils Sie betraf. Er meinte, Sie sollten
ein allgemeines, übernationales Literaturblatt unternehmen und

1 Ignaz von Döllinger-Lord Acton, Briefwechsel, III. Band, 1871-1890,
bearbeitet von Victor Conzemius. Beckscher Verlag, München 1971.



— 78 —

herausgeben - ich war dieser Meinung nicht, versprach aber, dies
Ihnen zu schreiben» (S.414).

Wider den Einspruch Actons gegenüber dem Verhalten von
Professor Michelis im kämpferfüllten Konzilsjahr äussert Döllinger
am S.August 1870, im letzten der nachträglich aufgefundenen
Briefe: «Sie missbilligen die Erklärung des Michelis, aber mit dem
Schweigen und Abwarten treiben wir uns in einem vitiösen Zirkel
herum; die Theologen sollen nichts sagen, bevor die Bischöfe sich
öffentlich erklärt haben; diese aber wollen sich nicht erklären und
Einzelne (z.B. der Bischof von Augsburg [Dinkel]) sagen, jetzt
mussten die Theologen sich vor den Riss stellen und den Bischöfen
mit ihren Beweisführungen zu Hilfe kommen» (S.418).

«Die leidige Unterzeichnungsgeschichte»

Um «der hereinbrechenden Verwirrung der Gewissen
entgegenzutreten», gegen die Dogmen des Vatikanischen Konzils und «die

geistlähmende Centralisation und mechanische Uniformität» Stellung

zu nehmen und in der Absicht, sich «für die Vereinigung der

jetzt getrennten Glaubensgemeinschaften» einzusetzen, lud Döllinger

hervorragende Katholiken vom 28. bis 30. Mai 1871 zu sich und
in das Haus von Graf Moy ein. Neben Schulte, Reinkens, Knoodt,
Stumpf, Michelis, Johann Nepomuk Huber, von Liafio, Cornelius,
Zirngiebl, Johannes Friedrich nahmen der englische Gelehrte Blen-
nerhasset an der letzten Sitzung und Lord Acton an früheren
Zusammenkünften teil. Zu Unrecht wurden die Sympathien der
englischen Freunde Döllingers so gedeutet, dass in einer «Erklärung»
der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» auch deren Unterschriften
unter diejenigen der übrigen Mitglieder dieses Pfingsttreffens von
München gesetzt wurden. Das entsprach nun aber weder der
Wirklichkeit noch dem Wunsche der beiden Engländer. In der «Times»
erklärte Blennerhasset, dass die veröffentlichten Unterschriften
nicht authentisch seien. Professor Berchtold, der Schriftführer der
katholischen Pfingstversammlung, bestätigte, wenn auch sehr
verspätet, die Richtigkeit des Einwandes, betonte jedoch: «Lord
Acton wird uns das Zeugniss nicht versagen, dass wir, weit
entfernt, mala fide gegen ihn gehandelt zu haben, vielmehr seine volle
Beistimmung zu dem Inhalt der Erklärung als ausser Zweifel
stehend ansehen durften2.»

v. Schulte, Friedrich, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, S. 339.



— 79 —

Im Briefwechsel mit Döllinger vom 19.August 1871 erklärt
Acton, dem man die Erregung über die falsche Unterzeichnung
anspürt: «Ich habe nie die Veranlassung gehabt, mir die Frage zu
stellen, ob ich die Erklärung unterzeichnen soll, und ich hatte sie

nie gesehen, als sie mit meinem Namen erschien. Zuerst erfuhr ich
etwas davon durch Lord Houghton, der mich frag, was das für eine

Erklärung sey, die ich unterzeichnet habe. Ich sagte natürlich, ich
habe keine unterzeichnet. Darauf las ich die Nachricht in den
englischen Blättern» (S.24).

Es ist aus dem Briefwechsel ersichtlich, dass Acton gegenüber
den radikaler Gerichteten wie Michelis, Huber und die «Richtung
Schulte» (S. 32) ein Misstrauen in sich trug, zu dem er sich offen
bekannte: «Ich muss gestehen, dass der moralische Abscheu, der mich
von den Infallibilisten trennt, ganz und genau so mich von einem
Theil der Herrn trennt, die in Ihrer Nähe sind. Darum will ich mich
in der Zukunft von jeder Gemeinschaft mit ihnen fernhalten»
(S.25). Döllinger seinerseits schrieb am 26.Juni 1871: «Wer es

eigentlich gewesen, der die Einreihung Ihres Namens zu verantworten

hat, habe ich nicht erfahren können; wie Sie wissen war ich
nicht in der Versammlung (gleichzeitig hatte die Akademie eine

Sitzung)» (S.20). Sodann, am 24.August: «Die leidige
Unterzeichnungsgeschichte, die auch mir schon so viel Verdruss gemacht hat,
hat Sie - scheint es - gar nachhaltig verstimmt» (S.27). Am
19.September lesen wir: «Wenn Sie nun zu meinen scheinen, ich
solle mich ganz zurückziehn und die Übrigen, die Guten und die
Reinen sowohl als die Zweideutigen sich selber überlassen - so wäre
das allerdings meiner Neigung entsprechend, denn ich sehne mich
sehr nach Ruhe, und mit grösster Ereude würde ich mich in die
Stille eines abgeschlossenen Lebens zurückziehn, einzig auf literarische

Thätigkeit mich beschränkend - wenn ich nur wusste, wie das

zu erreichen wäre. Aber Universität - Reichsrat - die blosse
Existenz schon hier in München - Akademie etc. - Alles macht mir
einen solchen Rückzug und Abschliessung unmöglich. Ich selber
habe keine Wahl, ich muss thun was ich kann, um die Bewegung
nicht ausarten und verwildern zu lassen, und darf und will mich
den Männern in Bonn, Breslau s.s.w. nicht entziehen, die von
Anfang an mir treu zur Seite gestanden sind» (S.37).

So schrieb Döllinger einen Tag nach der Solothurner
Katholikenversammlung und kurz vor dem Münchner Katholikenkongress
vom September 1871, wo die beiden «Richtungen» - Gemeindebil-



— 80 —

dung oder nicht - entscheidend aufeinanderstiessen. Döllinger
stellte sich den besten Freunden entgegen und hielt - dabei verbunden

mit Acton - am Grundsatz fest: Reformatio fiat inter ecclesiam.

Theologia irenica

Es ist selbstverständlich, dass in den frühesten nachvatikanischen

Briefen, in Tagen, da Döllinger die Unionsvorträge vom Jahr
1872 gestaltete und die «Bonner Unionskonferenzen» vorbereitete,
die Friedensgedanken im Briefwechsel mit Acton zum Ausdruck
kamen. So lesen wir in der Weihnachtszeits 1871 : «Wir müssen alle
mehr und mehr die theologia irenica studieren - dem verrotteten
und unverbesserlichen Vaticanismus gegenüber liegt darin die
Zukunft und die Rettung» (S.41). Die erst in der «Augsburger
Allgemeinen Zeitung» erschienenen Vorträge fanden auch in England
dankbare Anerkennung : « Sie können sich denken, mit welchem
Interesse hier Ihre Vorträge gelesen werden. Diese weite Aussicht auf
Annäherung ist vielleicht die trostreiche Frucht dieser traurigen
Krisis... Die Vorträge werden wohl gleich gesammelt erscheinen»

(S.48). An Ostern 1872: «Der letzte Vortrag übertrifft alles. Meine
Frau las ihn mit eben so viel Rührung als ich. Es wird jetzt nötig
seyn, auf dieser Bahn fortzufahren und die Motive der Trennung
ganz gründlich zu beleuchten. Es ist erstaunlich wie, im Licht von
diesem Standpunkt, die Geschichte der Reformation klar und
lehrreich wird» (S.60).

Zur Zusammenkunft in Bonn vom Jahr 1875 äussert Döllinger:

«Die Conferenz über mein Erwarten zahlreich besucht, hat
einen überaus günstigen Verlauf gehabt; mit vieler Geduld,
Beharrlichkeit und durch immer von neuem Ansetzen, ist es gelungen,
unüberwindlich scheinende Schwierigkeiten doch zu besiegen. Die
schlimmsten Hemmnisse lagen in dem Misstrauen der Orientalen
und Russen und der Furcht vor ihren heimischen Autoritäten, und
in der innern Zwietracht der Anglikaner» (S. 150).

Aber trotz der Feststellung: «Alles hat sich zur allgemeinen
Freude in Harmonie aufgelöst» (S. 150), berichtet Döllinger am
29. Juni 1876: «Sie werden wohl aus den Blättern ersehen haben,
dass ich nach langer Erwägung und Schwanken - die Bonner
Unions-Conferenz für dieses Jahr abgesagt habe. Es haben dabei
mehrere Gründe zusammen gewirkt. Die Russen und Orientalen
wollten, dass man über das 7te Concil (von Nicäa - Bilderdienst



— 81 —

etc.) verhandle, und damit wäre ein Feuerbrand in die englische
Kirche geschleudert worden... In England haben auch Pusey,
Overbeck und - leider auch Liddon der Sache geschadet» (S. 167).

Die Bedeutung des Historikeralters bei Beurteilung
historischer Personen

So tief verbunden Döllinger und Acton waren, so eng, oft
innig, sich die gelehrte Arbeitsgemeinschaft äusserte, fehlte es nicht
an Differenzen, insbesondere in Beurteilung historischer Personen
und Handlungen. Döllinger suchte solchen Trennungsmomenten
nachzugehn. Am 11. Januar 1881 gibt er das Ergebnis seines
Nachsinnens wieder : «Mir scheint, dass der Grund davon hauptsächlich in
unserer Altersverschiedenheit liegt, und dann in unserem so weit
abweichenden Lebensgange. Erstens bin ich 40 Jahre älter als Sie,
und erinnere mich recht gut, dass ich vor 40 Jahren weit schärfer
über Charaktere und Thaten zu urteilen pflegte, als ich jetzt thue.
Clemens Brentano nannte mich damals, als er einen Artikel von
mir gelesen hatte, «das eiserne Lineal». Zweitens bedenken Sie, wie
unser beiderseitiger Lebensgang so unendlich verschieden bisher
gewesen ist. You - you are born with a silver spoon in the mouth -
hochgestellt und im Genuss der vollständigsten Freiheit, Bürger
des mächtigsten Weltreichs, konnten Sie Ihre Überzeugungen und
Ansichten ausbilden ohne Vorurtheile, ohne irgend eine Art geistiger

Gebundenheit. Wie total anders war es bei mir, der ich in dem

engen Gedankenkreis eines kleinen Ländchens aufwuchs und dann
durch meine Berufswahl in die Zwangsjacke des hierarchischen
Systems eingeschnürt wurde, das freilich vor 60 Jahren noch lange
nicht so engherzig und oppressiv war als es seit Pius IX. geworden
ist. Ich kenne aus eigener Erfahrung die überwältigende Macht
des Vorurtheils..., daher die Milde meiner Urtheile, und das Ihnen
auffallende Streben, gar vieles, was Ihnen unbedingt Verdammung
zu verdienen scheint, zu entschuldigen» (S.223).

Und nochmals kommt Döllinger am 7. Februar 1881 auf diesen
«alten Streitpunkt» zu sprechen: «Ich halte noch fest an dem
Gedanken, dass Sie mit der Zeit meiner Anschauungsweise immer
näher kommen werden, jedes Jahr wird, meine ich, sein Scherflein
dazu beitragen. Sie stehen erst Nel mezzo del camin di mia vita,
werden mich also wohl um 40 Jahre oder mehr überleben, und ich
sehe nicht, warum nicht auch bei Ihnen sich vollziehen sollte, was



— 82 —

ich an mir erlebt habe, dass nämlich das schärfere Urtheil über die
Menschen, das man in jüngeren Jahren zu fällen pflegt, im Alter
sich mildert und klärt» (S.229).

Wie diese Urteilsverschiedenheit praktisch zum Ausdruck
kam, das ist aus Döllingers Brief vom 3. Juli 1888 ersichtlich, da
über Luther verhandelt wird: «Sein Benehmen im Bauernkrieg zu
entschuldigen fällt mir nicht ein. Er war nicht selten wie berauscht
durch das Bewusstsein der Macht seiner Worte. Meinerseits habe
ich noch eine andre schwere Anklage gegen ihn zu erheben, nämlich
die, dass er durch seine falsche Imputationslehre das sittlich
religiöse Bewusststein der Menschen auf 2 Jahrhunderte hinaus
verwirrt und corrumpiert hat. Sein Verhalten in der Sache der
Doppelehe des Landgrafen muss natürlich als unentschuldbar preisgegeben

werden. Das freilich kann ich nicht fassen, dass Sie Luther
geradezu an die tiefste, unterste Stelle der Geschichtshölle versetzen

wollen, und die ganze denkende geschichtskundige Welt wird es

auch nicht fassen. Ich bitte und beschwöre Sie, besinnen Sie sich
dreimal, ehe Sie einen in diesem Sinne verfassten Journal-Artikel
schreiben» (S.375).

Kommentierung

Wohl ein Dritteil des vorliegenden Bandes schliesst in sich die

sorgfältige und umsichtige Kommentierung von Professor Dr. Victor
Conzemius, sowohl im Hinblick auf die Fülle der in Frage stehenden
Personen wie gegebenenfalls auf ihre Handlungen. Wenn wir bedenken,

welche gewaltige Arbeit in der Sammlung der nicht immer leicht
aufzufindenden Briefe liegt, welche uns der mit umfassender Kenntnis

ausgerüstete Bearbeiter in drei Bänden vermittelt, dann haben
wir allen Grund, für dieses historische Einsichten fördernde Werk
dem Autor und den Herausgebern bestens zu danken.

Das zuverlässige Register von 36 Seiten ist von Michael Skasa-
Weiss gefertigt. Es umfasst in dankenswerter Weise alle drei Bände.
Neben Gemäldereproduktionen und Photographien (Döllinger-
Acton), einem Acton-Familien-Gruppenbild in Tegernsee vom Jahr
1879 (bei Gegenwartvon Gladstone und Döllinger) begegnen wir zwei
Schriftproben von Acton und Döllinger. Deren Inhalt berührt «die

leidige Unterzeichnungsgeschichte», von welcher in diesen Zeilen die
Rede ist.

Meggen-Luzern Otto Gilg


	Zum dritten Band der Döllinger-Acton-Briefe

