Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 1

Artikel: Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet [Schluss]
Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 29

Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet
(Schluss)

6. Die Voraussetzungen fiir die Entstehung eines epikletischen
g - g eines ep
Gebetes vor dem Einsetzungsbericht

Wir sahen, dass in der spiteren romischen Uberlieferung und
in Agypten jedenfalls seit dem 4. Jahrhundert ein epikletisches Ge-
bet dem Einsetzungsbericht vorangeht. Das hat zur Folge, dass die
Abendmahlserzahlung nicht mehr einen Teil der Danksagung bil-
det, sondern im Zusammenhang von Bitten steht. Damit stellen
sich diese Liturgieformen aber in Gegensatz zur Hippolyt-Euchari-
stie und den mit ihrer Struktur tibereinstimmenden jerusalemisch-
syrisch-kleinasiatischen und byzantinischen Liturgien sowie zur
Mehrheit der altgallischen und altspanischen Formulare. Wie ist
die Entstehung von zwei so verschiedenen Strukturen des Euchari-
stiegebetes zu erkléren ?

Louis Ligier14? hat die Hypothese aufgestellt, dass diese Ver-
schiedenheit auf die zwei Moglichkeiten zuriickgehe, wie im jiidi-
schen Dankgebet nach der Mahlzeit an Festtagen Kinschaltungen
vorgenommen werden kénnen. Eine solche Einfiigung kann entwe-
der in der Danksagung fiir die vergangenen Heilstaten Gottes
stattfinden oder in der eschatologischen Bitte am Schluss des Gebe-
tes. So, meint Ligier, sei auch der Abendmahlsbericht mit der
dazugehérigen Anamnese bald an der einen, bald an der anderen
der genannten Stellen eingeschaltet worden. Seine Einfiigung in die

142 De la Céne de Jésus & ’Anaphore de I'Eglise, in: La Maison-Dieu 87
(1966), 7-51, und : La struttura della preghiera eucaristica: diversita e unita,
in: Ephemerides Liturgicae, Vol. LXXXTI (1968), 191-215. Ligier sieht die
Einschaltung der Anamnese in den Bitteil des jiidischen Dankgebetes auch
in der ostsyrischen Anaphora (La Céne, S.33 f.), auf die wir hier nicht néher
eingehen koénnen. Nur soviel sei gesagt, dass die Addai- und Mari-Anaphora
meines Erachtens neben den sehr alten Ziigen auch Zeichen einer weitgehen-
den Umbildung, vor allem durch die Darbringungsidee, aufweist. Schon in
der Einleitung zur Prafation heisst es statt ¢gratias agamus domino» «Obla-
tio Deo omnium Domino offertur» (Hénggi/Pahl, S.375) und dieser Gedanke
durchzieht das ganze Gebet. Bei Ligier scheinen mir einseitig nur die alten
Elemente der ostsyrischen Liturgie beachtet zu werden, so dass seine
Schlussfolgerungen schon aus diesemm Grund fragwirdig sind. Auch geht er
davon aus, dass die Fiirbitten in der ostsyrischen Anaphora — und wohl auch
in den anderen Anaphoren (La Céne, S.34 ff.) — urspriinglich sind, was doch
offensichtlich nicht zutrifft.



— 30 —

Danksagung hitte dann zum antiochenisch-byzantinischen Ana-
phoratyp gefiihrt, seine Einfiigung in die eschatologische Bitte zum
dgyptischen — und rémischen — Typ, wo er in epikletischem Zusam-
menhang steht.

Die Hypothese Ligiers nimmt also an, dass die Verschiedenheit
der spiteren Anaphorastrukturen bis in die alteste Zeit zuriickgeht,
namlich in die Zeit, da tiberhaupt der Einsetzungsbericht in das
dem jiidischen Mahlgebet nachgebildete christliche Eucharistiege-
bet eingefiigt wurde. Unter dieser Voraussetzung gibt sie tatsich-
lich die plausibelste Erklarung fiir den auffillicen Unterschied.

Die Untersuchung der agyptischen Epiklesen und des romi-
schen Kanons hat uns aber zu Resultaten gefiihrt, die die Frage in
einem anderen Licht erscheinen lassen. Wir sahen ja, dass die erste
agyptische Epiklese das Produkt einer sekundéiren Entwicklung
sein muss und erst nach Einfiihrung des Sanctus entstanden sein
kann. Erst recht sind die Fiirbitten vor dem Sanctus in der Mar-
kusliturgie, die Ligier ebenfalls zur Stiitzung seiner Hypothese her-
anzieht, doch offensichtlich eine spitere Iinschaltung, wie schon
der Vergleich mit Serapion und mit der Einfithrung anaphorischer
Firbittengebete in allen Liturgiegebieten mit Ausnahme des galli-
kanischen zeigt. Die Struktur der spéteren dgyptischen Anaphora
rithrt also nicht von der Einfiigung des Kinsetzungsberichtes in die
eschatologische Bitte des jiidischen Dankgebetes her, sondern von
nachtriglichen Einschaltungen. Wenn man Fiirbitten, Sanctus und
die vom Sanctus abhéngige erste Epiklese wegdenkt, hat ja die
agyptische Anaphora die gleiche Struktur wie die antiochenisch-
byzantinische!4?® und, was noch wichtiger ist, wie die Hippolyts.

In Rom ist das epikletische Gebet vor dem Einsetzungsbericht
zwar nicht vom Sanctus abhangig, aber es ist urspriinglich keine
Epiklese. Und dass ein Gebet wie «fac nobis hanc oblationem» in
De sacr nicht bis in die dlteste Zeit zuriickgehen kann, ergibt sich
schon daraus, dass es einen viel weiter entwickelten Stand der Dar-
bringungsvorstellung voraussetzt, als wir ihn etwa noch bei Hippo-
Iyt antreffen.

Es ist zu beachten, dass gerade in Rom und Agypten der
Darbringungsgedanke schon vor der Anamnese eine grosse Rolle
spielt. In Agypten wird die entscheidende Darbringung sogar so sehr
an den Anfang der Anaphora bzw. auf die Niederlegung der Gaben

143 Ligier selbst nennt die antiochenisch-byzantinische Struktur die
«piu perfetta, piti equilibrata e piu chiara» (La struttura, S.192).



— 31 —

auf den Altar verlegt, dass bei der Anamnese statt des sonst tiblichen
moocpépopey die Vergangenheitsformen mpoedixauey (Mk) oder
nwpoonvéyxauey (Ser) stehen, wihrend in Dér Bal der Darbringungs-
gedanke an dieser seiner urspriinglichen Stelle ganz ausgefallen ist.
Dafiir findet sich in der Markusliturgie schon vor dem Sanctus der
Darbringungsgedanke, an den dann die eingeschobenen Fiirbitten
ankniipfen kénnen.

In Rom ist die Prasensform von offerimus in der Anamnese
zwar erhalten geblieben, aber der Darbringungsgedanke wird auch
vorher schon stark zur Geltung gebracht!44. Sein Vorkommen vor
der Anamnese ist aber die Voraussetzung fiir die Entstehung eines
epikletischen Gebetes vor dem Einsetzungsbericht. Darbringung
und Epiklese stehen ja in engem Zusammenhang miteinander. Die
in der Epiklese erbetene Heiligung der Gaben ist das Ziel ihrer Dar-
bringung, sie bedeutet die vollige Annahme der dargebotenen
Gaben durch Gott. J.Betz% sagt dazu treffend: «Die Epiklese
kniipft an die Idee der Prosphora an und fiihrt sie konsequent wei-
ter. Ist die Prosphora die Ubereignung der Gaben an Gott durch
die Kirche, so die Epiklese eine Bitte um Aneignung derselben
durch Christus und um die daraus folgende Wandlung derselben.
Fiir das richtige Versténdnis der Epiklese ist es von entscheidender
Bedeutung, sie in dem Zusammenhang zu betrachten, in dem sie in
der altkirchlichen Liturgie steht, nimlich in ihrer organischen Ver-
bundenheit mit der Prosphora.» Und: «Die altkirchlichen Messfor-
mulare sprechen von Prosphora und Epiklese in einem Atem-
zugl46 y

Auch die epikletischen Gebete des rémischen Kanons, also
vor allem « Quam oblationem» und «Supplices», nehmen Bezug
auf die vorangehende Darbringung. Das gleiche gilt fiir die erste
dgyptische Epiklese, die mit den Worten beginnt «erfiille dieses
Opfer».

Nun ist aber die Stelle, wo die Darbringung ihren entscheiden-
den Ausdruck findet, nach der altesten Uberlieferung eindeutig die
Anamnese nach dem FEinsetzungsbericht. Das ist auch im rémi-

144 Daranf, dass gerade in Rom und in Agypten die Darbringung schon
vor dem Einsetzungsbericht erwéhnt wird, weist auch Jungmann, Le Canon
romain et les autres formes de la grande priére eucharistique, in: Le Canon
de la Messe, La Maison-Dieu 87 (Paris 1966), 71, hin.

145 Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Viter, Freiburg 1955,
11, 8.320.

146 A.a.0., S.319.



— 32

schen Kanon trotz aller schon vorhergehenden Darbringungsgedan-
ken noch ganz klar zu erkennen. Nach dem, was wir {iber den Zu-
sammenhang von Darbringung und Epiklese sagten, ergibt sich
daraus aber auch, dass die urspringliche Epiklese im Anschluss an
die urspriingliche Darbringung zu suchen ist, also nach der Ana-
mnese. Im romischen Kanon treten allerdings schon vor der ent-
scheidenden Darbringung vorldufig-vorbereitende Darbringungs-
wendungen auf. Dem entspricht es, wenn dann auch vor der ent-
scheidenden Epiklese vorlaufige Epiklesen stehen, im «Te igitur»
noch ohne besondere Betonung («uti accepta habeas et benedicas
haec dona...»), im « Quam oblationem» dann mit grosserem Ge-
wicht. In dieser Hinsicht ist der romische Kanon ganz konsequent:
zunichst vorldufige Darbringungsausdriicke mit daran anschlies-
senden vorlaufig-epikletischen Gebeten, dann die endgiiltig-
abschliessende Darbringung in der Anamnese und nach ihr die end-
giiltig-abschliessende Epiklese im «Supplices».

Urspriinglich ist die Vorwegnahme der Darbringung vor der
Anamnese im Eucharistiegebet natiirlich nicht. Eine ihrer unheil-
vollen Folgen war die Abspaltung des Einsetzungsberichtes von der
Danksagung. Die Voraussetzung dieser Entwicklung war einerseits
das Ubergewicht, das die Darbringungsidee mit der Zeit gegeniiber
der Danksagung bekam, anderseits ein mangelndes Bewusstsein der
Einheit der Danksagung. Zu den Formeln aus dem Darbringungs-
kreis traten dann vorweggenommene epikletische Gedanken und
schliesslich wurden, ebenfalls im Zusammenhang mit der Darbrin-
gungsidee, Flirbitten eingeschaltet. Es liegt hier also ein ganzer in-
nerlich zusammenhéngender Komplex von Erscheinungen vor, die
die Danksagung immer mehr zerrissen und den Einsetzungsbericht
von ihr absprengten.

Es kann iibrigens kein Zufall sein, dass eine dhnliche Einschal-
tung von Firbitten in die alte Danksagung, und zwar schon vor dem
Sanctus, gerade in jenem Liturgiegebet stattfand, das auch schon
durch eine proleptische Epiklese den Einsetzungsbericht von der
Danksagung losgetrennt hatte, namlich in Agypten. Im einzelnen ist
die Entwicklung in Agypten etwas anders verlaufen als in Rom. Das
Sanctus wurde dort frither eingefithrt und im Anschluss daran so-
gleich eine proleptische Epiklese, wiahrend sich in Rom das epikleti-
sche « Quam oblationem» erst aus einem nicht epikletischen Gebet
und ohne Zusammenhang mit dem Sanctus entwickelte. Da Serapion
im Lobgebet vor dem Sanctus keinen Darbringungsgedanken, wohl



— 33 —

aber eine, allerdings noch kurze, Bitte hat, wihrend die ausfiihrliche-
ren Fiirbitten erst auf die zweite Epiklese folgen, konnte man sich
fragen, ob in Agypten nicht anders als in Rom zuerst eine Bitte und
erst dann Darbringungsgedanken und schliesslich ausgedehntere Fiir-
bitten in die Danksagung eingefiigt wurden. Anderseits hat die
dgyptische Anschauung die Darbringung stark auf die Niederlegung
der Gaben auf den Altar vorverlegt, wie die Vergangenheitsformen
npoednxapey und mpoonvéyxauer zeigen, wihrend Rom trotz aller
proleptischen Tendenzen der Darbringung in der Anamnese das
Hauptgewicht beliess und dementsprechend beim prisentischen
wfferimus» blieb. Doch trotz aller dieser Unterschiede war das End-
ergebnis in Rom und Agypten ziemlich dhnlich.

Die Voraussetzung dieser Zerstérung der urspriinglichen
Struktur bildete aber das mangelnde Bewusstsein der Einheit der
Danksagung. Das wird besonders bei einem Vergleich mit den jeru-
salemisch-syrisch-byzantinischen Liturgien deutlich. Das Uberge-
wicht der Darbringungsvorstellung gegeniiber der Danksagung ist
zwar auch hier zu finden, wie es schon der herrschend gewordene
Ausdruck «Anaphora» fiir das alte Eucharistiegebet zeigt. Aber in
das Dankgebet bis und mit den Einsetzungsworten wurden hier
Darbringungsgebete und Fiirbitten ebensowenig eingeschaltet wie
proleptische Epiklesen. Das Bewusstsein der Einheit der Danksa-
gung war hier stark genug, dass es all diesen Tendenzen, die auch
da vorhanden waren, Widerstand leisten konnte. Sie machten sich
dafiir an anderen Stellen, sei es vor dem Eucharistiegebet oder
nach der Epiklese, breit. Aber die Einheit der Danksagung mit dem
Einsetzungsbericht als abschliessendem Héhepunkt blieb erhalten.

7. Oblation und Epiklese in den altkatholischen Liturgien

Hier miissen diejenigen altkatholischen Liturgien besprochen
werden, die aus der Liturgiereform des letzten Jahrhunderts hervor-
gegangen sind, also S, Th! und Th2. Die blossen Ubersetzungen des
romischen Kanons kénnen ausser Betracht bleiben. Doch sind zu D2
einige Worte zu sagen.

Es ist nicht zu verkennen, dass die altkatholische Liturgiereform
des 19. Jahrhunderts nicht vom urspriinglichen, sondern vom spét-
abendléindischen Verstandnis des romischen Kanons ausging. In der
damaligen geschichtlichen Situation war das auch kaum anders mog-



— 34 —

lich. An das Werk der Kanonreform ging man nicht auf Grund litur-
giegeschichtlicher Kenntnisse, sondern ausschliesslich von biblischen
und dogmatischen Gesichtspunkten her. So sehr dieses Verfahren
versténdlich ist, so klar ist doch, dass dabei die Eigenart der Liturgie,
die ja eine lebendig gewachsene Grosse mit eigenen Formgesetzen ist,
zu kurz kommen musste. Auch Thiirlings, der die Liturgiegeschichte
mehr beriicksichtigen wollte als S'47, hat sich faktisch doch nur dem
im spéatabendléndischen Sinn verstandenen rémischen Kanon wie-
der mehr gendhert. Damit ist die prinzipielle Grenze der altkatho-
lischen Kanonreform des letzten Jahrhunderts aufgezeigt.

Das biblisch-dogmatische Anliegen bestand vor allem in der
Abwehr eines falschen Messopferbegriffes. Da der Glaube der Kir-
che sich in der Liturgie ausdriickt und die Gefahr eines Missver-
stindnisses des eucharistischen Opfers im Sinne einer Wiederho-
lung oder Erneuerung des Kreuzesopfers damals viel grosser war
als heute, muss dieses Anliegen an und fiir sich als berechtigt aner-
kannt werden. Aber wie wurde es durchgefiihrt ?

Die Worte des romischen Kanons «offerimus praeclarae maie-
stati tuae hostiam puram, hostiam sanctam, hostiam immacula-
tam, panem sanctum vitae aeternae et calicem salutis perpetuae»
werden in S und Th wiedergegeben mit: «Ihn (sc. Christus) stellen
wir dir dar als unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer», wozu Th
noch beifiigt: «als das heilige Brot des ewigen Lebens, als den
Kelch unseres immerwéihrenden Heiles». Da man von der spét-
rémischen Deutung ausgeht, denkt man tiberhaupt nicht an eine
Darbietung von Brot und Wein zur Konsekration, sondern nur an
eine Darbringung von konsekrierten Gaben, also Leib und Blut
Christi. Anderseits lehnt man aus biblisch-dogmatischen Griinden
den Gedanken einer dinglichen Darbringung von Leib und Blut
Christi ab, und so versucht man, mit der erwihnten Wendung den
spiatromischen Gedanken in eine dogmatisch annehmbare Richtung
umzubiegen. Das ist natiirlich aus heutiger Sicht ein methodisch
fragwiirdiges Unternehmen, auch wenn die dogmatische Absicht
berechtigt war. Doch in der damaligen Situation sah die Sache an-
ders aus. Und wie ist nun diese Wiedergabe des «offerimus» von der
Liturgiegeschichte und dem urspriinglichen Sinn des rémischen
Kanons her zu beurteilen ? Negativ ist zunédchst festzustellen, dass
unser Tun mit Brot und Wein, eben die Darbringung der Gaben,

147 Vgl. IKZ 1 (1911), 366.



o B e

um die es hier Iiturg'iegeschichtlioh, aber doch auch sachlich gese-
hen primér geht, iiberhaupt nicht zum Ausdruck kommt. Obwohl
sich eine dhnliche Erscheinung auch in einem spaten Entwicklungs-
stadium einzelner orientalischer Liturgien findet (z.B. Jakobuslit-
urgie), liegt hier doch ein Mangel vor, weil unser konkretes Han-
deln, das eben ein Handeln mit den Elementen ist, zu sehr in den
Hintergrund tritt. Es besteht die Gefahr, dass an die Stelle des
Handelns das blosse Denken tritt. Diese Gefahr wird noch dadurch
vergrossert, dass das «memores» des lateinischen Textes vom «offe-
rimus» losgelost und zu einem eigenen Hauptsatz gemacht wird.
Wenn es dann heisst « Darum, o Herr, gedenken wir» oder « Darum
sind wir auch eingedenk», ist das Missverstindnis, dass es nur um
Gedanken geht, statt eines Tuns zum Gedenken, nur noch schwer
abzuwenden. In S kommt noch dazu, dass der Satz «Ihn stellen wir
dir dar» durch langere Betrachtungen iiber das sithnende Heilswerk
Christi vom «Gedenken» getrennt ist. Dadurch ist vollends nicht
mehr zu erkennen, dass es sich nicht um ein bloss gedankliches Ge-
denken, sondern um ein gedenkendes Tun handelt.

Anderseits bringt das «Ihn stellen wir dir dar» einigermassen
die alte Auffassung, dass wir in der Darbietung von Brot und Wein
das Opfer Christi real-symbolisch vor Gott vergegenwirtigen, zum
Ausdruck. Die an sich problematische Methode, eine falsch verstan-
dene Aussage der Liturgie ohne Kenntnis ihres urspriinglichen Sin-
nes nur nach biblisch-dogmatischen Kriterien zu korrigieren, hat
hier dazu gefiihrt, dass wenigstens eine Seite des im Urtext Ge-
meinten getroffen wurde.

K. Pursch*® findet allerdings, dass darin eine unzuléassige Ab-
schwiichung liege und dass das Darstellen auch in einem ganz ande-
ren Sinn verstanden werden konne. Er kann nicht einsehen,
«warum hier von den altesten Formularen abgegangen werden soll,
die eindeutig das ,offerimus‘ enthalten, wie es schon im Formular
Hippolyts zu finden ist49,»

Diese Kritik ist nicht ganz unbegriindet. Das Fehlen von «offe-
rimus tibi panem et calicem» haben wir bereits als Mangel bezeich-
net. Aber es ist nun doch zu fragen, wie Pursch es versteht. Wir fin-
den bei ihm den Ansatzpunkt fiir das urspriingliche Kanonver-
stdndnis, da er schreibt, eine besondere Wandlungsbitte unmittel-

148 Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes, in: IKZ 48
(1968), 251-269, und 59 (1969), 1-33, 252, 265 und 269.
M5 8253,



— 36 —

bar vor dem Einsetzungsbericht konnte den Eindruck erwecken,
«dieser ware eine fiir sich bestehende eucharistische und selbstén-
dige konsekratorische Formel, was aber der &ltesten Eucharistie-
auffassung entgegensteht, die der Eucharistie als Ganzheit die Hei-
ligung der Elemente zusprach... Sehr viel spiater kam es — mehr aus
moraltheologischen Riicksichten — zu der Meinung, die Konsekra-
tion geschihe durch die blosse Rezitation der Einsetzungsworte
Jesu, bzw. im Osten der Epiklese'®®.» Dann aber scheint Pursch
doch wieder das spatrémische Kanonverstindnis vorauszusetzen
und die Konsekration mit den Einsetzungsworten fiir abgeschlos-
sen zu halten, da er von «Darbringung der konsekrierten Gaben»!5!
und von der «Anamnese nach der Konsekration»!5? spricht. Auch
fragt er, wenn von der Reduzierung des fiinffachen Kreuzzeichens
auf die Segensgeste des dreifachen Kreuzzeichens in der Anamnese
bei Th die Rede ist: «Was aber hat die Segnung der eucharistischen
Gestalten nach der Konsekration fiir einen Sinn ?1%% 153, Ander-
seits tritt er fir die Stellung der Epiklese nach der Anamnese
ein’®, was nach den gerade vorhin zitierten Ausserungen auch
nicht sinnvoll scheint. Stehen hier nicht das urspriingliche und das
spatromische Kanonversténdnis nebeneinander ?

Was die Darbringung betrifft, scheint Pursch eher das spatro-
mische Verstindnis vorauszusetzen, also die Darbringung von kon-
sekrierten Gaben, von Leib und Blut Christi selbst. Nur so erklirt
es sich, dass er die Fassung «Ihn stellen wir dir dar» als Abschwi-
chung empfindet. Da es sich aber in den alten Liturgien gar nicht
um die Darbringung von konsekrierten Gaben handelt, besteht der
Vorwurf einer Abschwichung nicht zu Recht. Allerdings muss das
Darstellen im Sinn einer realen Vergegenwéirtigung vor Gottes Ge-
denken verstanden werden. Pursch beflirchtet, dass die Fassung
von S und Th als bloss dusserliches Darstellen ohne innere Realitit
missverstanden werden konnte.

Was Pursch zur Verbesserung von S vorschligt, scheint mir
einer kritischen Priifung zu bediirfen. Er schreibt!%®: «Im Opferge-
bet ... kénnte man dieses ,Darstellen‘, das immerhin missverstind-

150 §,22.

8.2

152 §.265.

153 Hg liegt mir natiirlich fern, das dreifache Kreuzzeichen an dieser
Stelle rechtfertigen zu wollen.

14 5§ 269, 23 und 32.

165 8. 269.



— 37 —.

lich sein kann und abschwéachen soll, am besten ganz vermeiden,
wenn es einfach hiesse: ,Er ist unser reines, heiliges und unbefleck-
tes Opfer.‘» Aber eine solche Formulierung wiirde doch erst recht
die Abschwichung bedeuten, die Pursch sonst ablehnt. Dass Chri-
stus unser Opfer ist, gilt ja auch ganz abgesehen von der Euchari-
stiefeier. Aber im Abendmahl geht es darum, dass durch die heilige
Handlung das Opfer Christi vor Gott — und dann natiirlich auch
vor uns — real vergegenwirtigt wird. Das kommt in der Fassung
«Er ist unser ... Opfer» nicht mehr zum Ausdruck. An anderer
Stelle schreibt Pursch zum «offerimus» in der Anamnese: «Auch
kann hier nicht der christologische Akzent allein ausgesagt werden
— das wire zudem rein abstrakt und theoretisch mdéglich — sondern
hier ist eine ekklesiologische Auffiillung geboten®¢. Gerade diesen
Bezug auf das Handeln der Kirche, der in der Wendung «Thn stel-
len wir dir dar als unser ... Opfer» noch vorhanden ist, beseitigt
Pursch aber in seinem Reformvorschlag. Eine solche Anderung
wiirde meines ‘Erachtens keinen Fortschritt bedeuten. Die real-
symbolische Darstellung des Opfers Christi vor Gott, die der patri-
stischen Theologie so wichtig ist und auch den Formulierungen des
romischen Kanons zugrunde liegt, ginge dabei ganz verloren.

Allerdings wird gegen die Wendung «Ihn stellen wir dir dar»
von anderer Seite als von Pursch das entgegengesetzte Bedenken
erhoben, nimlich dass sie doch im Sinn einer dinglichen Darbrin-
gung von Leib und Blut Christi verstanden werden konnte und
damit die einmalige Darbringung am Kreuz trotz aller anders lau-
tenden Beteuerungen wieder in Frage stellen wiirde. Diese Gefahr
scheint mir dort nicht ganz ausgeschlossen zu sein, wo nach spat-
abendlindischem Kanonverstindnis die Konsekration nach den Ein-
setzungsworten als abgeschlossen betrachtet wird und die Worte
«Ihn stellen wir dir dar» auf konsekrierte Hlemente bezogen wer-
den. Kaum begriindet ist das Bedenken aber dann, wenn nach alter
Kanonauffassung dabei noch gar nicht an konsekrierte Elemente
gedacht wird. Der richtige Weg zur Beseitigung der von einigen
vermuteten Gefahr besteht also nicht in der Streichung des Satzes
«Ihn stellen wir dir dar...», sondern in der Beseitigung des spitro-
mischen Kanonmissverstindnisses, und zwar durch die klare Wie-
derherstellung der urspriinglichen Kanonstruktur, die jenes Miss-
verstdndnis unméglich macht.

156 5. 253,



— R =

Diese Ausfithrungen sollen keineswegs eine Verbesserung der
Formulierung ausschliessen, wohl aber den positiven und dem alt-
kirchlichen Denken entsprechenden Gehalt des «IThn stellen wir dir
dar als unser Opfer» herausheben. Was die Formulierung betrifft,
so ist eine gewisse Unklarheit nicht zu bestreiten. Sie ist ja auch
der tiefste Grund des Unbehagens von Pursch. Es wire also nach
einem besseren Ausdruck des Gedankens zu suchen.

Th fiigt an die Worte «Ihn stellen wir dir dar als unser ... Opfer»
in Anlehnung an den rémischen Kanon an «als das heilige Brot des
ewigen Lebens, als den Kelch unseres immerwahrenden Heiles».
Auch hier hat das spétromische Kanonverstindnis den urspriing-
lichen Gedanken stark verdndert. Man meint jetzt, konsekrierte
Gaben, also Christus selbst, als Brot des Lebens und Kelch des Heiles
Gottes darzubringen. Urspriinglich dagegen sollte die Wendung die
Gaben, die Gott zur Weihe dargeboten werden, im Hinblick auf die
jetzt geschehende Konsekration als Brot des Lebens und Kelch des
Heiles bezeichnen, ohne dass damit diese Konsekration bereits als
vollendet betrachtet wiirde. So schon die Ausdriicke an sich sind, so
ist doch zu fragen, ob sie im spatromischen Verstindnis, auf dem ja
auch ihre Fassung bei Th beruht, einen rechten Sinn ergeben. Denn es
ist zwar sinnvoll, die unkonsekrierten Gaben, wenn sie auch prolep-
tisch Brot des Lebens und Kelch des Heiles genannt werden, Gott
darzubieten. Es ist auch sinnvoll, Christus als unser Opfer Gott dar-
zustellen. Aber es ist kaum sinnvoll, Christus als Brot des Lebens und
Kelch des Heiles Gott darzustellen. In dieser Higenschaft kann er doch
sinnvollerweise nur von (Gott uns geschenkt, von uns aber weder Gott
dargebracht noch dargestellt, sondern nur von ihm empfangen wer-
den. Bischof Herzog, der ja von den gleichen Voraussetzungen aus-
ging wie Th, hatte unter diesen Umstdnden doch das bessere litur-
gisch-theologische Empfinden, wenn er auf die Wendung verzichtete.

Die Verschiebung der Bitte um gnidiges Herabschauen auf die
Gaben mit dem Hinweis auf die Opfer Abels, Abrahamsund Melchise-
deks vor den Einsetzungsbericht in S geht zweifellos ebenfalls auf das
spatromische Kanonverstandnis zuriick. Bischof Herzog betrachtete
es offensichtlich als unpassend, dass um Gottes wohlgefilliges Hernie-
derblicken auf bereits konsekrierte Gaben gebetet wiirde. Mit dieser
Uberlegung hatte er an sich durchaus recht. Sobald man aber er-
kennt, dass auch an der urspriinglichen Stelle gar nicht konsekrierte
Gaben gemeint sind, fallt auch der Anlass zur Umstellung des Gebe-
tes dahin. Doch ist positiv zu wiirdigen, dass S das Gebet wenigstens



— 39 —

bewahrt hat. Dass die Eucharistie die Erfiillung der alttestament-
lichen Opfer bildet, ist ein wichtiger Gedanke. Da wir in ihr durch un-
ser Tun mit Brot und Wein das vollkommene Opfer Christi selbst vor
Gott vergegenwirtigen, finden die unvollkommenen, vorbildhaften
Opfer des Alten Bundes inihrihre Erfillung. Oder, anders gesagt, wie
das Opfer Christi, so ist auch die Vergegenwirtigung seines Opfers die
Erfillung der alttestamentlichen Opfer.

Positiv zu bewerten ist auch, dass S die zahlreichen vorbereiten-
den Darbringungsgedanken des romischen Kanons auslisst. Nur hat
es leider die dadurch gebotene Méglichkeit nicht benutzt, um den
Einsetzungsbericht direkt an die Danksagung anzuschliessen, wie es
der Entwurf Michaud getan hatte!®”. Der Hauptgrund, dass S dem
nicht folgte, war offenbar die Wandlungsbitte oder Epiklese, die
man sich, im spétromischen Kanonverstindnis befangen, nur vor
dem Einsetzungsbericht vorstellen konnte.

Ubrigens hat 'S durch die Einfiigung des « Supra quae» — «Blicke
also» unmittelbar nach dem Sanctus nun doch einen Gedanken aus
dem Darbringungskreis anstelle der beseitigten anderen eingefiihrt.
Aufs Ganze gesehen, entsteht der Eindruck, dass die entscheidende
Darbietung der Gaben im Offertorium stattfindet, da in der Ana-
mnese von ihr keine Rede mehr ist und das «Supra quae» — «Blicke
also» sie voraussetzt. Eine solche Konzeption entspricht zwar der
agyptischen Tradition seit Serapion, steht aber im Gegensatz zur
Auffassung aller anderen Liturgien einschliesslich der romischen.

Wenn Th' am Anfang des Kanons die Bitte «Allerbarmender
Vater, so nimm denn auf und segne diese Gaben und dies heilige
Opfer» behalten hat, so ist das nicht konsequent, da doch sonst die
Darbringungsgedanken vermieden sind. Der Grund ist wahrschein-
lich, dass Th! nach dem Vorbild des romischen Kanons hier auch
die Firbitten folgen lisst. An dieser Stelle von Opfer zu sprechen,
kann sich zwar auf manche Ausdriicke von alten Liturgien und
Kirchenviitern berufen, fithrt aber leicht zu dem Missverstdndnis,
dass die materiellen Gaben von Brot und Wein das eigentliche
Opfer sind. Darum sollte diese Ausdrucksweise besser vermieden
werden. Als die Gaben noch von der Gemeinde gespendet wurden,
konnte der Ausdruck Opfer in diesem Zusammenhang leichter rich-
tig verstanden werden. Aber diese Voraussetzung ist ja heute nicht
mehr gegeben.

137 8. Anhang.



SN | S

S hat, wie die Darbringungsgedanken, so auch die Fiirbitten
des romischen Kanons vor dem Einsetzungsbericht entfernt. Die
Fiirbitten fiir die Lebenden und das Gedéchtnis der Heiligen fan-
den mit dem Memento mortuorum und dem Nobis quoque zwi-
schen der Kommunionbitte und der Schlussdoxologie ihren Platz.
Das ist nicht so verkehrt, wie es heute manchmal angesehen wird.
Es wird zwar mit Recht eingewendet, dass die Fiirbitten im Kanon
ein spaterer Einschub und ein Fremdkorper sind und dass durch sie
ein zu grosser Abstand zwischen dem Hauptteil des Eucharistiege-
betes und der Kommunion entsteht. Aus diesen Griinden ist der
Forderung zuzustimmen, bei einer heutigen Reform die Fiirbitten
ganz aus dem Kanon herauszunehmen. Anderseits sollte aber ge-
rechterweise auch nicht iibersehen werden, dass es einen sehr posi-
tiven Sinn hat, wenn im Anschluss an die Kommunionbitte der
Blick in den Firbitten auf die ganze Gemeinschaft der Heiligen im
Himmel und auf Erden ausgeweitet wird. Durch die Kommunion
treten wir ja nicht nur mit Christus in Gemeinschaft, sondern auch
mit den Briidern und Schwestern, wir feiern das Abendmahl
nicht nur fiir uns, sondern auch fiir sie. Das kommt gut zum
Ausdruck, wenn auf die Kommunionbitte Gedéichtnis der Heiligen
und Fiirbitten fiir Verstorbene und Lebende folgen. Wenn es schon
Firbitten im Kanon gibt, dann ist ihre Stellung nach der Kommu-
nionbitte am sinnvollsten. Sie entspricht auch am besten der
Struktur des jidischen Dankgebetes nach der Mahlzeit, dessen
Schlussteil die Bitten fir Stadt und Volk Gottes enthélt. Da aber
die Fiirbitten die Gewichtsverteilung im Kanon, in dem die Dank-
sagung den Vorrang haben sollte, zugunsten der Bitten verschie-
ben, sollten sie am besten ganz herausgenommen und ins Offerto-
rium gestellt werden.

Was die Epiklese betrifft, hatte die Abhingigkeit der altkatho-
lischen Liturgiereform vom spatromischen Kanonverstindnis &hn-
lich ungliickliche Folgen wie in der Frage der Oblation. Wahrend
« Quam oblationem» zu einer Geistepiklese vor dem Hinsetzungsbe-
richt ausgestaltet wurde, fand das «Supplices» in S und Th'! keine
seiner Bedeutung im rémischen Kanon entsprechende Wiedergabe.
Sein erster Teil wurde ganz fallengelassen, und aus seinem zweiten
Teil, von «ut quotquot» an, wurde eine selbstédndige Bitte fiir die
Kommunikanten gemacht, die sich nicht mehr an eine Bitte fiir die
Gaben anschliesst. Damit ist nicht nur gegeniiber der dltesten
Struktur des Fucharistiegebetes, wie wir sie bei Hippolyt kennen-



— 4] —

lernten, sondern auch gegeniiber dem réomischen Kanon eine ent-
scheidende Verinderung eingetreten. An der Stelle, wo im rémi-
schen Kanon das endgiltig-abschliessende epikletische Gebet, das
«Supplices», steht, findet sich keine Kpiklese mehr, sondern nur
eine einfache Kommunionbitte. Dafiir steht an der Stelle des vorbe-
reitend-epikletischen Gebetes des « Quam oblationem» eine aus-
driickliche Geistepiklese als die einzige Fpiklese des Kanons von S
und Th!. Das entspricht allerdings der anderen, bereits besproche-
nen Erscheinung, dass die endgiiltig-abschliessende Darbietung der
Gaben in der Anamnese des rémischen Kanons in S und Th wegge-
fallen ist und nur die vorlaufig-vorbereitende im Offertorium er-
halten blieb, in S auch noch die Bezugnahme auf sie in «Blicke
also» (¢Supra quae») an der Stelle des romischen «Te igitur». Wenn
im rémischen Kanon durch die Einschiebung von vorbereitenden
Darbringungs- und Epiklesegedanken, sowie von Fiirbitten vor
dem KEinsetzungsbericht die urspriingliche Struktur des Hochgebe-
tes stark veréindert worden war, so war wenigstens der Komplex
Einsetzungsbericht — Anamnese mit Gabendarbietung — Bitte fiir
die Gaben und, davon abhingig, fir die Empféanger der Gaben,
(Epiklese), erhalten geblieben. Nun aber werden Gabendarbietung
und Bitte fiir die Gaben herausgebrochen und damit auch dieser
Komplex zertriimmert. Dafiir wird die an sich schon problemati-
sche Vorwegnahme von Darbietung und Epiklese im Offertorium
bzw.im « Quam oblationem» zur eigentlichen und einzigen Darbie-
tung und Epiklese erhoben. Wahrend man im rémischen Kanon bei
Ausscheidung der Einschiihe wieder die urspriingliche Struktur er-
hélt, so braucht es bei den neuen Hochgebeten dazu viel komplizier-
tere OUperationen.

Alle diese Vergleiche zwischen 5, Th' und dem rémischen
Kanon sind allerdings nur unter einer ganz bestimmten Bedingung
richtig, ndmlich dass der r6mische Kanon im alten Sinn verstanden
wird. Im spéatabendlindischen Versténdnis dagegen sind schon alle
die Verinderungen enthalten, die wir bei S und Th® feststellten.
Der Unterschied ist nur, dass sie in der altkatholischen Liturgiere-
form des 19. Jahrhunderts auch den Text umgestaltet haben, wih-
rend sie im spétromischen Kanonverstindnis nicht im 'le\:t son-
dern nur in der Interpretation enthalten waren.

Gegentiber dem spitabendiindisch verstandenen romischen
Kanon weisen S und Th?! aber auch gewisse Vorziige auf. Sie sind
klarer, der spatabendlindische Gedankengang erscheint bei ihnen



— 42

konsequenter durchgefiihrt. Das ist ganz natiirlich, wenn man be-
denkt, dass sie von vornherein von dieser Auffassung her konzipiert
sind, wihrend der rémische Kanon anders konzipiert ist und erst
nachtriglich in diesem Sinn uminterpretiert wurde. Die falsche
Idee einer dinglichen Darbringung von Leib und Blut Christi
kann bei S und Th' weniger leicht aufkommen als beim spéat-
abendlandisch verstandenen romischen Kanon. S enthilt zudem
tiefe theologische Gedanken in engem Anschluss an biblische
Aussagen. Allerdings ist die Ausfiihrung der Gedanken dem Gei-
ste der damaligen Zeit entsprechend oft zu lehrhaft und er-
innert manchmal an den Stil einer Kommunionandacht. Es han-
delt sich sehr stark um ein Kreisen frommer Gedanken um ein
bestimmtes Zentrum. Dieses Zentrum ist die Konsekration, die
Wandlung, die als nicht allein durch die Einsetzungsworte, aber
auch nicht durch das ganze Hochgebet, sondern durch Epiklese
und Einsetzungsworte vollzogen betrachtet wird. Das geht vor
allem aus der Uberschrift «Konsekration» fiir den Abschnitt
nach dem Sanctus bis zum Schluss des Einsetzungsberichtes deut-
lich hervor. Diese Auffassung steht der altkirchlichen immerhin
ndher als die spatabendldndische Theorie von der Konsekration
durch die blosse Rezitation der Einsetzungsworte. Um das Zen-
trum der so verstandenen Konsekration kreisen nun in S vorher
und nachher fromme, gewiss auch biblische und theologisch wert-
volle Gedanken iiber die Erlosung und ganz besonders iiber den
Sinn der Abendmabhlsfeier.

Dem altchristlichen Eucharistiegebet ist diese zyklisch-krei-
sende Tendenz fremd. Die Konsekration erscheint in ihm nicht als
Mitte, um die die Gedanken kreisen, sondern als Ziel, auf das das
ganze (zebet hingeordnet ist. Dieses schreitet von der Danksagung
iiber die Darbietung fort zur Epiklese, in der Konsekration und
Kommunion als das Ziel der Handlung ausgesprochen werden, und
findet in der Doxologie seinen Abschluss. Einem solchen Euchari-
stiegebet eignet eine Dynamik, die dem eher statischen Charakter
von S vollig fehlt. In den alten Anaphoren geht eine Handlung vor
sich, wihrend man in S viel weniger den Eindruck einer Handlung
als einer Betrachtung hat. Dem entspricht es, dass auch der Aus-
druck der konkreten Handlung, das «offerimus panem et calicemn,
hier fehlt. In diesen Punkten ist S ebenso wie im Verstindnis der
Kanonstruktur ein Kind seiner Zeit. Besonders storend wirkt sich
das in der Anamnese aus. Diese ist in der liturgischen Tradition nur



— 43 —

eine kurze Zusammenfassung des Heilswerkes, eine «Kurzana-
mnese»'®8, wihrend die ausfiihrliche Anamnese in der Danksagung
bis und mit den Einsetzungsworten geschieht. In S ist aber die
«Kurzanamnese» zu einer langen Betrachtung zerdehnt. Man kann
sich auch fragen, ob in S nicht zuviel und in zu lehrhafter Weise
vom Opfer Christi die Rede ist. Bereits A.Thiirlings hat dies 1911
angedeutet!5?,

Th? ist weniger statisch-kreisend und lehrhaft als S, aber auch
theologisch weniger reich. Vom Opfer Christi ist nicht so ausgedehnt
die Rede, aber der Opferbegriff durch die Bezeichnung der Gaben als
Opfer sogleich nach dem Sanctus und das Fehlen der Darbietung in
der Anamnese verundeutlicht. Es entsteht auf diese Art der Kin-
druck, das eigentliche Opfer geschehe im Offertorium. Dass Th! die
Firbitten fiir die Lebenden und das Gedéchtnis der Heiligen nach
dem romischen Vorbild vor dem Einsetzungsbericht einfigt, macht
seinen Kanon, aufs Ganze gesehen, zerrissener als den von S.

Th? folgt in der Anamnese und der Oblation Th!, hat jedoch
«Supra quae» und « Supplices» nach dem romischen Kanon beibehal-
ten. An der Ubersetzung des « Supplices» scheinen mir zwei Punkte
fragwiirdig zu sein. «Iube haec perferri» wird wiedergegeben durch
«lass dieses Opfer ... hinauftragen». « Opfer»ist aber ein so gewichtiges
Wort, dass es sich zur Ubersetzung des ganz allgemeinen «haec»
schwerlich eignet. Man muss zwar im Deutschen zu «haec» etwas er-
ginzen, aber es sollte ein allgemeinerer Ausdruck sein, etwa «diese
Gabeny. Die Ubersetzung mit « Opfer» entspricht natiirlich besser der
spatromischen Theorie, da sie die Schwierigkeit, die das unbestimmte
«haec» ihren Anhéingern bereitet, beseitigt. Den zweiten schwachen
Punkt sehe ich in der Ubersetzung von «ex hac altaris participa-
tione» durch «in dieses Altares Gemeinschaft». Dabei kommt zu-
wenig zum Ausdruck, dass wir Leib und Blut Christi vom himmli-

_schen Altar empfangen, wie das im «ex» des lateinischen Originals
enthalten ist.

D2 tibersetzt die fraglichen Stellen wie Thl. Ausserdem gibt es
«Supra quae» mit «auf dieses Opfer» wieder. Daran ist im wesent-
lichen die gleiche Kritik anzubringen wie an der Ubersetzung
«Opfer» fiir <haecr im «Supplices». Hs ist zwar im lateinischen
Original vorher vom Opfer, ¢hostia», die Rede, aber «Supra quae»

158 ¢ Kurzanamnese» nach K.Amon.
159 TKZ 1 (1911), 366.



— 44 —

kann sich nicht darauf beziehen, da es ja nicht «Supra quam»
heisst. Die allgemeinere Ubersetzung «auf diese Gaben», wie sie
auch Th? hat, entspricht besser dem Urtext.

Auffillig ist die Ubersetzung von «iube haec perferri ... in su-
blime altare tuum» in D*: «lass dieses Opfer dargebracht werden ...
auf deinem himmlischen Altar». Dazu erklart Pursch, auf den D?
wohl hauptsichlich zuriickgeht, dass «perferri» ein mpoopéperv der
griechischen Vorlage erkennen lasse und daher mit «darbringen»
tibersetzt werden miissel®. « Perferre»heisst jedoch «hintragen, tiber-
bringen», nicht «darbringen». Das Lateinische miisste also die
griechische Vorlage falsch iibersetzt haben. Hs besteht aber kein
Grund, dies anzunehmen, vielmehr sprechen die griechischen Paral-
lelen des Gebetes dafiir, dass nicht ein Darbringen auf dem himmli-
schen Altar, sondern ein Ubertragen auf ihn gemeint ist. Es ist dort
namlich durchgehend von npocdééacdar eic 10 émovedvioy (oder
dmepovodvior) Jvciactiorov die Redel®. Das zeigt, das «perferri .
in sublime altare tuum» den urspriinglichen Gedanken richtig wieder-
gibt, withrend «suscipias in sublimz altar: tuo» (De sacr) von der all-
gemeinen Uberlieferung abweicht, was im Lateinischen leichter mog-
lich ist, da sich hier nur der Kasus indert, wihrend im Griechischen
auch die Priaposition ¢i¢ durch eine andere ersetzt werden miisste.
Die Kasusinderung in De sacr hat allerdings so lange keine grosse
Bedeutung, als daraus nicht abgeleitet wird, dass «perferri» mit »dar-
bringen» iibersetzt werden miisse. '

Die Reihenfolge der Gebete «Supra quae» und «Supplices» ist
in D2 umgekehrt worden. Das erinnert an De sacr, wo ebenfalls zu-
erst vom himmlischen Altar und danach von den alttestamentlichen
Typen des eucharistischen Opfers die Rede ist. Doch ist der Zusam-
menhang in De sacr anders, da das Ganze nur einen einzigen Satz
bildet und nur um die Aufnahme, aber nicht um gnédiges Herab-
blicken gebetet wird. Wenn man jedoch die Aufteilung auf zwei
Satze, wie sie sich im romischen Kanon findet, tibernimmt, miisste
man meines Erachtens auch die Reihenfolge des romischen Kanons
beibehalten. Die Umstellung von D2 fithrt zu einigen Unzulénglich-
keiten. Der Blick geht jetzt in der Anammnese auf die Gaben auf
dem irdischen Altar, im «Supplices» auf den himmlischen Altar
hinauf, dann wieder herab («ut quotquot» und «Supra quaes:

160 TKZ 59 (1969), 7.
161 Zusammenstellung bei Lietzmann, a.a.0., S.82 f., 90 ff.



— 45 —

«Blicke gnédig nieder») und zuletzt setzt mit der Annahmebitte
wieder eine Aufwirtsbewegung an. Es ergibt sich so ein etwas un-
ruhiges Auf und Ab. In der Anordnung des romischen Kanons
herrscht dagegen eine grosse Linie: zuerst ruht der Blick auf dem
irdischen Altar (Anamnese und «Supra quae»), erhebt sich dann
zum himmlischen («Supplices») und kehrt sachgeméiss nur in Hin-
sicht auf den Kommunionempfang wieder nach unten zuriick.
Wenig vorteilhaft scheint mir auch, dass in der Relhenfoloe von D2
im «ut quotquot» der Blick bereits auf die Kommunion als Ziel der
(Gabendarbringung gerichtet und danach im «Supra quae» wieder
auf Darbietung und Annahme der Gaben zuriickgelenkt wird. Die
Kommunionbitte miisste sich doch unabhéngig von der Reihen-
folge von «Supra quae» und «Supplices» an den ganzen Komplex
dieser beiden Gebete anschliessen und nicht zwischen ihnen stehen.
Anderseits lasst sich «ut quotquot» wegen der Bezugnahme auf den
himmlischen Altar nicht an «Supra quaes, sondern nur an « Suppli-
ces» anfiigen. Die Umstellung fithrt also in eine Sackgasse. Ist es
tibrigens sehr sinnvoll, nochmals um Annahme zu bitten, wenn schon
vorher um die Aufnahme der Gaben auf den himmlischen Altar
gebetet, worden war ? Wenn Bitten mit dhnlichem Inhalt aufeinan-
der folgen, sollten doch die weniger weitgehenden am Anfang ste-
hen und die am weitesten gehende den Abschluss machen.

Wenn S und Th! gegeniiber dem spitabendlindisch verstande-
nen réomischen Kanon, wie wir gezeigt haben, gewisse Vorziige be-
sitzen, so haben sie auch gegeniiber dem richtig verstandenen rémi-
schen Kanon nicht nur Nachteile. Zu den Méngeln des romischen
Kanons gehort das Ubergewicht der Darbietung der Gaben und das
Fehlen ciner Heilig-Geist-Epiklese. Beide Mangel wurden in S und
Th! beseitigt, wenn auch die Art, wie das geschah, uns aus den wei-
ter oben dargelegten Griinden nicht in jeder Hinsicht befriedigen
kann. Dass das Fehlen einer Geistanrufung im romischen Kanon
ein schwerwiegender Mangel sei, wird zwar vielfach bestritten. Wir
sagten bereits, dass das Vorhandensein einer Epiklese nach der
Anamnese wichtiger sei als die ausdriickliche Nennung des Heiligen
Geistes. Aber ganz ohne Bedeutung scheint uns die Frage doch
nicht zu sein. Jungmann'%® beruft sich zwar darauf, dass die Geist-
epiklese sich ja auch im Orient erst im Laufe der Zeit, wenn auch

162 Um die Reform des réomischen Kanons, in: Liturgisches Jahrbuch
17 (1967), 1-17.



46 —

ziemlich frith, entwickelt habe®3. Aber diesem rein geschichtlichen
Argument Jungmanns wird man doch eine andere Uberlegung ent-
gegenhalten miissen. In der allerersten Zeit der christlichen Kirche
war die theologische Ausdeutung des christlichen Glaubens noch in
vieler Hinsicht sehr wenig entfaltet, so dass es nicht iberraschen
kann, wenn im Eucharistiegebet auch von der Weihe der Gaben
durch den Heiligen Geist nichts gesggt wurde. Anderseits war in
jener Zeit das Bewusstsein, dass das ganze Leben der Kirche im
Heiligen Geist begriindet ist, sehr stark, so dass auch das Fehlen
einer ausdriicklichen Erwihnung seines Wirkens im Eucharistiege-
bet nicht die Gefahr mit sich brachte, dass man seine Bedeutung
iibersehen héatte. Ganz anders liegen die Dinge aber, wenn in einer
spiteren Zeit, in der andere Aspekte des Glaubens und in Rom ge-
rade auch die Lehre von Kirchenregierung und rechtlicher Amtsge-
walt in der Kirche hoch entwickelt sind, iiber das Wirken des Hei-

163 Wanterswyl, a.a.0., S.31, stellt, wie auch viele andere, die Dinge
ganz schief dar. Er sagt, infolge der pneumatologischen Streitigkeiten Ende
des 4.Jahrhunderts im Orient «baute man, den Epiklese-Charakter des gan-
zen Messkanon ausser acht lassend, die Stelle nach der Anamnese, die um
die Gnade des Ceistes bat, aus zu einer Epiklese im neueren, technischen
Sinne, setzte sie an die Stelle, die dem rémischen ,Supplices’-Gebet ent-
spricht und betonte ihr Giewicht so sehr, dass sie den Einsetzungsworten
iibergeordnet und als zur Konsekration notwendig betrachtet wurde». Ils sei
«deutlich, dass die orientalische Ubung die Neuerung darstellt, freilich so
lange keine wesentliche, als sie nicht fiir die Konsekration unerldsslich gilt».

In Wirklichkeit wird der Epiklese-Charakter des ganzen Hochgebetes
durch die Epiklese im engeren Sinn nicht zuriickgedréngt, sondern gerade
deutlich gemacht. Einen Gegensatz zwischen der alten Geistbitte nach der
Anamnese und der voll entwickelten Wandlungsepiklese zu konstruieren ist
Willkiir. Bereits jene alte Geistbitte wie bei Hippolyt ist eine echte Epiklese
und die ausgebaute Wandlungsepiklese nur ihre organische Weiterentwick-
lung. Die orientalischen Liturgien haben die alte Bitte um die Geistsendung
auf die Gaben zu einer Wandlungsbitte ausgestaltet, die romische dagegen
an einer Stelle, wo nach Winterswyls eigener Auffassung urspriinglich gar
kein epikletischer Gedanke, ja iiberhaupt keine Bitte, sondern nur Danksa-
gung stand, eine Wandlungsbitte eingefiihrt. Und da ist es «deutlich, dass
die orientalische Ubung die Neuerung darstellt»! Eine merkwiirdige Logik.
Es liegt auf der Hand, dass nur konfessionelle Voreingenommenheit gegen-
tiber der Ostkirche zu einem so krassen Fehlurteil fithren konnte. Und dies
hatte Winterswyl zweifellos nicht von selbst entwickelt, sondern von anderen
tibernommen. Auch die heftige Ablehnung des Entwurfes Michauds, den
Winterswyl als reine Gelehrtenkonstruktion bezeichnet, die nirgends in
lebendiger Tradition stehe, geht wohl fast nur auf die Animositét gegen die
echte und unzweideutige altkirchliche Iipiklese zuriick. Michaud steht aller-
dings nicht in der Tradition des spiatrémischen Kanonmissverstindnisses,
Nur wenn das ein Fehler ist, hat Winterswyl recht.



ligen Geistes so vollstindig geschwiegen wird wie im rémischen
Messkanon. Und das ausserdem noch in einer Zeit, in der sogar die
Christen das Bewusstsein, dass alles wahrhaft kirchliche Leben im
Heiligen Geist gegriindet sein muss, weitgehend verloren haben.
Unter diesen Umsténden ist das rechte Gleichgewicht im christ-
lichen Glauben gestort, und das Fehlen einer Heilig-Geist-Epiklese
und Heilig-Geist-Theologie im rémischen Messkanon muss, wenn
schon nicht als schwerer, so doch als Mangel bezeichnet werden.

Im Lichte der obenstehenden Ausfithrungen betrachtet, ist die
seinerzeitige Einfithrung einer ausdriicklichen Heilig-Geist-Epiklese
in die christkatholische Messliturgie, auch wenn sie an einer fal-
schen Stelle geschah, trotzdem eine positive Tat gewesen, deren
Bedeutung voll gewiirdigt werden soll.

Als Vorzug von S muss auch die stiarker biblische Ausrichtung
betrachtet werden. Einen Hauptmangel des romischen Kanons tei-
len S und Th! allerdings mit ihm, nimlich die Absprengung des
Einsetzungsberichtes.

Bei aller Kritik am rémischen Kanon sollte man doch auch
seine Vorteile nicht iibersehen. Dazu gehort die starke Akzentuie-
rung der Handlung, des Tuns. Hier hat man nie den Eindruck, es
gehe bloss um ein Kreisen frommer Gedanken, sondern man spiirt
immer, es geschieht etwas, das Ganze ist ein betendes Tun, Aktion,
Handlung. Aber auch die aszendentale Kpiklese hat eine positive
Seite, obschon wir im allgemeinen die Geistepiklese vorziehen.
Wenn im «Supplices» das Wirken des Heiligen Geistes unklar
bleibt, so kommt anderseits die Bezogenheit unseres Gottesdienstes
auf den himmlischen Gottesdienst schén zum Ausdruck: vom
himmlischen Altar empfangen wir ja nach der Aussage des « Suppli-
ces» Leib und Blut Christi.

Unsere Untersuchung hat gezeigt, dass das spiatabendlandische
Kanonverstindnis die Hauptursache der Mingel der altkatho-
lischen Kanonreform des 19.Jahrhunderts war. Von daher ent-
stand eine Verlegenheit nach der anderen: Kann man konsekrierte
Gaben als Leib und Blut Christi darbringen ? Kann man um wohl-
gefalliges Herabblicken Gottes auf konsekrierte Gaben bitten ? Wie
soll man das «Supplices» als Bitte fiir konsekrierte Gaben verste-
hen ? Aus diesen Verlegenheiten half man sich durch Umbildungen,
durch Umstellungen, und durch die Auslassung des ersten Teils des
zSupplices », womit man den Nebensatz «ut quotquot» seines regie-
renden Hauptsatzes beraubte und die Hauptaussage des «Suppli-



— 48 —

ces» iber den Empfang der geheiligten Gaben vom himmiischen
Altar unterdriickte. Die Bitte fiir die Gaben, aus der sich nach
romischer und ausserrémischer liturgischer Tradition die Kommu-
nionbitte erst ergibt, findet sich nun ausschliesslich in der Epiklese
vor dem Kinsetzungsbericht, ohne jeden Zusammenhang mit der
Kommunionbitte des selbstédndig gewordenen «ut quotquot». Der
Zusammenhang der Kommunionbitte mit der Bitte fiir die Gaben
ist unter diesen Umsténden nur mehr fiir den Liturgieforscher zu
erkennen. Auf das spatabendlindische Kanonverstindnis und die
aus ihm geborenen Umbildungen und Umstellungen geht aber
wenigstens zum Teil auch die statisch-kreisende Tendenz von S zu-
riick. Auch kann die Verlegenheit beim Opferbegriff trotz allen Um-
bildungen nicht iiberwunden werden, da man, sofern man das spét-
abendlindische Kanonverstindnis zugrunde legt, nur die Wahl hat,
entweder eine mehr oder weniger dingliche Darbringung von Leib
und Blut Christi in konsekrierten Gaben anzunehmen oder mit der
gesamten liturgischen Tradition in Widerspruch zu geraten, die die
oblatio, mpoopoga der Gaben nach dem Einsetzungsbericht bezeugt.

Unsere Kritik gilt naturgeméss auch fiir die neuen rémischen
Hochgebete, deren Aufbau im grossen und ganzen dem von S ent-
spricht. Der stark betrachtende Charakter von S ist in ithnen zwar
weniger entwickelt, aber die Unterschiede, deren genauere Bespre-
chung ausserhalb des Rahmens dieser Arbeit liegt, betreffen doch
eher Einzelziige als die Gesamtstruktur.

Die Reformvorschlige, die vor der Ausarbeitung der neuen
Hochgebete von romisch-katholischer Seite verdffentlicht worden
waren, hitten eine bessere Lisung erwarten lassen. Es seien hier die
Ausfithrungen von Hans King!% Karl Amon'$®, Cipriano Vagag-
gini'®® und den beiden romischen Theologieprofessoren Corrado
M.Berti und Ignacio M.Calabuig!®? erwahnt. Kiing forderte vor
allem die Wiederherstellung eines Eucharistiegebetes nach dem
Vorbild Hippolyts. Auch Amon erklirte, «Hippolyt bedeutet
Grundgesetz und Ordnungsprinzip fiir den Messkanon»'68. Von der

164 Tn «Wort und Wahrheit» 1964.

165 Gratias agere. Zur Reform des Messkanons, in: Liturgisches Jahrbuch
15 (1965), 79-98.

166 T1 Canone della Messa e la riforma liturgica. Problemi e progetti.
Turin 1966.

167 Due progetti di canone eucaristico per il rito romano nella luce ecw-
menica, in: Ephemerides liturgicae LXXXT (1967), 1-69.

168 A.a.0., S.86.



49 —

Wandlungsbitte, die der romische Kanon vor den Einsetzungswor-
ten hat und die bei uns zur Geistepiklese ausgestaltet wurde, sagt
Amon, dass ihre Beibehaltung «auf Kosten der einheitlichen Dank-
sagung im Hochgebet» nicht vertretbar seil®. Die meines Erach-
tens einzig mogliche Losung, nimlich die Epiklese in Ubereinstim-
mung mit der liturgischen Uberlieferung im Osten und im Westen
nach die Einsetzungsworte zu stellen, kommt fiir Amon allerdings
auch nicht in Frage. Denn dieses Gebet «erbittet die Verwandlung
der Gaben und kann daher nur vor der Wandlung stehen»'*’. Die
Wandlung ist aber auch fiir Amon mit den Einsetzungsworten voll-
endet. Das ist auffallend, weil er vorher selbst von dem «Hiatus»
spricht, «der zwischen der alten und der sich seit des heiligen
Ambrosius Schrift ,De sacramentis‘ durchsetzenden Konsekrations-
lehre offensichtlich klafft: Wéhrend die dlteren Texte die Danksa-
gung als solche konsekratorisch verstanden, kam es spéater zur
Konsekration durch die blosse Rezitation der Deuteworte Jesu»170.

Amon ist sich also des Gegensatzes zwischen der alten und der
spatromischen Auffassung durchaus bewusst, befindet sich aber
doch so sehr im Sog der letzteren!?!, dass er eine Konsekrations-
bitte nach den Einsetzungsworten fiir unméglich halt und sie lieber
ins Offertorium verlegen mochte. Dort ist sie aber in liturgiege-
schichtlicher wie sachlicher Hinsicht gewiss fehl am Platz, da sie an
jener Stelle die Vorwegnahme (Prolepse) eines Gedankens bedeutet,
der erst spiter im eigentlichen eucharistischen Hochgebet, und zwar
nach den Einsetzungsworten und der endgiiltigen Empfehlung
(¢«Darbringung») der Gaben an Gott, seinen rechten Ort hat.

Berti und Calabuig treten fiir eine ungebrochene Danksagung
und eine Geistepiklese nach dem Einsetzungsbericht ein!72. Vagag-
gini hatte die Vielheit und Unordnung epikletischer Elemente im
romischen Kanon kritisiert. Abgesehen von der Wandlungsepiklese

169 A.a.0., S.93.

170 A.a.0., S.88 f.

171 Seine Haltung lédsst sich vielleicht so erkldren, dass er als konsekra-
torisches Dankgebet nur die Danksagung im engeren Sinne betrachtet, die
auch nach der alteren Tradition mit dem Einsetzungsbericht aufhoért. Aber
das Dankgebet umfasst doch noch einige Elemente, die zwar nicht mehr
Danksagung im engeren Sinne sind, aber mit ihr so eng verbunden sind, dass
sie ein einziges Ganzes bilden. Und dieses Ganze des Dankgebetes, der
evyagiotia, ist doch gemeint, wo die alten Texte die «Eucharistie» konse-
kratorisch auffassen.

172 A a.0., besonders 3.8 f., 28-39.



(« Quam oblationem») vor den Einsetzungsworten und der Kommu-
nionepiklese (2.Teil des Supplices) nackh ihnen stellten auch der
1.Teil des « Supplices» und der Anfang des «Te igitur» eine angefan-
gene Epiklese dar.

Der «aufsteigenden KEpiklese» des romischen Kanons wirft
Vagaggini Unklarheit vor und meint, dass auf die Bitte um Uber-
tragung auf den himmlischen Altar erst noch die Bitte um Ver-
wandlung, um Erfiillung mit dem Heiligen Geist folgen miisste, be-
vor um den himmlischen Segen aus der Teilnahme an Christi
Fleisch und Blut gebetet werden konne.

Bezeichnend ist nun die Reaktion Jungmanns. Er schreibt:
«Ich weiss nicht, ob irgend jemand in einer solchen Ergénzung an
dieser Stelle, nach der Wandlung, einen Gewinn und nicht eher eine
schwere Belastung des Gebetes erkennen wiirde!”2.» Wenn man
natiirlich alles von der spétromischen Auffassung her, nach der die
Wandlung mit den Einsetzungsworten vollendet ist, beurteilt, kann
man zu keinem anderen Ergebnis kommen. Aber dann kann man
auch nicht den Kanon im urspringlichen Sinn wiederherstellen, der
mit der Auffassung verbunden war, dass er als ganzer, und das
heisst, auch mit den Teilen, die dem KEinsetzungsbericht folgen,
konsekrierende Wirkung habe.

Hier miissen einige Worte iiber die bei den Vertretern der
spatromischen Kanontheorie beliebte Unterscheidung zwischen
Konsekrations- und Kommunionepiklese gesagt werden. Einiges
dazu wurde bereits weiter oben ausgefiihrt, doch sind noch gewisse
Ergédnzungen notig. Jungmann, der hier als Beispiel fur viele ge-
nannt sei, anerkannt zwar die «aufsteigende Epiklese» des romi-
schen Kanons nach den Einsetzungsworten, mochte sie aber als
«Kommunionepiklese» von der «Wandlungsepiklese», wie er sie in
den orientalischen Liturgien nach den Einsetzungsworten und in
der Konsekrationsbitte des romischen Kanons vor den Einset-
zungsworten findet, unterscheiden!?. (Kommunionepiklese» be-
deutet nach dieser Theorie, dass um eine Begegnung der Gaben mit

173 Um die Reform des romischen Kanons. Eine kritische Stellung-
nahme zu C.Vagagginis Entwurfen, in: Liturgisches Jahrbuch 17 (1967),
1-17, S.15. Die orientalische Epiklese wird allerdings trotz allem auch von
der romisch-katholischen Kirche anerkannt und sogar bei den mit Rom
unierten Ostkirchen geduldet. Doch versucht man meistens, sie durch eine
etwas gewaltsame Deutung in Ubereinstimmung mit der spitréomischen Auf-
fagsung zu bringen.

174 Missarum Sollemnia 3Bd. 2, S.292 f., Anm.48.



— 51 —

gottlicher Kraft zum Segen fiir die Kommunikanten gebetet wird,
auch wenn die Gaben bereits gewandelt sind. «Wandlungsepiklese»
meint dagegen ein Gebet um Weihe und Wandlung der Gaben:
dass sie Leib und Blut Christi werden. Nun ist es theoretisch-
begrifflich durchaus méglich, diese beiden Arten von Epiklese zu
unterscheiden. Aber eine andere Frage ist, ob man sie sachlich aus-
einanderreissen kann. Nach altkirchlicher und orthodox-altkatho-
lischer Auffassung ist jedenfalls die Vorstellung, dass zuerst um die
Wandlung der Gaben gebetet und diese vollzogen wiirde und dann
noch nachtriaglich eine gottliche Kraft auf die gewandelten Gaben
zum Segen fiir die Kommunikanten hinzukdme, vollig unméglich.
Denn die Wandlung besteht ja gerade in der Erfiilllung der Gaben
mit der gottlichen Segenskraft fiir die Kommunikanten, wenn sie
sich auch nicht darin erschopft'™. Wandlung von Brot und Wein

175 Deshalb kann uns auch nicht ganz befriedigen, was Berti und Cala-
buig, a.a.0., Ephemerides liturgicae LXXXT (1967), S.30, sagen. Dass sie
die Frage des Wandlungsmomentes offenlassen wollen, ist an und fiir sich
sehr sympathisch. Problematisch scheint uns aber, wenn sie erkldren, der
Heilige Geist, um den in der KEpiklese gebetet wird, konne entweder die
Wandlung bewirken oder auch nur einfach auf den bereits konsekrierten
Leib und das Blut Christi herabkommen, wie er bei der Taufe Jesu im Jor-
dan auf ihn herabkam. Jedenfalls ldsst sich das Zweite nur sagen, wenn man
die Wandlung im Sinn der mittelalterlich-scholastischen Transsubstantia-
tionslehre substanzhaft-materiell auffagsst. Dann wire es theoretisch denk-
bar, dass Brot und Wein zunichst nur substanzhaft-materiell Leib und Blut
Christi wirden und erst nachher der Heilige Geist auf sie herabkime,
Immerhin gibe es auch dann theologische Schwierigkeiten. Denn darf man
einfach annehmen, dass heute dasselbe geschehen kénnte, was bei der Taufe
Jesu im Jordan geschah ? Wir sind doch nicht mehr in der gleichen Situa-
tion. Ist es heute, nachdem Jesus gestorben und auferstanden ist und den
Heiligen Geist in seiner ganzen Fiille empfangen und gesandt hat, noch
denkbar, dass sein Leib und Blut zunichst ohne den Heiligen Geist gegen-
wartig wiirden und dieser erst spéter auf sie herabkéme, wie er seinerzeit bei
der Taufe im Jordan auf den Menschgewordenen herabgekommen ist ?

Ganz unmdglich ist eine solche Vorstellung aber, wenn man die Wand-
lung nicht substanzhaft-materiell, sondern im altkirchlichen und orthodox-
altkatholischen Sinn als ein geistliches Geschehen auffasst, das sich gerade
durch die Erfiillung der Gaben mit dem Heiligen Geist und seiner Segens-
kraft vollzieht. Da bleibt {iberhaupt kein Platz mehr fiir irgendeine Tren-
nung zwischen Wandlung und Erfiilllung mit dem Heiligen Geist. Zur ortho-
doxen Auffassung dieser Fragen ist aus neuerer Zeit in westlichen Sprachen
zuginglich und lesenswert Bischof Alexis von Meudon, Les sacrements:
ponts ou murs entre 1’Orthodoxie et Rome, in: Messager de I’Exarchat du
Patriarche russe en Europe Occidentale 13 (1965), 162-185, bes. 180 ff., auf
deutsch: Die Sakramente: Briicke oder Mauer zwischen Orthodoxie und
Rom, in: Orthodoxie heute 1965, Nr.11, 8.1-14, und Nr.12, S.1-10, bes. in
Nr.12, 8.5-7, und ders., Les théologies du sacrifice eucharistique a la



— 52 —

in Leib und Blut Christi hat fir uns iberhaupt nur Sinn, wenn sie
bedeutet, dass die Gaben, weil sie gewandelt sind, uns beim Emp-
fang gottliche Segenskraft vermitteln. Eine Wandlung, die zu-
néachst nicht direkt auf die Kommunion bezogen wire und zu der
die Erfiillung der Graben mit der Segenskraft fiir die Kommunion
erst noch nachtriglich hinzutreten miisste, entspricht zwar einer
lange herrschend gewesenen romisch-katholischen Tendenz, ist aber
vom biblischen und altkirchlichen Denken her unhaltbar. Damit ist
aber auch die Reihenfolge: Konsekrationsbitte (Wandlungsepi-.
klese) — Wandlung — zusétzliche Bitte um Begegnung der Gaben
mit Segenskraft fiir die Kommunion (Kommunionepiklese), als un-
moglich erwiesen. Diese Reihenfolge ergibt sich aber notwendiger-
weise, wenn man den romischen Kanon im spatréomischen Sinn ver-
steht. Von der altkirchlichen Auffassung her koénnen Bitte und
Weihe (Wandlung) der Gaben, Bitte um ihre Erfiullung mit gott-
licher Segenskraft und Bitte um Segen fiir die Kommunion nur in
engstem Zusammenhang miteinander stehen. In letzter Konse-
quenz ist das aber nur bei der Stellung der Epiklese nach den EKin-
setzungsworten moglich. Denn die Bitte um Segen fiir die Kommu-
nikanten, die, wie wir sahen, bis in die alteste Zeit zuriickgeht, steht
auf alle Falle nach den Einsetzungsworten gegen Schluss des Kanons.
Wenn nun Konsekrations- und Kommunionepiklese, die mit jener
Kommunionbitte sachlich so eng zusammengehoren, nicht von ihr
losgerissen werden sollen, miissen sie unmittelbar vor ihr — und das
heisst: nach den Kinsetzungsworten — stehen. Die drei Gedanken:
Sende deinen Heiligen Geist auf die Gaben — damit sie zu Leib und
Blut Christi geweiht werden — damit ihre Empfanger mit Segen
erfilllt werden — gehéren so eng zusammen, dass durch ihre Aus-
einanderreissung die gedankliche Ordnung schwer gestort und gera-
dezu unerkennbar werden muss.

Es ist schade, dass die erwéahnten Vorschlige hervorragender
romisch-katholischer Liturgiker nicht beriicksichtigt wurden. Die
Fragwiirdigkeit der Methode, nach der die neuen rémischen Hoch-
gebete geschaffen wurden, wird besonders beim 2. Hochgebet des
neuen Ordo Missae deutlich. Es lehnt sich stark an Hippolyt an,
aber wahrend dieser einen Rahmen angeben will, in dem fiir die
Hinzelformulierungen Freiheit herrscht, iibernimmt das 2.romische

lumiére de I’Ecriture Sainte et des Péres anciens, in: Messager 16 (1968),
10-40, bes. 11 f., 34 f. (deutsche Ubersetzung in: Orthodoxie heute,
Nr.32/33, S.1-22).



Hochgebet zwar sehr weitgehend wortlich die Formulierungen Hip-
polyts, wandelt seinen Rahmen aber vollig im Sinne des spatrémi-
schen Kanonverstdndnisses um. Die Erweiterung von «offerimus
tibi panem et calicem» bei Hippolyt zu «tibi ... panem vitae et cali-
cem salutis offerimus» im 2.rémischen Hochgebet muss im Zusam-
menhang mit der Umstellung der Epiklese auch als Anpassung an
das spidtromische Kanonverstindnis betrachtet werden, das das
blosse «panem et calicem» schwer ertriagt. Unter anderen Umstén-
den konnte «panem vitae et calicem salutis» natiirlich wie im rémi-
schen Kanon altkirchlich verstanden werden.

Wenn die Kritik, die meines Erachtens an der Struktur der
neuen réomischen Hochgebete und der Hochgebete von S und Th!
gelibt werden muss, im wesentlichen die gleiche ist, wire es doch
falsch, den gleichen Massstab anzulegen. Die historische Situation
der altkatholischen Liturgiereform nach dem 1. Vatikanischen Kon-
zil war eine ganz andere als die der rémisch-katholischen Liturgie-
reform nach dem 2. Vatikanun. Man kann sich heute auf zahlreiche
Ergebnisse der liturgiewissenschaftlichen Forschung stiitzen, die
damals noch lange nicht vorlagen. In Anbetracht dieser Umstinde
drangt sich das Urteil auf, dass wenigstens der Kanon von S, wenn
schon nicht der von Th1 175 fiir die damalige Zeit bedeutend besser
war, als es die neuen romischen Hochgebete im Hinblick auf die
Voraussetzungen unserer Zeit sind. Im Rahmen der zeitbedingten
Grenzen hat S wirklich, wie Winterswyl7¢ es ausdriickt, «eine aus-
geprigte und lebendige Eigenart, die als die reife Frucht bischof-
lichen Pneumas und als Ausdruck einer urspriinglichen und kerni-
gen Frommigkeit ganz biblisch ist und dennoch als eine originale
Leistung Bischof Herzogs ... nicht hoch genug gewertet werden
kanny. Wenn heute zu einer Reform der altkatholischen Liturgie
geschritten wird, miissten allerdings meines Erachtens auch die
zeitbedingten Grenzen gesehen werden, was bei Winterswyl nicht
geschieht. Die Aufgabe wire dann, unter Wahrung der biblisch be-
griindeten Intentionen von Bischof Herzog und der iiber die dama-
lige Zeit hinaus wertvollen Elemente seines Kanons zugleich den
seither gewonnenen Erkenntnissen Rechnung zu tragen.

1752 Von Th! wiirde ich nicht sagen, dass es fiir seine Zeit besser gewe-
sen sei als die neuen romischen Hochgebete fiir unsere. Dazu enthilt es zu
viele die Einheit des Kanons stérende Einordnungen nach dem oft auch
noch ungeschickt nachgeahmten Vorbild des rémischen Kanons.

176 A.a.0., S.41.



Anhang

. Entwurf. Deutsches Hochamt der Schweizerischen christkatho-
lischen Kirche. Der Nationalsynode zu Bern am 23. Mai 1877
im Namen der liturgischen Kommission vorgelegt von Pfr. Dr.
J. Watterich. Basel 1877.

. Ordinaire de la Messe proposé par K. Michaud, professeur de
théologie catholique & I'Université de Berne, Vicaire épiscopal.
Berne 1877.

Beide Entwiirfe wurden von der Synode nicht angenommen

(vgl. IKZ 61 [1971], 93).

Deutsches Hochamt
der Schweizerischen christkatholischen Kirche

Nationalsynode zu Bern, 23. Mai 1877
Das Hochamt

A. Eingang

a) Gebetstheil

Priester (indem er sich mit dem Kreuzzeichen bezeichnet):

o=

el

A

S

Im Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes. Volk:
Amen.

Ich will hintreten zum Altare Gottes —,

Zu Gott, der meine Seele erfreut.

Richte, o Gott, mit Erbarmen, sondere mich von der Gemeinschaft der
Unbheiligen, rette mich aus der Macht des Bosen.

Du, o Gott, bist ja meine Stirke! Soll ich denn von Dir verworfen, des
Feindes Spott, in Trauer gehen ?

Nein, lass mir leuchten Dein Licht, Deine Wahrheit, lass sie mich lei-
ten und emporziehen zu dem heiligen Berge, zu dem Gezelte, darin
Du wohnest.

Hintreten will ich zu Gottes Altare, zu Gott, der meine Seele erfreut.
Und preisen, o Gott, will ich Dich, preisen mit Zitherspiel, mein Gott!
Was bist du denn traurig, meine Seele, was betriibst Du Dich?

Auf Gott hoffe, ihn preise mutig, ihn, Deines Angesichtes Heil, Deines
Herzens Gott.

Ehre sei dem Vater und dem Sohne und dem heiligen Geiste.

Wie von Anbeginn, so nun und immerdar und ewig. Amen.

So will ich denn hinzu treten zum Altare Gottes —,

Zu Gott, der meine Seele erfreut.



Gemeindebussakt

TEvSmArRST

o <

V.

Unsere Hiilfe ist im Namen des Herrn —,

Der Himmel und Erde erschaffen hat.

O Gott, wende Dich zu uns und erwecke uns.

Auf dass Dein Volk sich wieder in Dir erfreue.

Zeige uns, o Herr, Deine Barmherzigkeit.

Und wirke Heil an uns.

Herr, erhore unser Gebet.

Und lass unser Flehen zu Dir kommen.

Nimm von uns, wir bitten Dich, o Herr, unsere Missethaten, auf dass
wir mit reinem Herzen Deinem Allerheiligsten zu nahen wiirdig wer-
den, nimm sie hinweg um Christi unsers Herrn willen.

Amen.

. Ich bekenne vor dem allmichtigen, allheiligen Gott, vor allen seinen

Auserwihlten und vor euch Briidern, dass ich gesiindigt habe in Ge-
danken, in Worten und in Werken, durch meine, meine eigne, meine
grosse Schuld (hier schldgt er dreimal an die Brust) und bitte alle Aus-
erwihlten Gottes und euch Briider, zu Gott unserm Herrn fiir mich
um Barmbherzigkeit und Verzeihung zu flehen.

Es erbarme sich deiner der allmichtige Gott, er vergebe dir deine Siin-
den und fiihre dich zum ewigen Leben.

Amen.

Wir bekennen vor dem allmichtigen, allheiligen Gott, vor allen seinen
Auserwihlten und vor dir, Priester, dass wir gesiindigt haben in Ge-
danken, in Worten und in Werken, durch unsere, unsere eigne, unsere
grosse Schuld und bitten alle Auserwihlten Gottes und dich, Priester,
zu Gott unserem Herrn fiir uns um Barmherzigkeit und Verzeihung zu
flehen.

Nachlassung (hier wendet der Priester sich zum Volke und macht iiber
dasselbe das Kreuzzeichen), Lossprechung und Verzeihung eurer Siin-
den verleihe euch der allmichtige und barmherzige Gott!

Amen.

Dankhymnus

(Der Priester intonirt, wie angegeben. Kann derselbe nicht singen, so

spricht er die Eroffnungsworte laut. In letzterem Falle antwortet ihm mit
dem folgenden Vers die eine Hiilfte des Volkes, die andere mit dem folgen-
den und so bis zum Schluss des Hymnus. Im ersteren Falle setzt der Ge-
sangchor den Hymnus fort, sei’s in Choral, oder in Palestrinischer, oder in
moderner Komposition oder mit einer anderen passenden modernen
Hymne. Wihrend dieses Gesanges bleibt der Priester in der Mitte am
Altare stehen.)

E.

Ehre sei Gott in der Hohe!

Chor: Und auf Erden Friede den Menschen, die guten Willens sind.



e BB e

1. Wir loben Dich, wir preisen Dich, wir beten Dich an, wir verherr-
lichen Dich!

2. Wir sagen Dir Dank wegen Deiner grossen Herrlichkeit!

1. O Herr Gott, Konig des Himmels, allmichtiger Vater, Gott!

2. O Herr, Eingeborener Sohn, Jesus Christus!

1. Herr Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters —,

2. Der Du hinwegnimmst die Siinden der Welt: Erbarme Dich unser!

1. Der Du hinwegnimmst die Siinden der Welt: Nimm auf unser Flehen!

2. Der Du sitzest zur Rechten des Vaters: Erbarme Dich unser!

1. Denn Du allein bist heilig,

2. Du allein Herr,

1. Du allein der Allerhéchste —

2. Jesus Christus!

1. Mit dem heiligen Geiste —

2. In der Herrlichkeit Gottes des Vaters!
Alle: Amen.

Kurzgefasstes Tagesanliegen

(Nun wendet sich der Priester, ohne den Altar zu kiissen, zum Volke
um, indem er die Hinde ausbreitet und langsam wieder faltet, und spricht
dabei laut oder singt):

Der Herr sei mit euch!

V. (sprechend oder singend) Und mit deinem Geiste.

P. Lasset uns beten! Erhebe, wir bitten Dich, o Herr, Deine Macht und
komme, auf dass wir durch Deinen Schirm vom drohenden Unheil un-
serer Siinden errettet, durch Deine Hand befreit und selig werden
mogen. Der Du mit dem Vater und dem Heiligen Geiste Gott bist
ewiglich. (Advent I S.)

V. Amen.

b) Der Lehrtheil
Apostelwort (Epistel)
P. Lesung des () Briefes des heiligen () an die ():

Briider!

(Hier das Apostelwort des Tages, oder mit folgendem Eingang eine
Lesung aus dem alten Testamente):

Lesung des () Buches

Lesung des Propheten

(Nur Sdngern und nur wo der Text nicht widerstrebt, ist der gesang-
liche Vortrag von Apostel- und Christi Wort im Recitativ rathsam. Im an-
deren Falle sind die Stiicke einfach vorzulesen. Wo der Altar dem Volke
nahe und die Kirche klein ist, geschehe die Lesung vom Altare oder der
Kommunionbank aus; wo das wegen der Gréosse der Kirche und der Ent-
fernung des Volkes vom Altar nicht angeht, da soll die Lesung auf der Kan-



— 57T —

zel geschehen. In jedem Falle, wo die Lesungen nicht gesungen werden,
soll der Chor nach dem Tagesanliegen sofort das deutsche Graduale oder ein
entsprechendes Lied singen, dessen Ende der Priester entweder am Altare
oder auf der Kanzel stehend abwartet. Hat der Priester die Lesestiicke
schon vor dem Hochamt als Predigteingang auf der Kanzel vorgelesen, so
wartet er, ohne dieselben zu wiederholen, nach dem Tagesanliegen am
Altar stehend das Ende des Gesangstiickes, das dann nicht lange sein darf,
ab. Soll das Kredo gesungen werden, was des Chores Sache ist, dann kann
das Graduale oder sein Ersatz ausfallen. Das Kredo spricht oder intonirt
der Priester nicht : es ist des Volkes Antwort auf den Lehrteil des Amtes und
soll entweder fiir das Volk vom Chor gesungen oder vom Volke selbst, be-
ziehungsweise der Schul- und Christenlehrjugend laut gebetet werden.)

Christi Wort (Evangelium)

P. Der Herr sei mit euch.
V. Und mit deinem Geiste.
P. Wortlaut des heiligen Evangeliums nach (). In jener Zeit... usw.

Das Glaubensbekenntnil3

V. Ich glaube an Einen Gott, den allmichtigen Vater, Schopfer Himmels
und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge. Und an Einen
Herrn Jesum Christum, den eingeborenen Sohn Gottes, Gott von
Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, Einer Wesen-
heit mit dem Vater; durch den Alles gemacht ist; der um uns Men-
schen und um unseres Heiles willen herabgestiegen ist vom Himmel,
und Fleisch geworden vom heiligen Geiste aus Maria der Jungfrau,
und Mensch geworden; gekreuziget fiir uns unter Pontius Pilatus, ge-
litten und begraben; und wieder auferstanden am dritten Tage, der
Schrift gemiss, und aufgefahren in den Himmel, sitzet zur Rechten
des Vaters und wiederkommen wird mit Herrlichkeit, zu richten die
Lebendigen und die Todten, dessen Reiches kein Ende sein wird. -
Und an den heiligen Geist, den Herrn und Lebendigmacher, der vom
Vater und Sohne ausgeht, der mit dem Vater und dem Sohne zugleich
angebetet und verherrlicht wird, der geredet hat durch die Propheten.
~ Und an Eine heilige katholische und apostolische Kirche. Ich be-
kenne Eine Taufe zur Vergebung der Siinden, und erwarte die Aufer-
stehung der Todten und ein ewiges zukiinftiges Leben. Amen.

B. Die Gabenbereitung und Danksagung

(Wihrend das Volk das Kredo spricht oder der Chor es singt, enthiillt der
Priester Kelch und Patene und stellt den Kelch zur Rechten.)
P. (Am Altare sich zum Volk wendend und laut sprechend oder singend):
Der Herr sei mit euch!
V. Und mit deinem Geiste.



P.

V.

— B] —

(Hebt, zum Altare gewendet, mit beiden Hinden die auf der Patene lie-
gende Hostie mit dieser empor und spricht laut):

Nimm auf, o heiliger Vater, allmichtiger ewiger Gott, den demiithig
frohen Dank Deines Volkes fiir alle Gnaden und Segnungen Deiner
schaffenden, erhaltenden und leitenden Giite, den wir, allzeit hilfsbe-
diirftig vor Dir, mit kindlichem Vertrauen darbringen. (Nun legt er die
Hostie auf den Altar.)

‘Amen.

etzt geht der Priester an die rechte Seite des Altars, giesst Wein und
g g

Wasser in den Kelch, kehrt in die Mitte des Altares zuriick und, sobald der
Chor das kurze «Offertorium» oder ein entsprechendes kurzes Lied ausge-
sungen hat, erhebt er den Kelch mit beiden Hianden und spricht laut):

P.

O Gott, der Du die Wiirde des Menschenwesens wunderbar geschaffen
und noch wunderbarer neugeschaffen hast, sende Deinen heiligen und
heiligmachenden Geist iiber uns, auf dass wir durch die Feier, die wir
bereiten, eingehen in die Gemeinschaft mit der Gottheit dessen, der
unserer Menschheit hat theilhaftig werden wollen, Jesu Christi, Dei-
nes Sohnes unseres Herrn!

Weihe, o Herr, unsere Herzen, dass unser Dank und Preis, unser
Opfer und Gebet Dir wohl gefalle, uns aber und Deiner ganzen hei-
ligen Kirche zum Heile gereiche.

Der Weihegesang (Prifation)

(In ithm schliesst sich die im Dankgebet bei der Gabenbereitung noch

verhiillte Absicht, welche dahin zielt, mit dem gegenwiértigen Heiland Dank
zu sagen, erst auf, und so wird der Weihegesang zum Einleitungshymnus

der

WSS

o<

Gabenweihe.)

Der Herr set mit euch!

Und mit deinem Geiste!

Empor die Herzen!

Empor zu dem Herren!

(Die Hinde faltend, mit einer Verbeugung des Hauptes.)

Dank sei dargebracht dem Herrn unserm Gotte!

Wiirdig ist’s und gerecht.

Wahrhaft ist es gerecht, wiirdig und segensreich —, dass wir allzeit und
iberall Dir danken -, heiliger Herr, allmichtiger Vater, ewiger Gott —,
durch Christum unseren Herren; der aufgefahren tiber alle Himmel und
sitzend zur Rechten des Vaters — heute den verheissenen heiligen Geist
zur Kindschaft Gottes ausgegossen hat. — Dess frohlockt mit tiberstro-
mender Freude allumher der Erdkreis, — aber auch die Gewalten der
Engel jauchzen Dir Deines Ruhmes Preisgesang — ohne Ende rufend:

Chor: Heilig, heilig, heilig

Ist der Herr, Gott der Heerscharen!
Voll sind Himmel und Erde Deiner Herrlichkeit!



Hosanna in der Hohe!
Gelobt sei der da kommt im Namen des Herrn!
Hosanna in der Héhe!

C. Die Opferhandlung (Konsekration)

P. (breitet die Hiande aus, faltet sie dann, erhebt das Angesicht gen Him-

mel und senkt es, legt die gefalteten Hinde auf den Altar, beugt sich
tief und spricht laut):
So blicke denn, o mildester Vater, um Christi Deines Sohnes willen
auf uns herab, die wir diese Gaben Deiner Giite Dir auf dem Altare
bieten, auf dass sie, der Weihe gewiirdigt, in Kraft der Worte Jesu
Christi vor Dir ein hochheiliges Opfer werden mégen, Dir zur Ehre,
uns zum Heile.

V. Sende Deinen Geist, den Geist des Lebens und der Liebe, schaffe aus
Gaben der Erde himmlische, verklirte, geistige Opfergaben, aus niede-
rem Brod und Wein wandle und wirke von Deinen heiligen Hohen
herab die Ankunft, das Weilen und Wohnen des zu Deiner Rechten
thronenden eingebornen Sohnes, die Gegenwart unseres himmlischen,
einzigen Hohenpriesters Jesus Christus.*

P. Am Abend vor seinem Leiden, nach dem Mahle, nahm er das Brod in

seine heiligen und ehrwiirdigen Hiénde, erhob die Augen gen Himmel

zu Dir, dem allmichtigen Vater, dankte Dir, segnete (hier iiber die

Hostie das 1) dann, brach und gab es seinen Jiingern, und sprach:

Nehmet hin, esset alle davon, denn dies ist mein Leib, der fiir euch

wird hingegeben werden zur Vergebung der Stinden.

Amen. (Hierauf Knieen, Erheben, Knieen. Dann Ergreifen des Kelches:)

Auf gleicher Weise nahm er auch den Kelch in seine heiligen und ehr-

wiirdigen Hinde, dankte Dir, segnete (1) und gab ihn seinen Jiingern

und sprach:

v

* Kraft der Worte Jesu Christi am Schlusse setnes Abendmahles an die Apostel
«Thut dieses zu meinem Gedichtnis» haben die Apostel und ihre geweihten Nach-
folger, die Priester, das Recht, «dieses zu thun» in der menschlich absolutesten Treue
und Genauigkeit dadurch, dass sie, in den heiligen Bericht der Evangelisten persén-
lich eintretend, diesen Bericht wértlich sprechen und innerhalb desselben das thun,
was ihm gemiss Jesus gethan hat, das sprechen, was Jesus gesprochen hat. Dadurch
ist der Befehl und die Vollmacht Jesu in denkbar striktester Weise erfiillt und dem
Thun und Sprechen des Priesters an Christi statt die gleiche Wirkung, wie bei Chri-
stus selbst, mit unbedingter Gewissheit und Vollkommenheit gesichert. Der Priester
leiht so, weil Christus es ist, der wirkt, nur demiithig diakonierend Hand und
Stimme, er weiss, dass die Worte nicht als seine, sondern als die des Herrn hier zu
sprechen sind. Er spricht eben deshalb die Worte keineswegs als bloss geschicht-
lichen Bericht, sondern als die von Christus selbst stammende einzig authentische
Form, in welcher das wirksame «Thun», wie Christus gethan, erfiillt werden kann.
Den heiligen Geist hat Christus bei der Einsetzung weder selbst angerufen noch die
Apostel zur Wiederfeier anzurufen geheissen. Die Worte Christi wirken, wenn in sei-
nem Namen und Auftrag gesprochen, allein und wirken Alles.



— 60 —

Nehmet hin, trinket alle daraus, denn dies ist mein Blut, das Blut des
neuen und ewigen Bundes, das fiir Viele wird vergossen werden zur
Vergebung der Siinden. Thuet dieses zu meinem GedichtniB.
V. Amen. (Knieen, Erheben, Knieen).
(Die zwei Segnungen unmittelbar vor der Konsekration sind die einzi-
gen. Hierauf singt der Chor ein auf die Gegenwart Christi beziigliches Lied,
danach beginnt das:)

Opfergebet

P. Nun, o allmichtiger ewiger Gott, ist Er wahrlich in unserer Mitte, der
Unbefleckte, der Reine, der Heilige, mit dem wir es wagen diirfen, vor
Dir zu erscheinen, um, Eins geworden mit ihm im Glauben, Dich auch
wieder unseren Vater zu nennen und als Deine demiithigen Kinder um
Gnade und Frieden und Heil zu flehen.

V. O blicke huldvoll herab vom Throne Deiner Herrlichkeit, blicke herab
auf diesen Altar, auf dem nun keine arme fluchbefleckte irdische Gabe,
kein zur Sithne ohnmichtiges Blut, kein irdisch Feuer, kein siindig
Herz, sondern Dein eingeborener Sohn, Jesus Christus selber zu Dir
fiir uns um Erbarmung fleht. Schneeig und golden ist das Gewand, das
seine Gegenwart uns mehr verbirgt, als enthiillt: Du aber, o ewiger all-
schauender Vater, siehst ihn, wie er, im Geiste und in der Wahrheit,
auf dem Altare unter uns wohnt, wie er, als Mensch unser eigenes
hochstes Gut, sich Dir wie am Kreuze, als der ein fiir allemal Gekreu-
zigte zum Siithnopfer hingibt mit unwandelbarer Liebe.

P. O lass dieses Anwaltes treue Fiirsprache uns Deine ganze Huld gewin-
nen, lass iiber dieses von Dir ja gesandten Trosters Opferfeier jenes
Friedensthor sich wieder aufthun, wovon der mildleuchtende Regen-
bogen iiber Noahs Altare nur ein ferner Wiederschein gewesen!

V. Lass uns, von dieses ersehnten, einzigen Erlésers menschlicher und
gottlicher Anmuth {iberwunden, mit aller Segnung und Gnade erfiillt
werden, dass uns das Geheimnif3 des Brodes und des Kelches zum
ewigen Leben, zum unverginglichen Heil gereichen mége.

(Hier tritt, wenn die Zeit es gestattet, der Chor mit einem dem Charak-
ter des Tages und dem Zusammenhang entsprechenden Lied ein.)

Die Bitten
a) Im Gedenken an die Himmlischen und die Lebenden

P. Ja, giitigster Vater, den von Dir erbarmungsvoll geschenkten Welterls-
ser in unserer Mitte, bringen wir Dir zuversichtlich das Opfer des
Dankes, der Anbetung, der Lobpreisung nicht nur von uns selbst, Dei-
ner vor dem Altar versammelten Gemeinde, dar, sondern wir sind im
Geiste mit der ganzen Kirche, mit all Deinen Glidubigen auf der weiten
Erde vereinigt, mit Allen, die Deinen heiligen Namen anrufen unter
den Vélkern, mit all Deinen Kindern auf dem Erdkreis, die Dir im



— 61 —

Wasser und dem heiligen Geist durch die Taufe geboren sind, zahllos
wie der Thau aus der Morgenréte. Lass ihr und unser Beten und Prei-
sen und Danken wie Ein Chor der Huldigung zu Dir aufklingen und
Dir wohlgefallen.

V. Und sie alle, die Heiligen und Gerechten, die schon aus diesem Lande
des Sehnens an das himmlische Ziel, aus der Wanderschaft in die Hei-
math, von dem Meer der Zeit an das Ufer der. Ewigkeit —, zu Dir,
barmherziger grosser Gott, gelangt sind, um ihres Wesens herrliche
Vollendung bei Dir in seligem Schauen und Geniessen zu erhalten, —
sie sind uns nicht fern, hier auf dem Altare fliesst Himmel und Erde
zusammen, fillt die Scheidewand, die das Land der selig Besitzenden
von den noch Kimpfenden trennt, und die Diesseitigen und Die im
Jenseits sind um den Thron des Lammes Eine anbetende, frohlok-
kende Gemeinde. Lass denn mit ihren reineren, heiligeren Lobgesin-
gen zusammen Dich unsere Lieder feiern. Lass uns mit Henochs Ge-
bet Dich anrufen, mit Melchisedechs priesterlicher Gabe Dir nahen,
mit Abrahams Feier auf Moriah uns von Dir beugen, Dir mit Moses
fir unsere Rettung danken, mit Davids Harfenklingen Dir jubeln und
klagen. Lass fiir uns zu Dir reden der Propheten michtig Verlangen
und jauchzende Zuversicht.

P. Was uns noch fehlt, um als Dein Volk, o grosser herrlicher Gott, wiir-
dig zu erscheinen im Heiligthum, das mége die von Deinem mensch-
gewordenen Sohn nicht zu trennende, unserer Feier gewiss nahe ehr-
wiirdige Schaar der ersten Jiinger vollenden, der Freund und Vorliu-
ter Johannes, die hochbegnadigte Mutter Maria, der sinnige treue
Schiitzer Joseph, die felsenstarken todesmuthigen Apostel und die
herrlichen Martyrer und Kirchenviter und Bekenner und alle Gehei-
ligten von der ersten Kirche an bis zum heutigen Tage. Eins vor Dir
sind wir ja alle in Christo Jesu, Eine Gemeinde, Ein Haus, und wir
verlangen danach, mit allen Gerechten und Heiligen in Demuth und
Liebe zu werden Ein Herz und Eine Seele.

V. Sende denn, o Herr, Deine Gnade reichlich herab, liutere, heilige,
breite aus die Kirche unter den Vélkern, fithre Die, die noch in Fin-
sterni3 und Todesschatten sitzen, zum Lichte, zur Erkenntni3 der
Wahrheit, befestige die Erleuchteten, stirke die Schwachen, bekehre
mit Deines Geistes Kraft die Irrenden, erschiittere die Frevler, troste
die Verzagenden. Segne unser geliebtes Vaterland mit den Giitern der
Freiheit und des Friedens, verleihe den Behérden Einsicht und Aus-
dauer, den Priestern erleuchteten Eifer, Freimuth und Weisheit, den
Eltern und Lehrern Ernst und Milde und Gottesfurcht, Allen Reinheit
und Gottvertrauen und Thatkraft im Wollen und im Vollbringen.

(Hier singt der Chor ein Lied.)



e, BB

b) Im Gedenken an die Hingeschiedenen

P. Noch bleibt uns, o guter barmherziger Gott, eine grosse und innige
Bitte an Dich auszusprechen. Wir wissen, dass unsere verstorbenen
Briider und Schwestern nicht in so vollkommener Reinheit von Siin-
den, wie sie des Erscheinens vor Deinem Angesicht wiirdig war, in die
Ewigkeit eingegangen sind. Aus dem im Tod hingesunkenen Leib ab-
scheidend fanden sich ihre Seelen vor Dich, den unaussprechlich Hei-
ligen und Gerechten, versetzt mit manchfach noch anhaftenden Feh-
lern und Siinden, und Deine lichten Augen haben sie in ihrer Armuth
und Blosse gesehen. Bist Du nun auch ein Vater der Erbarmungen und
stets bereit, um Christi willen Deine Gnade walten zu lassen Gber Alle,
die Gutes gethan und gewollt und gemeint, so wissen doch wir die
Wege und das Maass dieser Gnade nicht, und kénnen uns der bangen
Sorge um die entschlafenen Briider: ob sie eingegangen sind in die
Ruhe und Wonne Deiner Herrlichkeit, nicht entschlagen. O um ihrer
aller willen, die der vollen Freude Deines Antlitzes, der ganzen Ge-
meinschaft Deiner Seligkeit im Jenseits noch entbehren, die diirsten
nach Dir, dem Quell des ewigen Lebens, schaue, wir bitten Dich, auf
unseren Hohenpriester Jesum Christum und sein Opfer auf diesem
Altare hier und erhore mild unser Flehen fiir sie!

V. Insbesondere erbarme Dich unserer verstorbenen Eltern und Grossel-
tern, unserer heimgegangenen Geschwister und Kinder, unserer Ver-
wandten und Wohlthiter und Freunde, lieber Gott, thue ihnen auf die
Pforten des Paradieses, lass sie von dem Morgenroth des ewigen Festes
gegriisst, von dem unnennbar schénen siissen Glanze Deines Antlitzes,
von der Wonne Deines Herzens beseligt werden, lass sie nach der Erde
heissen Mithen und Leiden ausruhen in der Fiille Deines Hauses.
(Hier singt der Chor ein Lied. )

P. Alles, aber, was wir bitten und flehen, heiliger Erbarmer, reicher Gott
und Herr, Alles, das Ausgesprochene und das Unausgesprochene, sei
noch einmal zusammengefasst, sei ganz geborgen in das Gebet, das uns
Dein Eingeborener gelehrt hat, in sein wunderbares, heiliggewaltiges
Gebet, das wir bebend vor Ehrfurcht, aber von ihm geheissen, nach
ihm, mit thm zu sprechen wagen:

(entweder singend oder sprechend)
Vater unser,
Der Du bist in den Himmeln!
Geheiligt werde Dein Name!
Zukomme Dein Reich!
Dein Wille geschehe wie im Himmel, also auch auf Erden!
Unser tiglich Brot gibt uns heute!
Und vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unseren

Schuldigern!



— 63 —

Und fiihre uns nicht in Versuchung —
V. Sondern erlése uns von dem Ubel.
Amen.

D. Kommunion des Priesters

(Wiahrend der Priester sich jetzt leise betend auf die heilige Kom-
munion vorbereitet, singt der Chor das:

O Du Lamm Gottes, das Du hinwegnimmst die Stinden der Welt, er-

barme Dich unser!

O Du Lamm Gottes, das Du hinwegnimmst die Stinden der Welt, er-

barme Dich unser!

O Du Lamm Gottes, das Du hinwegnimmst die Siinden dér Welt,

schenke uns den Frieden!
oder ein dhnliches Lied. Das Volk betet, wenn nicht selbst bereit zur hei-
ligen Kommunion, die Vorbereitungsgebete des Priesters doch mit, im Ge-
denken an die letztvergangene oder die nichstbevorstehende Kommunion.)

P. (iiber die heilige Hostie und den Kelch gebeugt):

O Herr Jesus Christus, Sohn des lebendigen Gottes, der Du nach dem

Willen des Vaters, in Mitwirkung des heiligen Geistes durch Deinen

Tod die Welt lebendig gemacht hast, hilf mir durch dieses Dein hei-

liges Abendmahl, reingeworden von all meinen Stinden und sédmtlichen

Ubeln, immerdar Deinen Geboten anhangen und lasse nicht zu, dass

ich von Dir jemals geschieden werde. Amen.

Der Empfang Deines Leibes, o Herr Jesus Christus, mége mir nicht,

wie ich’s verdiente, zum Gericht und zur Verwerfung, sondern durch

Deine Giite zu Schutz und Wehr an Leib und Seele und zum Heil ge-

reichen!

So will ich denn das Himmelsbrod nehmen (er nimmt die heilige

Hostie {iber der Patene in die linke Hand) und den Namen des Herrn

anrufen. (Nun beugt er sich tief iiber das heilige Sakrament und

schlagt dreimal mit der rechten Hand an seine Brust.)

O Herr, ich bin nicht wiirdig, dass Du eingehest unter mein Dach,

aber sprich nur Ein Wort, so wird meine Seele gesund!

(Dreimal.) _

Der Leib unseres Herrn Jesu Christi bewahre meine Seele zum ewigen

Leben. Amen. (Nun empfingt er den Leib des Herrn.)

(Nachdem er eine Zeit lang in Andacht verweilt hat, deckt er den
Kelch ab, knieet nieder, leert die Patene iiber dem Kelch aus und nimmt
diesen in die Hand mit den Worten):

Was soll ich dem Herrn vergelten fiir Alles, was er mir gethan hat! Den

Kelch des Heiles will ich ergreifen und den Namen des Herrn anrufen.

Preisend will ich den Herrn anrufen und werde gerettet sein von mei-

nen Feinden!



— 64 —

Das Blut unseres Herrn Jesu Christi bewahre meine Seele zum ewigen
Leben. Amen. (Nun trinkt er den Kelch aus.)

Dankgebet

(Im Falle auch die Gemeinde an der Kommunion Theil genommen hat,
- leise danach zu sprechen.)

Gieb, o Herr, dass ich Dein heiliges Sakrament im reinen Herzen be-
wahre und dass mir aus diesem zeitlichen Genusse unvergingliches
Heil werde.

Lass, o Herr, Deinen Leib, den ich empfangen, Dein Blut, das ich ge-
kostet, mir innig zu Herzen gehen, und verleihe, dass nun von mir wei-
che jede Makel der Siinde, da mich Dein heilig Geheimnil3 erquickt
hat. Amen. ‘

Schluss

P. (ohne vorher den Altar zu kiissen). Der Herr sei mit euch.
V. Und mit deinem Geiste.
P. Lasset uns beten!

(Folgt das Schlussgebet des Tages [Postkommunion].)

Lass uns, o Herr, Dein Erbarmen zu Theil werden inmitten Deines

Tempels, auf dass wir uns auf unserer Erlésung nahende Feste mit ge-

biihrenden Ehren vorbereiten, durch Jesum Christum unseren Herrn.

V. Amen.

(Wiahrend nun der Priester iiber den Altar gebeugt leise nachfolgendes
Gebet spricht, singt der Chor ein Schlusslied.)

Lass Dir, o heilige Dreifaltigkeit, die Huldigung unseres Dienstes

wohlgefallen, und verleihe, dass das Opfer, welches wir Deiner Herr-

lichkeit, ach nicht wiirdig genug dargebracht haben, uns und Allen,
derer wir dabei gedachten, nach Deiner Erbarmung zum Heile from-
men moge. Durch Christum unseren Herrn. Amen.

(Nach Beendigung des Schlussliedes wendet sich der Priester wieder
um und spricht laut oder singt):

P. Der Herr sei mit euch!

V. Und mit deinem Geiste!

P. (Hebt, ohne den Altar zu kissen, die Hinde empor, faltet sie mit
emporgehobenem Angesicht):

Es segne euch der allmiéchtige Gott (nun zum Volk gewendet, indem er

iiber die Gemeinde feierlich das Kreuzzeichen macht) Vater, Sohn und

heiliger Geist.
V. Amen.

(Das Ite missa est mag hochstens vom Chor gesungen werden, es ist ge-
genwirtig, wo das Amt der Thirhiiter eingegangen ist, unniitz und unpas-
send, zumal da der Segen noch folgt. Das Evangelium am Schluss ist eben-
falls stérend und nur unorganisch angehiingt, daher fallenzulassen).



— 85 —

Eugéne Michaud : Ordinaire de la Messe
Préparation du pain et du vin

Le prétre, en montant a l'autel, dit & voix basse: Seigneur, délivre-
nous de nos péchés, afin que nous puissions entrer dans ton sanctuaire avec
des cceurs sans tache. Nous t’en prions par Jésus-Christ, notre Sauveur.
Amen.

En coupant sur la paténe, et en forme de croix, le pain qui doit étre
consacré: Il sera conduit & la mort comme une brebis, et il restera silen-
cieux comme un agneau entre les mains de celui qui le tond. Il a été retran-
ché de la terre des vivants; je 'al frappé a cause du péché de mon peuple
(Isaie, LIII, 7-8). — Voici I’Agneau de Dieu, voici celui qui efface le péché
du monde (Ev. s. Jean, I, 29).

En versant dans le calice le vin et eau: Un des soldats lui ouvrit le
cOté avec sa lance, et il en sortit du sang et de 'eau (Ev. s. Jean, XIX, 34).

Priére préparatoire de I assemblée

Le prétre: 1+ Au nom du Pére, et du Fils, et du Saint-Esprit.

Les fidéles: Amen.

Je me présenterai a I'autel de Dieu,

De Dieu, qui me donne une joie toujours nouvelle.

Notre secours est dans le nom du Seigneur,

Qui a fait le ciel et la terre.

Je confesse a Dieu tout-puissant, a toute I’Eglise chrétienne, et a vous,

mes freres, que j'ai beaucoup péché, en pensée, en parole, en action,

par ma faute, oui par ma faute, par ma trés-grande faute. C’est pour-
quoi je demande & toute I’Eglise chrétienne, et & vous, mes fréres, de
prier pour moi le Seigneur notre Dieu.

F. Que Dieu tout-puissant ait pitié de vous! Qu'il vous remette vos péchés
et vous conduise a la vie éternelle!

P. Amen.

F. Je confesse a Dieu tout-puissant, a toute I’Eglise chrétienne et a vous,
mon Pére, que j’ai beaucoup péché en pensée, en parole, en action, par
ma faute, oui par ma faute, par ma trés-grande faute. C’est pourquoi je
demande a toute I’Eglise chrétienne et a vous, mon Pere, de prier pour
moi le Seigneur notre Dieu.

P. Que Dieu tout-puissant ait pitié de vous! Qu’il vous remette vos
péchés et vous conduise a la vie éternelle!

F. Amen.

P. 1 Que le Seigneur tout-puissant ¢t miséricordieux nous accorde le

pardon, I’absolution et la rémission de nos péchés!

Amen.

O Dieu, en jetant les yeux sur nous, tu nous donneras la vie.

Et ton peuple se réjouira en toi.

R be e

e e



P. Montre-nous, Seigneur, ta miséricorde,
F. Et accorde-nous le salut.

P. Seigneur, exauce ma priere.

F. Et que ma voix s’éleve jusqu’a toi.

P. Que le Seigneur soit avec vous,

F. Et avec ton esprit.

Introit

(Voir, au Propre des dimanches et des fétes, le psaume spécial.)

Cantique prophétique de Zacharie.

Béni soit le Seigneur, Dieu d’Israél, de ce qu’il a visité et racheté son
peuple, et de ce qu’il nous a suscité un Sauveur dans la maison de son fils
David;

Selon ce qu’il a annoncé dans les siécles passés par ses saints prophétes,
qu’il nous sauverait de nos ennemis et des mains de tous ceux qui nous hais-
sent, pour accomplir sa miséricorde envers nos peres, en souvenir de la
sainte alliance qu'’il a faite avec eux et du serment qu’il a juré a Abraham,
notre peére.

Il lui a promis de se donner a nous, afin que, délivrés de nos ennemis,
nous le servions sans crainte, marchant devant lui dans la sainteté et la
justice tous les jours de notre vie.

Et toi, enfant, tu seras appelé le prophéte du Trés-Haut: car tu mar-
cheras devant la face du Seigneur pour lui préparer les voies, pour donner a
son peuple la science du salut, afin qu’ils obtiennent la rémission de leurs
péchés par les entrailles de la miséricorde de notre Dieu;

Miséricorde qui a poussé Celui qui vient d’en haut a nous visiter, pour
illuminer ceux qui gisent dans les ténébres et dans 'ombre de la mort, et
pour diriger nos pas dans le chemin de la paix.

Doxologie

(Le Gloria in excelsis, ou Doxologie solennelle, n’est usité que les jours
solennels, et on 'omet complétement pendant ’Avent et depuis la Septua-
gésime jusqu’a Piques):

Gloire a Dieu dans les cieux, paix
sur la terre, bienveillance entre les
hommes!

Nous te louons, nous te bénissons,
nous t’adorons;

Nous te glorifions, nous te rendons
grices, a cause de ta gloire infinie;
Seigneur Dieu, Roi céleste, Dieu
Peére tout-puissant,

Seigneur Dieu, agneau de Dieu, Fils
du Pere; — Toi qui effaces les

Gloria in excelsis Deo, et in terra
pax, hominibus bona voluntas!

Laudamus te, benedicimus te, ado-
ramus te;

Glorificamus te, gratias agimus tibi,
propter magnam gloriam tuam;
Domine Deus, Rex coelestis, Deus
Pater omnipotens,

Domine Deus, agnus De1, Filius
Patris; — Qui tollis peccata mundi,



péchés du monde, aie pitié de nous,
Toi qui effaces les péchés du
monde, recois notre prie¢re; Toi

qui es assis a la droite du Pére, aie
pitié de nous; — Car seul tu es

saint, seul tu es maitre, seul tu es
Treés-Haut, 6 Jésus-Christ!

Avec le Saint-Esprit dans la gloire de
Dieu le Péere. Amen!

miserere nobis; Qui tollis peccata
mundi, suscipe deprecationem
nostram. — Qui sedes ad dexteram
Patris, miserere nobis; — Quoniam
tu solus sanctus, tu solus Dominus,
tu solus altissimus, Jesu Christe!

Cum Sancto Spiritu in gloria Dei
Patris. Amen!

(L’ Agios, ou ancienne Doxologie ordinaire, n’est usité que les jours et
dimanches ordinaires, et on I'omet complétement pendant I’Avent et depuis

la Septuagésime jusqu’a Paques):
Dieu, saint!

Saint, puissant!

Saint, immortel!

Ate piti¢ de nous.

Agios, o Theos!
Agios, ischyros!
Agios, athanatos!
Eleison imas.

Supplications — Kyrie et Oraisons

P. Prions pour les saintes Eglises de Dieu et pour leur union: Seigneur,

aie pitié! (Kyrie eleison)

F. Seigneur, aie piti¢! Seigneur, aie pitié!
P. Prions pour la patrie, pour les pasteurs de I’Eglise et pour les chefs des
Etats chrétiens: Christ, aie piti¢! (Christe eleison)

F. Christ, aie pitié! Christ, aie piti¢!

P. Prions pour les malades, les affligés, les pécheurs et pour tous ceux qui
ne connaissent pas la vérité: Seigneur, aie pitié! (Kyrie eleison)

F. Seigneur, aie piti¢! Seigneur, aie pitié!
Le prétre récite alors I'oraison du jour ou de la féte (voir au Propre).

F. Amen.

Epitre

Le prétre lit ’Epitre du jour ou de la féte (voir au Propre).
F. Rendons graces & Dieu. Alléluia, alléluia, alléluia! (Ce triple Alléluia se
supprime pendant’Avent et depuis la Septuagésime jusqu’a PAques.)

Evangile

Le prétre lit ’Evangile du jour ou de la féte (voir au Propre).

F. Louange a toi, 6 Christ!

Tous, 2 voix basse: Que nos péchés soient effacés par le saint Evangile.

Symbole de for

Je crois en un Dieu, Pére tout-puis-
sant, qui a fait le ciel et la terre,

Credo in unum Deum, Patrem
omnipotentem, factorem coeli et



toutes les choses visibles et invisi-
bles;

Et en un Maitre, Jésus-Christ, Fils
unique de Dieu, né du Pére avant
tous les siecles, lumiére de lumieére,
vral Dieu de vrai Dieu, engendré,
non créé, consubstantiel au Peére;
par qui toutes choses ont été faites;
qui, a cause de nous, hommes, et a
cause de notre salut, est descendu
des cieux, a été incarné de I’Esprit-
Saint et de la Vierge Marie, et a été
fait homme; qui a été crucifié pour
nous sous Ponce-Pilate, a souffert, a
été enseveli, est ressuscité le troi-
sieme jour selon les Ecritures, et
est monté au ciel; et qui est assis &
la droite du Pére, d’ou il viendra de
nouveau avec gloire juger les
vivants et les morts, et dont le
regne n’aura pas de fin. Et au
Saint-Esprit, Maitre et Vivifica-
teur, qui procéde du Pére, qui est
conjointement adoré et conglorifié
avec le Pére et le Fils, qui a parlé
par les prophétes;

Et en une Eglise, sainte, catholique
et apostolique.

Je confesse un baptéme pour la
rémission des péchés;

J’attends la résurrection des morts
et la vie du monde futur. Amen,

68

terrae, visibilium omnium et invisi-
bilium;

Et in unum Dominum, Jesum
Christum, Filium Dei unigenitum,
et ex Patre natum ante omnia sae-
cula, lumen de lumine, Deum
verum de Deo vero, genitum, non
factum, consubstantialem Patri;
per quem omnia facta sunt; qui
propter nos homines et propter
nostram salutem descendit de coe-
lis, et incarnatus est de

Spiritu sancto et Maria virgine,

et homo factus est;

crucifixus etiam pro nobis sub Pon-
tio-Pilato, passus et sepultus est, et
resurrexit tertia die secundum
Scripturas, et ascendit in coelos; et
sedet ad dexteram Patris, et iterum
venturus est cum gloria judicare
vivos et mortuos, cujus regni non
erit finis;

Et in Spiritum Sanctum, Domi-
num vivificantem, qui ex Patre pro-
cedit, qui cum Patre et Filio simul
adoratur et conglorificatur, quilocu-
tus est per prophetas.

Et unam, sanctam, catholicam et
apostolicam Ecclesiam.

Confiteor unum baptisma in remis-
sionem peccatorum.

Et expecto resurrectionem mortuo-
rum et vitam venturi saeculi.
Amen.

Offertoire

P. Que le Seigneur soit avec vous,

F. Et avec votre esprit.

Le prétre élevant la patene: Pere saint, tout-puissant, Dieu éternel,
recois cette offrande sans tache que nous te présentons, nous tes servi-
teurs indignes, 6 toi notre Dieu vivant et véritable, pour nos innom-
brables péchés, offenses et négligences, pour tous ceux qui sont ici,
pour tous les fideles chrétiens vivants et morts, afin qu’elle nous profite
a tous pour le salut et la vie éternelle.



F. Amen.
Le prétre élevant le calice: Seigneur, nous t’offrons ce sacrifice du
salut, suppliant ta clémence de le faire monter comme un suave parfum
jusqu’a ta divine Majesté pour notre salut et pour celui du monde en-
tier.

F. Amen.
Préface

Le prétre, se tournant vers les fidéles: Fréres, priez, afin que mon
sacrifice, qui est aussi le votre, soit agréable a Dieu, Pére tout-puissant.
Les fideles: Que le Seigneur recoive de vos mains ce sacrifice pour
I'honneur et la gloire de son nom, pour notre bien et pour celui de
toute la sainte Eglise.

Que le Seigneur soit avec vous,

Et avec votre esprit.

Elevons nos cceurs en haut;

Nous les tenons élevés vers le Seigneur.

Rendons graces au Seigneur notre Dieu;

I est digne et juste de ’adorer.

(Voir, au Propre des principales fétes, les préfaces spéciales)

I1 est vraiment digne et juste de te rendre grices en tous temps eten
tout lieu, Seigneur tres-saint, Pere tout-puissant, Dieu éternel, par
Jésus-Christ notre Seigneur. C’est pourquoi, avec ’Eglise universelle,
avec les anges et toute 'armée céleste, nous te louons, nous te bénis-
sons, nous t’adorons, en disant;

o i ico B c B

Saint, saint, saint est le Seigneur Sanctus, sanctus, sanctus Dominus
tout-puissant! Les cieux et la terre Deus sabaoth! Pleni sunt coeli et
sont remplis de ta gloire: hosanna terra gloria tua; hosanna in excel-
au plus haut des cieux! T Béni soit sis! T Benedictus qui venit in

celui qui vient au nom du Seigneur:  nomine Domini: hosanna in excel-
hosanna au plus haut des cieux! sis!

Consécration ou Immolation

Le prétre, a voix basse: Sois béni, 6 Dieu! Car, outre tant de bienfaits
déja accordés au monde, tu I’as aimé jusqu’a lui donner ton Fils uni-
que, afin que tous ceux qui croient en lui ne périssent pas, mais partici-
pent a la vie éternelle. Etant venu, en effet, dans le monde, il voulut y
accomplir entiérement sa mission de salut. C’est pourquoi la nuit ou il
fut livré, ou plutét, ou il se livra lui-méme pour notre salut, il prit du
pain, rendit grices, le bénit, le rompit et le donna a ses disciples, en
disant:

A voix haute: Prenez et mangez, ceci est mon corps, qui sera livré pour
vous.



F. Amen.
Le prétre, a voix haute: De méme, apres le souper, il prit le calice, en
disant: Buvez-en tous, car c’est mon sang, le sang de la nouvelle
alliance, qui pour plusieurs sera versé pour la rémission des péchés.
F. Amen.

Le prétre, & voix haute: Toutes les fois que vous ferez ces choses, vous
les ferez en souvenir de moi. C’est pourquoi, Seigneur, nous tes servi-
teurs et avec nous ton peuple saint, nous faisons mémoire de ton Fils
Jésus-Christ, notre Seigneur, de ses souffrances et de sa glorieuse
ascension dans les cieux, et nous t’offrons, parmi les dons que tu nous
as faits, cette hostie pure, cette hostie sainte, cette hostie immaculée, le
pain sacré de la vie éternelle et le calice du salut éternel.
Elevant les mains vers le ciel: Daigne, Seigneur, regarder d’un ceil favo-
rable cette hostie sans tache, comme tu as agréeé les présents d’Abel, le
sacrifice d’Abraham et celui de Melchisédech. Envoie sur nous ton Saint-
Esprit, et fais de ce pain 1 le corps précieux de ton Christ, et fais de
ce vin 1 le sang précieux de ton Christ, faisant de I'un et de 'autre par
la vertu de ton Saint-Esprit 1 une nourriture spirituelle de nos dmes.
Le prétre fait une premiere génuflexion, éleve ensuite le pain consacré

et fait une seconde génuflexion, puis éléve le calice et fait une troisiéme

génuflexion.

Commémoraison des fidéles

P. Souviens-toi, Seigneur, de ceux qui sont morts dans la foi: de nos pre-
miers parents, des patriarches, des prophétes, des apotres, des évangé-
listes, des martyrs, de tous les saints et principalement de la trés-sainte
Vierge Marie, mére de ton Fils Jésus-Christ, notre Sauveur.

A tous ceux dont nous faisons mémoire, N.N..., daigne, Seigneur,
accorder le lieu du soulagement, de la lumiére et de la paix, par le
méme Jésus-Christ, notre Sauveur.

Souviens-toi aussi de tes serviteurs et de tes servantes N.N..., et de
tous ceux qui sont ici preésents. Tous nous espérons de ta miséricorde
infinie que tu nous donneras part au céleste héritage avec tes saints
apltres et martyrs, et avec tous les saints.

Daigne nous admettre en leur société, non point en considérant nos
mérites, mais par grice, au nom de Jésus-Christ, notre Sauveur, par
qui tu sanctifies, tu vivifies, et tu accordes toute grace.

Par lui, avec lui, en lui, nous te rendons honneur et gloire, a toi, Dieu,
Pére tout-puissant, dans tous les siécles des siecles. Amen.

Oraison dominicale

Instruits par les préceptes salutaires de Jésus-Christ, et conformément
a I'instruction sainte qu’il nous a laissée, nous osons dire: Notre Pére qui es
dans les cieux, que ton nom soit sanctifi¢; que ton régne arrive; que ta



o7 —

volonté soit faite sur la terre comme au ciel; donne-nous aujourd’hui notre
pain de chaque jour; pardonne-nous nos offenses, comme nous pardonnons
a ceux qui nous ont offensés; ne nous laisse pas succomber a la tentation,
mais délivre-nous du mal. Amen.

Communion
Agneau de Dieu, qui efface les + Agnus Del, qui tollis peccata
péchés du monde, aie pitié de nous! mundi, miserere nobis!
Agneau de Dieu, qui efface les Agnus Dei, qui tollis peccata
péchés du monde, aie pitié de nous! mundi, miserere nobis!
Agneau de Dieu, qui efface les Agnus Dei, qui tollis peccata
péchés du monde, donne-nous la paix mundi, dona nobis pacem!
(Aux messes funebres): Donne- (Aux messes funebres): Dona
leur le repos a jamais. els requiem sempiternam.

O Seigneur Jésus-Christ, Verbe fait homme, toi qui as dit a tes
apotres: «Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix», n’arréte pas tes
regards sur mes péchés, mais sur la foi de ton Eglise, et daigne, selon ta
volonté, lui donner la paix et I'union, 6 Dieu, qui vis et régnes dans tous les
siecles des siecles. Amen.

O Seigneur Jésus-Christ, Fils du Dieu vivant, toi qui, par la volonté du
Pere et la coopération du Saint-Esprit, as donné, par ta mort, la vie au
monde, délivre-moi, par ton corps et par ton sang, de tous les maux; accor-
de-moi d’étre toujours fidéle a tes commandements, et ne permets pas que
je me sépare jamais de toi, qui, étant Dieu, vis et régnes avec le Pére et le
Saint-Esprit dans les siécles des siécles. Amen.

O Seigneur Jésus-Christ, que la communion de ton corps, que jose
recevoir malgré mon indignité, ne soit point pour mon jugement et ma con-
damnation; qu’elle soit, au contraire, grice 2 ta bonté, pour mon ame et
pour mon corps un soutien et un reméde salutaire, 6 Seigneur, toi qui vis
et regnes avec Dieu le Pére dans I'unité du Saint-Esprit, dans les siecles des
siecles. Amen.

Lorsque quelque fidéle se présente a la table de communion, le prétre
récite & voix haute, avec assemblée, les priéres suivantes:

P. Prions le Seigneur pour qu’il nous délivre de tout sentiment de ran-
cune, de haine et de colére.
. Seigneur, aie pitié!
Demandons au Seigneur le pardon de nos péchés.
Seigneur, aie pitié!
Demandons au Seigneur un ceeur pur et la charité envers nos fréres.
Seigneur, aie pitié!
Demandons au Seigneur la foi, 'espérance, la charité et la communion
du Saint-Esprit.
Seigneur, aie pitié

o T Y

=



— 72 __

Prions les uns pour les autres, afin que nous puissions participer digne-
ment au corps et au sang de Jésus-Christ.

. Accorde-nous cette grace, 6 Seigneur!

Que le Seigneur tout-puissant et miséricordieux, par les mérites de
Jésus-Christ mort sur la croix pour nos péchés, nous accorde T le par-
don, I'absolution et la rémission de nos péchés.

Amen.

Le prétre, rompant le pain consacré: Je prendrai le pain céleste et le
calice du salut, et jinvoquerai le nom du Seigneur. Non, Seigneur, je
ne suis pas digne que tu entres dans ma maison, mais dis seulement
une parole et mon dme sera guérie. — Se communiant avec le pain con-
sacré: T Que le corps de notre Seigneur Jésus-Christ garde mon 4me
pour la vie éternelle! — Se communiant avec le vin consacré: T Que le
sang de notre Seigneur Jésus-Christ garde mon 4me pour la vie éter-
nelle!

(Communion des fidéles, s’il y a lieu. Chaque fidéle, apres s’étre rendu

a la table de communion, prend dans le ciboire qui lui est présenté un mor-
ceau de pain consacré; et, aussitot apres ’avoir consommé, il boit dans le
calice un peu de vin consacré.)

Action de grdces et Oraisons

Lorsque quelque fidele a communié, le prétre récite a voix haute avec

I’assemblée les priéres suivantes:

P

.
P

Rendons graces a Dieu de ce qu’il a daigné nous admettre 2 ses divins
mysteéres.

Griaces te soient rendues, 6 Seigneur!

Protége-nous, Seigneur, conserve-nous dans la justice, préserve-nous
de tout mal et de tout péché.

Seigneur, aie piti¢!

Prions Dieu les uns pour les autres, afin de conserver entre nous la
divine charité.

. Accorde-nous cette griace, 6 Seigneur!

Prions. Dieu tout-puissant et éternel, Pére céleste, laisse tomber un
regard de ton infinie miséricorde sur nos douleurs, nos miseres et nos
nécessites. Ale pitié de tous les chrétiens, pour lesquels ton Fils uni-
que, notre bien-aimé Maitre et Sauveur Jésus-Christ, s’est livré entre
les mains des pécheurs et a répandu son sang précieux sur I'arbre de la
croix. Délivre-nous par ses mérites, 6 Pére miséricordieux, des chati-
ments que nous avons mérités, des périls présents et futurs, des sédi-
tions nuisibles, des guerres, des disettes, des maladies, des temps trou-
blés et misérables. Eclaire et fortifie en tout bien les autorités spirituel-
les et temporelles, afin qu’elles favorisent tout ce qui peut servir 2 ta
glorification, a notre salut, a la paix générale et a la prospérité de I'hu-



manité tout entiere. Accorde-nous, 6 Dieu de paix, une sage union
dans la foi, sans déchirement ni division; dispose nos cceurs a une vraie
pénitence, 2 une amélioration de notre vie; allume en nous le feu de
ton amour; rends-nous affamés et zélés pour tout ce qui est juste, afin
que, par notre parfaite obéissance a la vie et a la mort, nous te soyons
agréables.
O Dieu, nous te prions aussi selon ton désir, pour nos amis et nos
ennemis, pour les bien portants et les malades, pour les affligés et les
malheureux, pour les vivants et les morts. Nous te recommandons nos
actions et notre conduite, nos déterminations, notre vie et notre mort.
Accorde-nous ta grice, afin que nous puissions avec tous les élus te
louer, te glorifier et t'adorer dans la joie et la félicité éternelles.
O Dieu, Pere céleste, accorde-nous cette faveur, par Jésus-Christ, ton
Fils bien-aimé, notre Seigneur et Sauveur, qui, étant Dieu, vit et régne
avec tol et le Saint-Esprit, dans les siécles des siecles.

F. Amen.

Conclusion et Bénédiction

P. Le Christ est ressuscité, il régne a la droite du Pére, maintenant et tou-
jours et dans les siecles des siecles.

F. Gloire a toi, 6 Christ!

P. ¥ Que la bénédiction de Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit, descende sur
vous et y demeure a jamais!

F. Amen.

P. Retirez-vous en paix, le sacrifice est terminé.

Commencement du saint Evangile selon St-Jean: Au commencement
etait le Verbe et le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu. 11 était au
commencement en Dieu. Tout a été fait par lui, et rien de ce qui a été fait
n’a été fait sans lui. En lui était la vie, et la vie était la lumiére des hommes.
Et la lumiére luit dans les ténébres, et les ténébres ne 'ont point comprise.
Il y eut un homme envoyé de Dieu, nommé Jean. Il vint en témoignage,
pour rendre témoignage a la lumieére, afin que tous crussent par lui. Il
n’était pas la lumiére, mais il était pour rendre témoignage de la lumiére.
Celui-ci était la vraie lumiére, qui éclaire tout homme venant en ce monde.
I1 était dans le monde, et le monde a été fait par lui, et le monde ne I’a point
connu. Il est venu chez lui, et les siens ne 'ont point re¢u. Mais il a donné
a tous ceux qui l'ont regu le pouvoir de devenir enfants de Dieu, a ceux qui
croient en son nom, qui ne sont point nés du sang, ni de la volonté de la
chair, ni de la volonté de ’homme, mais de Dieu. Et le Verbe s’est fait
chair, et il a habité parmi nous, et nous avons vu sa gloire, la gloire comme
du Fils unique du Pére, plein de grice et de vérité.

R. Rendons grices & Dieu.

Wallbach Herwig Aldenhoven



	Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet [Schluss]

