
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 1

Artikel: Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet [Schluss]

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29 —

Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet
(Schluss)

6. Die Voraussetzungen für die Entstehung eines epikletischen
Gebetes vor dem Einsetzungsbericht

Wir sahen, dass in der späteren römischen Überlieferung und
in Ägypten jedenfalls seit dem 4. Jahrhundert ein epikletisches Gebet

dem Einsetzungsbericht vorangeht. Das hat zur Folge, dass die
Abendmahlserzählung nicht mehr einen Teil der Danksagung
bildet, sondern im Zusammenhang von Bitten steht. Damit stellen
sich diese Liturgieformen aber in Gegensatz zur Hippolyt-Euchari-
stie und den mit ihrer Struktur übereinstimmenden jerusalemisch-
syrisch-kleinasiatischen und byzantinischen Liturgien sowie zur
Mehrheit der altgallischen und altspanischen Formulare. Wie ist
die Entstehung von zwei so verschiedenen Strukturen des

Eucharistiegebetes zu erklären
Louis Ligierli2 hat die Hypothese aufgestellt, dass diese

Verschiedenheit auf die zwei Möglichkeiten zurückgehe, wie im
jüdischen Dankgebet nach der Mahlzeit an Festtagen Einschaltungen
vorgenommen werden können. Eine solche Einfügung kann entweder

in der Danksagung für die vergangenen Heilstaten Gottes
stattfinden oder in der eschatologischen Bitte am Schluss des Gebetes.

So, meint Ligier, sei auch der Abendmahlsbericht mit der
dazugehörigen Anamnese bald an der einen, bald an der anderen
der genannten Stellen eingeschaltet worden. Seine Einfügung in die

142 De la Cène de Jésus à l'Anaphore de l'Eglise, in : La Maison-Dieu 87
(1966), 7-51, und: La struttura della preghiera eucaristica: diversità e unità,
in: Ephemerides Liturgicae, Vol.LXXXII (1968), 191-215. Ligier sieht die
Einschaltung der Anamnese in den Bitteil des jüdischen Dankgebetes auch
in der ostsyrischen Anaphora (La Cène, S. 33 f.), auf die wir hier nicht näher
eingehen können. Nur soviel sei gesagt, dass die Addai- und Mari-Anaphora
meines Erachtens neben den sehr alten Zügen auch Zeichen einer weitgehenden

Umbildung, vor allem durch die Darbringungsidee, aufweist. Schon in
der Einleitung zur Präfation heisst es statt «gratias agamus domino» «Oblatio

Deo omnium Domino offertur» (Hänggi/Pahl, S.375) und dieser Gedanke
durchzieht das ganze Gebet. Bei Ligier scheinen mir einseitig nur die alten
Elemente der ostsyrischen Liturgie beachtet zu werden, so dass seine
Schlussfolgerungen schon aus diesem Grund fragwürdig sind. Auch geht er
davon aus, dass die Fürbitten in der ostsyrischen Anaphora - und wohl auch
in den anderen Anaphoren (La Cène, S. 34 ff.) - ursprünglich sind, was doch
offensichtlich nicht zutrifft.



— 30 —

Danksagung hätte dann zum antiochenisch-byzantinischen
Anaphoratyp geführt, seine Einfügung in die eschatologische Bitte zum
ägyptischen - und römischen - Typ, wo er in epikletischem
Zusammenhang steht.

Die Hypothese Ligiers nimmt also an, dass die Verschiedenheit
der späteren Anaphorastrukturen bis in die älteste Zeit zurückgeht,
nämlich in die Zeit, da überhaupt der Einsetzungsbericht in das
dem jüdischen Mahlgebet nachgebildete christliche Eucharistiegebet

eingefügt wurde. Unter dieser Voraussetzung gibt sie tatsächlich

die plausibelste Erklärung für den auffälligen Unterschied.
Die Untersuchung der ägyptischen Epiklesen und des

römischen Kanons hat uns aber zu Resultaten geführt, die die Frage in
einem anderen Licht erscheinen lassen. Wir sahen ja, dass die erste
ägyptische Epiklese das Produkt einer sekundären Entwicklung
sein muss und erst nach Einführung des Sanctus entstanden sein
kann. Erst recht sind die Fürbitten vor dem Sanctus in der
Markusliturgie, die Ligier ebenfalls zur Stützung seiner Hypothese
heranzieht, doch offensichtlich eine spätere Einschaltung, wie schon
der Vergleich mit Serapion und mit der Einführung anaphorischer
Fürbittengebete in allen Liturgiegebieten mit Ausnahme des
gallikanischen zeigt. Die Struktur der späteren ägyptischen Anaphora
rührt also nicht von der Einfügung des Einsetzungsberichtes in die
eschatologische Bitte des jüdischen Dankgebetes her, sondern von
nachträglichen Einschaltungen. Wenn man Fürbitten, Sanctus und
die vom Sanctus abhängige erste Epiklese wegdenkt, hat ja die
ägyptische »Anaphora die gleiche Struktur wie die antiochenisch-
byzantinische143 und, was noch wichtiger ist, wie die Hippolyts.

In Rom ist das epikletische Gebet vor dem Einsetzungsbericht
zwar nicht vom Sanctus abhängig, aber es ist ursprünglich keine
Epiklese. Und dass ein Gebet wie «Fac nobis hanc oblationem» in
De sacr nicht bis in die älteste Zeit zurückgehen kann, ergibt sich
schon daraus, dass es einen viel weiter entwickelten Stand der Dar-
bringungsvorstellung voraussetzt, als wir ihn etwa noch bei Hippolyt

antreffen.
Es ist zu beachten, dass gerade in Rom und Ägypten der

Darbringungsgedanke schon vor der Anamnese eine grosse Rolle
spielt. In Ägypten wird die entscheidende Darbringung sogar so sehr

an den Anfang der Anaphora bzw. auf die Niederlegung der Gaben

143 Ligier selbst nennt die antiochenisch-byzantinische Struktur die
«più perfetta, più equilibrata e più chiara» (La struttura, S. 192).



— 31 —

auf den Altar verlegt, dass bei der Anamnese statt des sonst üblichen
ngoocpégofiEV die Vergangenheitsformen ngos{lfjxap,Ev (Mk) oder

ngoonvsyxapsv (Ser) stehen, während in Dêr Bai der Darbringungs-
gedanke an dieser seiner ursprünglichen Stelle ganz ausgefallen ist.
Dafür findet sich in der Markusliturgie schon vor dem Sanctus der
Darbringungsgedanke, an den dann die eingeschobenen Fürbitten
anknüpfen können.

In Rom ist die Präsensform von offerimus in der Anamnese

zwar erhalten geblieben, aber der Darbringungsgedanke wird auch
vorher schon stark zur Geltung gebracht144. Sein Vorkommen vor
der Anamnese ist aber die Voraussetzung für die Entstehung eines

epikletischen Gebetes vor dem Einsetzungsbericht. Darbringung
und Epiklese stehen ja in engem Zusammenhang miteinander. Die
in der Epiklese erbetene Heiligung der Gaben ist das Ziel ihrer
Darbringung, sie bedeutet die völlige Annahme der dargebotenen
Gaben durch Gott. J.BetzXi° sagt dazu treffend: «Die Epiklese
knüpft an die Idee der Prosphora an und führt sie konsequent weiter.

Ist die Prosphora die Übereignung der Gaben an Gott durch
die Kirche, so die Epiklese eine Bitte um Aneignung derselben
durch Christus und um die daraus folgende Wandlung derselben.
Für das richtige Verständnis der Epiklese ist es von entscheidender
Bedeutung, sie in dem Zusammenhang zu betrachten, in dem sie in
der altkirchlichen Liturgie steht, nämlich in ihrer organischen
Verbundenheit mit der Prosphora.» Und: «Die altkirchlichen Messformulare

sprechen von Prosphora und Epiklese in einem
Atemzug146.»

Auch die epikletischen Gebete des römischen Kanons, also

vor allem «Quam oblationem» und «Supplices», nehmen Bezug
auf die vorangehende Darbringung. Das gleiche gilt für die erste

ägyptische Epiklese, die mit den Worten beginnt «erfülle dieses

Opfer».
Nun ist aber die Stelle, wo die Darbringung ihren entscheidenden

Ausdruck findet, nach der ältesten Überlieferung eindeutig die
Anamnese nach dem Einsetzungsbericht. Das ist auch im römi-

144 Darauf, dass gerade in Rom und in Ägypten die Darbringung schon
vor dem Einsetzungsbericht erwähnt wird, weist auch Jungmann, Le Canon
romain et les autres formes do la grande prière eucharistique, in : Le Canon
de la Messe, La Maison-Dieu 87 (Paris 1966), 71, hin.

145 Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Väter, Freiburg 1955,
I 1, S.320.

146 A.a.O., S.319.



32

sehen Kanon trotz aller schon vorhergehenden Darbringungsgedan-
ken noch ganz klar zu erkennen. Nach dem, was wir über den

Zusammenhang von Darbringung und Epiklese sagten, ergibt sich
daraus aber auch, dass die ursprüngliche Epiklese im Anschluss an
die ursprüngliche Darbringung zu suchen ist, also nach der
Anamnese. Im römischen Kanon treten allerdings schon vor der
entscheidenden Darbringung vorläufig-vorbereitende Darbringungs-
wendungen auf. Dem entspricht es, wenn dann auch vor der
entscheidenden Epiklese vorläufige Epiklesen stehen, im «Te igitur»
noch ohne besondere Betonung («uti accepta habeas et benedicas

haec dona...»), im «Quam oblationem» dann mit grösserem
Gewicht. In dieser Hinsicht ist der römische Kanon ganz konsequent :

zunächst vorläufige Darbringungsausdrücke mit daran anschliessenden

vorläufig-epikletischen Gebeten, dann die endgültig-
abschliessende Darbringung in der Anamnese und nach ihr die
endgültig-abschliessende Epiklese im «Supplices».

Ursprünglich ist die Vorwegnahme der Darbringung vor der
Anamnese im Eucharistiegebet natürlich nicht. Eine ihrer unheilvollen

Folgen war die Abspaltung des Einsetzungsberichtes von der
Danksagung. Die Voraussetzung dieser Entwicklung war einerseits
das Übergewicht, das die Darbringungsidee mit der Zeit gegenüber
der Danksagung bekam, anderseits ein mangelndes Bewusstsein der
Einheit der Danksagung. Zu den Formeln aus dem Darbringungs-
kreis traten dann vorweggenommene epikletische Gedanken und
schliesslich wurden, ebenfalls im Zusammenhang mit der
Darbringungsidee, Fürbitten eingeschaltet. Es liegt hier also ein ganzer
innerlich zusammenhängender Komplex von Erscheinungen vor, die
die Danksagung immer mehr zerrissen und den Einsetzungsbericht
von ihr absprengten.

Es kann übrigens kein Zufall sein, dass eine ähnliche Einschaltung

von Fürbitten in die alte Danksagung, und zwar schon vor dem
Sanctus, gerade in jenem Liturgiegebet stattfand, das auch schon
durch eine proleptische Epiklese den Einsetzungsbericht von der
Danksagung losgetrennt hatte, nämlich in Ägypten. Im einzelnen ist
die Entwicklung in Ägypten etwas anders verlaufen als in Rom. Das
Sanctus wurde dort früher eingeführt und im Anschluss daran
sogleich eine proleptische Epiklese, während sich in Rom das epikletische

«Quam oblationem» erst aus einem nicht epikletischen Gebet
und ohne Zusammenhang mit dem Sanctus entwickelte. Da Serapion
im Lobgebet vor dem Sanctus keinen Darbringungsgedanken, wohl



— 33 —

aber eine, allerdings noch kurze, Bitte hat, während die ausführlicheren

Fürbitten erst auf die zweite Epiklese folgen, könnte man sich

fragen, ob in Ägypten nicht anders als in Rom zuerst eine Bitte und
erst dann Darbringungsgedanken und schliesslich ausgedehntere
Fürbitten in die Danksagung eingefügt wurden. Anderseits hat die
ägyptische Anschauung die Darbringung stark auf die Niederlegung
der Gaben auf den Altar vorverlegt, wie die Vergangenheitsformen
ngosUfjxapsv und ngoonveyxa/uEv zeigen, während Rom trotz aller
proleptischen Tendenzen der Darbringung in der Anamnese das

Hauptgewicht beliess und dementsprechend beim präsentischen
«offerimus» blieb. Doch trotz aller dieser Unterschiede war das
Endergebnis in Rom und Ägypten ziemlich ähnlich.

Die Voraussetzung dieser Zerstörung der ursprünglichen
Struktur bildete aber das mangelnde Bewusstsein der Einheit der
Danksagung. Das wird besonders bei einem Vergleich mit den jeru-
salemisch-syrisch-byzantinischen Liturgien deutlich. Das Übergewicht

der Darbringungsvorstellung gegenüber der Danksagung ist
zwar auch hier zu finden, wie es schon der herrschend gewordene
Ausdruck «Anaphora» für das alte Eucharistiegebet zeigt. Aber in
das Dankgebet bis und mit den Einsetzungsworten wurden hier
Darbringungsgebete und Fürbitten ebensowenig eingeschaltet wie
proleptische Epiklesen. Das Bewusstsein der Einheit der Danksagung

war hier stark genug, dass es all diesen Tendenzen, die auch
da vorhanden waren, Widerstand leisten konnte. Sie machten sich
dafür an anderen Stellen, sei es vor dem Eucharistiegebet oder
nach der Epiklese, breit. Aber die Einheit der Danksagung mit dem

Einsetzungsbericht als abschliessendem Höhepunkt blieb erhalten.

7. Oblation und Epiklese in den altkatholischen Liturgien

Hier müssen diejenigen altkatholischen Liturgien besprochen
werden, die aus der Liturgiereform des letzten Jahrhunderts
hervorgegangen sind, also S, Th1 und Th2. Die blossen Übersetzungen des

römischen Kanons können ausser Betracht bleiben. Doch sind zu D2

einige Worte zu sagen.
Es ist nicht zu verkennen, dass die altkatholische Liturgiereform

des 19. Jahrhunderts nicht vom ursprünglichen, sondern vom
spätabendländischen Verständnis des römischen Kanons ausging. In der

damaligen geschichtlichen Situation war das auch kaum anders mög-



— 34 —

lieh. An das Werk der Kanonreform ging man nicht auf Grund
liturgiegeschichtlicher Kenntnisse, sondern ausschliesslich von biblischen
und dogmatischen Gesichtspunkten her. So sehr dieses Verfahren
verständlich ist, so klar ist doch, dass dabei die Eigenart der Liturgie,
die ja eine lebendig gewachsene Grösse mit eigenen Formgesetzen ist,
zu kurz kommen müsste. Auch Thürlings, der die Liturgiegeschichte
mehr berücksichtigen wollte als S147, hat sich faktisch doch nur dem
im spätabendländischen Sinn verstandenen römischen Kanon wieder

mehr genähert. Damit ist die prinzipielle Grenze der altkatholischen

Kanonreform des letzten Jahrhunderts aufgezeigt.
Das biblisch-dogmatische Anliegen bestand vor allem in der

Abwehr eines falschen Messopferbegriffes. Da der Glaube der Kirche

sich in der Liturgie ausdrückt und die Gefahr eines
Missverständnisses des eucharistischen Opfers im Sinne einer Wiederholung

oder Erneuerung des Kreuzesopfers damals viel grösser war
als heute, muss dieses Anliegen an und für sich als berechtigt
anerkannt werden. Aber wie wurde es durchgeführt.

Die Worte des römischen Kanons «offerimus praeclarae maie-
stati tuae hostiam puram, hostiam sanetam, hostiam immaculatam,

panem sanctum vitae aeternae et calicem salutis perpetuae»
werden in S und Th wiedergegeben mit: «Ihn (sc. Christus) stellen
wir dir dar als unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer», wozu Th
noch beifügt: «als das heilige Brot des ewigen Lebens, als den
Kelch unseres immerwährenden Heiles». Da man von der
spätrömischen Deutung ausgeht, denkt man überhaupt nicht an eine

Darbietung von Brot und Wein zur Konsekration, sondern nur an
eine Darbringung von konsekrierten Gaben, also Leib und Blut
Christi. Anderseits lehnt man aus biblisch-dogmatischen Gründen
den Gedanken einer dinglichen Darbringung von Leib und Blut
Christi ab, und so versucht man, mit der erwähnten Wendung den

spätrömischen Gedanken in eine dogmatisch annehmbare Richtung
umzubiegen. Das ist natürlich aus heutiger Sicht ein methodisch
fragwürdiges Unternehmen, auch wenn die dogmatische »\bsicht
berechtigt war. Doch in der damaligen Situation sah die Sache
anders aus. Und wie ist nun diese Wiedergabe des «offerimus» von der
Liturgiegeschichte und dem ursprünglichen Sinn des römischen
Kanons her zu beurteilen Negativ ist zunächst festzustellen, dass

unser Tun mit Brot und Wein, eben die Darbringung der Gaben,

147 Vgl. IKZ 1 (1911), 366.



— 35 —

um die es hier liturgiegeschichtlich, aber doch auch sachlich gesehen

primär geht, überhaupt nicht zum Ausdruck kommt. Obwohl
sich eine ähnliche Erscheinung auch in einem späten Entwicklungsstadium

einzelner orientalischer Liturgien findet (z.B. Jakobusliturgie),

liegt hier doch ein Mangel vor, weil unser konkretes Handeln,

das eben ein Handeln mit den Elementen ist, zu sehr in den

Hintergrund tritt. Es besteht die Gefahr, dass an die Stelle des

Handelns das blosse Denken tritt. Diese Gefahr wird noch dadurch
vergrössert, dass das «memores» des lateinischen Textes vom
«offerimus» losgelöst und zu einem eigenen Hauptsatz gemacht wird.
Wenn es dann heisst «Darum, o Herr, gedenken wir» oder «Darum
sind wir auch eingedenk», ist das Missverständnis, dass es nur um
Gedanken geht, statt eines Tuns zum Gedenken, nur noch schwer
abzuwenden. In S kommt noch dazu, dass der Satz «Ihn stellen wir
dir dar» durch längere Betrachtungen über das sühnende Heilswerk
Christi vom «Gedenken» getrennt ist. Dadurch ist vollends nicht
mehr zu erkennen, dass es sich nicht um ein bloss gedankliches
Gedenken, sondern um ein gedenkendes Tun handelt.

Anderseits bringt das «Ihn stellen wir dir dar» einigermassen
die alte Auffassung, dass wir in der Darbietung von Brot und Wein
das Opfer Christi real-symbolisch vor Gott vergegenwärtigen, zum
Ausdruck. Die an sieh problematische Methode, eine falsch verstandene

Aussage der Liturgie ohne Kenntnis ihres ursprünglichen Sinnes

nur nach biblisch-dogmatischen Kriterien zu korrigieren, hat
hier dazu geführt, dass wenigstens eine Seite des im Urtext
Gemeinten getroffen wurde.

K.Purschli& findet allerdings, dass darin eine unzulässige Ab-
schwächung liege und dass das Darstellen auch in einem ganz anderen

Sinn verstanden werden könne. Er kann nicht einsehen,
«warum hier von den ältesten Formularen abgegangen werden soll,
die eindeutig das ,offerimus' enthalten, wie es schon im Formular
Hippolyts zu finden ist149.»

Diese Kritik ist nicht ganz unbegründet. Das Fehlen von
«offerimus tibi panem et calicem» haben wir bereits als Mangel bezeichnet.

Aber es ist nun doch zu fragen, wie Pursch es versteht. Wir
finden bei ihm den Ansatzpunkt für das ursprüngliche Kanonverständnis,

da er schreibt, eine besondere Wandlungsbitte unmittel-

148 Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes, in: IKZ 58
(1968), 251-269, und 59 (1969), 1-33, 252, 265 und 269.

149 S.253.



— 36 —

bar vor dem Einsetzungsbericht könnte den Eindruck erwecken,
«dieser wäre eine für sich bestehende eucharistische und selbständige

konsekratorische Formel, was aber der ältesten Eucharistieauffassung

entgegensteht, die der Eucharistie als Ganzheit die
Heiligung der Elemente zusprach... Sehr viel später kam es - mehr aus

moraltheologischen Rücksichten - zu der Meinung, die Konsekration

geschähe durch die blosse Rezitation der Einsetzungsworte
Jesu, bzw. im Osten der Epiklese150.» Dann aber scheint Pursch
doch wieder das spätrömische Kanonverständnis vorauszusetzen
und die Konsekration mit den Einsetzungsworten für abgeschlossen

zu halten, da er von «Darbringung der konsekrierten Gaben»151

und'von der «Anamnese nach der Konsekration»152 spricht. Auch
fragt er, wenn von der Reduzierung des fünffachen Kreuzzeichens
auf die Segensgeste des dreifachen Kreuzzeichens in der Anamnese
bei Th die Rede ist : «Was aber hat die Segnung der eucharistischen
Gestalten nach der Konsekration für einen Sinn .152> 153.» Anderseits

tritt er für die Stellung der Epiklese nach der Anamnese
ein154, was nach den gerade vorhin zitierten Äusserungen auch
nicht sinnvoll scheint. Stehen hier nicht das ursprüngliche und das

spätrömische Kanonverständnis nebeneinander
Was die Darbringung betrifft, scheint Pursch eher das spätrömische

Verständnis vorauszusetzen, also die Darbringung von
konsekrierten Gaben, von Leib und Blut Christi selbst. Nur so erklärt
es sich, dass er die Fassung «Ihn stellen wir dir dar» als Abschwä-

chung empfindet. Da es sich aber in den alten Liturgien gar nicht
um die Darbringung von konsekrierten Gaben handelt, besteht der
Vorwurf einer Abschwächung nicht zu Recht. Allerdings muss das

Darstellen im Sinn einer realen Vergegenwärtigung vor Gottes
Gedenken verstanden werden. Pursch befürchtet, dass die Fassung
von S und Th als bloss äusserliches Darstellen ohne innere Realität
missverstanden werden könnte.

Was Pursch zur Verbesserung von S vorschlägt, scheint mir
einer kritischen Prüfung zu bedürfen. Er schreibt155: «Im Opfergebet

könnte man dieses ,Darstellen', das immerhin missverständ-

150 S.22.
131 S.2.
162 S.265.
153 Es liegt mir natürlich fern, das dreifache Kreuzzeichen an dieser

Stelle rechtfertigen zu wollen.
154 S.269, 23 und 32.
155 S. 269.



— 37 —»

lieh sein kann und abschwächen soll, am besten ganz vermeiden,
wenn es einfach hiesse : ,Er ist unser reines, heiliges und unbeflecktes

Opfer.'» Aber eine solche Formulierung würde doch erst recht
die Abschwächung bedeuten, die Pursch sonst ablehnt. Dass Christus

unser Opfer ist, gilt ja auch ganz abgesehen von der Eucharistiefeier.

Aber im Abendmahl geht es darum, dass durch die heilige
Handlung das Opfer Christi vor Gott - und dann natürlich auch

vor uns - real vergegenwärtigt wird. Das kommt in der Fassung
«Er ist unser Opfer» nicht mehr zum Ausdruck. An anderer
Stelle schreibt Pursch zum «offerimus» in der Anamnese: «Auch
kann hier nicht der christologische Akzent allein ausgesagt werden

- das wäre zudem rein abstrakt und theoretisch möglich - sondern
hier ist eine ekklesiologische Auffüllung geboten156. Gerade diesen

Bezug auf das Handeln der Kirche, der in der Wendung «Ihn stellen

wir dir dar als unser Opfer» noch vorhanden ist, beseitigt
Pursch aber in seinem Reformvorschlag. Eine solche Änderung
würde meines Erachtens keinen Fortschritt bedeuten. Die
realsymbolische Darstellung des Opfers Christi vor Gott, die der
patristischen Theologie so wichtig ist und auch den Formulierungen des

römischen Kanons zugrunde liegt, ginge dabei ganz verloren.
Allerdings wird gegen die Wendung «Ihn stellen wir dir dar»

von anderer Seite als von Pursch das entgegengesetzte Bedenken
erhoben, nämlich dass sie doch im Sinn einer dinglichen Darbringung

von Leib und Blut Christi verstanden werden könnte und.
damit die einmalige Darbringung am Kreuz trotz aller anders
lautenden Beteuerungen wieder in Frage stellen würde. Diese Gefahr
scheint mir dort nicht ganz ausgeschlossen zu sein, wo nach
spätabendländischem Kanonverständnis die Konsekration nach den
Einsetzungsworten als abgeschlossen betrachtet wird und die Worte
«Ihn stellen wir dir dar» auf konsekrierte Elemente bezogen werden.

Kaum begründet ist das Bedenken aber dann, wenn nach alter
Kanonauffassung dabei noch gar nicht an konsekrierte Elemente
gedacht wird. Der richtige Weg zur Beseitigung der von einigen
vermuteten Gefahr besteht also nicht in der Streichung des Satzes
«Ihn stellen wir dir dar...», sondern in der Beseitigung des
spätrömischen Kanonmissverständnisses, und zwar durch die klare
Wiederherstellung der ursprünglichen Kanonstruktur, die jenes
Missverständnis unmöglich macht.

156 S.253.



— 38 —

Diese Ausführungen sollen keineswegs eine Verbesserung der
Formulierung ausschliessen, wohl aber den positiven und dem
altkirchlichen Denken entsprechenden Gehalt des «Ihn stellen wir dir
dar als unser Opfer» herausheben. Was die Formulierung betrifft,
so ist eine gewisse Unklarheit nicht zu bestreiten. Sie ist ja auch
der tiefste Grund des Unbehagens von Pursch. Es wäre also nach
einem besseren Ausdruck des Gedankens zu suchen.

Th fügt an die Worte « Ihn stellen wir dir dar als unser Opfer »

in Anlehnung an den römischen Kanon an «als das heilige Brot des

ewigen Lebens, als den Kelch unseres immerwährenden Heiles».
Auch hier hat das spätrömische Kanonverständnis den ursprünglichen

Gedanken stark verändert. Man meint jetzt, konsekrierte
Gaben, also Christus selbst, als Brot des Lebens und Kelch des Heiles
Gottes darzubringen. Ursprünglich dagegen sollte die Wendung die
Gaben, die Gott zur Weihe dargeboten werden, im Hinblick auf die

jetzt geschehende Konsekration als Brot des Lebens und Kelch des
Heiles bezeichnen, ohne dass damit diese Konsekration bereits als
vollendet betrachtet würde. So schön die Ausdrücke an sich sind, so
ist doch zu fragen, ob sie im spätrömischen Verständnis, auf dem ja
auch ihre Fassung bei Th beruht, einen rechten Sinn ergeben. Denn es

ist zwar sinnvoll, die unkonsekrierten Gaben, wenn sie auch prolep-
tisch Brot des Lebens und Kelch des Heiles genannt werden, Gott
darzubieten. Es ist auch sinnvoll, Christus als unser Opfer Gott
darzustellen. Aber es ist kaum sinnvoll, Christus als Brot des Lebens und
Kelch des Heiles Gott darzustellen. In dieserEigenschaft kann er doch
sinnvollerweise nur von Gott uns geschenkt, von uns aber weder Gott
dargebracht noch dargestellt, sondern nur von ihm empfangen werden.

Bischof Herzog, der ja von den gleichen Voraussetzungen
ausging wie Th, hatte unter diesen Umständen doch das bessere

liturgisch-theologische Empfinden, wenn er aufdie Wendung verzichtete.
Die Verschiebung der Bitte um gnädiges Herabsehauen auf die

Gaben mit dem Hinweis auf die Opfer Abels, Abrahams und Melchise-
deks vor den Einsetzungsbericht in S geht zweifellos ebenfalls auf das

spätrömische Kanonverständnis zurück. Bischof Herzog betrachtete
es offensichtlich als unpassend, dass um Gottes wohlgefälliges
Herniederblicken auf bereits konsekrierte Gaben gebetet würde. Mit dieser
Überlegung hatte er an sich durchaus recht. Sobald man aber
erkennt, dass auch an der ursprünglichen Stelle gar nicht konsekrierte
Gaben gemeint sind, fällt auch der Anlass zur Umstellung des Gebetes

dahin. Doch ist positiv zu würdigen, dass S das Gebet wenigstens



— 39 —

bewahrt hat. Dass die Eucharistie die Erfüllung der alttestamentlichen

Opfer bildet, ist ein wichtiger Gedanke. Da wir in ihr durch unser

Tun mit Brot und Wein das vollkommene Opfer Christi selbst vor
Gott vergegenwärtigen, finden die unvollkommenen, vorbildhaften
Opfer des Alten Bundes in ihr ihre Erfüllung. Oder, anders gesagt, wie
das Opfer Christi, so ist auch die Vergegenwärtigung seines Opfers die

Erfüllung der alttestamentlichen Opfer.
Positiv zu bewerten ist auch, dass S die zahlreichen vorbereitenden

Darbringungsgedanken des römischen Kanons auslässt. Nur hat
es leider die dadurch gebotene Möglichkeit nicht benutzt, um den

Einsetzungsbericht direkt an die Danksagung anzuschliessen, wie es

der Entwurf Michaud getan hatte157. Der Hauptgrund, dass S dem
nicht folgte, war offenbar die Wandlungsbitte oder Epiklese, die

man sich, im spätrömischen Kanonverständnis befangen, nur vor
dem Einsetzungsbericht vorstellen konnte.

Übrigens hat S durch die Einfügung des « Supra quae» - «Blicke
also» unmittelbar nach dem Sanctus nun doch einen Gedanken aus
dem Darbringungskreis anstelle der beseitigten anderen eingeführt.
Aufs Ganze gesehen, entsteht der Eindruck, dass die entscheidende

Darbietung der Gaben im Offertorium stattfindet, da in der
Anamnese von ihr keine Rede mehr ist und das «Supra quae» - «Blicke
also» sie voraussetzt. Eine solche Konzeption entspricht zwar der
ägyptischen Tradition seit Serapion, steht aber im Gegensatz zur
Auffassung aller anderen Liturgien einschliesslich der römischen.

Wenn Th1 am Anfang des Kanons die Bitte «Allerbarmender
Vater, so nimm denn auf und segne diese Gaben und dies heilige
Opfer» behalten hat, so ist das nicht konsequent, da doch sonst die

Darbringungsgedanken vermieden sind. Der Grund ist wahrscheinlich,

dass Th1 nach dem Vorbild des römischen Kanons hier auch
die Fürbitten folgen lässt. An dieser Stelle von Opfer zu sprechen,
kann sich zwar auf manche Ausdrücke von alten Liturgien und
Kirchenvätern berufen, führt aber leicht zu dem MissVerständnis,
dass die materiellen Gaben von Brot und Wein das eigentliche
Opfer sind. Darum sollte diese Ausdrucksweise besser vermieden
werden. Als die Gaben noch von der Gemeinde gespendet wurden,
konnte der Ausdruck Opfer in diesem Zusammenhang leichter richtig

verstanden werden. Aber diese Voraussetzung ist ja heute nicht
mehr gegeben.

57 S.Anhang.



— 40 —

S hat, wie die Darbringungsgedanken, so auch die Fürbitten
des römischen Kanons vor dem Einsetzungsbericht entfernt. Die
Fürbitten für die Lebenden und das Gedächtnis der Heiligen fanden

mit dem Memento mortuorum und dem Nobis quoque
zwischen der Kommunionbitte und der Schlussdoxologie ihren Platz.
Das ist nicht so verkehrt, wie es heute manchmal angesehen wird.
Es wird zwar mit Recht eingewendet, dass die Fürbitten im Kanon
ein späterer Einschub und ein Fremdkörper sind und dass durch sie

ein zu grosser Abstand zwischen dem Hauptteil des Eucharistiegebetes

und der Kommunion entsteht. Aus diesen Gründen ist der
Forderung zuzustimmen, bei einer heutigen Reform die Fürbitten
ganz aus dem Kanon herauszunehmen. Anderseits sollte aber
gerechterweise auch nicht übersehen werden, dass es einen sehr
positiven Sinn hat, wenn im Anschluss an die Kommunionbitte der
Blick in den Fürbitten auf die ganze Gemeinschaft der Heiligen im
Himmel und auf Erden ausgeweitet wird. Durch die Kommunion
treten wir ja nicht nur mit Christus in Gemeinschaft, sondern auch
mit den Brüdern und Schwestern, wir feiern das Abendmahl
nicht nur für uns, sondern auch für sie. Das kommt gut zum
Ausdruck, wenn auf die Kommunionbitte Gedächtnis der Heiligen
und Fürbitten für Verstorbene und Lebende folgen. Wenn es schon
Fürbitten im Kanon gibt, dann ist ihre Stellung nach der
Kommunionbitte am sinnvollsten. Sie entspricht auch am besten der
Struktur des jüdischen Dankgebetes nach der Mahlzeit, dessen

Schlussteil die Bitten für Stadt und Volk Gottes enthält. Da aber
die Fürbitten die Gewichtsverteilung im Kanon, in dem die

Danksagung den Vorrang haben sollte, zugunsten der Bitten verschieben,

sollten sie am besten ganz herausgenommen und ins Offertorium

gestellt werden.
Was die Epiklese betrifft, hatte die Abhängigkeit der altkatholischen

Liturgiereform vom spätrömischen Kanonverständnis ähnlich

unglückliche Folgen wie in der Frage der Oblation. Während
« Quam oblationem » zu einer Geistepiklese vor dem Einsetzungsbericht

ausgestaltet wurde, fand das «Supplices» in S und Th1 keine
seiner Bedeutung im römischen Kanon entsprechende Wiedergabe.
Sein erster Teil wurde ganz fallengelassen, und aus seinem zweiten
Teil, von «ut quotquot» an, wurde eine selbständige Bitte für die
Kommunikanten gemacht, die sich nicht mehr an eine Bitte für die
Gaben anschliesst. Damit ist nicht nur gegenüber der ältesten
Struktur des Eucharistiegebetes, wie wir sie bei Hippolyt kennen-



— 41 —

lernten, sondern auch gegenüber dem römischen Kanon eine
entscheidende Veränderung eingetreten. An der Stelle, wo im
römischen Kanon das endgültig-abschliessende epikletische Gebet, das

«Supplices», steht, findet sich keine Epiklese mehr, sondern nur
eine einfache Kommunionbitte. Dafür steht an der Stelle des vorbe-
reitend-epikletischen Gebetes des «Quam oblationem» eine
ausdrückliche Geistepiklese als die einzige Epiklese des Kanons von S

und Th1. Das entspricht allerdings der anderen, bereits besprochenen

Erscheinung, dass die endgültig-abschliessende Darbietung der
Gaben in der Anamnese des römischen Kanons in S und Th weggefallen

ist und nur die vorläufig-vorbereitende im Offertorium
erhalten blieb, in S auch noch die Bezugnahme auf sie in «Blicke
also» («Supra quae») an der Stelle des römischen «Te igitur». Wenn
im römischen Kanon durch die Einschiebung von vorbereitenden
Darbringungs- und Epiklesegedanken, sowie von Fürbitten vor
dem Einsetzungsbericht die ursprüngliche Struktur des Hochgebetes

stark verändert worden war, so war wenigstens der Komplex
Einsetzungsbericht - Anamnese mit Gabendarbietung - Bitte für
die Gaben und, davon abhängig, für die Empfänger der Gaben,
(Epiklese), erhalten geblieben. Nun aber werden Gabendarbietung
und Bitte für die Gaben herausgebrochen und damit auch dieser

Komplex zertrümmert. Dafür wird die an sich schon problematische

Vorwegnahme von Darbietung und Epiklese im Offertorium
bzw. im «Quam oblationem» zur eigentlichen und einzigen Darbietung

und Epiklese erhoben. Während man im römischen Kanon bei
Ausscheidung der Einschübe wieder die ursprüngliche Struktur
erhält, so braucht es bei den neuen Hochgebeten dazu viel kompliziertere

Operationen.
Alle diese Vergleiche zwischen S, Th1 und dem römischen

Kanon sind allerdings nur unter einer ganz bestimmten Bedingung
richtig, nämlich dass der römische Kanon im alten Sinn verstanden
wird. Im spätabendländischen Verständnis dagegen sind schon alle
die Veränderungen enthalten, die wir bei S und Th1 feststellten.
Der Unterschied ist nur, dass sie in der altkatholischen Liturgiere-
form des 19. Jahrhunderts auch den Text umgestaltet haben, während

sie im spätrömischen Kanonverständnis nicht im Text,
sondern nur in der Interpretation enthalten waren.

Gegenüber dem spätabendländisch verstandenen römischen
Kanon weisen S und Th1 aber auch gewisse Vorzüge auf. Sie sind
klarer, der spätabendländische Gedankengang erscheint bei ihnen



— 42 —

konsequenter durchgeführt. Das ist ganz natürlich, wenn man
bedenkt, dass sie von vornherein von dieser Auffassung her konzipiert
sind, während der römische Kanon anders konzipiert ist und erst
nachträglich in diesem Sinn uminterpretiert wurde. Die falsche
Idee einer dinglichen Darbringung von Leib und Blut Christi
kann bei S und Th1 weniger leicht aufkommen als beim
spätabendländisch verstandenen römischen Kanon. S enthält zudem
tiefe theologische Gedanken in engem Anschluss an biblische
Aussagen. Allerdings ist die Ausführung der Gedanken dem Geiste

der damaligen Zeit entsprechend oft zu lehrhaft und
erinnert manchmal an den Stil einer Kommunionandacht. Es handelt

sich sehr stark um ein Kreisen frommer Gedanken um ein
bestimmtes Zentrum. Dieses Zentrum ist die Konsekration, die
Wandlung, die als nicht allein durch die Einsetzungsworte, aber
auch nicht durch das ganze Hochgebet, sondern durch Epiklese
und Einsetzungsworte vollzogen betrachtet wird. Das geht vor
allem

_
aus der Überschrift «Konsekration» für den Abschnitt

nach dem Sanctus bis zum Schluss des Einsetzungsberichtes deutlich

hervor. Diese Auffassung steht der altkirchlichen immerhin
näher als die spätabendländische Theorie von der Konsekration
durch die blosse Rezitation der Einsetzungsworte. Um das
Zentrum der so verstandenen Konsekration kreisen nun in S vorher
und nachher fromme, gewiss auch biblische und theologisch wertvolle

Gedanken über die Erlösung und ganz besonders über den
Sinn der Abendmahlsfeier.

Dem altchristlichen Eucharistiegebet ist diese zyklisch-kreisende

Tendenz fremd. Die Konsekration erscheint in ihm nicht als

Mitte, um die die Gedanken kreisen, sondern als Ziel, auf das das

ganze Gebet hingeordnet ist. Dieses schreitet von der Danksagung
über die Darbietung fort zur Epiklese, in der Konsekration und
Kommunion als das Ziel der Handlung ausgesprochen werden, und
findet in der Doxologie seinen Abschluss. Einem solchen
Eucharistiegebet eignet eine Dynamik, die dem eher statischen Charakter
von S völlig fehlt. In den alten Anaphoren geht eine Handlung vor
sich, während man in S viel weniger den Eindruck einer Handlung
als einer Betrachtung hat. Dem entspricht es, dass auch der
Ausdruck der konkreten Handlung, das «offerimus panem et calicem»,
hier fehlt. In diesen Punkten ist S ebenso wie im Verständnis der
Kanonstruktur ein Kind seiner Zeit. Besonders störend wirkt sich
das in der Anamnese aus. Diese ist in der liturgischen Tradition nur



— 43 —

eine kurze Zusammenfassung des Heilswerkes, eine «Kurzanamnese»158,

während die ausführliche Anamnese in der Danksagung
bis und mit den Einsetzungsworten geschieht. In S ist aber die
«Kurzanamnese» zu einer langen Betrachtung zerdehnt. Man kann
sich auch fragen, ob in S nicht zuviel und in zu lehrhafter Weise

vom Opfer Christi die Rede ist. Bereits A. Thürlings hat dies 1911

angedeutet159.
Th1 ist weniger statisch-kreisend und lehrhaft als S, aber auch

theologisch weniger reich. Vom Opfer Christi ist nicht so ausgedehnt
die Rede, aber der Opferbegriff durch die Bezeichnung der Gaben als

Opfer sogleich nach dem Sanctus und das Fehlen der Darbietung in
der Anamnese verundeutlicht. Es entsteht auf diese Art der
Eindruck, das eigentliche Opfer geschehe im Offertorium. Dass Th1 die
Fürbitten für die Lebenden und das Gedächtnis der Heiligen nach
dem römischen Vorbild vor dem Einsetzungsbericht einfügt, macht
seinen Kanon, aufs Ganze gesehen, zerrissener als den von S.

Th2 folgt in der Anamnese und der Oblation Th1, hat jedoch
« Supra quae» und « Supplices» nach dem römischen Kanon beibehalten,

»in der Übersetzung des «Supplices» scheinen mir zwei Punkte
fragwürdig zu sein. «Iube haec perferri » wird wiedergegeben durch
« lass dieses Opfer hinauftragen ». « Opfer » ist aber ein so gewichtiges
Wort, dass es sich zur Übersetzung des ganz allgemeinen «haec»

schwerlich eignet. Man muss zwar im Deutschen zu «haec» etwas
ergänzen, aber es sollte ein allgemeinerer Ausdruck sein, etwa «diese
Gaben». Die Übersetzung mit « Opfer» entspricht natürlich besser der
spätrömischen Theorie, da sie die Schwierigkeit, die das unbestimmte
«haec» ihren Anhängern bereitet, beseitigt. Den zweiten schwachen
Punkt sehe ich in der Übersetzung von «ex hae altaris partieipa-
tione» durch «in dieses Altares Gemeinschaft». Dabei kommt
zuwenig zum Ausdruck, dass wir Leib und Blut Christi vom himmlischen

»41tar empfangen, wie das im «ex» des lateinischen Originals
enthalten ist.

D2 übersetzt die fraglichen Stellen wie Th1. Ausserdem gibt es

«Supra quae» mit «auf dieses Opfer» wieder. Daran ist im wesentlichen

die gleiche Kritik anzubringen wie an der Übersetzung
«Opfer» für «haec» im «Supplices». Es ist zwar im lateinischen
Original vorher vom Opfer, «hostia», die Rede, aber «Supra quae»

159
«Kurzanamnese» nach K.Amon.
IKZ 1 (1911), 366.



— 44 —

kann sich nicht darauf beziehen, da es ja nicht «Supra quam»
heisst. Die allgemeinere Übersetzung «auf diese Gaben», wie sie

auch Th2 hat, entspricht besser dem Urtext.
Auffällig ist die Übersetzung von «iube haec perferri in

sublime altare tuum» in D2: «lass dieses Opfer dargebracht werden
auf deinem himmlischen Altar». Dazu erklärt Pursch, auf den D2

wohl hauptsächlich zurückgeht, dass «perferri» ein ngoocpsgsiv der

griechischen Vorlage erkennen lasse und daher mit «darbringen»
übersetzt werden müsse160. «Perferre»heisst jedoch «hintragen,
überbringen», nicht «darbringen». Das Lateinische müsste also die

griechische Vorlage falsch übersetzt haben. Es besteht aber kein
Grund, dies anzunehmen, vielmehr sprechen die griechischen Parallelen

des Gebetes dafür, dass nicht ein Darbringen auf dem himmlischen

Altar, sondern ein Übertragen auf ihn gemeint ist. Es ist dort
nämlich durchgehend von ngooôéÇaoêai sic xò ènovgdviov (oder
vnsgovgavtov) {fvoiaoxrjgiov die Rede161. Das zeigt, das «perferri
in sublime altare tuum » den ursprünglichen Gedanken richtig wiedergibt,

während «suscipias in sublimi altari tuo» (De sacr) von der
allgemeinen Überlieferung abweicht, was im Lateinischen leichter möglich

ist, da sich hier nur der Kasus ändert, während im Griechischen
auch die Präposition sic durch eine andere ersetzt werden müsste.
Die Kasusänderung in De saer hat allerdings so lange keine grosse
Bedeutung, als daraus nicht abgeleitet wird, dass «perferri» mit
»darbringen» übersetzt werden müsse.

Die Reihenfolge der Gebete «Supra quae» und «Supplices» ist
in D2 umgekehrt worden. Das erinnert an De sacr, wo ebenfalls
zuerst vom himmlischen Altar und danach von den alttestamentlichen
Typen des eucharistischen Opfers die Rede ist. Doch ist der
Zusammenhang in De sacr anders, da das Ganze nur einen einzigen Satz
bildet und nur um die Aufnahme, aber nicht um gnädiges
Herabblicken gebetet wird. Wenn man jedoch die Aufteilung auf zwei
Sätze, wie sie sich im römischen Kanon findet, übernimmt, müsste
man meines Erachtens auch die Reihenfolge des römischen Kanons
beibehalten. Die Umstellung von D2 führt zu einigen Unzulänglichkeiten.

Der Blick geht jetzt in der Anamnese auf die Gaben auf
dem irdischen Altar, im «Supplices» auf den himmlischen Altar
hinauf, dann wieder herab («ut quotquot» und «Supra quae»:

160 IKZ 59 (1969), 7.
161 Zusammenstellung bei Lietzmann, a.a.O., S.82 f., 90 ff.



— 45 —

«Blicke gnädig nieder») und zuletzt setzt mit der Annahmebitte
wieder eine Aufwärtsbewegung an. Es ergibt sich so ein etwas
unruhiges Auf und Ab. In der Anordnung des römischen Kanons
herrscht dagegen eine grosse Linie : zuerst ruht der Blick auf dem
irdischen Altar (Anamnese und «Supra quae»), erhebt sich dann
zum himmlischen («Supplices») und kehrt sachgemäss nur in
Hinsicht auf den Kommunionempfang wieder nach unten zurück.
Wenig vorteilhaft scheint mir auch, dass in der Reihenfolge von D2
im «ut quotquot» der Blick bereits auf die Kommunion als Ziel der
Gabendarbringung gerichtet und danach im «Supra quae» wieder
auf Darbietung und Annahme der Gaben zurückgelenkt wird. Die
Kommunionbitte müsste sich doch unabhängig von der Reihenfolge

von «Supra quae» und «Supplices» an den ganzen Komplex
dieser beiden Gebete anschliessen und nicht zwischen ihnen stehen.
»Anderseits lässt sich «ut quotquot» wegen der Bezugnahme auf den
himmlischen Altar nicht an «Supra quae», sondern nur an «Supplices»

anfügen. Die Umstellung führt also in eine Sackgasse. Ist es

übrigens sehr sinnvoll, nochmals um Annahme zu bitten, wenn schon
vorher um die Aufnahme der Gaben auf den himmlischen Altar
gebetet worden war Wenn Bitten mit ähnlichem Inhalt aufeinander

folgen, sollten doch die weniger weitgehenden am Anfang
stehen und die am weitesten gehende den Abschluss machen.

Wenn S und Th1 gegenüber dem spätabendländisch verstandenen

römischen Kanon, wie wir gezeigt haben, gewisse Vorzüge
besitzen, so haben sie auch gegenüber dem richtig verstandenen
römischen Kanon nicht nur Nachteile. Zu den Mängeln des römischen
Kanons gehört das Übergewicht der Darbietung der Gaben und das
Fehlen einer Heilig-Geist-Epiklese. Beide Mängel wurden in S und
Th1 beseitigt, wenn auch die Art, wie das geschah, uns aus den weiter

oben dargelegten Gründen nicht in jeder Hinsicht befriedigen
kann. Dass das Fehlen einer Geistanrufung im römischen Kanon
ein schwerwiegender Mangel sei, wird zwar vielfach bestritten. Wir
sagten bereits, dass das Vorhandensein einer Epiklese nach der
Anamnese wichtiger sei als die ausdrückliche Nennung des Heiligen
Geistes. Aber ganz ohne Bedeutung scheint uns die Frage doch
nicht zu sein. Jungmann162 beruft sich zwar darauf, dass die
Geistepiklese sich ja auch im Orient erst im Laufe der Zeit, wenn auch

162 Um die Reform des römischen Kanons, in : Liturgisches Jahrbuch
17(1967), 1-17.



— 46 —

ziemlich früh, entwickelt habe163. Aber diesem rein geschichtlichen
Argument Jungmanns wird man doch eine andere Überlegung
entgegenhalten müssen. In der allerersten Zeit der christlichen Kirche
war die theologische Ausdeutung des christlichen Glaubens noch in
vieler Hinsicht sehr wenig entfaltet, so dass es nicht überraschen
kann, wenn im Eucharistiegebet auch von der Weihe der Gaben
durch den Heiligen Geist nichts gesagt wurde. Anderseits war in
jener Zeit das Bewusstsein, dass das ganze Leben der Kirche im
Heiligen Geist begründet ist, sehr stark, so dass auch das Fehlen
einer ausdrücklichen Erwähnung seines Wirkens im Eucharistiegebet

nicht die Gefahr mit sich brachte, dass man seine Bedeutung
übersehen hätte. Ganz anders liegen die Dinge aber, wenn in einer
späteren Zeit, in der andere Aspekte des Glaubens und in Rom
gerade auch die Lehre von Kirchenregierung und rechtlicher Amtsgewalt

in der Kirche hoch entwickelt sind, über das Wirken des Hei-

163 Winterswyl, a.a.O., S.31, stellt, wie auch viele andere, die Dinge
ganz schief dar. Er sagt, infolge der pneumatologischen Streitigkeiten Ende
des 4. Jahrhunderts im Orient «baute man, den Epiklese-Charakter des ganzen

Messkanon ausser acht lassend, die Stelle nach der Anamnese, die um
die Gnade des Geistes bat, aus zu einer Epiklese im neueren, technischen
Sinne, setzte sie an die Stelle, die dem römischen ,Suppliees'-Gebet
entspricht und betonte ihr Gewicht so sehr, dass sie den Einsetzungsworten
übergeordnet und als zur Konsekration notwendig betrachtet wurde». Es sei
«deutlich, dass die orientalische Übung die Neuerung darstellt, freilich so
lange keine wesentliche, als sie nicht für die Konsekration unerlässlich gilt».

In Wirklichkeit wird der Epiklese-Charakter des ganzen Hochgebetes
durch die Epiklese im engeren Sinn nicht zurückgedrängt, sondern gerade
deutlich gemacht. Einen Gegensatz zwischen der alten Geistbitte nach der
Anamnese und der voll entwickelten Wandlungsepiklese zu konstruieren ist
Willkür. Bereits jene alte Geistbitte wie bei Hippolyt ist eine echte Epiklese
und die ausgebaute Wandlungsepiklese nur ihre organische Weiterentwicklung.

Die orientalischen Liturgien haben dio alte Bitte um die Geistsendung
auf die Gaben zu einer Wandlungsbitte ausgestaltet, die römische dagegen
an einer Stelle, wo nach Winterswyls eigener Auffassung ursprünglich gar
kein epikletischer Gedanke, ja überhaupt keine Bitte, sondern nur Danksagung

stand, eine Wandlungsbitte eingeführt. Und da ist es «deutlich, dass
die orientalische Übung die Neuerung darstellt»! Eine merkwürdige Logik.
Es liegt auf der Hand, dass nur konfessionelle Voreingenommenheit gegenüber

der Ostkirche zu einem so krassen Fehlurteil führen konnte. Und dies
hatte Winterswyl zweifellos nioht von selbst entwickelt, sondern von anderen
übernommen. Auch die heftige Ablehnung des Entwurfes Michauds, den
Winterswyl als reine Gclehrtenkonstruktion bezeichnet, die nirgends in
lebendiger Tradition stehe, geht wohl fast nur auf die Animosität gegen die
echte und unzweideutige altkirchliche Epiklese zurück. Michaud steht
allerdings nicht in der Tradition des spätrömischen Kanonmissverständnisses.
Nur wenn das ein Fehler ist, hat Winterswyl recht.



— 47 —

ligen Geistes so vollständig geschwiegen wird wie im römischen
Messkanon. Und das ausserdem noch in einer Zeit, in der sogar die
Christen das Bewusstsein, dass alles wahrhaft kirchliche Leben im
Heiligen Geist gegründet sein muss, weitgehend verloren haben.
Unter diesen Umständen ist das rechte Gleichgewicht im christlichen

Glauben gestört, und das Fehlen einer Heilig-Geist-Epiklese
und Heilig-Geist-Theologie im römischen Messkanon muss, wenn
schon nicht als schwerer, so doch als Mangel bezeichnet werden.

Im Lichte der obenstehenden Ausführungen betrachtet, ist die

seinerzeitige Einführung einer ausdrücklichen Heilig-Geist-Epiklese
in die christkatholische Messliturgie, auch wenn sie an einer
falschen Stelle geschah, trotzdem eine positive Tat gewesen, deren

Bedeutung voll gewürdigt werden soll.
Als Vorzug von S muss auch die stärker biblische Ausrichtung

betrachtet werden. Einen Hauptmangel des römischen Kanons teilen

S und Th1 allerdings mit ihm, nämlich die Absprengung des

Einsetzungsberichtes.
Bei aller Kritik am römischen Kanon sollte man doch auch

seine Vorteile nicht übersehen. Dazu gehört die starke Akzentuierung

der Handlung, des Tuns. Hier hat man nie den Eindruck, es

gehe bloss um ein Kreisen frommer Gedanken, sondern man spürt
immer, es geschieht etwas, das Ganze ist ein betendes Tun, Aktion,
Handlung. Aber auch die aszendentale Epiklese hat eine positive
Seite, obschon wir im allgemeinen die Geistepiklese vorziehen.
Wenn im «Supplices» das Wirken des Heiligen Geistes unklar
bleibt, so kommt anderseits die Bezogenheit unseres Gottesdienstes
auf den himmlischen Gottesdienst schön zum Ausdruck: vom
himmlischen Altar empfangen wir ja nach der Aussage des «Supplices»

Leib und Blut Christi.
Unsere Untersuchung hat gezeigt, dass das spätabendländische

Kanonverständnis die Hauptursache der Mängel der altkatholischen

Kanonreform des 19. Jahrhunderts war. Von daher
entstand eine Verlegenheit nach der anderen : Kann man konsekrierte
Gaben als Leib und Blut Christi darbringen Kann man um
wohlgefälliges Herabblicken Gottes auf konsekrierte Gaben bitten Wie
soll man das «Supplices» als Bitte für konsekrierte Gaben verstehen

Aus diesen Verlegenheiten half man sich durch Umbildungen,
durch Umstellungen, und durch die Auslassung des ersten Teils des

«Supplices», womit man den Nebensatz «ut quotquot» seines
regierenden Hauptsatzes beraubte und die Hauptaussage des «Supplì-



— 48 —

ces» über den Empfang der geheiligten Gaben vom himmlischen
Altar unterdrückte. Die Bitte für die Gaben, aus der sich nach
römischer und ausserrömischer liturgischer Tradition die
Kommunionbitte erst ergibt, findet sich nun ausschliesslich in der Epiklese
vor dem Einsetzungsbericht, ohne jeden Zusammenhang mit der
Kommunionbitte des selbständig gewordenen «ut quotquot». Der
Zusammenhang der Kommunionbitte mit der Bitte für die Gaben
ist unter diesen Umständen nur mehr für den Liturgieforscher zu
erkennen. Auf das spätabendländische Kanonverständnis und die

aus ihm geborenen Umbildungen und Umstellungen geht aber

wenigstens zum Teil auch die statisch-kreisende Tendenz von S

zurück. Auch kann die Verlegenheit beim Opferbegriff trotz allen
Umbildungen nicht überwunden werden, da man, sofern man das
spätabendländische Kanonverständnis zugrunde legt, nur die Wahl hat,
entweder eine mehr oder weniger dingliche Darbringung von Leib
und Blut Christi in konsekrierten Gaben anzunehmen oder mit der
gesamten liturgischen Tradition in Widerspruch zu geraten, die die
oblatio, ngoocpogd der Gaben nach dem Einsetzungsbericht bezeugt.

Unsere Kritik gilt naturgemäss auch für die neuen römischen
Hochgebete, deren Aufbau im grossen und ganzen dem von S

entspricht. Der stark betrachtende Charakter von S ist in ihnen zwar
weniger entwickelt, aber die Unterschiede, deren genauere Besprechung

ausserhalb des Rahmens dieser Arbeit liegt, betreffen doch
eher Einzelzüge als die Gesamtstruktur.

Die Reformvorschlage, die vor der Ausarbeitung der neuen
Hochgebete von römisch-katholischer Seite veröffentlicht worden

waren, hätten eine bessere Lösung erwarten lassen. Es seien hier die

Ausführungen von Hans Küng164, Karl Amon165, Cipriano Vagag-
gini166 und den beiden römischen Theologieprofessoren Corrado
M.Berti und Ignacio M.Calabuig167 erwähnt. Küng forderte vor
allem die Wiederherstellung eines Eucharistiegebetes nach dem
Vorbild Hippolyts. Auch Amon erklärte, «Hippolyt bedeutet
Grundgesetz und Ordnungsprinzip für den Messkanon»168. Von der

164 In «Wort und Wahrheit» 1964.
165 Gratias agere. Zur Reform des Messkanons, in : Liturgisches Jahrbuch

15 (1965), 79-98.
166 jj Canone della Messa e la riforma liturgica. Problemi e progetti.

Turin 1966.
167 Due progetti di canone eucaristico per il rito romano nella luce ec\#-

menica, in: Ephemerides liturgicae LXXXI (1967), 1-69.
168 A.a.O., S.86.



49 —

Wandlungsbitte, die der römische Kanon vor den Einsetzungsworten
hat und die bei uns zur Geistepiklese ausgestaltet wurde, sagt

Amon, dass ihre Beibehaltung «auf Kosten der einheitlichen
Danksagung im Hochgebet» nicht vertretbar sei169. Die meines Erach-
tens einzig mögliche Lösung, nämlich die Epiklese in Übereinstimmung

mit der liturgischen Überlieferung im Osten und im Westen

nach die Einsetzungsworte zu stellen, kommt für Amon allerdings
auch nicht in Frage. Denn dieses Gebet «erbittet die Verwandlung
der Gaben und kann daher nur vor der Wandlung stehen»169. Die
Wandlung ist aber auch für Amon mit den Einsetzungsworten
vollendet. Das ist auffallend, weil er vorher selbst von dem «Hiatus»
spricht, «der zwischen der alten und der sich seit des heiligen
»4mbrosius Schrift ,De sacramentis' durchsetzenden Konsekrationslehre

offensichtlich klafft: Während die älteren Texte die Danksagung

als solche konsekratorisch verstanden, kam es später zur
Konsekration durch die blosse Rezitation der Deuteworte Jesu»170.

Amon ist sich also des Gegensatzes zwischen der alten und der
spätrömischen Auffassung durchaus bewusst, befindet sich aber
doch so sehr im Sog der letzteren171, dass er eine Konsekrationsbitte

nach den Einsetzungsworten für unmöglich hält und sie lieber
ins Offertorium verlegen möchte. Dort ist sie aber in
liturgiegeschichtlicher wie sachlicher Hinsicht gewiss fehl am Platz, da sie an
jener Stelle die Vorwegnahme (Prolepse) eines Gedankens bedeutet,
der erst später im eigentlichen eucharistischen Hochgebet, und zwar
nach den Einsetzungsworten und der endgültigen Empfehlung
(«Darbringung») der Gaben an Gott, seinen rechten Ort hat.

Berti und Calabuig treten für eine ungebrochene Danksagung
und eine Geistepiklese nach dem Einsetzungsbericht ein172. Vagag-
gini hatte die Vielheit und Unordnung epikletischer Elemente im
römischen Kanon kritisiert. Abgesehen von der Wandlungsepiklese

169»4.a.O., S.93.
170 A.a.O., S.88 f.
171 Seine Haltung lässt sich vielleicht so erklären, dass er als konsekra-

torisches Dankgebet nur die Danksagung im engeren Sinne betrachtet, die
auch nach der älteren Tradition mit dem Einsetzungsbericht aufhört. Aber
das Dankgebet umfasst doch noch einige Elemente, die zwar nicht mehr
Danksagung im engeren Sinne sind, aber mit ihr so eng verbunden sind, dass
sie ein einziges Ganzes bilden. Und dieses Ganze des Dankgebetes, der
ev%agioTÌa, ist doch gemeint, wo die alten Texte die «Eucharistie»
konsekratorisch auffassen.

173 A.a.O., besonders S.8 f., 28-39.



— 50 —

(«Quam oblationem») vor den Einsetzungsworten und derKommu-
nionepiklese (2. Teil des Supplices) nach ihnen stellten auch der
l.Teil des «Supplices» und der Anfang des «Te igitur» eine angefangene

Epiklese dar.
Der «aufsteigenden Epiklese» des römischen Kanons wirft

Vagaggini Unklarheit vor und meint, dass auf die Bitte um
Übertragung auf den himmlischen Altar erst noch die Bitte um
Verwandlung, um Erfüllung mit dem Heiligen Geist folgen müsste,
bevor um den himmlischen Segen aus der Teilnahme an Christi
Fleisch und Blut gebetet werden könne.

Bezeichnend ist nun die Reaktion Jungmanns. Er schreibt:
«Ich weiss nicht, ob irgend jemand in einer solchen Ergänzung an
dieser Stelle, nach der Wandlung, einen Gewinn und nicht eher eine
schwere Belastung des Gebetes erkennen würde173.» Wenn man
natürlich alles von der spätrömischen Auffassung her, nach der die

Wandlung mit den Einsetzungsworten vollendet ist, beurteilt, kann
man zu keinem anderen Ergebnis kommen. Aber dann kann man
auch nicht den Kanon im ursprünglichen Sinn wiederherstellen, der
mit der Auffassung verbunden war, dass er als ganzer, und das

heisst, auch mit den Teilen, die dem Einsetzungsbericht folgen,
konsekrierende Wirkung habe.

Hier müssen einige Worte über die bei den Vertretern der
spätrömischen Kanontheorie beliebte Unterscheidung zwischen
Konsekrations- und Kommunionepiklese gesagt werden. Einiges
dazu wurde bereits weiter oben ausgeführt, doch sind noch gewisse
Ergänzungen nötig. Jungmann, der hier als Beispiel für viele
genannt sei, anerkannt zwar die «aufsteigende Epiklese» des
römischen Kanons nach den Einsetzungsworten, möchte sie aber als

«Kommunionepiklese» von der «Wandlungsepiklese», wie er sie in
den orientalischen Liturgien nach den Einsetz ungsworten und in
der Konsekrationsbitte des römischen Kanons vor den
Einsetzungsworten findet, unterscheiden174. «Kommunionepiklese»
bedeutet nach dieser Theorie, dass um eine Begegnung der Gaben mit

173 Um die Reform des römischen Kanons. Eine kritische Stellungnahme

zu C.Vagagginis Entwürfen, in: Liturgisches Jahrbuch 17 (1967),
1-17, S. 15. Die orientalische Epiklese wird allerdings trotz allem auch von
der römisch-katholischen Kirche anerkannt und sogar bei den mit Rom
unierten Ostkirchen geduldet. Doch versucht man meistens, sie durch eine
etwas gewaltsame Deutung in Übereinstimmung mit der spätrömischen
Auffassung zu bringen.

174 Missarum Sollemnia 3Bd.2, S.292 f., Anm. 48.



— 51 —

göttlicher Kraft zum Segen für die Kommunikanten gebetet wird,
auch wenn die Gaben bereits gewandelt sind. «Wandlungsepiklese»
meint dagegen ein Gebet um Weihe und Wandlung der Gaben:
dass sie Leib und Blut Christi werden. Nun ist es theoretisch-
begrifflich durchaus möglich, diese beiden Arten von Epiklese zu
unterscheiden. Aber eine andere Frage ist, ob man sie sachlich aus-
einanderreissen kann. Nach altkirchlicher und orthodox-altkatholischer

Auffassung ist jedenfalls die Vorstellung, dass zuerst um die

Wandlung der Gaben gebetet und diese vollzogen würde und dann
noch nachträglich eine göttliche Kraft auf die gewandelten Gaben

zum Segen für die Kommunikanten hinzukäme, völlig unmöglich.
Denn die Wandlung besteht ja gerade in der Erfüllung der Gaben
mit der göttlichen Segenskraft für die Kommunikanten, wenn sie
sich auch nicht darin erschöpft175. Wandlung von Brot und Wein

175 Deshalb kann uns auch nicht ganz befriedigen, was Berti und Cala-
buig, a.a.O., Ephemerides liturgicae LXXXI (1967), S.30, sagen. Dass sie
die Frage des Wandlungsmomentes offenlassen wollen, ist an und für sich
sehr sympathisch. Problematisch scheint uns aber, wenn sie erklären, der
Heilige Geist, um den in der Epiklese gebetet wird, könne entweder die
Wandlung bewirken oder auch nur einfach auf den bereits konsekrierten
Leib und das Blut Christi herabkommen, wie er bei der Taufe Jesu im Jordan

auf ihn herabkam. Jedenfalls lässt sich das Zweite nur sagen, wenn man
die Wandlung im Sinn der mittelalterlich-scholastischen Transsubstantia-
tionslehre substanzhaft-materiell auffasst. Dann wäre es theoretisch denkbar,

dass Brot und Wein zunächst nur substanzhaft-materiell Leib und Blut
Christi würden und erst nachher der Heilige Geist auf sie herabkäme.
Immerhin gäbe es auch dann theologische Schwierigkeiten. Denn darf man
einfach annehmen, dass heute dasselbe geschehen könnte, was bei der Taufe
Jesu im Jordan geschah Wir sind doch nicht mehr in der gleichen Situation.

Ist es heute, nachdem Jesus gestorben und auferstanden ist und den
Heiligen Geist in seiner ganzen Fülle empfangen und gesandt hat, noch
denkbar, dass sein Leib und Blut zunächst ohne den Heiligen Geist
gegenwärtig würden und dieser erst später auf sie herabkäme, wie er seinerzeit bei
der Taufe im Jordan auf den Menschgewordenen herabgekommen ist

Ganz unmöglich ist eine solche Vorstellung aber, wenn man die Wandlung

nicht substanzhaft-materiell, sondern im altkirchlichen und orthodox-
altkatholischen Sinn als ein geistliches Geschehen auffasst, das sich gerade
durch die Erfüllung der Gaben mit dem Heiligen Geist und seiner Segenskraft

vollzieht. Da bleibt überhaupt kein Platz mehr für irgendeine Trennung

zwischen Wandlung und Erfüllung mit dem Heiligen Geist. Zur orthodoxen

Auffassung dieser Fragen ist aus neuerer Zeit in westlichen Sprachen
zugänglich und lesenswert Bischof Alexis von Meudon, Les sacrements :

ponts ou murs entre l'Orthodoxie et Rome, in: Messager de l'Exarchat du
Patriarche russe en Europe Occidentale 13 (1965), 162-185, bes. 180 ff., auf
deutsch: Die Sakramente: Brücke oder Mauer zwischen Orthodoxie und
Rom, in: Orthodoxie heute 1965, Nr. 11, S. 1-14, und Nr. 12, S. 1-10, bes. in
Nr. 12, S.5-7, und ders., Les théologies du sacrifice eucharistique à la



— 52 —

in Leib und Blut Christi hat für uns überhaupt nur Sinn, wenn sie

bedeutet, dass die Gaben, weil sie gewandelt sind, uns beim Empfang

göttliche Segenskraft vermitteln. Eine Wandlung, die
zunächst nicht direkt auf die Kommunion bezogen wäre und zu der
die Erfüllung der Gaben mit der Segenskraft für die Kommunion
erst noch nachträglich hinzutreten müsste, entspricht zwar einer
lange herrschend gewesenen römisch-katholischen Tendenz, ist aber
vom biblischen und altkirchlichen Denken her unhaltbar. Damit ist
aber auch die Reihenfolge: Konsekrationsbitte (Wandlungsepi-.,
kiese) - Wandlung - zusätzliche Bitte um Begegnung der Gaben
mit Segenskraft für die Kommunion (Kommunionepiklese), als
unmöglich erwiesen. Diese Reihenfolge ergibt sich aber notwendigerweise,

wenn man den römischen Kanon im spätrömischen Sinn
versteht. Von der altkirchlichen Auffassung her können Bitte und
Weihe (Wandlung) der Gaben, Bitte um ihre Erfüllung mit
göttlicher Segenskraft und Bitte um Segen für die Kommunion nur in
engstem Zusammenhang miteinander stehen. In letzter Konsequenz

ist das aber nur bei der Stellung der Epiklese nach den

Einsetzungsworten möglich. Denn die Bitte um Segen für die
Kommunikanten, die, wie wir sahen, bis in die älteste Zeit zurückgeht, steht
auf alle Fälle nach den Einsetzungsworten gegen Schluss des Kanons.
Wenn nun Konsekrations- und Kommunionepiklese, die mit jener
Kommunionbitte sachlich so eng zusammengehören, nicht von ihr
losgerissen werden sollen, müssen sie unmittelbar vor ihr - und das
heisst: nach den Einsetzungsworten - stehen. Die drei Gedanken:
Sende deinen Heiligen Geist auf die Gaben - damit sie zu Leib und
Blut Christi geweiht werden - damit ihre Empfänger mit Segen
erfüllt werden - gehören so eng zusammen, dass durch ihre Aus-
einanderreissung die gedankliche Ordnung schwer gestört und geradezu

unerkennbar werden muss.
Es ist schade, dass die erwähnten Vorschläge hervorragender

römisch-katholischer Liturgiker nicht berücksichtigt wurden. Die
Fragwürdigkeit der Methode, nach der die neuen römischen
Hochgebete geschaffen wurden, wird besonders beim 2.Hochgebet des

neuen Ordo Missae deutlich. Es lehnt sich stark an Hippolyt an,
aber während dieser einen Rahmen angeben will, in dem für die
Einzelformulierungen Freiheit herrscht, übernimmt das 2. römische

lumière de l'Ecriture Samte et des Pères anciens, in: Messager 16 (1968),
10-40, bes. 11 f., 34 f. (deutsche Übersetzung in: Orthodoxie heute,
Nr. 32/33, S. 1-22).



— 53 —

Hochgebet zwar sehr weitgehend wörtlich die Formulierungen
Hippolyts, wandelt seinen Rahmen aber völlig im Sinne des spätrömischen

Kanonverständnisses um. Die Erweiterung von «offerimus
tibi panem et calicem» bei Hippolyt zu «tibi panem vitae et calicem

salutis offerimus» im 2.römischen Hochgebet muss im
Zusammenhang mit der Umstellung der Epiklese auch als Anpassung an
das spätrömische Kanonverständnis betrachtet werden, das das
blosse «panem et calicem» schwer erträgt. Unter anderen Umständen

könnte «panem vitae et calicem salutis» natürlich wie im
römischen Kanon altkirchlich verstanden werden.

Wenn die Kritik, die meines Erachtens an der Struktur der
neuen römischen Hochgebete und der Hochgebete von S und Th1

geübt werden muss, im wesentlichen die gleiche ist, wäre es doch
falsch, den gleichen Massstab anzulegen. Die historische Situation
der altkatholischen Liturgiereform nach dem 1. Vatikanischen Konzil

war eine ganz andere als die der römisch-katholischen Liturgiereform

nach dem 2.Vatikanun. Man kann sich heute aufzahlreiche
Ergebnisse der liturgiewissenschaftlichen Forschung stützen, die
damals noch lange nicht vorlagen. In Anbetracht dieser Umstände
drängt sich das Urteil auf, dass wenigstens der Kanon von S, wenn
schon nicht der von Th1175a, für die damalige Zeit bedeutend besser

war, als es die neuen römischen Hochgebete im Hinblick auf die
Voraussetzungen unserer Zeit sind. Im Rahmen der zeitbedingten
Grenzen hat S wirklich, wie Winterswyl176 es ausdrückt, «eine

ausgeprägte und lebendige Eigenart, die als die reife Frucht bischöflichen

Pneumas und als Ausdruck einer ursprünglichen und kernigen

Frömmigkeit ganz biblisch ist und dennoch als eine originale
Leistung Bischof Herzogs nicht hoch genug gewertet werden
kann». Wenn heute zu einer Reform der altkatholischen Liturgie
geschritten wird, mussten allerdings meines Erachtens auch die
zeitbedingten Grenzen gesehen werden, was bei Winterswyl nicht
geschieht. Die Aufgabe wäre dann, unter Wahrung der biblisch
begründeten Intentionen von Bischof Herzog und der über die damalige

Zeit hinaus wertvollen Elemente seines Kanons zugleich den
seither gewonnenen Erkenntnissen Rechnung zu tragen.

i75a yon rpjji würde ion ni0ht sagen, dass es für seine Zeit besser gewesen

sei als die neuen römischen Hochgebete für unsere. Dazu enthält es zu
viele die Einheit des Kanons störende Einordnungen nach dem oft auch
noch ungeschickt nachgeahmten Vorbild des römischen Kanons.

176 A.a.O., S.41.



— 54 —

Anhang

1. Entivurf. Deutsches Hochamt der Schweizerischen christkatholischen

Kirche. Der Nationalsynode zu Bern am 23. Mai 1877

im Namen der liturgischen Kommission vorgelegt von Pfr. Dr.
J. Watterich. Basel 1877.

2. Ordinaire de la Messe proposé par E. Michaud, professeur de

théologie catholique à l'Université de Berne, Vicaire episcopal.
Berne 1877.

Beide Entwürfe wurden von der Synode nicht angenommen
(vgl. IKZ 61 [1971], 93).

Deutsches Hochamt
der Schweizerischen christkatholischen Kirche

Nationalsynode zu Bern, 23. Mai 1877

Das Hochamt

A. Eingang
a) Gebetstheil

Priester (indem er sich mit dem Kreuzzeichen bezeichnet) :

Im Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes. Volk:
Amen.

P. Ich will hintreten zum Altare Gottes -,
V. Zu Gott, der meine Seele erfreut.
P. Richte, o Gott, mit Erbarmen, sondere mich von der Gemeinschaft der

Unheiligen, rette mich aus der Macht des Bösen.

V. Du, o Gott, bist ja meine Stärke! Soll ich denn von Dir verworfen, des

Feindes Spott, in Trauer gehen
P. Nein, lass mir leuchten Dein Licht, Deine Wahrheit, lass sie mich lei¬

ten und emporziehen zu dem heiligen Berge, zu dem Gezelte, darin
Du wohnest.

V. Hintreten will ich zu Gottes Altare, zu Gott, der meine Seele erfreut.
P. Und preisen, o Gott, will ich Dich, preisen mit Zitherspiel, mein Gott!

Was bist du denn traurig, meine Seele, was betrübst Du Dich
V. Auf Gott hoffe, ihn preise mutig, ihn, Deines Angesichtes Heil, Deines

Herzens Gott.
P. Ehre sei dem Vater und dem Sohne und dem heiligen Geiste.
V. Wie von Anbeginn, so nun und immerdar und ewig. Amen.
P. So will ich denn hinzu treten zum Altare Gottes 7-,

V. Zu Gott, der meine Seele erfreut.



55

Gemeindebussakt

P. Unsere Hülfe ist im Namen des Herrn -,
V. Der Himmel und Erde erschaffen hat.
P. O Gott, wende Dich zu uns und erwecke uns.
V. Auf dass Dein Volk sich wieder in Dir erfreue.
P. Zeige uns, o Herr, Deine Barmherzigkeit.
V. Und wirke Heil an uns.
P. Herr, erhöre unser Gebet.
V. Und lass unser Flehen zu Dir kommen.
P. Nimm von uns, wir bitten Dich, o Herr, unsere Missethaten, auf dass

wir mit reinem Herzen Deinem Allerheiligsten zu nahen würdig werden,

nimm sie hinweg um Christi unsers Herrn willen.
V. Amen.
P. Ich bekenne vor dem allmächtigen, allheiligen Gott, vor allen seinen

Auserwählten und vor euch Brüdern, dass ich gesündigt habe in
Gedanken, in Worten und in Werken, durch meine, meine eigne, meine

grosse Schuld (hier schlägt er dreimal an die Brust) und bitte alle
Auserwählten Gottes und euch Brüder, zu Gott unserm Herrn für mich
um Barmherzigkeit und Verzeihung zu flehen.

V. Es erbarme sich deiner der allmächtige Gott, er vergebe dir deine Sün¬

den und führe dich zum ewigen Leben.
P. Amen.
V. Wir bekennen vor dem allmächtigen, allheiligen Gott, vor allen seinen

Auserwählten und vor dir, Priester, dass wir gesündigt haben in
Gedanken, in Worten und in Werken, durch unsere, unsere eigne, unsere

grosse Schuld und bitten alle Auserwählten Gottes und dich, Priester,
zu Gott unserem Herrn für uns um Barmherzigkeit und Verzeihung zu
flehen.

P. Nachlassung (hier wendet der Priester sich zum Volke und macht über
dasselbe das Kreuzzeichen), Lossprechung und Verzeihung eurer Sünden

verleihe euch der allmächtige und barmherzige Gott!
V. Amen.

Dankhymnus

(Der Priester intoniti, wie angegeben. Kann derselbe nicht singen, so

spricht er die Eröffnungsworte laut. In letzterem Falle antwortet ihm mit
dem folgenden Vers die eine Hälfte des Volkes, die andere mit dem folgenden

und so bis zum Schluss des Hymnus. Im ersteren Falle setzt der
Gesangchor den Hymnus fort, sei's in Choral, oder in Palestrinischer, oder in
moderner Komposition oder mit einer anderen passenden modernen
Hymne. Während dieses Gesanges bleibt der Priester in der Mitte am
Altare stehen.)

P. Ehre sei Gott in der Höhe
Chor: Und auf Erden Friede den Menschen, die guten Willens sind.



— 56 —

i. Wir loben Dich, wir preisen Dich, wir beten Dich an, wir verherr¬
lichen Dich!

2. Wir sagen Dir Dank wegen Deiner grossen Herrlichkeit
i. O Herr Gott, König des Himmels, allmächtiger Vater, Gott
2. O Herr, Eingeborener Sohn, Jesus Christus

i. Herr Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters -,
2. Der Du hinwegnimmst die Sünden der Welt: Erbarme Dich unser!

i. Der Du hinwegnimmst die Sünden der Welt : Nimm auf unser Flehen

2. Der Du sitzest zur Rechten des Vaters : Erbarme Dich unser

i. Denn Du allein bist heilig,
2. Du allein Herr,
i. Du allein der Allerhöchste -
2. Jesus Christus

i. Mit dem heiligen Geiste -
2. In der Herrlichkeit Gottes des Vaters

Alle: Amen.

Kurzgefasstes Tagesanliegen

(Nun wendet sich der Priester, ohne den Altar zu küssen, zum Volke

um, indem er die Hände ausbreitet und langsam wieder faltet, und spricht
dabei laut oder singt) :

Der Herr sei mit euch
V. (sprechend oder singend) Und mit deinem Geiste.
P. Lasset uns beten! Erhebe, wir bitten Dich, o Herr, Deine Macht und

komme, auf dass wir durch Deinen Schirm vom drohenden Unheil
unserer Sünden errettet, durch Deine Hand befreit und selig werden

mögen. Der Du mit dem Vater und dem Heiligen Geiste Gott bist
ewiglich. (Advent I S.)

V. Amen.

b) Der Lehrtheil

Apostelwort (Epistel)
P. Lesung des Briefes des heiligen an die :

Brüder
(Hier das Apostelwort des Tages, oder mit folgendem Eingang eine

Lesung aus dem alten Testamente) :

Lesung des Buches

Lesung des Propheten
(Nur Sängern und nur wo der Text nicht widerstrebt, ist der gesangliche

Vortrag von Apostel- und Christi Wort im Recitativ rathsam. Im
anderen Falle sind die Stücke einfach vorzulesen. Wo der Altar dem Volke
nahe und die Kirche klein ist, geschehe die Lesung vom Altare oder der
Kommunionbank aus; wo das wegen der Grösse der Kirche und der
Entfernung des Volkes vom Altar nicht angeht, da soll die Lesung auf der Kan-



— 57 —

zel geschehen. In jedem Falle, wo die Lesungen nicht gesungen werden,
soll der Chor nach dem Tagesanliegen sofort das deutsche Graduale oder ein

entsprechendes Lied singen, dessen Ende der Priester entweder am Altare
oder auf der Kanzel stehend abwartet. Hat der Priester die Lesestücke
schon vor dem Hochamt als Predigteingang auf der Kanzel vorgelesen, so

wartet er, ohne dieselben zu wiederholen, nach dem Tagesanliegen am
Altar stehend das Ende des Gesangstückes, das dann nicht lange sein darf,
ab. Soll das Kredo gesungen werden, was des Chores Sache ist, dann kann
das Graduale oder sein Ersatz ausfallen. Das Kredo spricht oder intonirt
der Priester nicht : es ist des Volkes Antwort auf den Lehrteil des Amtes und
soll entweder für das Volk vom Chor gesungen oder vom Volke selbst,
beziehungsweise der Schul- und Christenlehrjugend laut gebetet werden.)

Christi Wort (Evangelium)
P. Der Herr sei mit euch.
V. Und mit deinem Geiste.
P. Wortlaut des heiligen Evangeliums nach In jener Zeit... usw.

Das Glaubensbekenntniß

V. Ich glaube an Einen Gott, den allmächtigen Vater, Schöpfer Himmels
und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge. Und an Einen
Herrn Jesum Christum, den eingeborenen Sohn Gottes, Gott von
Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, Einer Wesenheit

mit dem Vater; durch den Alles gemacht ist; der um uns
Menschen und um unseres Heiles willen herabgestiegen ist vom Himmel,
und Fleisch geworden vom heiligen Geiste aus Maria der Jungfrau,
und Mensch geworden ; gekreuziget für uns unter Pontius Pilatus,
gelitten und begraben; und wieder auferstanden am dritten Tage, der
Schrift gemäss, und aufgefahren in den Himmel, sitzet zur Rechten
des Vaters und wiederkommen wird mit Herrlichkeit, zu richten die

Lebendigen und die Todten, dessen Reiches kein Ende sein wird. -
Und an den heiligen Geist, den Herrn und Lebendigmacher, der vom
Vater und Sohne ausgeht, der mit dem Vater und dem Sohne zugleich
angebetet und verherrlicht wird, der geredet hat durch die Propheten.

- Und an Eine heilige katholische und apostolische Kirche. Ich
bekenne Eine Taufe zur Vergebung der Sünden, und erwarte die
Auferstehung der Todten und ein ewiges zukünftiges Leben. Amen.

B. Die Gabenbereitung und Danksagung

(Während das Volk das Kredo spricht oder der Chor es singt, enthüllt der
Priester Kelch und Patene und stellt den Kelch zur Rechten.)

P. (Am Altare sich zum Volk wendend und laut sprechend oder singend) :

Der Herr sei mit euch
V. Und mit deinem Geiste.



58

P. (Hebt, zum Altare gewendet, mit beiden Händen die auf der Patene lie¬

gende Hostie mit dieser empor und spricht laut) :

Nimm auf, o heiliger Vater, allmächtiger ewiger Gott, den demüthig
frohen Dank Deines Volkes für alle Gnaden und Segnungen Deiner
schaffenden, erhaltenden und leitenden Güte, den wir, allzeit hilfsbedürftig

vor Dir, mit kindlichem Vertrauen darbringen. (Nun legt er die
Hostie auf den Altar.)

V. Amen.
(Jetzt geht der Priester an die rechte Seite des Altars, giesst WTein und

Wasser in den Kelch, kehrt in die Mitte des Altares zurück und, sobald der
Chor das kurze «Offertorium» oder ein entsprechendes kurzes Lied
ausgesungen hat, erhebt er den Kelch mit beiden Händen und spricht laut) :

P. O Gott, der Du die Würde des Menschenwesens wunderbar geschaffen
und noch wunderbarer neugeschaffen hast, sende Deinen heiligen und
heiligmachenden Geist über uns, auf dass wir durch die Feier, die wir
bereiten, eingehen in die Gemeinschaft mit der Gottheit dessen, der
unserer Menschheit hat theilhaftig werden wollen, Jesu Christi, Deines

Sohnes unseres Herrn
V. Weihe, o Herr, unsere Herzen, dass unser Dank und Preis, unser

Opfer und Gebet Dir wohl gefalle, uns aber und Deiner ganzen
heiligen Kirche zum Heile gereiche.

Der Weihegesang (Präfation)

(In ihm schliesst sich die im Dankgebet bei der Gabenbereitung noch
verhüllte Absicht, welche dahin zielt, mit dem gegenwärtigen Heiland Dank
zu sagen, erst auf, und so wird der Weihegesang zum Einleitungshymnus
der Gabenweihe.)

P. Der Herr sei mit euch
V. Und mit deinem Geiste
P. Empor die Herzen!
V. Empor zu dem Herren!
P. (Die Hände faltend, mit einer Verbeugung des Hauptes.)

Dank sei dargebracht dem Herrn unserm Gotte
V. Würdig ist's und gerecht.
P. Wahrhaft ist es gerecht, würdig und segensreich -, dass wir allzeit und

überall Dir danken -, heiliger Herr, allmächtiger Vater, ewiger Gott -,
durch Christum unseren Herren ; der aufgefahren über alle Himmel und
sitzend zur Rechten des Vaters - heute den verheissenen heiligen Geist

zur Kindschaft Gottes ausgegossen hat. - Dess frohlockt mit überströmender

Freude allumher der Erdkreis, - aber auch die Gewalten der

Engel jauchzen Dir Deines Ruhmes Preisgesang - ohne Ende rufend:
Chor: Heilig, heilig, heilig

Ist der Herr, Gott der Heerscharen
Voll sind Himmel und Erde Deiner Herrlichkeit



59

Hosanna in der Höhe
Gelobt sei der da kommt im Namen des Herrn
Hosanna in der Höhe

C. Die Opferhandlung (Konsekration)

P. (breitet die Hände aus, faltet sie dann, erhebt das Angesicht gen Himmel

und senkt es, legt die gefalteten Hände auf den Altar, beugt sich
tief und spricht laut) :

So blicke denn, o mildester Vater, um Christi Deines Sohnes willen
auf uns herab, die wir diese Gaben Deiner Güte Dir auf dem Altare
bieten, auf dass sie, der Weihe gewürdigt, in Kraft der Worte Jesu
Christi vor Dir ein hochheiliges Opfer werden mögen, Dir zur Ehre,
uns zum Heile.

V. Sende Deinen Geist, den Geist des Lebens und der Liebe, schaffe aus
Gaben der Erde himmlische, verklärte, geistige Opfergaben, aus niederem

Brod und Wein wandle und wirke von Deinen heiligen Höhen
herab die Ankunft, das Weilen und Wohnen des zu Deiner Rechten
thronenden eingebornen Sohnes, die Gegenwart unseres himmlischen,
einzigen Hohenpriesters Jesus Christus.*

P. Am Abend vor seinem Leiden, nach dem Mahle, nahm er das Brod in
seine heiligen und ehrwürdigen Hände, erhob die Augen gen Himmel
zu Dir, dem allmächtigen Vater, dankte Dir, segnete (hier über die
Hostie das f) dann, brach und gab es seinen Jüngern, und sprach:
Nehmet hin, esset alle davon, denn dies ist mein Leib, der für euch
wird hingegeben werden zur Vergebung der Sünden.

V. Amen. (Hierauf Knieen, Erheben, Knieen. Dann Ergreifen des Kelches :

P. Auf gleicher Weise nahm er auch den Kelch in seine heiligen und ehr¬

würdigen Hände, dankte Dir, segnete (f und gab ihn seinen Jüngern
und sprach:

* Kraft der Worte Jesu Christi am Schlüsse seines Abendmahles an die Apostel
«Thut dieses zu meinem Gedächtnis» haben die Apostel und ihre geweihten
Nachfolger, die Priester, das Recht, « dieses zu thun» in der menschlich absolutesten Treue
und Genauigkeit dadurch, dass sie, in den heiligen Bericht der Evangelisten persönlich

eintretend, diesen Bericht wörtlich sprechen und innerhalb desselben das thun,
was ihm gemäss Jesus gethan hat, das sprechen, was Jesus gesprochen hat. Dadurch
ist der Befehl und die Vollmacht Jesu in denkbar striktester Weise erfüllt und dem
Thun und Sprechen des Priesters an Christi statt die gleiche Wirkung, wie bei Christus

selbst, mit unbedingter Gewissheit und Vollkommenheit gesichert. Der Priester
leiht so, weil Christus es ist, der wirkt, nur demüthig diakonierend Hand und
Stimme, er weiss, dass die Worte nicht als seine, sondern als die des Herrn hier zu
sprechen sind. Er spricht eben deshalb die Worte keineswegs als bloss geschichtlichen

Bericht, sondern als die von Christus selbst stammende einzig authentische
Form, in welcher das wirksame <Thun», wie Christus gethan, erfüllt werden kann.
Den heiligen Geist hat Christus bei der Einsetzung weder selbst angerufen noch die
Apostel zur Wiederfeier anzurufen geheissen. Die Worte Christi wirken, wenn in
seinem Namen und Auftrag gesprochen, allein und wirken Alles.



— 60 —

Nehmet hin, trinket alle daraus, denn dies ist mein Blut, das Blut des

neuen und ewigen Bundes, das für Viele wird vergossen werden zur
Vergebung der Sünden. Thuet dieses zu meinem Gedächtniß.

V. Amen. (Knieen, Erheben, Knieen).
(Die zwei Segnungen unmittelbar vor der Konsekration sind die einzigen.

Hierauf singt der Chor ein auf die Gegenwart Christi bezügliches Lied,
danach beginnt das :

Opfergebet
P. Nun, o allmächtiger ewiger Gott, ist Er wahrlich in unserer Mitte, der

Unbefleckte, der Reine, der Heilige, mit dem wir es wagen dürfen, vor
Dir zu erscheinen, um, Eins geworden mit ihm im Glauben, Dich auch
wieder unseren Vater zu nennen und als Deine demüthigen Kinder um
Gnade und Frieden und Heil zu flehen.

V. O blicke huldvoll herab vom Throne Deiner Herrlichkeit, blicke herab
auf diesen Altar, auf dem nun keine arme fluchbefleckte irdische Gabe,
kein zur Sühne ohnmächtiges Blut, kein irdisch Feuer, kein sündig
Herz, sondern Dein eingeborener Sohn, Jesus Christus selber zu Dir
für uns um Erbarmung fleht. Schneeig und golden ist das Gewand, das
seine Gegenwart uns mehr verbirgt, als enthüllt : Du aber, o ewiger
allschauender Vater, siehst ihn, wie er, im Geiste und in der Wahrheit,
auf dem »altare unter uns wohnt, wie er, als Mensch unser eigenes
höchstes Gut, sich Dir wie am Kreuze, als der ein für allemal Gekreuzigte

zum Sühnopfer hingibt mit unwandelbarer Liebe.
P. O lass dieses Anwaltes treue Fürsprache uns Deine ganze Huld gewinnen,

lass über dieses von Dir ja gesandten Trösters Opferfeier jenes
Friedensthor sich wieder aufthun, wovon der mildleuchtende Regenbogen

über Noahs Altare nur ein ferner Wiederschein gewesen
V. Lass uns, von dieses ersehnten, einzigen Erlösers menschlicher und

göttlicher Anmuth überwunden, mit aller Segnung und Gnade erfüllt
werden, dass uns das Geheimniß des Brodes und des Kelches zum
ewigen Leben, zum unvergänglichen Heil gereichen möge.
(Hier tritt, wenn die Zeit es gestattet, der Chor mit einem dem Charakter

des Tages und dem Zusammenhang entsprechenden Lied ein.)

Die Bitten

a) Im Gedenken an die Himmlischen und die Lebenden

P. Ja, gütigster Vater, den von Dir erbarmungsvoll geschenkten Welterlö¬
ser in unserer Mitte, bringen wir Dir zuversichtlich das Opfer des

Dankes, der Anbetung, der Lobpreisung nicht nur von uns selbst, Deiner

vor dem Altar versammelten Gemeinde, dar, sondern wir sind im
Geiste mit der ganzen Kirche, mit all Deinen Gläubigen auf der weiten
Erde vereinigt, mit Allen, die Deinen heiligen Namen anrufen unter
den Völkern, mit all Deinen Kindern auf dem Erdkreis, die Dir im



— 61 —

Wasser und dem heiligen Geist durch die Taufe geboren sind, zahllos
wie der Thau aus der Morgenröte. Lass ihr und unser Beten und Preisen

und Danken wie Ein Chor der Huldigung zu Dir aufklingen und
Dir Wohlgefallen.

V. Und sie alle, die Heiligen und Gerechten, die schon aus diesem Lande
des Sehnens an das himmlische Ziel, aus der Wanderschaft in die
Heimath, von dem Meer der Zeit an das Ufer der, Ewigkeit -, zu Dir,
barmherziger grosser Gott, gelangt sind, um ihres Wesens herrliche
Vollendung bei Dir in seligem Schauen und Gemessen zu erhalten, -
sie sind uns nicht fern, hier auf dem Altare fliesst Himmel und Erde

zusammen, fällt die Scheidewand, die das Land der selig Besitzenden

von den noch Kämpfenden trennt, und die Diesseitigen und Die im
Jenseits sind um den Thron des Lammes Eine anbetende, frohlok-
kende Gemeinde. Lass denn mit ihren reineren, heiligeren Lobgesängen

zusammen Dich unsere Lieder feiern. Lass uns mit Henochs Gebet

Dich anrufen, mit Melchisedechs priesterlicher Gabe Dir nahen,
mit Abrahams Feier auf. Moriah uns von Dir beugen, Dir mit Moses
für unsere Rettung danken, mit Davids Harfenklängen Dir jubeln und
klagen. Lass für uns zu Dir reden der Propheten mächtig Verlangen
und jauchzende Zuversicht.

P. Was uns noch fehlt, um als Dein Volk, o grosser herrlicher Gott, würdig

zu erscheinen im Heiligthum, das möge die von Deinem
menschgewordenen Sohn nicht zu trennende, unserer Feier gewiss nahe

ehrwürdige Schaar der ersten Jünger vollenden, der Freund und Vorläufer

Johannes, die hochbegnadigte Mutter Maria, der sinnige treue
Schützer Joseph, die felsenstarken todesmuthigen Apostel und die
herrlichen Märtyrer und Kirchenväter und Bekenner und alle Geheiligten

von der ersten Kirche an bis zum heutigen Tage. Eins vor Dir
sind wir ja alle in Christo Jesu, Eine Gemeinde, Ein Haus, und wir
verlangen danach, mit allen Gerechten und Heiligen in Demuth und
Liebe zu werden Ein Herz und Eine Seele.

V. Sende denn, o Herr, Deine Gnade reichlich herab, läutere, heilige,
breite aus die Kirche unter den Völkern, führe Die, die noch in Fin-
sterniß und Todesschatten sitzen, zum Lichte, zur Erkenntniß der
Wahrheit, befestige die Erleuchteten, stärke die Schwachen, bekehre
mit Deines Geistes Kraft die Irrenden, erschüttere die Frevler, tröste
die Verzagenden. Segne unser geliebtes Vaterland mit den Gütern der
Freiheit und des Friedens, verleihe den Behörden Einsicht und
Ausdauer, den Priestern erleuchteten Eifer, Freimuth und Weisheit, den

Eltern und Lehrern Ernst und Milde und Gottesfurcht, Allen Reinheit
und Gottvertrauen und Thatkraft im Wollen und im Vollbringen.

(Hier singt der Chor ein Lied.)



— 62 —

b) Im Gedenken an die Hingeschiedenen

P. Noch bleibt uns, o guter barmherziger Gott, eine grosse und innige
Bitte an Dich auszusprechen. Wir wissen, dass unsere verstorbenen
Brüder und Schwestern nicht in so vollkommener Reinheit von Sünden,

wie sie des Erscheinens vor Deinem Angesicht würdig war, in die

Ewigkeit eingegangen sind. Aus dem im Tod hingesunkenen Leib
abscheidend fanden sich ihre Seelen vor Dich, den unaussprechlich
Heiligen und Gerechten, versetzt mit manchfach noch anhaftenden Fehlern

und Sünden, und Deine lichten Augen haben sie in ihrer Armuth
und Blosse gesehen. Bist Du nun auch ein Vater der Erbarmungen und
stets bereit, um Christi willen Deine Gnade walten zu lassen über Alle,
die Gutes gethan und gewollt und gemeint, so wissen doch wir die

Wege und das Maass dieser Gnade nicht, und können uns der bangen
Sorge um die entschlafenen Brüder: ob sie eingegangen sind in die
Ruhe und Wonne Deiner Herrlichkeit, nicht entschlagen. O um ihrer
aller willen, die der vollen Freude Deines Antlitzes, der ganzen
Gemeinschaft Deiner Seligkeit im Jenseits noch entbehren, die dürsten
nach Dir, dem Quell des ewigen Lebens, schaue, wir bitten Dich, auf
unseren Hohenpriester Jesum Christum und sein Opfer auf diesem

Altare hier und erhöre mild unser Flehen für sie
V. Insbesondere erbarme Dich unserer verstorbenen Eltern und Grossel¬

tern, unserer heimgegangenen Geschwister und Kinder, unserer
Verwandten und Wohlthäter und Freunde, lieber Gott, thue ihnen auf die
Pforten des Paradieses, lass sie von dem Morgenroth des ewigen Festes

gegrüsst, von dem unnennbar schönen süssen Glänze Deines Antlitzes,
von der Wonne Deines Herzens beseligt werden, lass sie nach der Erde
heissen Mühen und Leiden ausruhen in der Fülle Deines Hauses.

(Hier singt der Chor ein Lied.)
P. Alles, aber, was wir bitten und flehen, heiliger Erbarmer, reicher Gott

und Herr, Alles, das Ausgesprochene und das Unausgesprochene, sei

noch einmal zusammengefasst, sei ganz geborgen in das Gebet, das uns
Dein Eingeborener gelehrt hat, in sein wunderbares, heiliggewaltiges
Gebet, das wir bebend vor Ehrfurcht, aber von ihm geheissen, nach

ihm, mit ihm zu sprechen wagen :

(entweder singend oder sprechend)
Vater unser,

Der Du bist in den Himmeln
Geheiligt werde Dein Name
Zukomme Dein Reich!
Dein Wille geschehe wie im Himmel, also auch auf Erden
Unser täglich Brot gibt uns heute
Und vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unseren
Schuldigern



— 63 —

Und führe uns nicht in Versuchung -
V. Sondern erlöse uns von dem Übel.

Amen.

D. Kommunion des Priesters

(Während der Priester sich jetzt leise betend auf die heilige
Kommunion vorbereitet, singt der Chor das :

O Du Lamm Gottes, das Du hinwegnimmst die Sünden der Welt,
erbarme Dich unser!
O Du Lamm Gottes, das Du hinwegnimmst die Sünden der Welt,
erbarme Dich unser!
O Du Lamm Gottes, das Du hinwegnimmst die Sünden der Welt,
schenke uns den Frieden

oder ein ähnliches Lied. Das Volk betet, wenn nicht selbst bereit zur
heiligen Kommunion, die Vorbereitungsgebete des Priesters doch mit, im
Gedenken an die letztvergangene oder die nächstbevorstehende Kommunion.)

P. (über die heilige Hostie und den Kelch gebeugt) :

O Herr Jesus Christus, Sohn des lebendigen Gottes, der Du nach dem
Willen des Vaters, in Mitwirkung des heiligen Geistes durch Deinen
Tod die Welt lebendig gemacht hast, hilf mir durch dieses Dein
heiliges Abendmahl, reingeworden von all meinen Sünden und sämtlichen
Übeln, immerdar Deinen Geboten anhangen und lasse nicht zu, dass

ich von Dir jemals geschieden werde. Amen.
Der Empfang Deines Leibes, o Herr Jesus Christus, möge mir nicht,
wie ich's verdiente, zum Gericht und zur Verwerfung, sondern durch
Deine Güte zu Schutz und Wehr an Leib und Seele und zum Heil
gereichen

So will ich denn das Himmelsbrod nehmen (er nimmt die heilige
Hostie über der Patene in die linke Hand) und den Namen des Herrn
anrufen. (Nun beugt er sich tief über das heilige Sakrament und
schlägt dreimal mit der rechten Hand an seine Brust.)
O Herr, ich bin nicht würdig, dass Du eingehest unter mein Dach,
aber sprich nur Ein Wort, so wird meine Seele gesund
(Dreimal.)
Der Leib unseres Herrn Jesu Christi bewahre meine Seele zum ewigen
Leben. Amen. (Nun empfängt er den Leib des Herrn.)
(Nachdem er eine Zeit lang in Andacht verweilt hat, deckt er den

Kelch ab, knieet nieder, leert die Patene über dem Kelch aus und nimmt
diesen in die Hand mit den Worten) :

Was soll ich dem Herrn vergelten für Alles, was er mir gethan hat Den
Kelch des Heiles will ich ergreifen und den Namen des Herrn anrufen.
Preisend will ich den Herrn anrufen und werde gerettet sein von meinen

Feinden!



— 64 —

Das Blut unseres Herrn Jesu Christi bewahre meine Seele zum ewigen
Leben. Amen. (Nun trinkt er den Kelch aus.)

Dankgebet

(Im Falle auch die Gemeinde an der Kommunion Theil genommen hat,
leise danach zu sprechen.)

Gieb, o Herr, dass ich Dein heiliges Sakrament im reinen Herzen
bewahre und dass mir aus diesem zeitlichen Genüsse unvergängliches
Heil werde.
Lass, o Herr, Deinen Leib, den ich empfangen, Dein Blut, das ich
gekostet, mir innig zu Herzen gehen, und verleihe, dass nun von mir weiche

jede Makel der Sünde, da mich Dein heilig Geheimniß erquickt
hat. Amen.

Schluss

P. (ohne vorher den Altar zu küssen). Der Herr sei mit euch.
V. Und mit deinem Geiste.
P. Lasset uns beten

(Folgt das Schlussgebet des Tages [Postkommunion].)
Lass uns, o Herr, Dein Erbarmen zu Theil werden inmitten Deines
Tempels, auf dass wir uns auf unserer Erlösung nahende Feste mit
gebührenden Ehren vorbereiten, durch Jesum Christum unseren Herrn.

V. Amen.
(Während nun der Priester über den Altar gebeugt leise nachfolgendes

Gebet spricht, singt der Chor ein Schlusslied.)
Lass Dir, o heilige Dreifaltigkeit, die Huldigung unseres Dienstes
Wohlgefallen, und verleihe, dass das Opfer, welches wir Deiner
Herrlichkeit, ach nicht würdig genug dargebracht haben, uns und Allen,
derer wir dabei gedachten, nach Deiner Erbarmung zum Heile frommen

möge. Durch Christum unseren Herrn. Amen.

(Nach Beendigung des Schlussliedes wendet sich der Priester wieder
um und spricht laut oder singt) :

P. Der Herr sei mit euch!
V. Und mit deinem Geiste
P. (Hebt, ohne den Altar zu küssen, die Hände empor, faltet sie mit

emporgehobenem Angesicht) :

Es segne euch der allmächtige Gott (nun zum Volk gewendet, indem er
über die Gemeinde feierlich das Kreuzzeichen macht) Vater, Sohn und
heiliger Geist.

V. Amen.
(Das Ite missa est mag höchstens vom Chor gesungen werden, es ist

gegenwärtig, wo das Amt der Thürhüter eingegangen ist, unnütz und unpassend,

zumal da der Segen noch folgt. Das Evangelium am Schluss ist ebenfalls

störend und nur unorganisch angehängt, daher fallenzulassen).



— 65 —

Eugène Michaud : Ordinaire de la Messe

Préparation du pain et du vin

Le prêtre, en montant à l'autel, dit à voix basse: Seigneur, délivre-
nous de nos péchés, afin que nous puissions entrer dans ton sanctuaire avec
des cœurs sans tache. Nous t'en prions par Jésus-Christ, notre Sauveur.
Amen.

En coupant sur la patène, et en forme de croix, le pain qui doit être
consacré: Il sera conduit à la mort comme une brebis, et il restera silencieux

comme un agneau entre les mains de celui qui le tond. Il a été retranché

de la terre des vivants; je l'ai frappé à cause du péché de mon peuple
(Isaïe, LUI, 7-8). - Voici l'Agneau de Dieu, voici celui qui efface le péché
du monde (Ev. s. Jean, I, 29).

En versant dans le calice le vin et l'eau: Un des soldats lui ouvrit le

côté avec sa lance, et il en sortit du sang et de l'eau (Ev. s. Jean, XIX, 34).

Prière préparatoire de Vassemblée

Le prêtre: f Au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit.
Les fidèles: Amen.

P. Je me présenterai à l'autel de Dieu,
F. De Dieu, qui me donne une joie toujours nouvelle.
P. Notre secours est dans le nom du Seigneur,
F. Qui a fait le ciel et la terre.
P. Je confesse à Dieu tout-puissant, à toute l'Eglise chrétienne, et à vous,

mes frères, que j'ai beaucoup péché, en pensée, en parole, en action,

par ma faute, oui par ma faute, par ma très-grande faute. C'est pourquoi

je demande à toute l'Eglise chrétienne, et à vous, mes frères, de

prier pour moi le Seigneur notre Dieu.
F. Que Dieu tout-puissant ait pitié de vous Qu'il vous remette vos péchés

et vous conduise à la vie éternelle
P. Amen.
F. Je confesse à Dieu tout-puissant, à toute l'Eglise chrétienne et à vous,

mon Père, que j'ai beaucoup péché en pensée, en parole, en action, par
ma faute, oui par ma faute, par ma très-grande faute. C'est pourquoi je
demande à toute l'Eglise chrétienne et à vous, mon Père, de prier pour
moi le Seigneur notre Dieu.

P. Que Dieu tout-puissant ait pitié de vous! Qu'il vous remette vos
péchés et vous conduise à la vie éternelle

F. Amen.
P. f Que le Seigneur tout-puissant et miséricordieux nous accorde le

pardon, l'absolution et la rémission de nos péchés!
F. Amen.
P. O Dieu, en jetant les yeux sur nous, tu nous donneras la vie.
F. Et ton peuple se réjouira en toi.



— 66 —

P. Montre-nous, Seigneur, ta miséricorde,
F. Et accorde-nous le salut.
P. Seigneur, exauce ma prière.
F. Et que ma voix s'élève jusqu'à toi.
P. Que le Seigneur soit avec vous,
F. Et avec ton esprit.

Introït

(Voir, au Propre des dimanches et des fêtes, le psaume spécial.)
Cantique prophétique de Zacharie.
Béni soit le Seigneur, Dieu d'Israël, de ce qu'il a visité et racheté son

peuple, et de ce qu'il nous a suscité un Sauveur dans la maison de son fils
David;

Selon ce qu'il a annoncé dans les siècles passés par ses saints prophètes,
qu'il nous sauverait de nos ennemis et des mains de tous ceux qui nous haïssent,

pour accomplir sa miséricorde envers nos pères, en souvenir de la
sainte alliance qu'il a faite avec eux et du serment qu'il a juré à Abraham,
notre père.

Il lui a promis de se donner à nous, afin que, délivrés de nos ennemis,
nous le servions sans crainte, marchant devant lui dans la sainteté et la

justice tous les jours de notre vie.
Et toi, enfant, tu seras appelé le prophète du Très-Haut : car tu

marcheras devant la face du Seigneur pour lui préparer les voies, pour donner à

son peuple la science du salut, afin qu'ils obtiennent la rémission de leurs
péchés par les entrailles de la miséricorde de notre Dieu ;

Miséricorde qui a poussé Celui qui vient d'en haut à nous visiter, pour
illuminer ceux qui gisent dans les ténèbres et dans l'ombre de la mort, et

pour diriger nos pas dans le chemin de la paix.

Doxologie

(Le Gloria in excelsis, ou Doxologie solennelle, n'est usité que les jours
solennels, et on l'omet complètement pendant l'Avent et depuis la Septua-
gésime jusqu'à Pâques) :

Gloire à Dieu dans les cieux, paix Gloria in excelsis Deo, et in terra
sur la terre, bienveillance entre les pax, hominibus bona voluntas!
hommes
Nous te louons, nous te bénissons, Laudamus te, benedicimus te, ado-
nous t'adorons; ramus te;
Nous te glorifions, nous te rendons Glorificamus te, gratias agimus tibi,
grâces, à cause de ta gloire infinie; propter magnam gloriam tuam;
Seigneur Dieu, Roi céleste, Dieu Domine Deus, Rex coelestis, Deus
Père tout-puissant, Pater omnipotens,
Seigneur Dieu, agneau de Dieu, Fils Domine Deus, agnus Dei, Filius
du Père ; - Toi qui effaces les Patris ; - Qui tollis peccata mundi,



— 67 —

péchés du monde, aie pitié de nous, miserere nobis; Qui tollis peccata
Toi qui effaces les péchés du mundi, suscipe deprecationem
monde, reçois notre prière; Toi nostram. - Qui sedes ad dexteram
qui es assis à la droite du Père, aie Patris, miserere nobis ; - Quoniam
pitié de nous ; - Car seul tu es tu solus sanctus, tu solus Dominus,
saint, seul tu es maître, seul tu es tu solus altissimus, Jesu Christe
Très-Haut, ô Jésus-Christ!
Avec le Saint-Esprit dans la gloire de Cum Saneto Spiritu in gloria Dei
Dieu le Père. Amen Patris. Amen!

(L'»Agios, ou ancienne Doxologie ordinaire, n'est usité que les jours et
dimanches ordinaires, et on l'omet complètement pendant l'Avent et depuis
la Septuagésime jusqu'à Pâques):
Dieu, saint Agios, o Theos
Saint, puissant! Agios, ischyros!
Saint, immortel! Agios, athanatos!
Aie pitié de nous. Eleison imas.

Supplications - Kyrie et Oraisons

P. Prions pour les saintes Eglises de Dieu et pour leur union: Seigneur,
aie pitié! (Kyrie eleison)

F. Seigneur, aie pitié! Seigneur, aie pitié!
P. Prions pour la patrie, pour les pasteurs de l'Eglise et pour les chefs des

Etats chrétiens : Christ, aie pitié (Christe eleison)
F. Christ, aie pitié! Christ, aie pitié!
P. Prions pour les malades, les affligés, les pécheurs et pour tous ceux qui

ne connaissent pas la vérité: Seigneur, aie pitié! (Kyrie eleison)
F. Seigneur, aie pitié Seigneur, aie pitié

Le prêtre récite alors l'oraison du jour ou de la fête (voir au Propre).
F. Amen.

Epure

Le prêtre lit l'Epître du jour ou de la fête (voir au Propre).
F. Rendons grâces à Dieu. Alléluia, alléluia, alléluia! (Ce triple Alléluia se

supprime pendant l'Avent et depuis la Septuagésime jusqu'à Pâques.)

Evangile

Le prêtre lit l'Evangile du jour ou de la fête (voir au Propre).
F. Louange à toi, ô Christ

Tous, à voix basse : Que nos péchés soient effacés par le saint Evangile.

Symbole de foi
Je crois en un Dieu, Père tout-puis- Credo in unum Deum, Patrem

sant, qui a fait le ciel et la terre, omnipotentem, factorem coeli et



68

toutes les choses visibles et invisibles;

Et en un Maître, Jésus-Christ, Fils
unique de Dieu, né du Père avant
tous les siècles, lumière de lumière,
vrai Dieu de vrai Dieu, engendré,
non créé, consubstantiel au Père;

par qui toutes choses ont été faites ;

qui, à cause de nous, hommes, et à

cause de notre salut, est descendu
des cieux, a été incarné de l'Esprit-
Saint et de la Vierge Marie, et a été

fait homme; qui a été crucifié pour
nous sous Ponce-Pilate, a souffert, a

été enseveli, est ressuscité le
troisième jour selon les Ecritures, et
est monté au ciel ; et qui est assis à

la droite du Père, d'où il viendra de

nouveau avec gloire juger les

vivants et les morts, et dont le

règne n'aura pas de fin. Et au

Saint-Esprit, Maître et Vivifica-
teur, qui procède du Père, qui est

conjointement adoré et conglorifié
avec le Père et le Fils, qui a parlé

par les prophètes;
Et en une Eglise, sainte, catholique
et apostolique.
Je confesse un baptême pour la

rémission des péchés ;

J'attends la résurrection des morts
et la vie du monde futur. Amen.

terrae, visibilium omnium et invisi-
bilium;
Et in unum Dominum, Jesum
Christum, Filium Dei unigenitum,
et ex Patre natum ante omnia sae-

cula, lumen de lumine, Deum
verum de Deo vero, genitum, non
factum, consubstantialem Patri;
per quem omnia facta sunt; qui
propter nos homines et propter
nostram salutem descendit de coe-
lis, et incarnatus est de

Spiritu saneto et Maria virgine,
et homo factus est;
crucifixus etiam pro nobis sub Pon-
tio-Pilato, passus et sepultus est, et
resurrexit tertia die secundum
Scripturas, et ascendit in coelos; et
sedet ad dexteram Patris, et iterum
venturus est cum gloria judicare
vivos et mortuos, cujus regni non
erit finis;
Et in Spiritum Sanctum, Dominum

vivificantem, qui ex Patre pro-
cedit, qui cum Patre et Filio simul
adoratur et conglorificatur, qui locu-
tus est per prophetas.
Et unam, sanetam, catholicam et
apostolicam Ecclesiam.
Confiteor unum baptisma in remis-
sionem peccatorum.
Et expecto resurrectionem mortuo-
rum et vitam venturi saeculi.
Amen.

Offertoire
P. Que le Seigneur soit avec vous,
F. Et avec votre esprit.

Le prêtre élevant la patène: Père saint, tout-puissant, Dieu éternel,
reçois cette offrande sans tache que nous te présentons, nous tes serviteurs

indignes, ô toi notre Dieu vivant et véritable, pour nos
innombrables péchés, offenses et négligences, pour tous ceux qui sont ici,

pour tous les fidèles chrétiens vivants et morts, afin qu'elle nous profite
à tous pour le salut et la vie éternelle.



— 69 —

F. Amen.
Le prêtre élevant le calice: Seigneur, nous t'offrons ce sacrifice du
salut, suppliant ta clémence de le faire monter comme un suave parfum
jusqu'à ta divine Majesté pour notre salut et pour celui du monde
entier.

F. Amen.

Préface

Le prêtre, se tournant vers les fidèles: Frères, priez, afin que mon
sacrifice, qui est aussi le vôtre, soit agréable à Dieu, Père tout-puissant.
Les fidèles: Que le Seigneur reçoive de vos mains ce sacrifice pour
l'honneur et la gloire de son nom, pour notre bien et pour celui de

toute la sainte Eglise.
P. Que le Seigneur soit avec vous,
F. Et avec votre esprit.
P. Elevons nos cœurs en haut ;

F. Nous les tenons élevés vers le Seigneur.
P. Rendons grâces au Seigneur notre Dieu ;

F. Il est digne et juste de l'adorer.
P. (Voir, au Propre des principales fêtes, les préfaces spéciales)

Il est vraiment digne et juste de te rendre grâces en tous temps et en

tout lieu, Seigneur très-saint, Père tout-puissant, Dieu éternel, par
Jésus-Christ notre Seigneur. C'est pourquoi, avec l'Eglise universelle,
avec les anges et toute l'armée céleste, nous te louons, nous te bénissons,

nous t'adorons, en disant:
Saint, saint, saint est le Seigneur Sanctus, sanctus, sanctus Dominus
tout-puissant Les cieux et la terre Deus sabaoth Pieni sunt coeli et
sont remplis de ta gloire: hosanna terra gloria tua; hosanna in excel-
au plus haut des cieux! f Béni soit sis! f Benedictus qui venit in
celui qui vient au nom du Seigneur: nomine Domini: hosanna in excel-
hosanna au plus haut des cieux! sis!

Consécration ou Immolation

Le prêtre, à voix basse : Sois béni, ô Dieu Car, outre tant de bienfaits
déjà accordés au monde, tu l'as aimé jusqu'à lui donner ton Fils
unique, afin que tous ceux qui croient en lui ne périssent pas, mais participent

à la vie éternelle. Etant venu, en effet, dans le monde, il voulut y
accomplir entièrement sa mission de salut. C'est pourquoi la nuit où il
fut livré, ou plutôt, où il se livra lui-même pour notre salut, il prit du

pain, rendit grâces, le bénit, le rompit et le donna à ses disciples, en
disant :

A voix haute: Prenez et mangez, ceci est mon corps, qui sera livré pour
vous.



— 70 —

F. Amen.
Le prêtre, à voix haute: De même, après le souper, il prit le calice, en
disant: Buvez-en tous, car c'est mon sang, le sang de la nouvelle
alliance, qui pour plusieurs sera versé pour la rémission des péchés.

F. Amen.
Le prêtre, à voix haute : Toutes les fois que vous ferez ces choses, vous
les ferez en souvenir de moi. C'est pourquoi, Seigneur, nous tes serviteurs

et avec nous ton peuple saint, nous faisons mémoire de ton Fils
Jésus-Christ, notre Seigneur, de ses souffrances et de sa glorieuse
ascension dans les cieux, et nous t'offrons, parmi les dons que tu nous
as faits, cette hostie pure, cette hostie sainte, cette hostie immaculée, le

pain sacré de la vie éternelle et le calice du salut éternel.
Elevant les mains vers le ciel : Daigne, Seigneur, regarder d'un œil favorable

cette hostie sans tache, comme tu as agréé les présents d'Abel, le
sacrifice d'Abraham et celui de Melchisedech. Envoie sur nous ton Saint-
Esprit, et fais de ce pain f le corps précieux de ton Christ, et fais de

ce vin f le sang précieux de ton Christ, faisant de l'un et de l'autre par
la vertu de ton Saint-Esprit f une nourriture spirituelle de nos âmes.

Le prêtre fait une première génuflexion, élève ensuite le pain consacré

et fait une seconde génuflexion, puis élève le calice et fait une troisième
génuflexion.

Commémoraison des fidèles

P. Souviens-toi, Seigneur, de ceux qui sont morts dans la foi : de nos pre¬
miers parents, des patriarches, des prophètes, des apôtres, des évangé-
listes, des martyrs, de tous les saints et principalement de la très-sainte
Vierge Marie, mère de ton Fils Jésus-Christ, notre Sauveur.
A tous ceux dont nous faisons mémoire, N.N..., daigne, Seigneur,
accorder le lieu du soulagement, de la lumière et de la paix, par le
même Jésus-Christ, notre Sauveur.
Souviens-toi aussi de tes serviteurs et de tes servantes N.N..., et de

tous ceux qui sont ici présents. Tous nous espérons de ta miséricorde
infinie que tu nous donneras part au céleste héritage avec tes saints

apôtres et martyrs, et avec tous les saints.

Daigne nous admettre en leur société, non point en considérant nos
mérites, mais par grâce, au nom de Jésus-Christ, notre Sauveur, par
qui tu sanctifies, tu vivifies, et tu accordes toute grâce.
Par lui, avec lui, en lui, nous te rendons honneur et gloire, à toi, Dieu,
Père tout-puissant, dans tous les siècles des siècles. Amen.

Oraison dominicale

Instruits par les préceptes salutaires de Jésus-Christ, et conformément
à l'instruction sainte qu'il nous a laissée, nous osons dire : Notre Père qui es

dans les cieux, que ton nom soit sanctifié; que ton règne arrive; que ta



— 71 —

volonté soit faite sur la terre comme au ciel; donne-nous aujourd'hui notre
pain de chaque jour; pardonne-nous nos offenses, comme nous pardonnons
à ceux qui nous ont offensés; ne nous laisse pas succomber à la tentation,
mais délivre-nous du mal. Amen.

Communion

Agneau de Dieu, qui efface les ' Agnus Dei, qui tollis peccata
péchés du monde, aie pitié de nous! mundi, miserere nobis!
Agneau de Dieu, qui efface les Agnus Dei, qui tollis peccata
péchés du monde, aie pitié de nous! mundi, miserere nobis!
Agneau de Dieu, qui efface les Agnus Dei, qui tollis peccata
péchés du monde, donne-nous la paix mundi, dona nobis pacem!
(Aux messes funèbres) : Donne- (Aux messes funèbres) : Dona
leur le repos à jamais. eis requiem sempiternam.

O Seigneur Jésus-Christ, Verbe fait homme, toi qui as dit à tes

apôtres: «Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix», n'arrête pas tes

regards sur mes péchés, mais sur la foi de ton Eglise, et daigne, selon ta
volonté, lui donner la paix et l'union, ô Dieu, qui vis et règnes dans tous les

siècles des siècles. Amen.
O Seigneur Jésus-Christ, Fils du Dieu vivant, toi qui, par la volonté du

Père et la coopération du Saint-Esprit, as donné, par ta mort, la vie au
monde, délivre-moi, par ton corps et par ton sang, de tous les maux;
accorde-moi d'être toujours fidèle à tes commandements, et ne permets pas que
je me sépare jamais de toi, qui, étant Dieu, vis et règnes avec le Père et le

Saint-Esprit dans les siècles des siècles. Amen.
O Seigneur Jésus-Christ, que la communion de ton corps, que j'ose

recevoir malgré mon indignité, ne soit point pour mon jugement et ma
condamnation; qu'elle soit, au contraire, grâce à ta bonté, pour mon âme et

pour mon corps un soutien et un remède salutaire, ô Seigneur, toi qui vis
et règnes avec Dieu le Père dans l'unité du Saint-Esprit, dans les siècles des

siècles. Amen.
Lorsque quelque fidèle se présente à la table de communion, le prêtre

récite à voix haute, avec l'assemblée, les prières suivantes:
P. Prions le Seigneur pour qu'il nous délivre de tout sentiment de ran¬

cune, de haine et de colère.
F. Seigneur, aie pitié
P. Demandons au Seigneur le pardon de nos péchés.
F. Seigneur, aie pitié
P. Demandons au Seigneur un cœur pur et la charité envers nos frères.
F. Seigneur, aie pitié!
P. Demandons au Seigneur la foi, l'espérance, la charité et la communion

du Saint-Esprit.
F. Seigneur, aie pitié



72

P. Prions les uns pour les autres, afin que nous puissions participer digne¬
ment au corps et au sang de Jésus-Christ.

F. Accorde-nous cette grâce, ô Seigneur
P. Que le Seigneur tout-puissant et miséricordieux, par les mérites de

Jésus-Christ mort sur la croix pour nos péchés, nous accorde f le
pardon, l'absolution et la rémission de nos péchés.

F. Amen.
Le prêtre, rompant le pain consacré: Je prendrai le pain céleste et le

calice du salut, et j'invoquerai le nom du Seigneur. Non, Seigneur, je
ne suis pas digne que tu entres dans ma maison, mais dis seulement

une parole et mon âme sera guérie. - Se communiant avec le pain
consacré: | Que le corps de notre Seigneur Jésus-Christ garde mon âme

pour la vie éternelle! - Se communiant avec le vin consacré: f Que le

sang de notre Seigneur Jésus-Christ garde mon âme pour la vie
éternelle

(Communion des fidèles, s'il y a lieu. Chaque fidèle, après s'être rendu
à la table de communion, prend dans le ciboire qui lui est présenté un morceau

de pain consacré; et, aussitôt après l'avoir consommé, il boit dans le

calice un peu de vin consacré.)

Action de grâces et Oraisons

Lorsque quelque fidèle a communié, le prêtre récite à voix haute avec
l'assemblée les prières suivantes:

P. Rendons grâces à Dieu de ce qu'il a daigné nous admettre à ses divins
mystères.

F. Grâces te soient rendues, ô Seigneur!
P. Protège-nous, Seigneur, conserve-nous dans la justice, préserve-nous

de tout mal et de tout péché.
F. Seigneur, aie pitié
P. Prions Dieu les uns pour les autres, afin de conserver entre nous la

divine charité.
F. Accorde-nous cette grâce, ô Seigneur!
P. Prions. Dieu tout-puissant et éternel, Père céleste, laisse tomber un

regard de ton infinie miséricorde sur nos douleurs, nos misères et nos
nécessités. Aie pitié de tous les chrétiens, pour lesquels ton Fils
unique, notre bien-aimé Maître et Sauveur Jésus-Christ, s'est livré entre
les mains des pécheurs et a répandu son sang précieux sur l'arbre de la

croix. Délivre-nous par ses mérites, ô Père miséricordieux, des

châtiments que nous avons mérités, des périls présents et futurs, des
séditions nuisibles, des guerres, des disettes, des maladies, des temps troublés

et misérables. Eclaire et fortifie en tout bien les autorités spirituelles
et temporelles, afin qu'elles favorisent tout ce qui peut servir à ta

glorification, à notre salut, à la paix générale et à la prospérité de l'hu-



73

manité tout entière, »\ccorde-nous, ô Dieu de paix, une sage union
dans la foi, sans déchirement ni division ; dispose nos cœurs à une vraie
pénitence, à une amélioration de notre vie; allume en nous le feu de

ton amour; rends-nous affamés et zélés pour tout ce qui est juste, afin

que, par notre parfaite obéissance à la vie et à la mort, nous te soyons
agréables.
O Dieu, nous te prions aussi selon ton désir, pour nos amis et nos
ennemis, pour les bien portants et les malades, pour les affligés et les

malheureux, pour les vivants et les morts. Nous te recommandons nos
actions et notre conduite, nos déterminations, notre vie et notre mort.
Accorde-nous ta grâce, afin que nous puissions avec tous les élus te
louer, te glorifier et t'adorer dans la joie et la félicité éternelles.
O Dieu, Père céleste, accorde-nous cette faveur, par Jésus-Christ, ton
Fils bien-aimé, notre Seigneur et Sauveur, qui, étant Dieu, vit et règne
avec toi et le Saint-Esprit, dans les siècles des siècles.

F. Amen.

Conclusion et Bénédiction

P. Le Christ est ressuscité, il règne à la droite du Père, maintenant et tou¬

jours et dans les siècles des siècles.
F. Gloire à toi, ô Christ
P. f Que la bénédiction de Dieu, Père, Fils et Saint-Esprit, descende sur

vous et y demeure à jamais!
F. Amen.
P. Retirez-vous en paix, le sacrifice est terminé.

Commencement du saint Evangile selon St-Jean: Au commencement
était le Verbe et le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu. Il était au
commencement en Dieu. Tout a été fait par lui, et rien de ce qui a été fait
n'a été fait sans lui. En lui était la vie, et la vie était la lumière des hommes.
Et la lumière luit dans les ténèbres, et les ténèbres ne l'ont point comprise.
Il y eut un homme envoyé de Dieu, nommé Jean. Il vint en témoignage,
pour rendre témoignage à la lumière, afin que tous crussent par lui. Il
n'était pas la lumière, mais il était pour rendre témoignage de la lumière.
Celui-ci était la vraie lumière, qui éclaire tout homme venant en ce monde.
Il était dans le monde, et le monde a été fait par lui, et le monde ne l'a point
connu. Il est venu chez lui, et les siens ne l'ont point reçu. Mais il a donné
à tous ceux qui l'ont reçu le pouvoir de devenir enfants de Dieu, à ceux qui
croient en son nom, qui ne sont point nés du sang, ni de la volonté de la
chair, ni de la volonté de l'homme, mais de Dieu. Et le Verbe s'est fait
chair, et il a habité parmi nous, et nous avons vu sa gloire, la gloire comme
du Fils unique du Père, plein de grâce et de vérité.

R. Rendons grâces à Dieu.

Wallbach Herwig Aldenhoven


	Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet [Schluss]

