
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 245 —

Kirchliche Chronik

Christkatholische Bischofsweihe. Sonntag, den 22. Oktober 1972
weihte der nach iTJährigem Episkopat von seinem Amte zurückgetretene
Bischof Dr. Urs Küry (Basel) in der Pfarrkirche St. Peter und Paul zu Bern
seinen Nachfolger Lie. theol. Léon Gauthier (Genf), der anlässlich der

98. Session der Nationalsynode am 19. Juni 1972 in Rheinfelden zum vierten

Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz gewählt worden
war. Altkatholische Mitkonsekratoren waren Erzbischof Marinus Kok
(Utrecht), Bischof Josephus Brinkhues (Bonn), Bischof Petrus J.Jans (Den
Haag), Bischof-Koadjutor Ludwig Paulitschke (Linz) und Erzbischof em.
Dr. Andreas Rinkel (Utrecht). An der bischöflichen Handauflegung beteiligten

sich ferner Rt. Rev. John R. Satterthwaite (London), Bischof von
Fulham und Gibraltar als delegierter Vertreter des Erzbischofs von Canterbury
und aller anglikanischen Kirchen, Bischof Ramon Taibo (Madrid) von der
bischöflich-reformierten Kirche in Spanien und Rt. Rev. Dr. D.Pina Cabrai

(Mosambik), der aus der Lusitanischen Kirche Portugals hervorgegangene
Bischof des anglikanischen Missionsbistums Lebombo. Im Chor der Kirche
wohnten der Konsekration ferner bei die orthodoxen Bischöfe Emilianos
(Genf) als Vertreter des Ökumenischen Patriarchates Konstantinopel, Serafini

(Zürich) als Repräsentant des Moskauer Patriarchates, Lawrentije
(London) von der serbisch-orthodoxen und Antonie (Bukarest) von der
rumänisch-orthodoxen Kirche. Die Römisch-katholische Bischofskonferenz
der Schweiz war durch Bischof Dr. Anton Hänggi (Solothurn) vertreten,
der Schweizerische Evangelische Kirchenbund durch seinen Präsidenten
Pfarrer Walter Sigrist, die Evangelisch-reformierte Kirche des Kantons
Bern durch den Synodalratspräsidenten Pfarrer Max Wyttenbach und
schliesslich der Ökumenische Rat der Kirchen durch seinen neuen Generalsekretär

Rev.Philip A.Potter, D.D. (Genf). Nach der Konsekration wurde
Bischof L. Gauthier in Anwesenheit der offiziellen Delegationen von neun
Kantonsregierungen (Zürich, Bern, Luzern, Solothurn, Basel-Stadt, Baselland,

Aargau, Neuenburg und Genf) durch den derzeitigen Synodepräsidenten

Franz Riette (Bern) vereidigt und installiert.
Tagung des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der

Kirchen in Utrecht (13. bis 23. August 1972). Das wichtigste Traktandum
war diesmal die Wahl des neuen Generalsekretärs. Der anlässlich der
Tagung in Addis Abeba 19711 mit der Vorbereitung dieses Geschäftes
betraute Nominierungsausschuss hatte gründliche und umsichtige Arbeit
geleistet, ehe er nach Prüfung verschiedener Kandidaturen schliesslich mit
einem Einervorschlag vor das Plenum trat. Dieses stimmte nach eingehender

Diskussion diesem Vorschlag zu und wählte am 16. August emstimmig

1 Vgl. IKZ 1971, Heft 1.



— 246 —

den von der westindischen Insel Dominica stammenden Methodisten
Rev.Dr.Philip A.Potter (51), der am 1.November als Nachfolger von
Dr. E. C. Blake sein Amt angetreten hat. Der neue Generalsekretär ist als

ehemaliger Direktor der Jugendabteilung wie als bisheriger Leiter von
«Weltmission und Evangelisation» innerhalb der Programm-Einheit I längst
vertraut mit Organisation und Arbeitsmethoden des ÖRK.

Die diesjährige Tagung in Utrecht stand unter dem Hauptthema
«Committed to Fellowship» (Auf Gemeinschaft verpflichtet). Die einführenden

Vorträge hielten der armenische Theologe Bischof K. Sarkissian unter

dem Aspekt «Von der Ungeduld zur Demut» und der nach seinen eigenen

Worten sich als «politischer Theologe» äussernde Prof. Dr.Jürgen
Moltmann über «Fellowship in einer geteilten Welt». Eine Woche lang
diskutierten hierauf zehn Gesprächsgruppen in den Nachmittagssitzungen
diese Thematik. Das Ergebnis wurde zu einem «Brief an die Mitgliedkirchen»

verarbeitet, in dem die im ÖRK sich manifestierende und zu erfahrende

Gemeinschaft abschnittweise als eine wachsende, eine aktive und eine
suchende charakterisiert wird. Zum Schluss werden «Unsere Aufgaben»
folgendermassen umschrieben :

«Unser künftiges Hineinwachsen in diese gottgegebene Gemeinschaft
wird eine Reihe von Anforderungen an uns stellen, die wir schon heute auf
uns zukommen sehen :

a) Wir werden lernen müssen, offener miteinander über den Kern unserer

Verpflichtung zu sprechen. Wir alle treten für den Glauben ein, der
den Aposteln überliefert wurde, doch ist es heute nicht ohne weiteres

möglich, zu einer völlig übereinstimmenden Formulierung dieses

Glaubens zu gelangen. Die in diesem Jahr stattfindende Konferenz
über «Das Heil der Welt heute» und die Studie über «Die Rechenschaft

von der Hoffnung, die in uns ist» werden uns Gelegenheit
geben, offen miteinander über diese Fragen zu sprechen. Gleichzeitig
müssen wir aber auch immer wieder von neuem lernen, unsere sozialen
und politischen Handlungen aus dem Handeln Gottes in Christus heraus

zu erklären und zu begründen, und müssen verdeutlichen, was
nicht von vornherein einleuchtet.

b) Wir werden lernen müssen, einander bessere und bescheidenere Zuhörer

zu sein ; und dies ist auf mehreren Ebenen notwendig. In den
zwischenkirchlichen Gesprächen ist das ökumenische Spektrum heute
breiter und vielfältiger, als eine einzige Organisation umfassen kann.

Angesichts der vielen begrüssenswerten Initiativen auf verschiedenen
Ebenen müssen wir alle Beteiligten ermutigen, sich gegenseitig Beachtung

zu schenken, und müssen herausfinden, in welcher Weise der
ÖRK diesem erforderlichen Austausch am besten dienen kann. Wir
wissen, dass es in unseren Mitgliedskirchen viele Christen gibt, die mit
einigen der gegenwärtigen Ausrichtungen der ökumenischen Bewegung

nicht einverstanden sind. Wir müssen offen über solche Mei-



247

nungsverschiedenheiten sprechen und dem Gebot gemäss ,in Liebe an
der Wahrheit festhalten'. Unser Zuhören ist besonders dort wichtig,
wo die Gemeinschaft von menschlichen Spannungen zerrissen wird
und die Menschen sie nicht offen bekräftigen können. Auch mag es

Zeiten geben, in denen wir uns selbst nach aufmerksamem gegenseitigen

Zuhören verpflichtet fühlen, unserem Gewissen folgend, in einer
Art und Weise zu handeln, die uns spaltet. Dies können wir aber nur
wagen, wenn wir uns Ihm anvertrauen, dessen Kraft diese offenen

Spaltungen überwinden kann.

c) Wir werden lernen müssen, das zu verstehen, was unser Vorsitzender
als ,den priesterlichen Dienst der befreienden Versöhnung und den

prophetischen Dienst der befreienden Auseinandersetzung' bezeichnet
hat; er fragte uns: ,Wie können wir gleichzeitig Boten des Friedens in
einer Welt des Haders und Boten des Haders in einer Welt voll
trügerischen Friedens sein', ohne dass unsere Gemeinschaft auseinanderbricht

Wir haben hier in Utrecht erkannt, wie dringlich diese Frage
ist, denn noch wissen wir nicht, wie wir Glauben und Handeln ineinander

integrieren sollen.
d) Wir werden lernen müssen, uns auf allen Ebenen kirchlichen Lebens

intensiver mit den Fragen nach dem Wesen und Ziel jenes konziliaren
Prozesses auseinanderzusetzen, in dem die Kirche jahrhundertelang
gelebt hat und in den wir von neuem eintreten möchten. Die Erklärung

der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, um die wir
gebeten hatten (nl. ,Die Konziliarität und die Zukunft der ökumenischen

Bewegung', Löwen 1971. D.V.), zeigte uns, dass das Konzept
der Konziliarität als ein nützliches Instrument zur Verdeutlichung der
Fragen dienen kann, mit denen wir hier in Utrecht gerungen haben.
Wenn sich uns auch viele der Anforderungen eines wahrhaft universalen

Konzils erst in weiter Zukunft stellen werden - z.B. ein tieferes
und übereinstimmendes Verständnis in Fragen der angemessenen
Einberufung und rechtmässigen Konstituierung eines Konzils -, so wissen
wir doch schon heute, dass wir uns auf die Erreichung dieses Zieles am
besten vorbereiten können, indem wir uns um Veränderungen im
Leben unserer Ortsgemeinden, Synoden und Versammlungen bemühen.

Auf diesen Ebenen müssen wir Schritte auf dem Wege zur sichtbaren

Einheit unternehmen, durch die unser gottesdienstliches Leben,
unsere Entscheidungsbildung und unser Verhalten zueinander in noch
grösserem Masse vom Geist unserer ökumenischen Verpflichtung
erfüllt werden, so dass auch der Ökumenische Rat letztlich die Grenzen
überschreiten kann, die ihm heute noch gesetzt sind. »

Zum Abschluss stellt dieser «Brief an die Mitgliedskirchen» dann die
Frage : « Bis zu welchem Grad können wir die Übereinkünfte, die wir in
unserer Gemeinschaft erzielen, auch in unseren Kirchen verwirklichen?» und
fügt bei: «Hier liegt der grösste Prüfstein für unsere Verpflichtung.»



— 248 —

Es wäre unrealistisch, zu meinen, die Wahl des Hauptthemas «Auf
Gemeinschaft verpflichtet» sei eine bloss akademische gewesen. Im Gegenteil:
sie erfolgte im Zusammenhang - um nicht zu sagen: auf Veranlassung -
der in jüngster Zeit immer dringlicher gewordenen Frage nach dem
Verhältnis zwischen ÖRK und der römisch-katholischen Kirche. In seinem
Bericht über die Tätigkeit der Gemischten Arbeitsgruppe konnte Dr. L.
Vischer nämlich auf die eingehende Studie zu diesem Problem2 hinweisen,
deren Ausarbeitung nahezu zwei Jahre in Anspruch genommen hatte. In
diesem Dokument werden alle wichtigen Aspekte dieser komplexen Frage
eingehend behandelt. Unter anderem wird darin auch betont, dass vielerorts

in der Welt auf lokaler, nationaler und regionaler Ebene bereits eine
lebhafte ökumenische Zusammenarbeit im Gange ist. Aber während sich in
jenen Bereichen die beteiligten Partner als Kirchen begegnen, handelt es

sich im Verhältnis zwischen ÖRK und Rom um das Gegenüber eines Rates

von Kirchen mit einer Weltkirche. Aus dieser Tatsache ergibt sich
unweigerlich die Frage, wie dieser Ungleichheit der Strukturen bei einer sich von
der Sache her je länger, desto gebieterischer aufdrängenden Neuordnung
der gegenseitigen Beziehungen gebührend Rechnung getragen werden
kann. Als Antwort auf diese Frage stellt der vorliegende Studienbericht
folgende drei Modelle zur Diskussion :

a) Die Entwicklung koordinierter Strukturen für wachsende Zusammenarbeit

zwischen ÖRK und römisch-katholischer Kirche, d.h. analog zu
der bereits erfolgten Integration individueller Mitglieder der Kirche
von Rom in die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung und
der von den zuständigen Stellen des ÖRK und des Vatikans gemeinsam

gebildeten Kommission für Gesellschaft, Entwicklung und Frieden

(SODEPAX) wären alle weiteren Gremien des ÖRK nach und
nach gleich zu konstituieren. Diese Massnahme würde zwar der
angestrebten Intensivierung der Zusammenarbeit sehr förderlich sein, die

eigentliche Schwierigkeit im Miteinander zweier sehr ungleicher
Körperschaften jedoch nicht mindern oder gar beseitigen.

b) Die Schaffung einer neuen Form christlicher «fellowship», d.h. die

Mitgliedkirchen des ÖRK mussten vorerst die totale Auflösung der
bisherigen Strukturen des ÖRK beschliessen, damit dieser alsdann auf
der Basis der bestehenden Konfessions-Familien auf Weltebene oder -
als Alternative - auf der Basis von nationalen oder/und regionalen
Christenräten neu aufgebaut werden könnte. Eine dritte Möglichkeit
wäre, als Grundlage für einen solchermassen neu zu konstituierenden
ÖRK bestehende weltweite christliche Bewegungen und Organisationen

(wie etwa Evangelische Allianz, Christlicher Verein Junger Män-

2 «Patterns of relationships between the Roman-Catholic Church and the World
Council of Churches» in «The Ecumenical Review», vol.XXIV, Nr.3, Juli 1972,
S-247-288.



— 249 —

ner, Pax Romana, Christlicher Studenten-Weltbund usw.) zu wählen.
Aber trotz gewisser Vorteile einer jeden dieser Möglichkeiten
vermöchte wohl keine gerade das wirksam fördern zu helfen, was das

eigentliche Ziel der heutigen ökumenischen Bemühungen ist und bleiben

muss : die Kirchen als solche auf dem Wege zur Einheit einander
näherzubringen,

c) Die Mitgliedschaft der römisch-katholischen Kirche im ÖKR. Diese
auch vom Studienbericht zu dieser Frage als die wünschenswerteste
aller drei genannten Möglichkeiten bezeichnete Variante entbehrt nicht
einer ganzen Reihe von besonderen Schwierigkeiten, welche denn auch
extensiv dargelegt und begründet werden. Dabei handelt es sich einerseits

um die Probleme, die mit einer Mitgliedschaft der römisch-katholischen

Kirche als einer einzigen weltweiten Kirche für beide Seiten
verbunden wären. Dies wäre im ÖRK in mehrfacher Hinsicht ein
absolutes Novum, nicht nur zahlenmässig, sondern auch hinsichtlich der
Universalität dieser Kirche, während alle bisherigen Mitgliedkirchen
geographisch, sprachlich, national, kulturell usw. mehrheitlich klar
begrenzte und überblickbare Einheiten darstellen. Es käme dadurch eine

Disparität zum Zuge, die als nicht wünschenswert erscheint. Würde
die Frage der Mitgliedschaft jedoch so zu lösen versucht, dass mit
Rücksicht auf die seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil sich allmählich

durchsetzende Verselbständigung regionaler und nationaler Strukturen

innerhalb dieser Weltkirche die seither konstituierten
Patriarchats-Synoden und Bischofskonferenzen als repräsentative Grundlage
gelten, müsste die Zahl der Mitgliedkirchen des ÖRK um rund 90 auf
etwa 350 anschwellen. So oder anders ergäben sich in der Frage der

angemessenen Vertretung in den verschiedenen Organen des ÖRK
allerhand heikle Probleme, die im Bericht einzeln angeführt sind.
Abschliessend werden auch die grundsätzlichen Aspekte erörtert, welche
sich im Hinblick auf eine künftige Mitgliedschaft der römisch-katholischen

Kirche in bezug auf ihre Ekklesiologie, die Frage nach der
Autorität des ÖRK, des päpstlichen Primates und der rechtlichen Stellung

des Heiligen Stuhles zwangsläufig ergeben.
Abschliessend betont das sorgfältig verfasste Dokument, dass seine

Darlegungen weder endgültig noch erschöpfend seien und dass der letztgültige

Entscheid in dieser hochbedeutsamen Frage allein von der
römischkatholischen Kirche selber getroffen werden müsse.

Von dieser Sicht der Dinge her ist verständlich, dass man in den
verantwortlichen Gremien des ÖRK das Bedürfnis und die Notwendigkeit
empfand, sich nun einmal selber die Frage zu stellen: «Wie verstehen wir
eigentlich die Gemeinschaft, welche uns im ÖRK als Kirchen und als Glieder

der verschiedenen Konfessionen miteinander verbindet, und welche
Konsequenzen hat oder sollte diese Gemeinschaft für unser eigenes Kirchesein

haben »



— 250 —

In einem mittelbaren Zusammenhang mit dieser ganzen komplexen
Problematik muss auch der anlässlich der Tagung der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung in Löwen 1971 gemachte und vom
Zentralausschuss in Utrecht nunmehr gutgeheissene Vorschlag gesehen werden,

alle Mitgliedkirchen seien aufzufordern, in ihnen geeignet scheinender
Form «Rechenschaft zu geben über die Hoffnung, die in uns ist» (I.Petr.3,
15). Anvisiert ist damit ein gemeinsames Bemühen um Bewusstmachung
und Bekennen des christlichen Glaubens gegenüber den Herausforderungen

der heutigen Welt und um dessen Formulierung in einer Sprache, die

von den Menschen unserer Zeit verstanden und ernst genommen wird.
Gleichzeitig verbindet sich damit natürlich auch die Erwartung, dieses

Unterfangen werde zu einem Teil jenes Lernprozesses, der nötig ist zur Erfahrung

dessen, was mit «konziliarem Umgang» praktisch gemeint ist. Nicht
gemeint ist jedoch, dass ein «zeitgemässes» Glaubensbekenntnis resultieren
solle, wie vor allem orthodoxe Vertreter sofort befürchteten.

«Schritte auf dem Weg zur Einheit der Kirche» war das Thema, unter
dem Prof. Dr. John Deschner (USA) einen interessanten Überblick über
den gegenwärtigen Stand des ökumenischen Gesprächs in aller Welt gab.
Zunächst charakterisierte er die im Gang befindlichen 36 Unionsverhandlungen

(8 in Afrika, 7 in Asien, 2 in Australien, 10 in Europa, 3 in Latein-
und 6 in Nordamerika), von denen 2 den Zusammenschluss der beteiligten
Kirchen zu einem Bund anstreben, 7 unter Partnern ein und derselben
Konfession stattfinden, 6 multikonfessionell innerhalb eines protestantischen

Spektrums sind, während an 21 Verhandlungen Anglikaner beteiligt
sind. Von den 36 Kirchenunionsverhandlungen sind nach Meinung De-
schners zwei Drittel (22) als positiv anzusprechen, während bei den
restlichen 12 ein gewisses «Malaise» sich zeigt, wobei - wie er mit Nachdruck
betonte - soziale und administrative Faktoren eine ebenso bedeutsame
Rolle spielen wie die theologischen. Unter den letzteren ist das, was
summarisch als «evangelikaler Konservatismus» bezeichnet wird, mindestens so

hinderlich wie die traditionellen Fragen von Glauben und Kirchenverfassung.

Der gelegentlichen Behauptung, die römisch-katholische und die
orthodoxen Kirchen würden sich an keinerlei Unionsverhandlungen beteiligen,

konnte der Referent entgegenhalten, «dass die Ständige Gemeinsame
Kommission der römisch-katholischen und der anglikanischen Kirche erklärt
hat, sie arbeite auf die organische Union dieser beiden Kirchen hin ; zu
erwähnen sind u. a. auch die Gespräche zwischen östlichen und orientalischen
Orthodoxen, die sich allmählich von einem inoffiziellen zu einem offiziellen
Dialog entwickeln, sowie die geduldigen und kontinuierlichen Bemühungen
um eine Annäherung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen». - Im zweiten
Teil des Berichtes streifte Prof. Deschner alsdann die zahlreichen bilateralen
Gespräche, über welche das umfangreiche Werk « Confessions in Dialogue»
von N. Ehrenström und G. Gassmann eingehend referiert und deren
vorläufige Ergebnisse Deschner wie folgt glaubt katalogisieren zu können:



— 251 —

a) Konsensus in der Lehre vom Abendmahl (anglikanisch-römisch-katholische,

lutherisch-reformierte, methodistisch-römisch-katholische
Gespräche) ;

b) Konsensus über das Wesen des Amtes und/oder volle oder partielle ge¬

genseitige Anerkennung der Ämter (lutherisch-römisch-katholische,
anglikanisch-römisch-katholische, lutherisch-reformierte Gespräche) ;

c) volle Interkommunion (lutherisch-reformierte Gespräche) ;

d) partielle Interkommunion (anglikanisch-lutherische, anglikanisch¬
römisch-katholische, lutherisch-römisch-katholische Gespräche) ;

e) Konsensus über das Verhältnis von Evangelium, Schrift und Tradition
(anglikanisch-lutherische, anglikanisch-römisch-katholische, lutherisch-
reformierte, lutherisch-römisch-katholische, reformiert-römisch-katho-
lische Gespräche);

f Entdeckung der tiefreichenden Verwandtschaft in Spiritualität und in
dem Verständnis von der Heiligung (methodistisch-römisch-katholische
Gespräche) ;

g) Konsensus in der vollen Kanzel- und Altargemeinschaft auf der Grundlage

einer gemeinsamen Bibelauffassung, Annullierung der gegenseitigen
Verdammungsurteile aus dem 16. Jahrhundert sowie gegenseitige
Anerkennung als Kirche Christi (lutherisch-reformierte Gespräche).
Deschner nannte die den traditionellen kirchlich-theologischen Problemen

geltenden bilateralen Gespräche eine typische Form von « Ökumenismus
I », während der « Ökumenismus II » die neuen Probleme zum Gegenstand hat,
die in der heutigen Zeit die Spaltung der Kirchen ausmachen. Wir stehen vor
der Tatsache einer wachsenden Auseinandersetzung über und der Kritik an
der organisierten ökumenischen Bewegung aus den Kirchen heraus, von
rechts (evangelikal, orthodox und katholisch : organisierte Ökumene sei der erste

fatale Schritt zum Verlust christlicher Wahrheit, Tradition und des

Evangeliums) und von links (der klassische Ökumenismus mit seiner Orientierung
an der Tradition und der damit verbundenen Rückwärtsgewandtheit habe
Erfolge zu verzeichnen, die letztlich gerade die Hindernisse für die dringende
Auseinandersetzung mit den sozialen, rassischen, politischen und anderen
Herausforderungen seien, welche die Kirche heute durchdringen und spalten).

Es wird entscheidend sein, dass diese beiden ökumenischen Grundaspekte

miteinander in Beziehung gebracht werden können.
Abschliessend äusserte sich Prof. Deschner zur Bedeutung des Begriffes

Konziliarität als eines Themas, «das kirchliche Einheit und die ökumenische
Situation in ein Gesichtsfeld bringt», wie folgt:
«a) Ihr umfassender Charakter : Konziliarität hat zuallererst mit der Einheit

der Kirche zu tun. Wir haben gesehen, wie bedeutsam es ist, darunter
mehr als nur die Einheit von Denominationen zu verstehen. Es
bedeutet nämlich auch die Einheit der Christen, die durch Rasse, Kultur und
Politik getrennt sind, ebenso aber auch die Einheit jener Menschen, die
unterschiedliche Strategien zur Manifestierung dieser Einheit bevorzu-



— 252 —

gen. Konziliarität nötigt uns, bei jedem Problem zu fragen: Wie haben

wir seine Tiefe ausgelotet, da, wo es das Einssein des Gottesvolkes
herausfordert Was nicht in irgendeinem Sinne als ein Problem kirchlicher

Einheit erkannt worden ist, hat keinen Platz auf der ökumenischen

Tagesordnung, und all jene, die das eher als ein einschränkendes
und nicht als ein befreiendes Prinzip verstehen, haben es noch nicht
richtig begriffen. Rassismus zum Beispiel ist nicht bloss eine moralische

Häresie, sondern er ist eine die Eucharistie spaltende Häresie,
verwurzelt in einer falschen Verkündigung christlicher Versöhnung.
Wir dürfen in der ökumenischen Arbeit nie den schwierigen, steilen

Weg aufgeben, den Weg des Multilateralen, den Verfolg der universalen

Sicht kirchlicher Einheit - ohne Rücksicht darauf, wie verlockend
und wirksam (und notwendig der Weg des Bilateralen, des Lokalen
und Regionalen, des Konkreten auch sein mag. Das Ziel der Vorbereitung

eines wahrhaft ökumenischen Konzils erinnert ständig daran, wie
umfassend die christliche Liebe wirklich ist und wie universal die
»Ansprüche kirchlicher Einheit sind. Eine der verborgenen Stärken der
Erklärung von Neu Delhi ist ihr Bestehen darauf, dass lokale und universale

Einheit aufeinander bezogen werden. Davon haben wir noch viel
zu lernen. Die Lektion, die wir zu lernen haben, ist, warum das Kreuz
und die Auferstehung Christi uns verbieten, in Klassisches und
Zeitgenössisches, Universales und Lokales aufzuteilen und daraus auszuwählen,

b) Ihre Pluriformität : Konziliarität zielt auf keine andere kirchliche Einheit

als die, welche die christliche Wahrheit schafft, keine erzwungene
Einheit, keine ersonnene Uniformität, sondern die volle Freiheit der
koinonia der Wahrheit. Auch dies ist eher ein befreiendes als ein
beschränkendes Prinzip. Keine ökumenische Situation - kirchlich oder
säkular - ist so dringlich, dass wir auch nur für einen Augenblick die

Quelle der Befreiung relativieren oder vergessen dürften, nämlich die
Botschaft von Jesus Christus und die Berufung, gemeinsam Zeugnis zu
geben, und zwar nicht mit ,undeutlichem Ton'. Aus diesem Grunde
sind Konsensuserklärungen über die Eucharistie, über die Taufe und
das Amt bedeutsam: nicht weil sie sich eine lehrmässige Uniformität
einfallen lassen, sondern weil sie uns daran erinnern, wie wichtig es ist,
nach einer sich ergänzenden Vielfalt zu suchen, genau wie die
Mannigfaltigkeit der Schrift Zeugnis gibt von dem einen Glauben. Kirchliche
Einheit ist nur möglich, wenn das volle Zeugnis christlicher Wahrheit
gewagt wird, gewagt in einer solchen Weise, dass die Vielfalt christlichen

Zeugnisses echt und attraktiv wird, und damit auch gewagt in
solcher Art, dass die Menschheit die Wahrheit hören kann, die die
Kirche eint. Weil uns die Konziliarität an die komplementäre Pluriformität

christlicher Wahrheit gemahnt, ist sie eine wertvolle Einsicht in
die ökumenische Zielsetzung.



— 253 —

c) Konziliarität verweist auf die Erreichbarkeit des ökumenischen Zieles.
Konziliarität ist im christlichen Gottesdienst verwurzelt, wird durch
ihn erhalten und ist unterwegs zu seiner Fülle. Sie richtet den Brennpunkt

unserer Aufmerksamkeit auf den Kern kirchlicher Einheit, das

Ereignis, bei dem das Volk Gottes auf Christi Kommen in unsere
Mitte wartet und dieses Kommen feiert. Jener Gottesdienst ist das

Wesen des ,Zeichens', das die Kirche im Blick auf die kommende Einheit

der Menschheit bieten kann. Darum könnte der Gottesdienst eines

künftigen universalen Konzils ein machtvoller Akt des Zeugnisses sein.

Jenes ,Zeichen' ist schon unter den Menschen gegenwärtig, und doch
ist es überall nur der Vorgeschmack der kommenden koinonia des
Gottesreiches. In diesem Sinne hat der Gottesdienst einen entscheidenden
Bezug nicht nur zu Glauben und Liebe, sondern auch zur christlichen
Hoffnung. Aus diesem Grunde ist es gut und nützlich, an einer Verfeinerung

unseres Verständnisses der ,Einheitskonzepte und Unionsmodelle'

zu arbeiten, um den Weg für die Stadien ökumenischen Wachstums

vorzubereiten, die jenseits lehrmässiger Reflexion und
theologischer Übereinkünfte in den Regionen liegen, wo wir gemeinsam
handeln, hoffen und Gottesdienst feiern. Darüber hinaus verdient
mit Nachdruck gesagt zu' werden, dass gemeinsamer Gottesdienst
nicht einfach nur ein transhistorisches Ziel ist, sondern ein Ziel, für
dessen Erlangung hier, in der Geschichte, wir zu beten jedes Recht
haben.

Wir haben noch viel zu tun, um ein wahrhaft ökumenisches Konzil
vorzubereiten, aber nichts Bedeutsameres und Produktiveres, als den Herrn
anzubeten, der uns zusammenführt. Und genau jener Gottesdienst, in rechter
Weise mit einer gewissen Kirchenzucht ausgeführt, ist zugleich das schönste

,Zeichen' und der beste Dienst, den die Kirche für die kommende Einheit

der Menschheit anzubieten hat. »

Aus der Fülle der weiteren Probleme, über die in Utrecht berichtet und
diskutiert wurde, seien kurz noch die folgenden angeführt:

Das Programm zur Bekämpfung des Rassismus entwickelt sich nach
etlichen Anfangswiderständen nunmehr zusehends mehr, so dass ein Appell
an die Mitgliedkirchen um Aufbringung weiterer 500000 Dollar erlassen
werden müsste. Überdies stimmte der Zentralausschuss einer Resolution

zu, welche die Mitgliedkirchen auffordert, sich an keinen Kapitalinvestitionen
in Südafrika zu beteiligen und allenfalls solche Investitionen bei Banken

oder Firmen, welche in der südafrikanischen Wirtschaft engagiert sind,
zurückzuziehen.

Im politischen Sektor auferlegte man sich mehr Zurückhaltung als
auch schon, obwohl die Bemühungen um einen Frieden in Vietnam und
um das Zustandekommen einer europäischen Sicherheitskonferenz begrüsst
und in der Frage einer Ausweisung der Asiaten aus Uganda deutlich zu
Mässigung und Wahrung der Menschenrechte aufgerufen wurde.



— 254 —

Mit Genugtuung vernahm man auch, dass auf beiden Gebieten zudem
positive Massnahmen getroffen wurden. So begrüsste der Zentralausschuss
die Schaffung eines Sonderfonds für den sofort nach Kriegsende in Indochina

geplanten Wiederaufbau. Was das Antirassismus-Programm anbetrifft,

wurde über die bevorstehende Studientagung zum Thema «Gewalt
und Gewaltlosigkeit im Lichte des Alten und Neuen Testamentes und der
Lehre der Kirche» orientiert, welche inzwischen in Cardiff (Wales) stattgefunden

hat.

Dr. Maurice Strong (Kanada) als verantwortlicher Organisator der
Stockholm-Konferenz für Umweltschutz vom Sommer 1972 gab Einblick
in den positiven Beitrag des ÖRK zu dieser wichtigen Tagung, während
der südamerikanische Prof. Dr. Jorge Hardoy auf Grund seiner mehrjährigen

Studien in allen Teilen der Welt über die apokalyptisch anmutenden
Aspekte der sog. Urbanisation, d.h. der rapiden Verstädterung grosser
Teile der Weltbevölkerung in explosionsartig wachsenden Ballungszentren,
informierte : nach seinen Berechnungen werden die grossen Städte auf allen
Kontinenten bis zum Jahre 2000 rund anderthalb Milliarden zusätzliche
Bewohner aufzunehmen haben.

Um das Gespräch zwischen Kirche und Naturwissenschaften in
Zukunft noch sachgemässer intensivieren zu können, wurde mit Beginn des

Wintersemesters 1972/73 ein junger deutscher Biologe als Dozent ans
Ökumenische Institut Bossey berufen. Dagegen erbringt die auf breiter Basis

angelaufene Sonderstudie «Humanum» unter Leitung von Prof. David Jenkins

nicht die erhofften Resultate, so dass das Mandat nicht über den
gesetzten Termin hinaus verlängert werden wird. Hingegen soll die Frage
nach der «Qualität des Lebens» im Zusammenhang mit dem Problem der
Verantwortung des Christen in Gottes Schöpfung eingehend studiert werden.

Durch die Aufnahme von 8 neuen Mitgliedkirchen und einer assoziierten

Kirche steigt deren Zahl im ÖRK auf 259. Dabei handelt es sich
ausschliesslich um Kirchen aus der sog. Dritten Welt.

Damit der ÖRK seinen immer noch steigenden Verpflichtungen auf
dem Gebiet der Entwicklungshilfe nachzukommen vermag, erneuerte der
Zentralausschuss seinen Appell an alle Mitgliedkirchen, 2 % ihrer Budgets
für diesen Zweck zur Verfügung zu stellen.

Drohte nach der Aufwertung des Schweizer Frankens der allgemeine
Finanzhaushalt des ÖRK aus dem bisherigen Gleichgewicht zu geraten, so

vermochten seither namhafte Erhöhungen der Mitgliederbeiträge verschiedener

Kirchen - teils in Form einmaliger Spenden, teils im Sinne dauernder
Selbstverpflichtung - ein Abgleiten in die roten Zahlen zu verhindern.

Die Tagung nahm auch mit Befriedigung Kenntnis von den umfangreichen

Vorbereitungen und der gründlichen thematischen Gestaltung der
Ende Dezember 1972 bis Anfang Januar 1973 in Bangkok stattfindenden
Weltkonferenz für Mission und Evangelisation unter dem Thema «Salva-



— 255 —

tion Today» (Das Heil der Welt heute). Ferner wurde beschlossen, anlässlich

der vom 19. bis 29. August 1973 in Helsinki abzuhaltenden nächsten

Sitzung des Zentralausschusses am Sonntag, 26. August 1973 in einer
besonderen gottesdienstlichen Feier des 25jährigen Bestehens des ÖRK zu
gedenken und alle Mitgliedkirchen aufzufordern, in allen Gemeinden ein gleiches

zu tun. - Schliesslich wurden die ersten organisatorischen Massnahmen

für die V.Vollversammlung des ÖRK vom Sommer 1975 in Djakarta
(Indonesien) gutgeheissen. Hingegen konnte man sich hinsichtlich der
Thematik nur auf folgende Richtlinien einigen:

« Das Thema sollte
a) den Charakter der Offenheit und Einladung vermitteln, insbesondere, da

die Mehrheit der am Tagungsort unserer Vollversammlung lebenden
Menschen anderen Religionen unserer Zeit - vorwiegend dem Islam -
angehört,

b) das grösstmögliche Mass an Zusammenarbeit zwischen den so unter¬
schiedlichen christlichen Traditionen wie auch zwischen Christen und
allen anderen Mitmenschen gewährleisten,

c) unsere Sorge um die Dringlichkeit der Dinge zum Ausdruck bringen,
und

d) eindeutig Zeugnis für unsern Glauben an Jesus Christus ablegen.
Unter anderem sind folgende Formulierungen vorgeschlagen worden :

jLiberation for Community' (Befreiung zur Gemeinschaft), ,Set Free for
Fellowship' (Frei geworden zur Gemeinschaft),Christ Liberates and Reconciles'

(Jesus Christus befreit und versöhnt). Als biblische Grundlage wird das

Lukasevangelium, Lk.4, 14-21, vorgeschlagen: Jesus liest aus dem Buch des

Propheten Jesaja, der Befreiung in vielerlei Form weissagt. Mit der Verkündigung,

dass diese Schrift in ihm selbst erfüllt sei, gibt Jesus der Kirche
den Auftrag, diese Befreiung, die er bringt, in ihrer Gemeinschaft zu
verkörpern. »

Schliesslich sei erwähnt, dass die holländische Thronfolgerin, Prinzessin

Beatrix, in Begleitung des Prinzgemahls Claus von Arnsberg anlässlich
der Eröffnungssitzung vom 13.August eine äusserst kluge Willkommansprache

hielt, die weit über das hinausging, was sonst bei derartigen
Gelegenheiten von staatlichen Repräsentanten geäussert zu werden pflegt. Im
Laufe der Tagung statteten sodann die beiden holländischen Kardinäle
Alfrink (Utrecht) und Willebrands (Rom, Präsident des Einheitssekretariates

im Vatikan) dem Zentralausschuss einen kurzen Besuch ab.

Am Eröffnungsgottesdienst in der Domkerk zu Utrecht hielt der erste
Generalsekretär des ÖRK, Dr. W. A. Visser 't Hooft, die Predigt. In der
altkatholischen St-Gertrudis-Kathedrale fand dann einige Tage später die
Feier der orthodoxen Liturgie in Form einer Konzelebration statt, wie auch
der vom präsidierenden Bischof der amerikanischen Episkopalkirche,
Dr.J.Hines, geleitete offene Abendmahlsgottesdienst und der Schlussgottesdienst,

in dem das Vaterunser von einem christlichen Inder getanzt



— 256 —

wurde. Ein unprogrammmässiges, aber eindrückliches Erlebnis war die

Begegnung mit einer Gruppe von «Children of God», die als eine besondere
Art von «Jesus People» in der Nähe von Amsterdam in einer Kommune
leben und in einem von ihnen gestalteten Mittagsgebet von ihrem Werden,
Wollen und Wirken Zeugnis gaben. Das zu Ehren des zurücktretenden
Generalsekretärs Dr. E. C. Blake gegebene Festbankett bot mehreren Rednern
Gelegenheit, die mannigfachen Verdienste des nun inzwischen aus dem
Amte Geschiedenen zu würdigen. —hf—


	Kirchliche Chronik

