Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 245 —

Kirchliche Chronik

Christkatholische Bischofsweihe. Sonntag, den 22.Oktober 1972
weihte der nach 17jihrigem Episkopat von seinem Amte zuriickgetretene
Bischof Dr.Urs Kiiry (Basel) in der Pfarrkirche St.Peter und Paul zu Bern
seinen Nachfolger Lic.theol.Léon Gauthier (Genf), der anldsslich der
98. Session der Nationalsynode am 19. Juni 1972 in Rheinfelden zum vier-
ten Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz gewihlt worden
war. Altkatholische Mitkonsekratoren waren Erzbischof Marinus Kok
(Utrecht), Bischof Josephus Brinkhues (Bonn), Bischof Petrus J.Jans (Den
Haag), Bischof-Koadjutor Ludwig Paulitschke (Linz) und Erzbischof em.
Dr.Andreas Rinkel (Utrecht). An der bischéflichen Handauflegung betei-
ligten sich ferner Rt.Rev. John R. Satterthwaite (London), Bischof von Ful-
ham und Gibraltar als delegierter Vertreter des Erzbischofs von Canterbury
und aller anglikanischen Kirchen, Bischof Ramon Taibo (Madrid) von der
bischoflich-reformierten Kirche in Spanién und Rt. Rev.Dr.D.Pina Cabral
(Mosambik), der aus der Lusitanischen Kirche Portugals hervorgegangene
Bischof des anglikanischen Missionsbistums Lebombo. Im Chor der Kirche
wohnten der Konsekration ferner bei die orthodoxen Bischéfe Emilianos
(Genf) als Vertreter des Okumenischen Patriarchates Konstantinopel, Sera-
fim (Zirich) als Reprisentant des Moskauer Patriarchates, Lawrentije
(London) von der serbisch-orthodoxen und Antonie (Bukarest) von der
ruminisch-orthodoxen Kirche. Die Rémisch-katholische Bischofskonferenz
der Schweiz war durch Bischof Dr.Anton Hinggi (Solothurn) vertreten,
der Schweizerische Evangelische Kirchenbund durch seinen Prisidenten
Pfarrer Walter Sigrist, die Evangelisch-reformierte Kirche des Kantons
Bern durch den Synodalratsprisidenten Pfarrer Max Wyttenbach und
schliesslich der Okumenische Rat der Kirchen durch seinen neuen General-
sekretir Rev.Philip A.Potter, D.D. (Genf). Nach der Konsekration wurde
Bischof L. Gauthier in Anwesenheit der offiziellen Delegationen von neun
Kantonsregierungen (Ziirich, Bern, Luzern, Solothurn, Basel-Stadt, Basel-
land, Aargau, Neuenburg und Genf) durch den derzeitigen Synodeprisi-
denten Franz Riette (Bern) vereidigt und installiert. _

Tagung des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der
Kirchen in Utrecht (13. bis 23. August 1972). Das wichtigste Traktandum
war diesmal die Wahl des neuen Generalsekretirs. Der anlisslich der
Tagung in Addis Abeba 1971* mit der Vorbereitung dieses Geschiftes be-
traute Nominierungsausschuss hatte griindliche und umsichtige Arbeit ge-
leistet, ehe er nach Priifung verschiedener Kandidaturen schliesslich mit
einem Einervorschlag vor das Plenum trat. Dieses stimmte nach eingehen-
der Diskussion diesem Vorschlag zu und wihlte am 16. August einstimmig

! Vgl. IKZ 1951, Heft 1.



— 246 —

den von der westindischen Insel Dominica stammenden Methodisten
Rev.Dr.Philip A.Potter (51), der am 1.November als Nachfolger von
Dr.E.C.Blake sein Amt angetreten hat. Der neue Generalsekretir ist als
ehemaliger Direktor der Jugendabteilung wie als bisheriger Leiter von
«Weltmission und Evangelisation» innerhalb der Programm-Einheit I lingst
vertraut mit Organisation und Arbeitsmethoden des ORK.

Die diesjdhrige Tagung in Utrecht stand unter dem Hauptthema
«Committed to Fellowship» (Auf Gemeinschaft verpflichtet). Die einfiih-
renden Vortrige hielten der armenische Theologe Bischof K. Sarkissian un-
ter dem Aspekt «Von der Ungeduld zur Demut» und der nach seinen eige-
nen Worten sich als «politischer Theologe» dussernde Prof.Dr. Jiirgen
Moltmann iiber «Fellowship in einer geteilten Welt». Eine Woche lang dis-
kutierten hierauf zehn Gesprichsgruppen in den Nachmittagssitzungen
diese Thematik. Das Ergebnis wurde zu einem «Brief an die Mitgliedkir-
chen» verarbeitet, in dem die im ORK sich manifestierende und zu erfah-
rende Gemeinschaft abschnittweise als eine wachsende, eine aktive und eine
suchende charakterisiert wird. Zum Schluss werden «Unsere Aufgaben»
folgendermassen umschrieben:

«Unser kiinftiges Hineinwachsen in diese gottgegebene Gemeinschaft
wird eine Reihe von Anforderungen an uns stellen, die wir schon heute auf
uns zukommen sehen:

a) Wir werden lernen miissen, offener miteinander tiber den Kern unse-
rer Verpflichtung zu sprechen. Wir alle treten fiir den Glauben ein, der
den Aposteln tiberliefert wurde, doch ist es heute nicht ohne weiteres
moglich, zu einer vollig tbereinstimmenden Formulierung dieses
Glaubens zu gelangen. Die in diesem Jahr stattfindende Konferenz
iiber «Das Heil der Welt heute» und die Studie Giber «Die Rechen-
schaft von der Hoffnung, die in uns ist» werden uns Gelegenheit ge-
ben, offen miteinander iiber diese Fragen zu sprechen. Gleichzeitig
miissen wir aber auch immer wieder von neuem lernen, unsere sozialen
und politischen Handlungen aus dem Handeln Gottes in Christus her-
aus zu erkliren und zu begriinden, und miissen verdeutlichen, was
nicht von vornherein einleuchtet.

b) Wir werden lernen miissen, einander bessere und bescheidenere Zuho-
rer zu sein; und dies ist auf mehreren Ebenen notwendig. In den zwi-
schenkirchlichen Gesprichen ist das 6kumenische Spektrum heute
breiter und vielfiltiger, als eine einzige Organisation umfassen kann.
Angesichts der vielen begriissenswerten Initiativen auf verschiedenen
Ebenen miissen wir alle Beteiligten ermutigen, sich gegenseitig Beach-
tung zu schenken, und miissen herausfinden, in welcher Weise der
ORK diesem erforderlichen Austausch am besten dienen kann. Wir
wissen, dass es in unseren Mitgliedskirchen viele Christen gibt, die mit
einigen der gegenwirtigen Ausrichtungen der Skumenischen Bewe-
gung nicht einverstanden sind. Wir miissen offen iiber solche Mei-



— 247 —

nungsverschiedenheiten sprechen und dem Gebot gemiiss ,in Liebe an

der Wahrheit festhalten‘. Unser Zuhéren ist besonders dort wichtig,

wo die Gemeinschaft von menschlichen Spannungen zerrissen wird
und die Menschen sie nicht offen bekriftigen kénnen. Auch mag es

Zeiten geben, in denen wir uns selbst nach aufmerksamem gegenseiti-

gen Zuhoren verpflichtet fithlen, unserem Gewissen folgend, in einer

Art und Weise zu handeln, die uns spaltet. Dies kénnen wir aber nur

wagen, wenn wir uns IThm anvertrauen, dessen Kraft diese offenen

Spaltungen iiberwinden kann.

¢) Wir werden lernen miissen, das zu verstehen, was unser Vorsitzender
als ,den priesterlichen Dienst der befreienden Versshnung und den pro-
phetischen Dienst der befreienden Auseinandersetzung® bezeichnet
hat; er fragte uns: ,Wie konnen wir gleichzeitig Boten des Friedens in
einer Welt des Haders und Boten des Haders in einer Welt voll triige-
rischen Friedens sein‘, ohne dass unsere Gemeinschaft auseinander-
bricht ? Wir haben hier in Utrecht erkannt, wie dringlich diese Frage
1st, denn noch wissen wir nicht, wie wir Glauben und Handeln inein-
ander integrieren sollen.

d) Wir werden lernen miissen, uns auf allen Ebenen kirchlichen Lebens
intensiver mit den Fragen nach dem Wesen und Ziel jenes konziliaren
Prozesses auseinanderzusetzen, in dem die Kirche jahrhundertelang
gelebt hat und in den wir von neuem eintreten méchten. Die Erkli-
rung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung, um die wir
gebeten hatten (nl. ,Die Konziliaritit und die Zukunft der ékumeni-
schen Bewegung‘, Lowen 1971. D.V.), zeigte uns, dass das Konzept
der Konziliaritit als ein niitzliches Instrument zur Verdeutlichung der
Fragen dienen kann, mit denen wir hier in Utrecht gerungen haben.
Wenn sich uns auch viele der Anforderungen eines wahrhaft universa-
len Konzils erst in weiter Zukunft stellen werden — z.B. ein tieferes
und iibereinstimmendes Verstindnis in Fragen der angemessenen Ein-
berufung und rechtmissigen Konstituierung eines Konzils —, so wissen
wir doch schon heute, dass wir uns auf die Erreichung dieses Zieles am
besten vorbereiten konnen, indem wir uns um Verinderungen im
Leben unserer Ortsgemeinden, Synoden und Versammlungen bemii-
hen. Auf diesen Ebenen miissen wir Schritte auf dem Wege zur sicht-
baren Einheit unternehmen, durch die unser gottesdienstliches Leben,
unsere Entscheidungsbildung und unser Verhalten zueinander in noch
grosserem Masse vom Geist unserer 6kumenischen Verpflichtung er-
fiillt werden, so dass auch der Okumenische Rat letztlich die Grenzen
tiberschreiten kann, die ihm heute noch gesetzt sind.»

Zum Abschluss stellt dieser «Brief an die Mitgliedskirchen» dann die
Frage: «Bis zu welchem Grad kénnen wir die Ubereinkiinfte, die wir in un-
serer Gemeinschaft erzielen, auch in unseren Kirchen verwirklichen ?» und
fiigt bei: «Hier liegt der grosste Priifstein fiir unsere Verpflichtung.»



— 248 —

Es wiire unrealistisch, zu meinen, die Wahl des Hauptthemas «Auf Ge-
meinschaft verpflichtet» sei eine bloss akademische gewesen. Im Gegenteil:
sie erfolgte im Zusammenhang — um nicht zu sagen: auf Veranlassung -
der in jingster Zeit immer dringlicher gewordenen Frage nach dem Ver-
hiltnis zwischen ORK und der rémisch-katholischen Kirche. In seinem Be-
richt iiber die Tatigkeit der Gemischten Arbeitsgruppe konnte Dr.L.Vi-
scher nidmlich auf die eingehende Studie zu diesem Problem? hinweisen,
deren Ausarbeitung nahezu zwei Jahre in Anspruch genommen hatte. In
diesem Dokument werden alle wichtigen Aspekte dieser komplexen Frage
eingehend behandelt. Unter anderem wird darin auch betont, dass vieler-
orts in der Welt auf lokaler, nationaler und regionaler Ebene bereits eine
lebhafte skumenische Zusammenarbeit im Gange ist. Aber wihrend sich in
jenen Bereichen die beteiligten Partner als Kirchen begegnen, handelt es
sich im Verhiltnis zwischen ORK und Rom um das Gegeniiber eines Rates
von Kirchen mit einer Weltkirche. Aus dieser Tatsache ergibt sich unwei-
gerlich die Frage, wie dieser Ungleichheit der Strukturen bei einer sich von
der Sache her je linger, desto gebieterischer aufdringenden Neuordnung
der gegenseitigen Beziehungen gebiihrend Rechnung getragen werden
kann. Als Antwort auf diese Frage stellt der vorliegende Studienbericht fol-
gende drei Modelle zur Diskussion:

a) Die Entwicklung koordinierter Strukturen fiir wachsende Zusammen-
arbeit zwischen ORK und rémisch-katholischer Kirche, d.h. analog zu
der bereits erfolgten Integration individueller Mitglieder der Kirche
von Rom in die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung und
der von den zustindigen Stellen des ORK und des Vatikans gemein-
sam gebildeten Kommission fiir Gesellschaft, Entwicklung und Frie-
den (SODEPAX) wiren alle weiteren Gremien des ORK nach und
nach gleich zu konstituieren. Diese Massnahme wiirde zwar der ange-
strebten Intensivierung der Zusammenarbeit sehr forderlich sein, die
eigentliche Schwierigkeit im Miteinander zweier sehr ungleicher Kor-
perschaften jedoch nicht mindern oder gar beseitigen.

b) Die Schaffung einer neuen Form christlicher «fellowship», d.h. die
Mitgliedkirchen des ORK miissten vorerst die totale Auflésung der
bisherigen Strukturen des ORK beschliessen, damit dieser alsdann auf
der Basis der bestehenden Konfessions-Familien auf Weltebene oder —
als Alternative — auf der Basis von nationalen oder/und regionalen
Christenriten neu aufgebaut werden kénnte. Eine dritte Moglichkeit
wire, als Grundlage fiir einen solchermassen neu zu konstituierenden
ORK bestehende weltweite christliche Bewegungen und Organisatio-
nen (wie etwa Evangelische Allianz, Christlicher Verein Junger Mén-

2 «Patterns of relationships between the Roman-Catholic Church and the World
Council of Churches» in «The Ecumenical Review», vol. XXIV, Nr.3, Juli 1972,
q.247-288.



— 249 —

ner, Pax Romana, Christlicher Studenten-Weltbund usw.) zu wihlen.

Aber trotz gewisser Vorteile einer jeden dieser Méglichkeiten ver-

mochte wohl keine gerade das wirksam férdern zu helfen, was das

eigentliche Ziel der heutigen 6kumenischen Bemiihungen ist und blei-
ben muss: die Kirchen als solche auf dem Wege zur Einheit einander
niherzubringen.’ '

c¢) Die Mitgliedschaft der rémisch-katholischen Kirche im OKR. Diese
auch vom Studienbericht zu dieser Frage als die winschenswerteste
aller drei genannten Moglichkeiten bezeichnete Variante entbehrt nicht
einer ganzen Reihe von besonderen Schwierigkeiten, welche denn auch
extensiv dargelegt und begriindet werden. Dabei handelt es sich einer-
seits um die Probleme, die mit einer Mitgliedschaft der rémisch-katho-
lischen Kirche als einer einzigen weltweiten Kirche fiir beide Seiten
verbunden wiren. Dies wire im ORK in mehrfacher Hinsicht ein ab-
solutes Novum, nicht nur zahlenmissig, sondern auch hinsichtlich der

Universalitit dieser Kirche, wihrend alle bisherigen Mitgliedkirchen

geographisch, sprachlich, national, kulturell usw. mehrheitlich klar be-

grenzte und tberblickbare Einheiten darstellen. Es kime dadurch eine

Disparitit zum Zuge, die als nicht wiinschenswert erscheint. Wiirde

die Frage der Mitgliedschaft jedoch so zu 19sen versucht, dass mit

Riicksicht auf die seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil sich allmih-

lich durchsetzende Verselbstindigung regionaler und nationaler Struk-

turen innerhalb dieser Weltkirche die seither konstituierten Patriar-
chats-Synoden und Bischofskonferenzen als reprisentative Grundlage
gelten, miisste die Zahl der Mitgliedkirchen des ORK um rund go auf
etwa 350 anschwellen. So oder anders ergidben sich in der Frage der
angemessenen Vertretung in den verschiedenen Organen des ORK
allerhand heikle Probleme, die im Bericht einzeln angefiihrt sind. Ab-
schliessend werden auch die grundsitzlichen Aspekte erdrtert, welche
sich im Hinblick auf eine kiinftige Mitgliedschaft der rémisch-katho-
lischen Kirche in bezug auf ihre Ekklesiologie, die Frage nach der

Autoritit des ORK, des pipstlichen Primates und der rechtlichen Stel-

lung des Heiligen Stuhles zwangsliufig ergeben.

Abschliessend betont das sorgfiltig verfasste Dokument, dass seine
Darlegungen weder endgiiltig noch erschépfend seien und dass der letztgiil-
tige Entscheid in dieser hochbedeutsamen Frage allein von der rémisch-
katholischen Kirche selber getroffen werden miisse.

Von dieser Sicht der Dinge her ist verstindlich, dass man in den ver-
antwortlichen Gremien des ORK das Bediirfnis und die Notwendigkeit
empfand, sich nun einmal selber die Frage zu stellen: «Wie verstehen wir
eigentlich die Gemeinschaft, welche uns im ORK als Kirchen und als Glie-
der der verschiedenen Konfessionen miteinander verbindet, und welche
Konsequenzen hat oder sollte diese Gemeinschaft fiir unser eigenes Kirche-
sein haben ?»



— 250 —

In einem mittelbaren Zusammenhang mit dieser ganzen komplexen
Problematik muss auch der anlisslich der Tagung der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung in Lowen 1971 gemachte und vom Zen-
tralausschuss in Utrecht nunmehr gutgeheissene Vorschlag gesehen wer-
den, alle Mitgliedkirchen seien aufzufordern, in ihnen geeignet scheinender
Form «Rechenschaft zu geben iiber die Hoffnung, die in uns ist» (I.Petr. 3,
15). Anvisiert ist damit ein gemeinsames Bemiihen um Bewusstmachung
und Bekennen des christlichen Glaubens gegentiber den Herausforderun-
gen der heutigen Welt und um dessen Formulierung in einer Sprache, die
von den Menschen unserer Zeit verstanden und ernst genommen wird.
Gleichzeitig verbindet sich damit natiirlich auch die Erwartung, dieses Un-
terfangen werde zu einem Teil jenes Lernprozesses, der notig ist zur Erfah-
rung dessen, was mit «konziliarem Umgang» praktisch gemeint ist. Nicht
gemeint ist jedoch, dass ein «zeitgemisses» Glaubensbekenntnis resultieren
solle, wie vor allem orthodoxe Vertreter sofort befiirchteten.

«Schritte auf dem Weg zur Einheit der Kirche» war das Thema, unter
dem Prof. Dr.John Deschner (USA) einen interessanten Uberblick iiber
den gegenwirtigen Stand des ¢kumenischen Gesprichs in aller Welt gab.
Zunichst charakterisierte er die im Gang befindlichen 36 Unionsverhand-
lungen (8 in Afrika, %7 in Asien, 2 in Australien, 1o in Europa, 3 in Latein-
und 6 in Nordamerika), von denen 2 den Zusammenschluss der beteiligten
Kirchen zu einem Bund anstreben, 7 unter Partnern ein und derselben
Konfession stattfinden, 6 multikonfessionell innerhalb eines protestanti-
schen Spektrums sind, wihrend an 21 Verhandlungen Anglikaner beteiligt
sind. Von den 36 Kirchenunionsverhandlungen sind nach Meinung De-
schners zwei Drittel (22) als positiv anzusprechen, wihrend bei den rest-
lichen 12 ein gewisses «Malaise» sich zeigt, wobei — wie er mit Nachdruck
betonte — soziale und administrative Faktoren eine ebenso bedeutsame
Rolle spielen wie die theologischen. Unter den letzteren ist das, was sum-
marisch als «evangelikaler Konservatismus» bezeichnet wird, mindestens so
hinderlich wie die traditionellen Fragen von Glauben und Kirchenverfas-
sung. Der gelegentlichen Behauptung, die rémisch-katholische und die
orthodoxen Kirchen wiirden sich an keinerlei Unionsverhandlungen betei-
ligen, konnte der Referent entgegenhalten, «dass die Stindige Gemeinsame
Kommission der rémisch-katholischen und der anglikanischen Kirche erklirt
hat, sie arbeite auf die organische Union dieser beiden Kirchen hin; zu er-
wihnen sind u.a. auch die Gespriiche zwischen 6stlichen und orientalischen
Orthodoxen, die sich allmihlich von einem inoffiziellen zu einem offiziellen
Dialog entwickeln, sowie die geduldigen und kontinuierlichen Bemiithungen
um eine Anniherung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen». — Im zweiten
Teil des Berichtes streifte Prof. Deschner alsdann die zahlreichen bilateralen
Gespriche, iiber welche das umfangreiche Werk «Confessions in Dialogue»
von N.Ehrenstrém und G.Gassmann eingehend referiert und deren vor-
ldufige Ergebnisse Deschner wie folgt glaubt katalogisieren zu kénnen:



— 251 —

a) Konsensus in der Lehre vom Abendmahl (anglikanisch-rémisch-katho-
lische, lutherisch-reformierte, methodistisch-rémisch-katholische Ge-
spriche);

b) Konsensus iiber das Wesen des Amtes und/oder volle oder partielle ge-
genseitige Anerkennung der Amter (lutherisch-rémisch-katholische,
anglikanisch-romisch-katholische, lutherisch-reformierte Gespriche);

¢) volle Interkommunion (lutherisch-reformierte Gespriche);

d) partielle Interkommunion (anglikanisch-lutherische, anglikanisch-
romisch-katholische, lutherisch-rémisch-katholische Gespriche);

e) Konsensus iiber das Verhiltnis von Evangelium, Schrift und Tradition
(anglikanisch-lutherische, anglikanisch-rémisch-katholische, lutherisch-
reformierte, lutherisch-réomisch-katholische, reformiert-rémisch-katho-
lische Gespriche);

f) Entdeckung der t1efre:chenden Verwandtschaft in Spiritualitit und in
dem Verstindnis von der Heiligung (methodistisch-rémisch-katholische
Gespriche);

g) Konsensus in der vollen Kanzel- und Altargemeinschaft auf der Grund-
lage einer gemeinsamen Bibelauffassung, Annullierung der gegenseitigen
Verdammungsurteile aus dem 16. Jahrhundert sowie gegenseitige Aner-
kennung als Kirche Christi (lutherisch-reformierte Gespriche).
Deschner nannte die den traditionellen kirchlich-theologischen Proble-

men geltenden bilateralen Gespriiche eine typische Form von «Okumenismus
I», wihrend der «Okumenismus II» die neuen Probleme zum Gegenstand hat,
die in der heutigen Zeit die Spaltung der Kirchen ausmachen. Wir stehen vor
der Tatsache einer wachsenden Auseinandersetzung iiber und der Kritik an
der organisierten 6kumenischen Bewegung aus den Kirchen heraus, von
rechts (evangelikal, orthodox und katholisch: organisierte Okumene sei der er-
ste fatale Schritt zum Verlust christlicher Wahrheit, Tradition und des Evan-
geliums) und von links (der klassische Okumenismus mit seiner Orientierung
an der Tradition und der damit verbundenen Riickwirtsgewandtheit habe Er-
folge zu verzeichnen, die letztlich gerade die Hindernisse fiir die dringende
Auseinandersetzung mit den sozialen, rassischen, politischen und anderen
Herausforderungen seien, welche die Kirche heute durchdringen und spal-
ten). Es wird entscheidend sein, dass diese beiden ékumenischen Grund-
aspekte miteinander in Beziehung gebracht werden kénnen.

Abschliessend dusserte sich Prof. Deschner zur Bedeutung des Begriffes
Konziliaritit als eines Themas, «das kirchliche Einheit und die Gkumemsche
Situation in ein Gesichtsfeld bringt», wie folgt:

«a) Ihr umfassender Charakter: Konziliaritit hat zuallererst mit der Einheit
der Kirche zu tun. Wir haben gesehen, wie bedeutsam es ist, darunter
mehr als nur die Einheit von Denominationen zu verstehen. Es be-
deutet nimlichauch die Einheit der Christen, die durch Rasse, Kultur und
Politik getrennt sind, ebenso aber auch die Einheit jener Menschen, die
unterschiedliche Strategien zur Manifestierung dieser Einheit bevorzu-



— 252 —

gen. Konziliaritit nétigt uns, bei jedem Problem zu fragen: Wie haben
wir seine Tiefe ausgelotet, da, wo es das Einssein des Gottesvolkes her-
ausfordert? Was nicht in irgendeinem Sinne als ein Problem kirch-
licher Einheit erkannt worden ist, hat keinen Platz auf der 6kumeni-
schen Tagesordnung, und all jene, die das eher als ein einschrinkendes
und nicht als ein befreiendes Prinzip verstehen, haben es noch nicht
richtig begriffen. Rassismus zum Beispiel ist nicht bloss eine mora-
lische Hiresie, sondern er ist eine die Eucharistie spaltende Hiresie,
verwurzelt in einer falschen Verkiindigung christlicher Verschnung.
Wir diirfen in der ékumenischen Arbeit nie den schwierigen, steilen
Weg aufgeben, den Weg des Multilateralen, den Verfolg der universa-
len Sicht kirchlicher Einheit — ohne Riicksicht darauf, wie verlockend
und wirksam (und notwendig!) der Weg des Bilateralen, des Lokalen
und Regionalen, des Konkreten auch sein mag. Das Ziel der Vorberei-
tung eines wahrhaft 6kumenischen Konzils erinnert stindig daran, wie
umfassend die christliche Liebe wirklich ist und wie universal die An-
spriiche kirchlicher Einheit sind. Eine der verborgenen Stirken der Er-
klirung von Neu Delhi ist ihr Bestehen darauf, dass lokale und univer-
sale Einheit aufeinander bezogen werden. Davon haben wir noch viel
zu lernen. Die Lektion, die wir zu lernen haben, ist, warum das Kreuz
und die Auferstehung Christi uns verbieten, in Klassisches und Zeitge-
ndssisches, Universales und Lokales aufzuteilen und daraus auszuwih-
len. :

b) IThre Pluriformitit: Konziliaritit zielt auf keine andere kirchliche Ein-
heit als die, welche die christliche Wahrheit schafft, keine erzwungene
Einheit, keine ersonnene Uniformitit, sondern die volle Freiheit der
koinonia der Wahrheit. Auch dies ist eher ein befreiendes als ein be-
schrinkendes Prinzip. Keine dkumenische Situation — kirchlich oder
sdkular — ist so dringlich, dass wir auch nur fiir einen Augenblick die
Quelle der Befreiung relativieren oder vergessen diirften, nimlich die
Botschaft von Jesus Christus und die Berufung, gemeinsam Zeugnis zu
geben, und zwar nicht mit ,undeutlichem Ton‘. Aus diesem Grunde
sind Konsensuserkldrungen iiber die Eucharistie, iiber die Taufe und
das Amt bedeutsam: nicht weil sie sich eine lehrmissige Uniformitit
einfallen lassen, sondern weil sie uns daran erinnern, wie wichtig es ist,
nach einer sich erginzenden Vielfalt zu suchen, genau wie die Mannig-
faltigkeit der Schrift Zeugnis gibt von dem einen Glauben. Kirchliche
Einheit ist nur moéglich, wenn das volle Zeugnis christlicher Wahrheit
gewagt wird, gewagt in einer solchen Weise, dass die Vielfalt christ-
lichen Zeugnisses echt und attraktiv wird, und damit auch gewagt in
solcher Art, dass die Menschheit die Wahrheit héren kann, die die '
Kirche eint. Weil uns die Konziliaritit an die komplementire Plurifor-
mitit christlicher Wahrheit gemahnt, ist sie eine wertvolle Einsicht in
die 6kumenische Zielsetzung.



— 253 —

¢) Konziliaritit verweist auf die Erreichbarkeit des 6kumenischen Zieles.

Konziliaritit ist im christlichen Gottesdienst verwurzelt, wird durch

ihn erhalten und ist unterwegs zu seiner Fiille. Sie richtet den Brenn-

punkt unserer Aufmerksamkeit auf den Kern kirchlicher Einheit, das

Ereignis, bei dem das Volk Gottes auf Christi Kommen in unsere

Mitte wartet und dieses Kommen feiert. Jener Gottesdienst ist das

Wesen des ,Zeichens®, das die Kirche im Blick auf die kommende Ein-

heit der Menschheit bieten kann. Darum kénnte der Gottesdienst eines

kiinftigen universalen Konzils ein machtvoller Akt des Zeugnisses sein.

Jenes ,Zeichen‘ ist schon unter den Menschen gegenwirtig, und doch

ist es iiberall nur der Vorgeschmack der kommenden koinonia des Got-

tesreiches. In diesem Sinne hat der Gottesdienst einen entscheidenden

Bezug nicht nur zu Glauben und Liebe, sondern auch zur christlichen

Hoffnung. Aus diesem Grunde ist es gut und niitzlich, an einer Verfei-

nerung unseres Verstindnisses der ,Einheitskonzepte und Unionsmo-

delle‘ zu arbeiten, um den Weg fiir die Stadien 6kumenischen Wachs-
tums vorzubereiten, die jenseits lehrmissiger Reflexion und theo-
logischer Ubereinkiinfte in den Regionen liegen, wo wir gemeinsam
handeln, hoffen und Gottesdienst feiern. Dariiber hinaus verdient
mit Nachdruck gesagt zu' werden, dass gemeinsamer Gottesdienst
nicht einfach nur ein transhistorisches Ziel ist, sondern ein Ziel, fir
dessen Erlangung hier, in der Geschichte, wir zu beten jedes Recht
haben.
Wir haben noch viel zu tun, um ein wahrhaft 6kumenisches Konzil vorzu-
bereiten, aber nichts Bedeutsameres und Produktiveres, als den Herrn an-
zubeten, der uns zusammenfithrt. Und genau jener Gottesdienst, in rechter
Weise mit einer gewissen Kirchenzucht ausgefiihrt, ist zugleich das schén-
ste ,Zeichen‘ und der beste Dienst, den die Kirche fiir die kommende Ein-
heit der Menschheit anzubieten hat.»

Aus der Fille der weiteren Probleme, iiber die in Utrecht berichtet und
diskutiert wurde, seien kurz noch die folgenden angefiihrt:

Das Programm zur Bekidmpfung des Rassismus entwickelt sich nach
etlichen Anfangswiderstinden nunmehr zusehends mehr, so dass ein Appell
an die Mitgliedkirchen um Aufbringung weiterer 500000 Dollar erlassen
werden musste. Uberdies stimmte der Zentralausschuss einer Resolution
zu, welche die Mitgliedkirchen auffordert, sich an keinen Kapitalinvestitio-
nen in Siidafrika zu beteiligen und allenfalls solche Investitionen bei Ban-
ken oder Firmen, welche in der siidafrikanischen Wirtschaft engagiert sind,
zurlickzuziehen.

Im politischen Sektor auferlegte man sich mehr Zuriickhaltung als
auch schon, obwohl die Bemithungen um einen Frieden in Vietnam und
um das Zustandekommen einer europiischen Sicherheitskonferenz begriisst
und in der Frage einer Ausweisung der Asiaten aus Uganda deutlich zu
Missigung und Wahrung der Menschenrechte aufgerufen wurde.



— 254 —

Mit Genugtuung vernahm man auch, dass auf beiden Gebieten zudem
positive Massnahmen getroffen wurden. So begriisste der Zentralausschuss
die Schaffung eines Sonderfonds fiir den sofort nach Kriegsende in Indo-
china geplanten Wiederaufbau. Was das Antirassismus-Programm anbe-
trifft, wurde iiber die bevorstehende Studientagung zum Thema «Gewalt
und Gewaltlosigkeit im Lichte des Alten und Neuen Testamentes und der
Lehre der Kirche» orientiert, welche inzwischen in Cardiff (Wales) stattge-
funden hat.

Dr.Maurice Strong (Kanada) als verantwortlicher Organisator der
Stockholm-Konferenz fiir Umweltschutz vom Sommer 1972 gab Einblick
in den positiven Beitrag des ORK zu dieser wichtigen Tagung, wihrend
der siidamerikanische Prof.Dr. Jorge Hardoy auf Grund seiner mehrjihri-
gen Studien in allen Teilen der Welt iiber die apokalyptisch anmutenden
Aspekte der sog. Urbanisation, d.h. der rapiden Verstidterung grosser
Teile der Weltbevolkerung in explosionsartig wachsenden Ballungszentren,
informierte: nach seinen Berechnungen werden die grossen Stidte auf allen
Kontinenten bis zum Jahre 2000 rund anderthalb Milliarden zusitzliche
Bewohner aufzunehmen haben.

Um das Gesprich zwischen Kirche und Naturwissenschaften in Zu-
kunft noch sachgemisser intensivieren zu kénnen, wurde mit Beginn des
Wintersemesters 1972/73 ein junger deutscher Biologe als Dozent ans Oku-
menische Institut Bossey berufen. Dagegen erbringt die auf breiter Basis
angelaufene Sonderstudie « Humanum» unter Leitung von Prof. David Jen-
kins nicht die erhofften Resultate, so dass das Mandat nicht iiber den ge-
setzten Termin hinaus verldngert werden wird. Hingegen soll die Frage
nach der «Qualitit des Lebens» im Zusammenhang mit dem Problem der
Verantwortung des Christen in Gottes Schopfung eingehend studiert wer-
den.

Durch die Aufnahme von 8 neuen Mitgliedkirchen und einer assoziier-
ten Kirche steigt deren Zahl im ORK auf 259. Dabei handelt es sich aus-
schliesslich um Kirchen aus der sog. Dritten Welt.

Damit der ORK seinen immer noch steigenden Verpflichtungen auf
dem Gebiet der Entwicklungshilfe nachzukommen vermag, erneuerte der
Zentralausschuss seinen Appell an alle Mitgliedkirchen, 2% ihrer Budgets
fiir diesen Zweck zur Verfiigung zu stellen.

Drohte nach der Aufwertung des Schweizer Frankens der allgemeine
Finanzhaushalt des ORK aus dem bisherigen Gleichgewicht zu geraten, so
vermochten seither namhafte Erhhungen der Mitgliederbeitrige verschiede-
ner Kirchen - teils in Form einmaliger Spenden, teils im Sinne dauernder
Selbstverpflichtung — ein Abgleiten in die roten Zahlen zu verhindern.

Die Tagung nahm auch mit Befriedigung Kenntnis von den umfang-
reichen Vorbereitungen und der griindlichen thematischen Gestaltung der
Ende Dezember 1972 bis Anfang Januar 1973 in Bangkok stattfindenden
Weltkonferenz fiir Mission und Evangelisation unter dem Thema «Salva-



= PHE —

tion Today» (Das Heil der Welt heute). Ferner wurde beschlossen, anliss-
lich der vom 19. bis 29. August 1973 in Helsinki abzuhaltenden nichsten
Sitzung des Zentralausschusses am Sonntag, 26. August 1g73 in einer be-
sonderen gottesdienstlichen Feier des 25jihrigen Bestehens des ORK zu ge-
denken und alle Mitgliedkirchen aufzufordern, in allen Gemeinden ein glei-
ches zu tun. — Schliesslich wurden die ersten organisatorischen Massnah-
men fiir die V. Vollversammlung des ORK vom Sommer 1975 in Djakarta
(Indonesien) gutgeheissen. Hingegen konnte man sich hinsichtlich der The-
matik nur auf folgende Richtlinien einigen:

«Das Thema sollte

a) den Charakter der Offenheit und Einladung vermitteln, insbesondere, da
die Mehrheit der am Tagungsort unserer Vollversammlung lebenden
Menschen anderen Religionen unserer Zeit — vorwiegend dem Islam —
angehort, ‘ _

b) das grosstmogliche Mass an Zusammenarbeit zwischen den so unter-
schiedlichen christlichen Traditionen wie auch zwischen Christen und
allen anderen Mitmenschen gewdhrleisten,

c) unsere Sorge um die Dringlichkeit der Dinge zum Ausdruck bringen,
und

d) eindeutig Zeugnis fiir unsern Glauben an Jesus Christus ablegen.

Unter anderem sind folgende Formulierungen vorgeschlagen worden:
,Liberation for Community‘ (Befreiung zur Gemeinschaft), ,Set Free for Fel-
lowship* (Frei geworden zur Gemeinschaft) ,Christ Liberates and Reconciles*
(Jesus Christus befreit und versohnt). Als biblische Grundlage wird das
Lukasevangelium, Lk. 4, 14—21, vorgeschlagen: Jesus liest aus dem Buch des
Propheten Jesaja, der Befreiung in vielerlei Form weissagt. Mit der Verkiin-
digung, dass diese Schrift in ihm selbst erfiillt sei, gibt Jesus der Kirche
den Auftrag, diese Befreiung, die er bringt, in ihrer Gemeinschaft zu ver-
kérpern.»

Schliesslich sei erwihnt, dass die hollindische Thronfolgerin, Prinzes-
sin Beatrix, in Begleitung des Prinzgemahls Claus von Amsberg anlisslich
der Eréffnungssitzung vom 13.August eine dusserst kluge Willkomman-
sprache hielt, die weit tiber das hinausging, was sonst bei derartigen Gele-
genheiten von staatlichen Reprisentanten gedussert zu werden pflegt. Im
Laufe der Tagung statteten sodann die beiden hollindischen Kardinile
Alfrink (Utrecht) und Willebrands (Rom, Prisident des Einheitssekretaria-
tes im Vatikan) dem Zentralausschuss einen kurzen Besuch ab.

Am Eréffnungsgottesdienst in der Domkerk zu Utrecht hielt der erste
Generalsekretir des ORK, Dr. W. A. Visser 't Hooft, die Predigt. In der alt-
katholischen St-Gertrudis-Kathedrale fand dann einige Tage spiter die
Feier der orthodoxen Liturgie in Form einer Konzelebration statt, wie auch
der vom prisidierenden Bischof der amerikanischen Episkopalkirche,
Dr.J.Hines, geleitete offene Abendmahlsgottesdienst und der Schlussgot-
tesdienst, in dem das Vaterunser von einem christlichen Inder getanzt



— 256 —

wurde. Ein unprogrammmdssiges, aber eindriickliches Erlebnis war die Be-
gegnung mit einer Gruppe von «Children of God», die als eine besondere
Art von «Jesus People» in der Nihe von Amsterdam in einer Kommune
leben und in einem von ihnen gestalteten Mittagsgebet von ihrem Werden,
Wollen und Wirken Zeugnis gaben. Das zu Ehren des zuriicktretenden Ge-
neralsekretirs Dr.E. C.Blake gegebene Festbankett bot mehreren Rednern
Gelegenheit, die mannigfachen Verdienste des nun inzwischen aus dem
Amte Geschiedenen zu wiirdigen. —hf—



	Kirchliche Chronik

