Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Artikel: Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus,
Irendus und Ignatius von Antiochien

Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 231 —

Apostolische Sukzession und Eucharistie

bei Clemens Romanus, Irenéus und Ignatius von Antiochien

Vorbemerkungen:

1. Die im folgenden gebotenen Ausfithrungen sind erstmals zur
Erfilllung eines praktischen Erfordernisses formuliert worden. Die
nach dem II.Vatikanischen Konzil in der Schweiz eingesetzten Ge-
sprichskommissionen, d.h. die evangelisch/rémisch-katholische
und die christkatholisch/rémisch-katholische Gespriachskommis-
sion, von denen jede ihren spezifischen Auftrag hat und die darum
auch getrennt voneinander arbeiten, erfiillen auch Aufgaben, die an
die drei beteiligten Kirchen gemeinsam herantreten. Eine dieser
Aufgaben ist die Kldrung der theologischen Voraussetzungen fiir
eine der heutigen 6kumenischen Situation entsprechende «Inter-
kommunionspraxis»! und die Ausarbeitung allseitig verantwortba-
rer konkreter Ausfithrungsvorschlige. Im Rahmen dieser Aufgabe
wurde eine gemeinsame vorbereitende Subkommission eingesetzt,
welcher der Verfasser angehort. Es versteht sich von selbst, dass
sich diese Subkommission auch mit der Frage des Amtes und der
apostolischen Sukzession beschaftigen musste. An der 2.Sitzung
skizzierte der Verfasser eine Konzeption von apostolischer Sukzes-
sion, die nach seiner Meinung von allen beteiligten Kirchen grund-
sétzlich als fiir die Kirche konstitutiv anerkannt werden koénnte
oder sogar miisste. Er erhielt darum den Auftrag, seine Sicht der
Sache schriftlich darzulegen. Er kam diesem Auftrag nach, und im
folgenden wird diese Darlegung in einer gewissen Umarbeitung wie-
dergegeben.

2. Der genannte Auftrag konnte eine systematische Erorterung
erwarten lassen. Statt dessen bewegen sich die Uberlegungen weit-
hin im Rahmen einer Interpretation einschligiger Stellen im 1.Cle-
mensbrief, bei Irensus und bei Ignatius von Antiochien. Das ist zu-
~ néchst darin begriindet, dass mich die Lektiire dieser Texte zu der
Konzeption fiihrte, die ich vertreten mochte. Dann aber verstarkt

1 Der Ausdruck «Interkommuniony ist insofern problematisch, als er die
Gespaltenheit der Christen und die Existenz getrennter Kirchen als rechtmés-
sigen Tatbestand zu anerkennen scheint. Der Verfasser pflegt darum selber die-
sen Ausdruck zu vermeiden. Wenn er hier doch gebraucht wird, so geschieht es

nur in Ubernahme eines bestehenden Sprachgebrauchs. Der Ausdruck soll also
keine These enthalten, sondern nur der Bezeichnung eines Problems dienen.



— 232 —

es auch das Gewicht meiner Darlegungen, wenn sich zeigen lasst,
dass sie in der irfahrung und der Geschichte der Kirche bereits ihren
Ort und ihre Bedeutung haben, und wenn sie also nicht bloss als
meine persénliche « Erfindung» erscheinen mtssen.

3. Man mag es als fragwiirdig empfinden, dass ich von den er-
wiahnten apostolischen Vitern ausgehe und erst nachtriglich die
Ankniipfung an das Neue Testament suche, und auch dies nur
andeutungsweise. Es ist nicht zu bestreiten, dass bei diesem Ver-
fahren die Gefahr besteht, dass Anschauungen, die anderwirts ge-
funden wurden, nachtriglich ins Neue Testament hineingetragen
werden, obwohl sie sich ohne solche Voraussetzungen dort nicht
feststellen liessen. So konnte man sich beispielsweise auch fragen,
ob dieses oder jenes sozialethische Postulat, fiir das man sich heute
auf das Neue Testament beruft, dort wirklich gefunden werden
konnte, wenn man nicht aus der heutigen Situation darauf gekom-
men wire und es nun im Neuen Testament wiederfinden méchte.
Was die Frage der apostolischen Sukzession betrifft, wird man ja
zugeben miissen, dass dieser Ausdruck im Neuen Testament nicht
vorkommt. Andererseits muss man sich doch auch fragen, ob es
einen Sinn habe oder iiberhaupt moglich sei, das Neue Testament
auf etwas hin zu durchforschen, ohne sich dariiber Rechenschaft
gegeben zu haben, wonach man eigentlich sucht, d.h. ohne die Be-
griffe definiert zu haben, welche die Frage zu einer prizisen Frage
machen., Héufig wird man in unbestimmten Begriffen anfangen,
und wenn es gut geht, wird die Untersuchung des biblischen Textes
die nétige Klarung bringen. Es gibt aber keine Garantie dafiir, dass
die Sache so verlauft. Oft fithrt die Unbestimmtheit der Fragestel-
lung auch zu einer Unbestimmtheit des Ergebnisses. Alle diese
Schwierigkeiten treten auch dann auf, wenn eine Untersuchung
von den biblischen Ausdriicken selbst ausgeht; denn ohne eine ge-
wisse Auffassung von der moéglichen Bedeutung eines Ausdrucks
kann man keine Untersuchung anfangen. Je unbewusster diese
Auffassung, desto grosser die Wahrscheinlichkeit, dass sie zu Un-
recht in den biblischen Text hineingetragen wird und zu einem un-
klaren Ergebnis fiihrt. Ich ziehe es darum vor, den die Fragestel-
lung dominierenden Begriff moglichst genau zu definieren und es
dann zu einer Konfrontation kommen zu lassen, aus der sich erge-
ben muss, ob sich im Neuen Testament etwas bezeugt findet, wofiir
dieser Begriff angewendet werden kann, und, wenn ja, inwiefern
dies der Fall sei. Hinsichtlich des Verhiltnisses zwischen meiner



— 233 —

Konzeption von apostolischer Sukzession einerseits und dem neute-
stamentlichen Zeugnis andererseits haben meine Darlegungen also
den Charakter der Frage: Liegt, was als Verstindnis der aposto-
lischen Sukzession vorgelegt wird, in der Linie des neutestament-
lichen Zeugnisses, oder ist dies nicht der Fall ¥ Dass ich selber eini-
ges lber dieses Verhaltnis anzudeuten suche, dndert an diesem Fra-
gecharakter nichts, unterstreicht nur, dass die Beantwortung dieser
Frage entscheidend ist.

4. In den nachstehenden Ausfiihrungen liegt also das Hauptin-
teresse weniger bei der historischen Untersuchung als bei der Kon-
zeption als solcher. Unter diesem Gesichtspunkt vor allem wurde
auch die Wiedergabe meines Textes an dieser Stelle von Herrn
Bischof Dr.Urs Kiiry, dem Redaktor dieser Zeitschrift, gewiinscht.
Es wurde indessen bereits angedeutet, dass die Bedeutung der vor-
getragenen Konzeption stark gemindert wiirde, wenn sie sich nicht
auch in der Geschichte der Kirche nachweisen liesse. Es war darum
meine Absicht, die historische Seite der Untersuchung durch Aus-
einandersetzung mit der Sekundérliteratur zu untermauern. Leider
reichte meine Zeit bis zum Termin der versprochenen Abliefe-
rung dazu nicht aus. Ich muss darum den Leser um Verzeihung fiir
diesen Mangel bitten.

L

Bedenkt man, wie die Bemiihungen des Okumenischen Rates
der Kirchen um die Einheit der Kirche immer gerade bei der Frage
nach dem Amt und in der Frage nach dem Amt bei der Frage nach
Bedeutung und Art der apostolischen Sukzession auf grosste
Schwierigkeiten? stossen, so ist man zunichst erstaunt, dass sich
bei den Kirchen, welche die fiir die Kirche konstitutive Bedeutung
der apostolischen Sukzession betonen, keine offiziellen dogmati-
schen Entscheidungen zu diesem Thema finden. So ist im Index
alphabeticus des «Enchiridion Symbolorum Definitionum et De-
clarationum de rebus fidei et morum» von Denzinger-Schonmetzer?

2 Vgl. beispielsweise : Die Einheit der Kirche, Material der 6kumenischen
Bewegung, hg. von Lukas Vischer, Theologische Biicherei Bd. 30, Kaiser Ver-
lag, Miinchen, 1.Aufl. 1965: S.37 (Nr.36) und S.39f, besonders Nr.44 (Lau-
sanne); S.64ff, besonders Nr.98f (Edinburgh); S.84f (Amsterdam); S. 103{f,
besonders Nr.37f (Lund); 8.156f (Lvanston); S.165f (Neu-Delhi).

8 Herder-Verlag, Freiburg i. Br., neueste, d.h. 34. Auflage von 1967. - In
fritheren Auflagen, z.B. in derjenigen von 1932, fehlt im Index alphabeticus
auch unter dem Stichwort «episcopus» ein Hinweis auf die successio apostolica.



— 234 —

das Stichwort «successio apostolica» als solches nicht zu finden.
Nur unter «episcopus» wird die successio apostolica erwiahnt mit
dem Hinweis auf den Index systematicus, der unter G 2b die Num-
mern 101, 1318, 1768, 3061, 3307, 3804 und CdI Can. 329 § 1 sowie
die Nummern 732, 1476 und 3328 nennt. Durchgeht man diese
Stellen, so wird man bald feststellen, dass kaum je die aposto-
lische Sukzession als solche das Thema ist; in er Regel liegt das Ziel
der Aussage in einem andern Punkt, und die apostolische Sukzes-
sion tritt bloss als Begrindungsmoment auf. Am ehesten ist die
apostolische Sukzession als solche Thema in Nr.101, einer Zusam-
menstellung von Zitaten aus dem 1.Clemensbrief, wobei die Zusam-
menstellung freilich so gemacht ist, dass sie eine eher fragwiirdige
Interpretation suggerierts. Nur im letzten Abschnitt, dem Zitat aus
Kap.42, ist ausdriicklich von der apostolischen Sukzession selbst die
Rede. In Nr.1318 dient der Hinweis auf die apostolische Sukzes-
sion, die nur mit dem Ausdruck «quorum (sc. der Apostel) vicem
tenent episcopi» angesprochen wird, nur der Begriindung fiir den
Gedanken, dass die Firmung allein von den Bischéfen gespendet
werden diirfe. Nr.1768 (Tridentinum) wird mit dem Ausdruck
«episcopos, qui in Apostolorum locum successerunt» begriindet,
dass die Bischofe in erster Linie zum hierarchischen Ordo gehéren
und den Presbytern iibergeordnet sind. In Nrn. 3061 (Vatikanum I)
und 3307 (Leo XIII.) dient der Hinweis auf die apostolische Suk-
zession dem Gedanken, dass die potestas, die dem Papst zuerkannt
wird, die potestas der Bischofe, die in «Apostolorum locum succes-
serunt», Hirten ihrer einzelnen Herden zu sein, nicht aufhebe.
Nicht viel anders ist es in Nr.3804, wihrend § 1 von Can. 329 CdI
die Definition enthéilt, dass die Bischofe die Nachfolger der Apostel
seien und kraft gottlicher Einsetzung den Einzelkirchen vorstehen,
die sie unter der Autoritit des Papstes mit ihrer potestas ordinaria
regieren. Nrn.732 und 1476 verurteilen Satze, die behaupten, dass
die Binde- und Losegewalt nur Petrus selbst und nicht auch seinen
Nachfolgern zugesprochen sei. Bedeutsamer wire Nr.3328 aus der
Enzyklika Spiritus Sanctus Leos XIII., wo von der Ausgiessung
des Heiligen Geistes auf die Apostel und in die Kirche die Rede ist,

¢ Die alttestamentlichen Aussagen aus Kap.40, die im Brieftext nur
wegen der darin bezeugten Ordnungsstruktur als Analogie-Argument fur die
Ordnungsstruktur der Kirche eingefiithrt werden, sind in Nr. 101 so mit den fol-
genden Zitaten verbunden, dass man meinen koénnte, das Zitat aus Kap.40
rede bereits von den kirchlichen Amtern.



— 235 —

damit die Kirche der Welt die Wahrheit bewahre. Die entscheiden-
den Satze beziehen sich aber auf die Kirche selbst, und fast nur
beiliufig werden auch noch die Bischife miteinbezogen, von denen
gesagt wird, dass sie ihr Amt vom Heiligen Geist haben. Von der
apostolischen Sukzession ist aber nicht ausdriicklich die Rede.

Nun darf gewiss der «Denzinger» in seiner Bedeutung nicht iiber-
schatzt werden. Er bietet in der Tat nur eine Sammlung von Satzen
und nicht eine Darstellung der lebendigen Fiille und Tiefe des Glau-
bens der romisch-katholischen Kirche. Das ist hinsichtlich der Frage
nach der apostolischen Sukzession geradezu augenfillig. In den Tex-
ten des 1I.Vatikanischen Konzils sind denn auch einige Partien zu
finden, in denen die apostolische Sukzession nachdriicklich und bezie-
hungsreich zur Sprache kommt, so vor allem in «Lumen Gentium»
Art. 20, wo sie nach Apg. 20, 28 und 1. Clem. 44, 2 in die Sendung der
Apostel und der Kirche eingeordnet und als Weitergabe eines Auf-
trags verstanden wird, in dessen Erfiillung die Bischofe kraft ihrer auf
den Ursprung zuriickgreifenden successio eine hervorragende Stelle
einnehmen. Sie sind auf Grund gottlicher Einsetzung als Hirten der
Kirche an die Stelle der Apostel getreten. Sie sind zu ihrem Dienst
durch Handauflegung mit einer besondern geistlichen Gabe ausgerii-
stet (Art.21). In Art. 22f wird aus der apostolischen Sukzession das
fiir das TI. Vatikanische Konzil besonders charakteristische Prinzip
der Kollegialitéit des Episkopats begriindet und néher bestimmt und
in Art.24 die missionarische Verpflichtung der Bischofe gegeniiber
der Welt abgeleitet. Im Anfang des Dekrets iiber die Hirtenaufgabe
der Bischofe werden diese Gedanken wieder aufgenommen und in die
Praxis hineingefiihrt. Art. 7 und 8 der Konstitution iiber die gottliche
Offenbarung bringen die Fragen von Schrift und Tradition im Zusam-
menhang mit der apostolischen Sukzession zur Sprache und begriin-
den von hier aus den etwas fragwiirdigen Gedanken eines Fortschritts
in der Uberlieferung.

Schon diese wenigen Andeutungen zeigen, welch grossen Raum
im Denken der heutigen romisch-katholischen Kirche der Glaube an
die apostolische Sukzession einnimmt. Wollte man diesen Aussagen
gerecht werden, miisste man auf eine sorgfiltige Analyse eintreten.
Sie ist nicht leicht durchzufiihren. Trotz der Ausfiihrlichkeit der
einschligigen Partien ist es auch hier meist gleich wie bei den aus dem
«Denzinger» angefiihrten Satzen, dass ndmlich nicht um ihrer selbst
willen von der apostolischen Sukzession gesprochen wird, sondern um
mit dem Verweis auf sie andere Sitze zu begriinden, die den eigent-



— 236 —

lichen Gegenstand des Interesses ausmachen. So stellt die aposto-
lische Sukzession weithin eine Art Begriindungshintergrund oder Be-
griindungsmedium fiir zahlreiche andere Aussagen dar.

Was die orthodoxe Kirche und Theologie betrifft, liegen die
Dinge insofern anders, als dort der Unterschied zwischen formulier-
ten Lehrentscheidungen und dem gelebten, nicht in Lehrentschei-
dungen ausgesprochenen Glauben nicht gleich gesehen wird wiein der
spatern katholischen Kirche des Westens: Der ganze Glaube ist
«Dogma», ob er in konziliaren Entscheidungen formuliert sei oder
nicht?; er ist es, weil er Wahrheit ist, und wird es durch die « Dogmati-
sierung» nicht mehr, als er es schon war. Die konziliare Entscheidung
dient der Abwehr des Irrtums. Damit ist die hohe Bedeutung des
Glaubens an die apostolische Sukzession eo ipso gegeben, obschon in
dieser Sache keine konziliaren Lehrentscheidungen vorliegen. Sie
waren zur Zeit der 6kumenischen Konzilien nicht nétig, weil damals
die Bedeutung der apostolischen Sukzession unbestritten war; die
Kirche lebte im praktischen Vollzug ihrer Geltung. Hingegen gaben
die Diskussionen in « Glaube und Kirchenverfassung» den orthodoxen
Delegierten Anlass zu Erklirungen, die wegen ihrer polemischen
Funktion besonders scharfe Konturen aufweisen®. Darnach kann das
von Christus selbst eingesetzte «geistliche Amt der Bischofe, Presby-
ter und Diakone keine andere Grundlage haben als die ununterbro-
chene apostolische Sukzession». Die bischéfliche Nachfolge und der
bischéfliche Aufbau der Kirche stellt darum «die Grundlage des sak-
ramentalen Lebens der Kirche» und «zu allen Zeiten eine der Voraus-
setzungen ihrer Kinheit» dar.

Im Blick auf die romisch-katholische Kirche wurde vorhin ge-
sagt, die apostolische Sukzession stelle eine « Art von Begriindungs-
hintergrund » dar. Damit sollte ihre grosse Bedeutung hervorgehoben
werden. Es ist jedoch mit dieser Stellung und Funktion auch eine
Schwierigkeit verbunden, die ndmlich, dass solche Hintergriinde als
selbstversténdlich empfunden und darum nicht eigens reflektiert
werden, so dass auch nicht genau angegeben wird, wie alles im einzel-
nen gemeint und zu verstehen ist. Dies scheint mir trotz der scharfen
Formulierungen auch fur die Aussagen der orthodoxen Theologen zu-

® Vgl. die Erklarungen der orthodoxen Theologen anlésslich der 2. Vollver-
sammlung des Okumenischen Rates der Xirchen von 1954 in Evanston, in dem
in Anm. 2 genannten Buch 8.156 (Nr. 33).

8 Vgl. das in Anm. 2 genannte Buch S.39f (Nr.44) und S.156-159, beson-
ders Nr. 34f.



— 237 —

zutreffen. Wer gewohnt ist, in diesem «Begriindungshintergrund» zu
leben und zu denken, wird vielleicht zunéchst erstaunt sein dariiber,
dass da noch etwas zu prézisieren sein sollte. Es sollte aber doch zu
denken geben, dass die meisten Einwénde gegen den Glauben an die
apostolische Sukzession so ausfallen, dass sich ein Vertreter dieses
Glaubens mehr oder weniger missverstanden fithlen muss. Gewiss
gibt es Ablehnungen, die einfach nur Ablehnungen sein wollen und
kaum etwas von einem Verstehensversuch ahnenlassen’. Aber andere
mochten verstehen. Ob so oder so, bin ich der Meinung, dass die
Kirchen der apostolischen Sukzession es den andern Gemeinschaf-
ten, die auch Kirche sein wollen, schuldig seien, ihren Glauben so
darzulegen, so prézis zu sagen, wie alles gemeint ist und auch wie es
nicht gemeint ist, dass sie verstehen kénnen, warum wir die aposto-
lische Sukzession als fiir die Kirche konstitutiv betrachten. Mit die-
ser Aufgabe sind wir so lange nicht zu Ende, als wir uns unserer-
seits von den andern missverstanden fiithlen miissen. Die z.T. gro-
tesken Missverstéandnisse haben dabei die Bedeutung eines Hinwei-
ses darauf, wie weit entfernt wir von der Erfillung unserer Aufgabe
sind, wobei sich zugleich die Frage stellt, wodurch solche Missver-
stdndnisse verursacht sein kénnten und ob nicht manches, das tiber
die apostolische Sukzession gesagt oder unbedacht vorausgesetzt
wurde, richtigzustellen ware. Die folgenden Ausfithrungen méchten
ein Beitrag zur Erfilllung dieser Aufgabe sein.

II
Irendus

In der Frage der apostolischen Sukzession geht es um drei Pro-
blemkreise, den der Verkiindigung des Evangeliums, den der Ord-
nungsstruktur der Kirche und den des sakramentalen, zumal des
eucharistischen Lebens der Gemeinde. Jeder dieser Kreise hat seine
eigenstandige Bedeutung. Sie gehoren aber auch zusammen. In den
drei Dokumenten, mit denen ich mich beschaftigen mochte, steht
jeweils einer der Aspekte im Vordergrund. Bei Irenédus ist es der
der Verkiindigung des Evangeliums; die Frage der Ordnungsstruk-
tur tritt nur mehr am Rande mit in Sicht. Bei Clemens Romanus
steht die Frage der Ordnungsstruktur im Vordergrund, aber die
beiden andern Aspekte werden ebenfalls beriihrt. Bei Ignatius von

? Dies diirfte bei den Ausfithrungen Karl Barths, Kirchliche Dogmatik
IV/1, S.7981f, der Fall sein.



— 238 —

Antiochien stehen zwar Lehre, Ordnungsstruktur und eucharisti-
sches Leben zur Sprache, hingegen wird bei ihm der Gedanke der
apostolischen Sukzession nicht ausdriicklich erwihnt. Dass wir ihn
trotzdem in unserer Frage mitreden lassen diirfen, wird sich erst
noch zeigen miissen. Es wird am ehesten einleuchtend werden,
wenn wir mit den beiden andern anfangen. Wir stellen darum Cle-
mens Romanus, bei dem alle Momente vereinigt sind, in die Mitte
und beginnen mit Irenéus. Bei jedem der drei Autoren ist es niitz-
lich, zuerst einen Blick auf die Situation zu werfen, die ihn zum
Schreiben herausfordert.

Bei Irendus ist es die Gefahrdung, die der Kirche aus dem
Treiben der gnostischen Sektierer erwéchst und die er durch seine
Biicher Adversus haereses abzuwenden sucht. In I1I, 2 schildert er
die Schwierigkeiten, die ihm bei dieser Auseinandersetzung begeg-
nen: Will er sich auf die Schrift berufen, so weisen die Héaretiker
auf die Unzuverlassigkeit und Vieldeutigkeit der Schrift und beru-
fen sich ihrerseits auf bessere, geheime miindliche Weisheitstradi-
tionen. Will er selber die Tradition ins Feld fiithren, quae est ab
apostolis, quae per successiones presbyterorum in ecclesiis custodi-
tur, so behaupten sie, dass auch die Apostel allerlei vom Gesetz
und vom Demiurgen her dem Evangelium beigemischt und dass
allein sie selber die Tiefe der Wahrheit gefunden hatten. Somit
sieht sich Iren&us vor die Frage nach den ausgewiesenen Zeugen
und dem sachgeméssen hermeneutischen Zusammenhang fiir das
Verstindnis und die Verkiindigung des Evangeliums gestellt.

Diese Frage sucht erin 111, 3 mit dem Hinweis auf die Reihen der
Bischofe in allen Kirchen in der Welt zu beantworten. Von jeder Kir-
che kann man von der Griindung, also von den Aposteln weg die
Reihe der Bischéfe namentlich aufzidhlen. Es sind Ménner, die im
Licht der Offentlichkeit stehen. Wer die apostolische Uberlieferung
kennenlernen will, steht nicht vor geheimnisvoller Dunkelheit; er
kann sich an diese Manner wenden, und er wird iiberall dasselbe zu
héren bekommen. Am Beispiel der Kirche von Rom fiihrt er diese
Liste auf, weil wegen ihrer hervorragenden Bedeutung alle andern
Kirchen, welche die Tradition von den Aposteln her bewahrt haben,
mit der Kirche von Rom iibereinstimmen (convenire) miissen. Zum
Schluss betont er, dass hac ordinatione et successione, d.h. durch
diese Ordnung und Reihenfolge der Bischofe, die apostolische Uber-
lieferung und Verkiindigung der Wahrheit auf uns gekommen sei und
dass dies eine plenissima ostensio dafiir darstelle, dass es immer ein



— 239 —

und derselbe Glaube war und ist, der von den Aposteln bis heute be-
wahrt und in Wahrheit tradiert wurde.

Angesichts dieser Darlegungen fragt man sich erstaunt oder ent-
tauscht, was eigentlich das Argument in dieser Argumentation sein
soll. Nach der Exposition des Problems méchte man erwarten, dass so
etwas wie eine Theorie, eine Einrichtung oder ein Prinzip angeboten
wiirde, das zweifelsfreie Wahrheitsfindung zu gewéihrleisten verméch-
te®. Man hat denn auch die Stelle 1V, 26, 2 in diesem Sinne verste-
hen wollen. Dort heisst es, dass die Glaubigen den Presbytern ge-
horchen miissten, his qui successionem habent ab apostolis...; qui
cum episcopatus successione charisma veritatis certum, secundum
placitum Patris acceperunt. Man hat in diesem Satz die Meinung
gefunden, dass den Bischofen® mit der Ordination als «Amtsgnade»
ein Charisma gegeben werde, das sie zur zuverldssigen Wahrheits-
bezeugung befahige!®. Der Ausdruck «charisma veritatis certum»
ist auffallig, ldsst sich aber kaum in diesem Sinn auffassen. Das
«certum» miisste in diesem Fall die Bedeutung von «mit Sicherheit
wirksam» haben, was kaum mit diesem einfachen «certum» ausge-
sprochen werden kann!. Vor allem aber wire es seltsam, dass Ire-
ndus, wenn er ein solches Wahrheit garantierendes Amtscharisma
kennt, es bei seiner Auseinandersetzung mit den Héiretikern in
Buch IIT iiberhaupt nicht erwéhnt; denn hierin hitte er ein schla-
gendes Argument gehabt, das seinen Nachweisen der geschichtli-
chen Sukzession eine ganz besondere Beweiskraft verliechen hétte.
Kar] Miiller sucht darum durch Vergleichungen mit 1V, 26,4 f12, ITI,
4,1; 24,1 und IV, 33,8f nachzuweisen, dass charisma = munus
(ILT, 24,1) und somit die Wahrheit des Evangeliums selber sei,
die der Kirche aus Gnade als Geschenk iibergeben wurde. Man
kann sich aber fragen, ob in diesem Fall das certum von IV, 26,2

® Dies war jedenfalls die I onzeption, die ich vermutete und mit der ich
bei meiner ersten Beschiiftigung mit diesem Text im Sinne von Nr.3 der
Vorbemerkungen an die Sache herantrat.

® Zum Wechsel und zum Bedeutungsverhiltnis der Ausdriicke presby-
ter, episcopus, episcopatus vgl. meinen Artikel « Episkopos» im 61. Jahrgang
(1971) dieser Zeitschrift, S.200ff, besonders S.227f.

10 So u.a. Harnack, Dogmengeschichte 4 I, 402; eine sorgfiltige Unter-
suchung des Problems bietet Karl Miiller, ZNW, Bd. 23 (1924), S.216{f; vgl.
auch Einar Molland, Opuscula Patristica, wo S.164ff alle einschlidgigen Stel-
len abgedruckt sind. Molland schliesst sich Karl Miiller an.

11 So auch Karl Miiller am in Anm. 10 angegebenen Ort, S.217.

12 Bei Muller, a.a.0., S.217{f, wohl irrtiimlich als «27,1f» angegeben;
jedenfalls = Harvey 2,238.



— 240 —

nicht eine tiberflissige Tautologie sei. Es lohnt sich darum, ob-
wohl mit sogenannten «Ableitungen» vorsichtig umzugehen ist,
auch den paulinischen Sprachgebrauch von «charisma» zu be-
achten; denn das Wort ist in der ausserbiblischen Grézitit wenig
verbreitet und uncharakteristisch verwendet!3, so dass Irendus es
wahrscheinlich von Paulus hat. Da findet sich neben der Bedeu-
tung, die wir mit dem Lehnwort «Charismen» verbinden und deren
genauer Sinn nicht eben leicht zu bestimmen ist, hauptséchlich
noch die Verwendung im Sinn von Gabe (z.B. Rém. 1,11; 5,15f;
6,23). Wollte man in 1. Kor. 12,28 auch die Apostel, Propheten und
Lehrer als «charismata» ansehen, so wiirde sich hier die Bedeutung
von «charisma» derjenigen von «charis» in Rom. 1,5; 12,3; 15,15
annahern, wo mit «charis» die Beauftragung mit dem Aposteldienst
gemeint ist; denn die Gnade Gottes, die Annahme zu Gott begeg-
net Paulus darin, dass er zum Apostolat berufen ist. Dass Irenédus
sein «charisma» etwa in diesem Sinn versteht, wird durch IV, 26,5
(Harvey II, 238) sehr wahrscheinlich. Hier ist zu lesen: Ubi igitur
tales (sc. presbyteros, wie sie nach Mat. 24,45 sein sollen) inveniat
aliquis, Paulus docens ait: «Posuit Deus in Ecclesia primo aposto-
los, secundo prophetas, tertio doctores». Ubi igitur charismata
Domini posita sunt, ibi discere oportet veritatem, apud quos est ea
quae est ab apostolis Ecclesiae successio, et id quod est sanum et
irreprobabile conversationis, et inadulteratum et incorruptibile ser-
monis constat. Gewiss sind hier die «charismata» nicht mit den
Aposteln, Propheten und Lehrern identifiziert. Aber die Beziehun-
gen zwischen beiden sind doch in verschiedener Hinsicht sehr eng.
Zuerst wird man sagen kénnen: was die Apostel, Propheten und
Lehrer der Kirche iibergeben haben, das sind die «charismata
Domini posita»; wo diese «charismata» sind, dort ist zu lernen.
Soweit entspricht die Stelle der Interpretation Karl Miillers. Nun
haben aber diese «charismata» auch eine Beziehung zu den Perso-
nen, bei denen sie zu finden sind. Die Apostel, Propheten und Leh-
rer sind nicht zuerst in einem bloss allgemeinen Sinn beauftragt, so
dass der Inhalt der Beauftragung dann erst noch hinzukidme. Son-
dern: sie werden Beauftragte dadurch, dass ihnen der Inhalt des
Evangeliums zu verkiindigen gegeben wird. Insofern gehéren Apo-
stel und Inhalt des Evangeliums zusammen; sonst kénnte Irendus
nicht so unmittelbar von den «tales presbyteros» zu den Aposteln,

18 Vgl. ThWb, IX, S.393



— 241 —

Propheten und Lehrern und von diesen zu den «charismata» tiber-
gehen, wobei er sogar beide Male, bei den Aposteln und bei den
«charismata» dasselbe Verbum «ponere» gebraucht. Und bei den
Presbytern ist es wieder gleich wie bei den Aposteln: sie werden
nicht zuerst Presbyter und bekommen dann auch noch die «charis-
mata», sondern indem ihnen die «charismata» in besonderer Weise
anvertraut werden, werden sie Presbyter, wie ja auch die «charis-
mata» nicht wie ein toter Gegenstand iibergeben werden, so dass
hier die Presbyter und dort die «charismata» vorhanden wéaren. Die
«charismata» sind gegeben, indem sie den Presbytern gegeben sind.
Darum werden «traditio» und «successio» wohl unterschieden, aber
doch immer in eins zusammengenommen. Am starksten kommt
dies eben in IV, 26,2 zum Ausdruck: qui cum episcopatus succes-
sione charisma veritatis certum secundum placitum Patris accepe-
runt. Aber auch IIT, 2,2; III, 3,1 und IV, 33,8 ist es so. Darum
mochte ich in dem Ausdruck «charisma veritatis certum» mehrere
Momente zugleich angesprochen sehen: zuerst die Wahrheit des
Evangeliums als die von Gott durch die Apostel und die «succes-
sio» der Bischofe der Kirche tibergebene Gabe, dann die Beauftra-
gung mit der Verwaltung dieser Gabe und schliesslich auch noch
die Personen, die mit alledem zusammengehoren. Dieses letzte
Moment ist freilich in IV, 26,2 im Ausruck «charisma veritatis cer-
tum» nicht direkt enthalten, weil es ja in den Wértern «succes-
sione» und «acceperunt» ausgesprochen ist. Nur ist es eben ausge-
sprochen und muss so in «charisma veritatis certum» als das perso-
nale Moment mitbeachtet werden. Die Momente «Wahrheit» und
«Beauftragung» tragen den Hauptakzent. Fiir beide ist das «cer-
tum» zutreffend. Wire es aber fir Wahrheit allein fast tautolo-
gisch, wird es voll sinnentsprechend, wenn man das Moment der
Beauftragung und darin das Personale mithért.

Von da her ist es dann auch sachgemiss, dass in IV, 26,2 mit
dem «charisma veritatis certum» die Gehorsamspflicht gegeniiber
den Presbytern verbunden wird. Wiren Wahrheit, Beauftragung
und Personen drei voneinander getrennte Grossen, kénnte aus dem
«charisma veritatisy keine Gehorsamspflicht abgeleitet werden.
Auch so kann es sich nicht um eine rein formale Gehorsamspflicht
handeln. Das zeigt die oben aus IV, 26,5 zitierte Stelle, wo das an
das Zitat aus Mat. 24,45f anschliessende «Ubi igitur fales inveniat
aliquis» — der Abschnitt beginnt schon mit einem «Tales presbyteros»
— deutlich werden lisst, dass es auch iible Presbyter geben kann.



— 242 —

Thnen zu gehorchen kénnte unter Umsténden verboten sein. Dies
hebt jedoch nicht auf, dass das «charisma» ein «certum» ist. Die
Wahrheit und die Beauftragung bleiben fest und miissen in den
Presbytern auf alle Félle respektiert werden, nur unter Umsténden
mit Widerspruchl4,

Nun sind aber die Stellen mit dem Ausdruck «charisma» keines-
wegs die dominierenden. Weitaus héufiger wird geschichtlich argu-
mentiert, im I11. Buch sogar ausschliesslich. Man kénnte sich fragen,
ob Irenéus hier und dort von andern, beziehungslos nebeneinander-
stehenden Voraussetzungen aus argumentiere. Bei der Interpretation
Harnacks miisste man das annehmen. Das kommt aber nicht in Be-
tracht ; denn gerade in IV, 26, 2ist das Wort vom «charisma veritatis»
ausdriicklich in die Argumentation von Buch ITT hineingestellt: ... his
qui successionem habent ab apostolis, sicut ostendimus ; qui cum epis-
copatus successione charisma veritatis certum ... acceperunt. Die
Frage kann also nur sein, wie die geschichtliche Argumentation mit
der Rede vom «charisma veritatis» zusammengehore und wie eigent-
lich die geschichtlichen Uberlegungen zu verstehen seien. Das Krite-
rium, dem alle diesbeziiglichen Darlegungen unterstellt sind, ist aus-
gesprochen oder unausgesprochen die unverfialschte Wahrheit und
Treue der Verkiindigung und zwar indiachronischem wie insynchroni-
schem Sinn, also sowohl im Sinn der Kontinuitit als auch im Sinn der
Ubereinstimmung (vgl. z. B. IT1, 24, 1: praedicationem vero ecclesiae
undique constantem, et aequaliter perseverantem, et testimonium
habentem a prophetis et ab apostolis, et ab omnibus discipulis, que-
madmodum ostendimus per initia, et medietates, et finem, et per uni-
versam Dei dispositionum ... Der Sache nach gleich in ITI, 3,1). Dem
Aufweis, dass dieses Kriterium erfiillt sei, dient sowohl die Uberle-
gung, dass die Apostel sicher denen, welchen sie sogar die Kirchen an-
vertrauten, nichts verheimlicht haben (111, 3,1), als auch die Erkla-
rung, dass das, was in ITI, 3,3 am Beispiel der rémischen Bischofs-
folge dargelegt wird, sich fiir jede Kirche zeigen liesse (111, 3,2). Was

1 Hitte «charisma veritatis» die Bedeutung, die man dem Wort «Cha-
rismen» zuzuschreiben pflegt, wire das Ergebnis doppelt unbestimmt. Der
Ausdruck entspriche dann etwa den Charismen, die in 1.Kor. 12,8 als «Wort
der Weisheit» und «Wort der Erkenntnis» bezeichnet werden. Diese beiden
Charismen haben die Korinther nicht vor Irrtimern bewahrt. Und es ist
kaum anzunehmen, dass Irendus dies nicht wusste. Ferner miisste man an-
geben kénnen, in welcher Weise ein solches Charisma es fertigbringt, die Be-
wahrung der Wahrheit zu garantieren, sonst ldsst sich nicht wissen, was mit
der Aussage gesagt sein soll.



— 243 —

uns dabel, wie schon angedeutet, zunéchst als unbefriedigend erschei-
nen mag, ist der Umstand, dass Irendus dies einfach darlegt, ohne
einen Grund anzugeben, der einleuchtend machte, dass dies auch so
sein miisse. Man sollte doch annehmen, es sei ihm auch bekannt,
dass die Nachfolge auf einem Bischofsstuhl nicht mit Sicherheit
verhindern kann, dass der Nachfolger in Irrlehre verfallt. Er gibt
aber weder ein formalrechtliches noch ein geistliches Prinzip an,
von dem er erwartete, dass es sozusagen automatisch fir unver-
falschte Weitergabe der Wahrheit sorgen wiirde. Seine Argumenta-
tion beruht ausschliesslich auf der Feststellung, dass man von
jedem Bischofsstuhl die Glieder der Sukzessionsreihe kennt und
dass von allen dasselbe Evangelium verkiindigt werde. Er spricht
darum nie bloss formal, sondern fihrt unermudlich immer wieder
inhaltlich aus, was von allen gemeinsam verkiindigt wird. Nun
kénnte man wohl annehmen, dass Irendus mit einer gewissen
Naivitdt so verfahre. Wenn auch unter den Bischofen jeder etwas
anderes sagte, wie es bei den gnostischen Sektenfithrern der Fall
ist, so wire er wohl in Verlegenheit. Nun kommt ihm aber der an-
genehme Umstand zu Hilfe, dass die Bischofe alle dasselbe bezeu-
gen. So niitzt er diesen Umstand aus und fithrt die Geschlossenheit
des Episkopats als Wahrheitsbeweis gegen die Zersplitterung unter
den Hiretikern ins Feld. Der Umstand, dass die Argumentation
des Irendus durchgehend deutlich werden ldsst, wie nach seiner
Meinung ein Auseinanderbrechen des kirchlichen Zeugnisses die
Kirche und ihre Verkiindigung, ihre Verheissung und den Heiligen
Geist in Frage stellte, spricht aber kaum fiir diese oberflichliche
Interpretation. Man wird schon nach ernsthafteren Uberlegungen
suchen miissen.

Der Zusammenhang, in dem Gal. 2,2 situiert ist, kann uns in
dieser Sache einen Hinweis geben. Wie immer man den Nebensatz am
Schluss von V. 2 versteht?5, auf jeden Fall wollte Paulus nach gottli-
cher Weisung sein Evangelium der Jerusalemer Gemeinde und ihren
Fihrern zur Begutachtung vorlegen. Auch wenn es Paulus, wie
Oepke meint, nur darum zu tun war, eine Spaltung in juden- und
heidenchristliche Gemeinden und so eine Bedrohung «seiner» Ge-
meinden abzuwehren, so bleibt das Moment der «Begutachtung»

15 Vgl. z. B. Albrecht Oepke, Der Brief des Paulus an die Galater, z. St.,
der den Satz als indirekte Frage mit erwarteter verneinender Antwort auf-
fagst, und Heinrich Schlier, Der Brief an die Galater, z. St., der ihn als Aus-
druck des begleitenden Gefiihls der Befiirchtung versteht.



— 244 —

auf jeden Fall bestehen, da eine sachliche Stellungnahme von sei-
ten der Gemeinde und der Autoritdten in Jerusalem ohne Beurtei-
lung der paulinischen Verkiindigung gar nicht moglich war. Legt
also Paulus sein Evangelium zu solcher Beurteilung vor, so scheint
ein Widerspruch zu seinen Aussagen von 1,6ff zu entstehen. Von
1,11 an weist Paulus mit allen Mitteln nach, dass er sein Evange-
lium nicht von Menschen, gerade auch nicht von den Aposteln und
Fiihrern in Jerusalem, sondern ausschliesslich durch eine besondere
Offenbarung Jesu Christi erhalten habe. Er stellt damit seinen
Apostolat demjenigen der «Urapostel» als gleich authentisch und
selbsténdig gegeniiber. Diesen Anspruch scheint Paulus aufzuge-
ben, wenn er nun sein Evangelium den Jerusalemer Autorititen
zur ¢ Begutachtung» vorlegt. Das trife indessen nur dann zu, wenn
er entweder fiir seine Person einen iibergeordneten Anspruch er-
hobe oder den «Uraposteln» ihren Apostolat bestritte. Es ist aber
keines von beiden der Fall. Er anerkennt den Apostolat der Ur-
apostel und stellt sich auch nicht iiber sie. Eine beiden Seiten
iibergeordnete apostolische Autoritdt ist somit nicht vorhanden,
und ein formales Prinzip, das den Uraposteln eine ihm tibergeord-
nete Autoritat zuschriebe, etwa aus Griinden der zeitlichen Priori-
tat, kann er nach 1,6ff nicht anerkennen. So entsteht eine schwie-
rige Situation: wenn er den Uraposteln im gleichen Sinn den Apo-
stolat zuerkennt wie er ihn fiir sich behauptet, so muss auch fiir sie
gelten, was er in 1,6-9 sagt. Damit ist aber gesagt, dass ein ernst-
licher Widerspruch zwischen ihm und ihnen nicht nur ihre Verkiin-
digung, sondern auch die seine und damit die ganze apostolische
Verkiindigung in Frage stellte. Da es aber, wie gesagt, kein neutra-
les, formales Entscheidungskriterium gibt, andererseits aber die
Einheit der Verkiindigung erwiesen werden muss, bleibt nichts an-
deres iibrig, als «es darauf ankommen zu lassen».-So geht er nach
Jerusalem in der Erwartung, dass sich die Einheit der Verkiindi-
gung in der Ubereinstimmung zwischen ihm und den Jursalemer
Fiihrern bestitigen und ausweisen werde. Was er tun wiirde, wenn
dies nicht zutrife, ist eine Frage, die er nicht stellen und erst recht
nicht zum voraus beantworten konnte. (Fortsetzung folgt)

Bern Kurt Stalder



	Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien

