
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Artikel: Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus,
Irenäus und Ignatius von Antiochien

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 231 —

Apostolische Sukzession und Eucharistie

bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien

Vorbemerkungen :

1. Die im folgenden gebotenen Ausführungen sind erstmals zur
Erfüllung eines praktischen Erfordernisses formuliert worden. Die
nach dem IL Vatikanischen Konzil in der Schweiz eingesetzten
Gesprächskommissionen, d.h. die evangelisch/römisch-katholische
und die christkatholisch/römiseh-katholische Gesprächskommission,

von denen jede ihren spezifischen Auftrag hat und die darum
auch getrennt voneinander arbeiten, erfüllen auch Aufgaben, die an
die drei beteiligten Kirchen gemeinsam herantreten. Eine dieser

Aufgaben ist die Klärung der theologischen Voraussetzungen für
eine der heutigen ökumenischen Situation entsprechende «Inter-
kommunionspraxis »x und die Ausarbeitung allseitig verantwortbarer

konkreter Ausführungsvorschlage. Im Rahmen dieser Aufgabe
wurde eine gemeinsame vorbereitende Subkommission eingesetzt,
welcher der Verfasser angehört. Es versteht sich von selbst, dass
sich diese Subkommission auch mit der Frage des Amtes und der
apostolischen Sukzession beschäftigen müsste. An der 2. Sitzung
skizzierte der Verfasser eine Konzeption von apostolischer Sukzession,

die nach seiner Meinung von allen beteiligten Kirchen
grundsätzlich als für die Kirche konstitutiv anerkannt werden könnte
oder sogar müsste. Er erhielt darum den Auftrag, seine Sicht der
Sache schriftlich darzulegen. Er kam diesem Auftrag nach, und im
folgenden wird diese Darlegung in einer gewissen Umarbeitung
wiedergegeben.

2. Der genannte Auftrag könnte eine systematische Erörterung
erwarten lassen. Statt dessen bewegen sich die Überlegungen weithin

im Rahmen einer Interpretation einschlägiger Stellen im 1.

Clemensbrief, bei Irenäus und bei Ignatius von Antiochien. Das ist
zunächst darin begründet, dass mich die Lektüre dieser Texte zu der
Konzeption führte, die ich vertreten möchte. Dann aber verstärkt

1 Der Ausdruck «Interkommunion» ist insofern problematisch, als er die
Gespaltenheit der Christen und die Existenz getrennter Kirchen als rechtmässigen

Tatbestand zu anerkennen scheint. Der Verfasser pflegt darum selber diesen

Ausdruck zu vermeiden. Wenn er hier doch gebraucht wird, so geschieht es
nur in Übernahme eines bestehenden Sprachgebrauchs. Der Ausdruck soll also
keine These enthalten, sondern nur der Bezeichnung eines Problems dienen.



— 232 —

es auch das Gewicht meiner Darlegungen, wenn sich zeigen lässt,
dass sie in der Erfahrung und der Geschichte der Kirche bereits ihren
Ort und ihre Bedeutung haben, und wenn sie also nicht bloss als
meine persönliche «Erfindung» erscheinen müssen.

3. Man mag es als fragwürdig empfinden, dass ich von den
erwähnten apostolischen Vätern ausgehe und erst nachträglich die
Anknüpfung an das Neue Testament suche, und auch dies nur
andeutungsweise. Es ist nicht zu bestreiten, dass bei diesem
Verfahren die Gefahr besteht, dass Anschauungen, die anderwärts
gefunden wurden, nachträglich ins Neue Testament hineingetragen
werden, obwohl sie sich ohne solche Voraussetzungen dort nicht
feststellen liessen. So könnte man sich beispielsweise auch fragen,
ob dieses oder jenes sozialethische Postulat, für das man sich heute
auf das Neue Testament beruft, dort wirklich gefunden werden
könnte, wenn man nicht aus der heutigen Situation darauf gekommen

wäre und es nun im Neuen Testament wiederfinden möchte.
Was die Frage der apostolischen Sukzession betrifft, wird man ja
zugeben müssen, dass dieser Ausdruck im Neuen Testament nicht
vorkommt. Andererseits muss man sich doch auch fragen, ob es

einen Sinn habe oder überhaupt möglich sei, das Neue Testament
auf etwas hin zu durchforschen, ohne sich darüber Rechenschaft
gegeben zu haben, wonach man eigentlich sucht, d.h. ohne die
Begriffe definiert zu haben, welche die Frage zu einer präzisen Frage
machen. Häufig wird man in unbestimmten Begriffen anfangen,
und wenn es gut geht, wird die Untersuchung des biblischen Textes
die nötige Klärung bringen. Es gibt aber keine Garantie dafür, dass

die Sache so verläuft. Oft führt die Unbestimmtheit der Fragestellung

auch zu einer Unbestimmtheit des Ergebnisses. Alle diese

Schwierigkeiten treten auch dann auf, wenn eine Untersuchung
von den biblischen Ausdrücken selbst ausgeht; denn ohne eine
gewisse Auffassung von der möglichen Bedeutung eines Ausdrucks
kann man keine Untersuchung anfangen. Je unbewusster diese

Auffassung, desto grösser die Wahrscheinlichkeit, dass sie zu
Unrecht in den biblischen Text hineingetragen wird und zu einem
unklaren Ergebnis führt. Ich ziehe es darum vor, den die Fragestellung

dominierenden Begriff möglichst genau zu definieren und es

dann zu einer Konfrontation kommen zu lassen, aus der sich ergeben

muss, ob sich im Neuen Testament etwas bezeugt findet, wofür
dieser Begriff angewendet werden kann, und, wenn ja, inwiefern
dies der Fall sei. Hinsichtlich des Verhältnisses zwischen meiner



— 233 —

Konzeption von apostolischer Sukzession einerseits und dem
neutestamentlichen Zeugnis andererseits haben meine Darlegungen also
den Charakter der Frage: Liegt, was als Verständnis der apostolischen

Sukzession vorgelegt wird, in der Linie des neutestamentlichen

Zeugnisses, oder ist dies nicht der Fall. Dass ich selber einiges

über dieses Verhältnis anzudeuten suche, ändert an diesem
Fragecharakter nichts, unterstreicht nur, dass die Beantwortung dieser

Frage entscheidend ist.
4. In den nachstehenden Ausführungen liegt also das Hauptinteresse

weniger bei der historischen Untersuchung als bei der
Konzeption als solcher. Unter diesem Gesichtspunkt vor allem wurde
auch die Wiedergabe meines Textes an dieser Stelle von Herrn
Bischof Dr. Urs Küry, dem Redaktor dieser Zeitschrift, gewünscht.
Es wurde indessen bereits angedeutet, dass die Bedeutung der
vorgetragenen Konzeption stark gemindert würde, wenn sie sich nicht
auch in der Geschichte der Kirche nachweisen liesse. Es war darum
meine Absicht, die historische Seite der Untersuchung durch
Auseinandersetzung mit der Sekundärliteratur zu untermauern. Leider
reichte meine Zeit bis zum Termin der versprochenen Ablieferung

dazu nicht aus. Ich muss darum den Leser um Verzeihung für
diesen Mangel bitten.

Bedenkt man, wie die Bemühungen des Ökumenischen Rates
der Kirchen um die Einheit der Kirche immer gerade bei der Frage
nach dem Amt und in der Frage nach dem Amt bei der Frage nach
Bedeutung und Art der apostolischen Sukzession auf grösste
Schwierigkeiten2 stossen, so ist man zunächst erstaunt, dass sich
bei den Kirchen, welche die für die Kirche konstitutive Bedeutung
der apostolischen Sukzession betonen, keine offiziellen dogmatischen

Entscheidungen zu diesem Thema finden. So ist im Index
alphabeticus des «Enchiridion Symbolorum Definitionum et De-
clarationum de rebus fidei et morum» von Denzinger-Schönmetzer3

2 Vgl. beispielsweise : Die Einheit der Kirche, Material der ökumenischen
Bewegung, hg. von Lukas Vischer, Theologische Bücherei Bd. 30, Kaiser Verlag,

München, l.Aufl. 1965: S.37 (Nr.36) und S.39f, besonders Nr.44
(Lausanne) ; S. 64ff, besonders Nr. 98f (Edinburgh) ; S. 84f (Amsterdam) ; S. 103ff,
besonders Nr.37f (Lund); S. 156f (Evanston); S. 165f (Neu-Delhi).

3 Herder-Verlag, Freiburg i. Br., neueste, d.h. 34. Auflage von 1967. - In
früheren Auflagen, z.B. in derjenigen von 1932, fehlt im Index alphabeticus
auch unter dem Stichwort « episcopus » ein Hinweis auf die successio apostolica.



— 234 —

das Stichwort «successio apostolica» als solches nicht zu finden.
Nur unter «episcopus» wird die successio apostolica erwähnt mit
dem Hinweis auf den Index systematicus, der unter G 2b die Nummern

101, 1318, 1768, 3061, 3307, 3804 und Cdl Can. 329 § 1 sowie
die Nummern 732, 1476 und 3328 nennt. Durchgeht man diese

Stellen, so wird man bald feststellen, dass kaum je die apostolische

Sukzession als solche das Thema ist ; in er Regel liegt das Ziel
der Aussage in einem andern Punkt, und die apostolische Sukzession

tritt bloss als Begründungsmoment auf. Am ehesten ist die

apostolische Sukzession als solche Thema in Nr. 101, einer
Zusammenstellung von Zitaten aus dem 1. Clemensbrief, wobei die
Zusammenstellung freilich so gemacht ist, dass sie eine eher fragwürdige
Interpretation suggeriert4. Nur im letzten Abschnitt, dem Zitat aus

Kap. 42, ist ausdrücklich von der apostolischen Sukzession selbst die
Rede. In Nr. 1318 dient der Hinweis auf die apostolische Sukzession,

die nur mit dem Ausdruck «quorum (sc. der Apostel) vicem
tenent episcopi» angesprochen wird, nur der Begründung für den
Gedanken, dass die Firmung allein von den Bischöfen gespendet
werden dürfe. Nr. 1768 (Tridentinum) wird mit dem Ausdruck
«episcopos, qui in Apostolorum locum successerunt» begründet,
dass die Bischöfe in erster Linie zum hierarchischen Ordo gehören
und den Presbytern übergeordnet sind. In Nrn. 3061 (Vatikanum I)
und 3307 (Leo XIII.) dient der Hinweis auf die apostolische
Sukzession dem Gedanken, dass die potestas, die dem Papst zuerkannt
wird, die potestas der Bischöfe, die in «Apostolorum locum
successerunt», Hirten ihrer einzelnen Herden zu sein, nicht aufhebe.
Nicht viel anders ist es in Nr. 3804, während § 1 von Can. 329 Cdl
die Definition enthält, dass die Bischöfe die Nachfolger der Apostel
seien und kraft göttlicher Einsetzung den Einzelkirchen vorstehen,
die sie unter der Autorität des Papstes mit ihrer potestas ordinaria
regieren. Nrn. 732 und 1476 verurteilen Sätze, die behaupten, dass
die Binde- und Lösegewalt nur Petrus selbst und nicht auch seinen

Nachfolgern zugesprochen sei. Bedeutsamer wäre Nr. 3328 aus der

Enzyklika Spiritus Sanctus Leos XIII., wo von der Ausgiessung
des Heiligen Geistes auf die Apostel und in die Kirche die Rede ist,

* Die alttestamentlichen Aussagen aus Kap. 40, die im Brieftext nur
wegen der darin bezeugten Ordnungsstruktur als .Analogie-Argument für die
Ordnungsstruktur der Kirche eingeführt werden, sind in Nr. 101 so mit den
folgenden Zitaten verbunden, dass man meinen könnte, das Zitat aus Kap. 40
rede bereits von den kirchlichen Ämtern.



— 235 —

damit die Kirche der Welt die Wahrheit bewahre. Die entscheidenden

Sätze beziehen sich aber auf die Kirche selbst, und fast nur
beiläufig werden auch noch die Bischöfe miteinbezogen, von denen

gesagt wird, dass sie ihr Amt vom Heiligen Geist haben. Von der
apostolischen Sukzession ist aber nicht ausdrücklich die Rede.

Nun darfgewiss der « Denzinger » in seiner Bedeutung nicht
überschätzt werden. Er bietet in der Tat nur eine Sammlung von Sätzen
und nicht eine Darstellung der lebendigen Fülle und Tiefe des Glaubens

der römisch-katholischen Kirche. Das ist hinsichtlich der Frage
nach der apostolischen Sukzession geradezu augenfällig. In den Texten

des IL Vatikanischen Konzils sind denn auch einige Partien zu
finden, in denen die apostolische Sukzession nachdrücklich und
beziehungsreich zur Sprache kommt, so vor allem in «Lumen Gentium»
Art. 20, wo sie nach Apg. 20, 28 und 1. Clem. 44, 2 in die Sendung der
Apostel und der Kirche eingeordnet und als Weitergabe eines

Auftrags verstanden wird, in dessen Erfüllung die Bischöfe kraft ihrer auf
den Ursprung zurückgreifenden successio eine hervorragende Stelle
einnehmen. Sie sind auf Grund göttlicher Einsetzung als Hirten der
Kirche an die Stelle der Apostel getreten. Sie sind zu ihrem Dienst
durch Handauflegung mit einer besondern geistlichen Gabe ausgerüstet

(Art. 21). In Art. 22f wird aus der apostolischen Sukzession das
für das II. Vatikanische Konzil besonders charakteristische Prinzip
der Kollegialität des Episkopats begründet und näher bestimmt und
in Art. 24 die missionarische Verpflichtung der Bischöfe gegenüber
der Welt abgeleitet. Im Anfang des Dekrets über die Hirtenaufgabe
der Bischöfe werden diese Gedanken wieder aufgenommen und in die
Praxis hineingeführt. »Art. 7 und 8 der Konstitution über die göttliche
Offenbarung bringen die Fragen von Schrift und Tradition im
Zusammenhang mit der apostolischen Sukzession zur Sprache und begründen

von hier aus den etwas fragwürdigen Gedanken eines Fortschritts
in der Überlieferung.

Schon diese wenigen Andeutungen zeigen, welch grossen Raum
im Denken der heutigen römisch-katholischen Kirche der Glaube an
die apostolische Sukzession einnimmt. Wollte man diesen Aussagen
gerecht werden, müsste man auf eine sorgfältige Analyse eintreten.
Sie ist nicht leicht durchzuführen. Trotz der Ausführlichkeit der
einschlägigen Partien ist es auch hier meist gleich wie bei den aus dem

«Denzinger» angeführten Sätzen, dass nämlich nicht um ihrer selbst
willen von der apostolischen Sukzession gesprochen wird, sondern um
mit dem Verweis auf sie andere Sätze zu begründen, die den eigent-



— 236 —

liehen Gegenstand des Interesses ausmachen. So stellt die apostolische

Sukzession weithin eine Art Begründungshintergrund oder
Begründungsmedium für zahlreiche andere Aussagen dar.

Was die orthodoxe Kirche und Theologie betrifft, liegen die

Dinge insofern anders, als dort der Unterschied zwischen formulierten

Lehrentscheidungen und dem gelebten, nicht in Lehrentscheidungen

ausgesprochenen Glauben nicht gleich gesehen wird wie in der

spätem katholischen Kirche des Westens: Der ganze Glaube ist
«Dogma», ob er in konziliaren Entscheidungen formuliert sei oder
nicht5 ; er ist es, weil er Wahrheit ist, und wird es durch die «Dogmatisierung

» nicht mehr, als er es schon war. Die konziliare Entscheidung
dient der Abwehr des Irrtums. Damit ist die hohe Bedeutung des

Glaubens an die apostolische Sukzession eo ipso gegeben, obschon in
dieser Sache keine konziliaren Lehrentscheidungen vorliegen. Sie

waren zur Zeit der ökumenischen Konzilien nicht nötig, weil damals
die Bedeutung der apostolischen Sukzession unbestritten war; die
Kirche lebte im praktischen Vollzug ihrer Geltung. Hingegen gaben
die Diskussionen in « Glaube und KirchenVerfassung » den orthodoxen
Delegierten Anlass zu Erklärungen, die wegen ihrer polemischen
Funktion besonders scharfe Konturen aufweisen6. Darnach kann das

von Christus selbst eingesetzte «geistliche Amt der Bischöfe, Presbyter

und Diakone keine andere Grundlage haben als die ununterbrochene

apostolische Sukzession». Die bischöfliche Nachfolge und der
bischöfliche Aufbau der Kirche stellt darum «die Grundlage des
sakramentalen Lebens der Kirche» und «zu allen Zeiten eine der
Voraussetzungen ihrer Einheit » dar.

Im Blick auf die römisch-katholische Kirche wurde vorhin
gesagt, die apostolische Sukzession stelle eine «Art von Begründungshintergrund

» dar. Damit sollte ihre grosse Bedeutung hervorgehoben
werden. Es ist jedoch mit dieser Stellung und Funktion auch eine

Schwierigkeit verbunden, die nämlich, dass solche Hintergründe als

selbstverständlich empfunden und darum nicht eigens reflektiert
werden, so dass auch nicht genau angegeben wird, wie alles im einzelnen

gemeint und zu verstehen ist. Dies scheint mir trotz der scharfen
Formulierungen auch für die Aussagen der orthodoxen Theologen zu-

5 Vgl. die Erklärungen der orthodoxen Theologen anlässlich der 2.
Vollversammlung dos Ökumenischen Rates der Kirchen von 1954 in Evanston, in dem
in Anm. 2 genannten Buch S. 156 (Nr. 33).

6 Vgl. das in Anm. 2 genannte Buch S. 39f (Nr. 44) und S. 156-159, besonders

Nr. 34 f.



— 237 —

zutreffen. Wer gewohnt ist, in diesem «Begründungshintergrund» zu
leben und zu denken, wird vielleicht zunächst erstaunt sein darüber,
dass da noch etwas zu präzisieren sein sollte. Es sollte aber doch zu
denken geben, dass die meisten Einwände gegen den Glauben an die
apostolische Sukzession so ausfallen, dass sich ein Vertreter dieses
Glaubens mehr oder weniger missverstanden fühlen muss. Gewiss

gibt es Ablehnungen, die einfach nur Ablehnungen sein wollen und
kaum etwas von einem Verstehensversuch ahnen lassen7. Aber andere
möchten verstehen. Ob so oder so, bin ich der Meinung, dass die
Kirchen der apostolischen Sukzession es den andern Gemeinschaften,

die auch Kirche sein wollen, schuldig seien, ihren Glauben so

darzulegen, so präzis zu sagen, wie alles gemeint ist und auch wie es

nicht gemeint ist, dass sie verstehen können, warum wir die apostolische

Sukzession als für die Kirche konstitutiv betrachten. Mit dieser

Aufgabe sind wir so lange nicht zu Ende, als wir uns unsererseits

von den andern missverstanden fühlen müssen. Die z.T.
grotesken Missverständnisse haben dabei die Bedeutung eines Hinweises

darauf, wie weit entfernt wir von der Erfüllung unserer Aufgabe
sind, wobei sich zugleich die Frage stellt, wodurch solche
Missverständnisse verursacht sein könnten und ob nicht manches, das über
die apostolische Sukzession gesagt oder unbedacht vorausgesetzt
wurde, richtigzustellen wäre. Die folgenden Ausführungen möchten
ein Beitrag zur Erfüllung dieser Aufgabe sein.

II
Irenäus

In der Frage der apostolischen Sukzession geht es um drei
Problemkreise, den der Verkündigung des Evangeliums, den der
Ordnungsstruktur der Kirche und den des sakramentalen, zumal des

eucharistischen Lebens der Gemeinde. Jeder dieser Kreise hat seine

eigenständige Bedeutung. Sie gehören aber auch zusammen. In den
drei Dokumenten, mit denen ich mich beschäftigen möchte, steht
jeweils einer der Aspekte im Vordergrund. Bei Irenäus ist es der
der Verkündigung des Evangeliums ; die Frage der Ordnungsstruktur

tritt nur mehr am Rande mit in Sicht. Bei Clemens Romanus
steht die Frage der Ordnungsstruktur im Vordergrund, aber die
beiden andern Aspekte werden ebenfalls berührt. Bei Ignatius von

7 Dies dürfte bei den Ausführungen Karl Barths, Kirchliche Dogmatik
IV/1, S.798ff, der Fall sein.



238

Antiochien stehen zwar Lehre, Ordnungsstruktur und eucharisti-
sches Leben zur Sprache, hingegen wird bei ihm der Gedanke der
apostolischen Sukzession nicht ausdrücklich erwähnt. Dass wir ihn
trotzdem in unserer Frage mitreden lassen dürfen, wird sich erst
noch zeigen müssen. Es wird am ehesten einleuchtend werden,
wenn wir mit den beiden andern anfangen. Wir stellen darum
Clemens Romanus, bei dem alle Momente vereinigt sind, in die Mitte
und beginnen mit Irenäus. Bei jedem der drei Autoren ist es nützlich,

zuerst einen Blick auf die Situation zu werfen, die ihn zum
Schreiben herausfordert.

Bei Irenäus ist es die Gefährdung, die der Kirche aus dem
Treiben der gnostischen Sektierer erwächst und die er durch seine
Bücher Adversus haereses abzuwenden sucht. In III, 2 schildert er
die Schwierigkeiten, die ihm bei dieser Auseinandersetzung begegnen

: Will er sich auf die Schrift berufen, so weisen die Häretiker
auf die Unzuverlässigkeit und Vieldeutigkeit der Schrift und berufen

sich ihrerseits auf bessere, geheime mündliche Weisheitstraditionen.

Will er selber die Tradition ins Feld führen, quae est ab

apostolis, quae per successiones presbyterorum in ecclesiis custodi-
tur, so behaupten sie, dass auch die Apostel allerlei vom Gesetz
und vom Demiurgen her dem Evangelium beigemischt und dass

allein sie selber die Tiefe der Wahrheit gefunden hätten. Somit
sieht sich Irenäus vor die Frage nach den ausgewiesenen Zeugen
und dem sachgemässen hermeneutischen Zusammenhang für das
Verständnis und die Verkündigung des Evangeliums gestellt.

Diese Frage sucht er in III, 3 mit dem Hinweis auf die Reihen der
Bischöfe in allen Kirchen in der Welt zu beantworten. Von jeder Kirche

kann man von der Gründung, also von den Aposteln weg die
Reihe der Bischöfe namentlich aufzählen. Es sind Männer, die im
Licht der Öffentlichkeit stehen. Wer die apostolische Überlieferung
kennenlernen will, steht nicht vor geheimnisvoller Dunkelheit; er
kann sich an diese Männer wenden, und er wird überall dasselbe zu
hören bekommen. Am Beispiel der Kirche von Rom führt er diese
Liste auf, weil wegen ihrer hervorragenden Bedeutung alle andern
Kirchen, welche die Tradition von den Aposteln her bewahrt haben,
mit der Kirche von Rom übereinstimmen (convenire) müssen. Zum
Schluss betont er, dass hae ordinatione et successione, d.h. durch
diese Ordnung und Reihenfolge der Bischöfe, die apostolische
Überlieferung und Verkündigung der Wahrheit aufuns gekommen sei und
dass dies eine pienissima ostensio dafür darstelle, dass es immer ein



— 239 —

und derselbe Glaube war und ist, der von den Aposteln bis heute
bewahrt und in Wahrheit tradiert wurde.

Angesichts dieser Darlegungen fragt man sich erstaunt oder
enttäuscht, was eigentlich das Argument in dieser Argumentation sein
soll. Nach der Exposition des Problems möchte man erwarten, dass so
etwas wie eine Theorie, eine Einrichtung oder ein Prinzip angeboten
würde, das zweifelsfreie Wahrheitsfindung zu gewährleisten vermöchte8.

Man hat denn auch die Stelle IV, 26, 2 in diesem Sinne verstehen

wollen. Dort heisst es, dass die Gläubigen den Presbytern
gehorchen mussten, his qui successionem habent ab apostolis...; qui
cum episcopatus successione charisma veritatis certum, secundum

placitum Patris acceperunt. Man hat in diesem Satz die Meinung
gefunden, dass den Bischöfen9 mit der Ordination als «Amtsgnade»
ein Charisma gegeben werde, das sie zur zuverlässigen Wahrheitsbezeugung

befähige10. Der Ausdruck «charisma veritatis certum»
ist auffällig, lässt sich aber kaum in diesem Sinn auffassen. Das
«certum» müsste in diesem Fall die Bedeutung von «mit Sicherheit
wirksam» haben, was kaum mit diesem einfachen «certum»
ausgesprochen werden kann11. Vor allem aber wäre es seltsam, dass
Irenäus, wenn er ein solches Wahrheit garantierendes Amtscharisma
kennt, es bei seiner Auseinandersetzung mit den Häretikern in
Buch III überhaupt nicht erwähnt ; denn hierin hätte er ein
schlagendes Argument gehabt, das seinen Nachweisen der geschichtlichen

Sukzession eine ganz besondere Beweiskraft verliehen hätte.
Karl Müller sucht darum durch Vergleichungen mit IV, 26,4f12, III,
4,1; 24,1 und IV, 33,8f nachzuweisen, dass charisma munus
(III, 24,1) und somit die Wahrheit des Evangeliums selber sei,
die der Kirche aus Gnade als Geschenk übergeben wurde. Man
kann sich aber fragen, ob in diesem Fall das certum von IV, 26,2

8 Dies war jedenfalls die Konzeption, die ich vermutete und mit der ich
bei meiner ersten Beschäftigung mit diesem Text im Sinne von Nr. 3 der
Vorbemerkungen an die Sache herantrat.

9 Zum Wechsel und zum Bedeutungsverhältnis der Ausdrücke presbyter,

episcopus, episcopatus vgl. meinen Artikel «Episkopos» im 61. Jahrgang
(1971) dieser Zeitschrift, S.200ff, besonders S.227f.

10 So u.a. Harnack, Dogmengeschichte 4 I, 402; eine sorgfältige
Untersuchung des Problems bietet Karl Müller, ZNW, Bd.23 (1924), S.216ff; vgl.
auch Einar Molland, Opuscula Patristica, wo S. 164 ff alle einschlägigen Stellen

abgedruckt sind. Molland schliesst sich Karl Müller an.
11 So auch Karl Müller am in Anm. 10 angegebenen Ort, S. 217.
12 Bei Müller, a.a.O., S.217ff, wohl irrtümlich als «27, lf» angegeben;

jedenfalls Harvey 2,238.



— 240 —

nicht eine überflüssige Tautologie sei. Es lohnt sich darum,
obwohl mit sogenannten «Ableitungen» vorsichtig umzugehen ist,
auch den paulinischen Sprachgebrauch von «charisma» zu
beachten; denn das Wort ist in der ausserbiblischen Gräzität wenig
verbreitet und uncharakteristisch verwendet13, so dass Irenäus es

wahrscheinlich von Paulus hat. Da findet sich neben der Bedeutung,

die wir mit dem Lehnwort «Charismen» verbinden und deren

genauer Sinn nicht eben leicht zu bestimmen ist, hauptsächlich
noch die Verwendung im Sinn von Gabe (z.B. Röm. 1,11; 5,15f;
6,23). Wollte man in 1. Kor. 12,28 auch die Apostel, Propheten und
Lehrer als «charismata» ansehen, so würde sich hier die Bedeutung
von «charisma» derjenigen von «charis» in Röm. 1,5; 12,3; 15,15
annähern, wo mit « charis » die Beauftragung mit dem Aposteldienst
gemeint ist ; denn die Gnade Gottes, die Annahme zu Gott begegnet

Paulus darin, dass er zum Apostolat berufen ist. Dass Irenäus
sein «charisma» etwa in diesem Sinn versteht, wird durch IV, 26,5
(Harvey II, 238) sehr wahrscheinlich. Hier ist zu lesen: Ubi igitur
tales (sc. presbyteros, wie sie nach Mat. 24,45 f sein sollen) inveniat
aliquis, Paulus docens ait: «Posuit Deus in Ecclesia primo apostolos,

secundo prophetas, tertio doctores». Ubi igitur charismata
Domini posita sunt, ibi discere oportet veritatem, apud quos est ea

quae est ab apostolis Ecclesiae successio, et id quod est sanum et
irreprobabile conversationis, et inadulteratum et incorruptibile ser-
monis constat. Gewiss sind hier die «charismata» nicht mit den

Aposteln, Propheten und Lehrern identifiziert. Aber die Beziehungen

zwischen beiden sind doch in verschiedener Hinsicht sehr eng.
Zuerst wird man sagen können: was die Apostel, Propheten und
Lehrer der Kirche übergeben haben, das sind die «charismata
Domini posita»; wo diese «charismata» sind, dort ist z;u lernen.
Soweit entspricht die Stelle der Interpretation Karl Müllers. Nun
haben aber diese «charismata» auch eine Beziehung zu den Personen,

bei denen sie zu finden sind. Die Apostel, Propheten und Lehrer

sind nicht zuerst in einem bloss allgemeinen Sinn beauftragt, so
dass der Inhalt der Beauftragung dann erst noch hinzukäme.
Sondern: sie werden Beauftragte dadurch, dass ihnen der Inhalt des

Evangeliums zu verkündigen gegeben wird. Insofern gehören Apostel

und Inhalt des Evangeliums zusammen; sonst könnte Irenäus
nicht so unmittelbar von den «tales presbyteros» zu den Aposteln,

; Vgl. ThWb, IX, S. 393



— 241 —

Propheten und Lehrern und von diesen zu den «charismata»
übergehen, wobei er sogar beide Male, bei den Aposteln und bei den
«charismata» dasselbe Verbum «ponere» gebraucht. Und bei den
Presbytern ist es wieder gleich wie bei den Aposteln: sie werden
nicht zuerst Presbyter und bekommen dann auch noch die «

charismata», sondern indem ihnen die «charismata» in besonderer Weise
anvertraut werden, werden sie Presbyter, wie ja auch die «charismata»

nicht wie ein toter Gegenstand übergeben werden, so dass
hier die Presbyter und dort die «charismata» vorhanden wären. Die
«charismata» sind gegeben, indem sie den Presbytern gegeben sind.
Darum werden «traditio» und «successio» wohl unterschieden, aber
doch immer in eins zusammengenommen. Am stärksten kommt
dies eben in IV, 26,2 zum Ausdruck: qui cum episcopatus successione

charisma veritatis certum secundum placitum Patris accepe-
runt. Aber auch III, 2,2 ; III, 3,1 und IV, 33,8 ist es so. Darum
möchte ich in dem Ausdruck «charisma veritatis certum» mehrere
Momente zugleich angesprochen sehen: zuerst die Wahrheit des

Evangeliums als die von Gott durch die Apostel und die «successio»

der Bischöfe der Kirche übergebene Gabe, dann die Beauftragung

mit der Verwaltung dieser Gabe und schliesslich auch noch
die Personen, die mit alledem zusammengehören. Dieses letzte
Moment ist freilich in IV, 26,2 im Ausruck «charisma veritatis
certum» nicht direkt enthalten, weil es ja in den Wörtern «successione»

und «acceperunt» ausgesprochen ist. Nur ist es eben
ausgesprochen und muss so in «charisma veritatis certum» als das personale

Moment mitbeachtet werden. Die Momente «Wahrheit» und
«Beauftragung» tragen den Hauptakzent. Für beide ist das
«certum» zutreffend. Wäre es aber für Wahrheit allein fast tautolo-
gisch, wird es voll sinnentsprechend, wenn man das Moment der
Beauftragung und darin das Personale mithört.

Von da her ist es dann auch sachgemäss, dass in IV, 26,2 mit
dem «charisma veritatis certum» die Gehorsamspflicht gegenüber
den Presbytern verbunden wird. Wären Wahrheit, Beauftragung
und Personen drei voneinander getrennte Grössen, könnte aus dem
«charisma veritatis» keine Gehorsamspflicht abgeleitet werden.
Auch so kann es sich nicht um eine rein formale Gehorsamspflicht
handeln. Das zeigt die oben aus IV, 26,5 zitierte Stelle, wo das an
das Zitat aus Mat. 24,45f anschliessende «Ubi igitur tales inveniat
ahquis » - der Abschnitt beginnt schon mit einem «Tales presbyteros »

- deutlich werden lässt, dass es auch üble Presbyter geben kann.



— 242 —

Ihnen zu gehorchen könnte unter Umständen verboten sein. Dies
hebt jedoch nicht auf, dass das «charisma» ein «certum» ist. Die
Wahrheit und die Beauftragung bleiben fest und müssen in den

Presbytern auf alle Fälle respektiert werden, nur unter Umständen
mit Widerspruch14.

Nun sind aber die Stellen mit dem Ausdruck «charisma» keineswegs

die dominierenden. Weitaus häufiger wird geschichtlich
argumentiert, im III. Buch sogar ausschliesslich. Man könnte sich fragen,
ob Irenäus hier und dort von andern, beziehungslos nebeneinanderstehenden

Voraussetzungen aus argumentiere. Bei der Interpretation
Harnacks müsste man das annehmen. Das kommt aber nicht in
Betracht ; denn gerade in IV, 26,2 ist das Wort vom « charisma veritatis »

ausdrücklich in die Argumentation von Buch III hineingestellt :... his
qui successionem habent ab apostolis, sicut ostendimus ; qui cum
episcopatus successione charisma veritatis certum acceperunt. Die
Frage kann also nur sein, wie die geschichtliche Argumentation mit
der Rede vom «charisma veritatis» zusammengehöre und wie eigentlich

die geschichtlichen Überlegungen zu verstehen seien. Das Kriterium,

dem alle diesbezüglichen Darlegungen unterstellt sind, ist
ausgesprochen oder unausgesprochen die unverfälschte Wahrheit und
Treue der Verkündigungund zwar indiachronischem wie insynchroni-
schem Sinn, also sowohl im Sinn der Kontinuität als auch im Sinn der
Übereinstimmung (vgl. z. B. III, 24,1 : praedicationem vero ecclesiae

undique constantem, et aequaliter perseverantem, et testimonium
habentem a prophetis et ab apostolis, et ab omnibus discipulis, que-
madmodum ostendimus per initia, et medietates, et finem, et per uni-
versam Dei dispositionum... Der Sache nach gleich in III, 3,1). Dem
Aufweis, dass dieses Kriterium erfüllt sei, dient sowohl die Überlegung,

dass die Apostel sicher denen, welchen sie sogar die Kirchen
anvertrauten, nichts verheimlicht haben (III, 3,1), als auch die Erklärung,

dass das, was in III, 3,3 am Beispiel der römischen Bischofsfolge

dargelegt wird, sich für jede Kirche zeigen liesse (III, 3,2). Was

14 Hätte «charisma veritatis» die Bedeutung, die man dem Wort
«Charismen» zuzuschreiben pflegt, wäre das Ergebnis doppelt unbestimmt. Der
Ausdruck entspräche dann etwa den Charismen, die in I.Kor. 12,8 als «Wort
der Weisheit» und «Wort der Erkenntnis» bezeichnet werden. Diese beiden
Charismen haben die Korinther nicht vor Irrtümern bewahrt. Und es ist
kaum anzunehmen, dass Irenäus dies nicht wusste. Ferner müsste man
angeben können, in welcher Weise ein solches Charisma es fertigbringt, die
Bewahrung der Wahrheit zu garantieren, sonst lässt sich nicht wissen, was mit
der Aussage gesagt sein soll.



— 243 —

uns dabei, wie schon angedeutet, zunächst als unbefriedigend erscheinen

mag, ist der Umstand, dass Irenäus dies einfach darlegt, ohne
einen Grund anzugeben, der einleuchtend machte, dass dies auch so

sein müsse. Man sollte doch annehmen, es sei ihm auch bekannt,
dass die Nachfolge auf einem Bischofsstuhl nicht mit Sicherheit
verhindern kann, dass der Nachfolger in Irrlehre verfällt. Er gibt
aber weder ein formalrechtliches noch ein geistliches Prinzip an,
von dem er erwartete, dass es sozusagen automatisch für
unverfälschte Weitergabe der Wahrheit sorgen würde. Seine Argumentation

beruht ausschliesslich auf der Feststellung, dass man von
jedem Bischofsstuhl die Glieder der Sukzessionsreihe kennt und
dass von allen dasselbe Evangelium verkündigt werde. Er spricht
darum nie bloss formal, sondern führt unermüdlich immer wieder
inhaltlich aus, was von allen gemeinsam verkündigt wird. Nun
könnte man wohl annehmen, dass Irenäus mit einer gewissen
Naivität so verfahre. Wenn auch unter den Bischöfen jeder etwas
anderes sagte, wie es bei den gnostischen Sektenführern der Fall
ist, so wäre er wohl in Verlegenheit. Nun kommt ihm aber der
angenehme Umstand zu Hilfe, dass die Bischöfe alle dasselbe bezeugen.

So nützt er diesen Umstand aus und führt die Geschlossenheit
des Episkopats als Wahrheitsbeweis gegen die Zersplitterung unter
den Häretikern ins Feld. Der Umstand, dass die Argumentation
des Irenäus durchgehend deutlich werden lässt, wie nach seiner
Meinung ein Auseinanderbrechen des kirchlichen Zeugnisses die
Kirche und ihre Verkündigung, ihre Verheissung und den Heiligen
Geist in Frage stellte, spricht aber kaum für diese oberflächliche
Interpretation. Man wird schon nach ernsthafteren Überlegungen
suchen müssen.

Der Zusammenhang, in dem Gal. 2,2 situiert ist, kann uns in
dieser Sache einen Hinweis geben. Wie immer man den Nebensatz am
Schluss von V. 2 versteht15, auf jeden Fall wollte Paulus nach göttlicher

Weisung sein Evangelium der Jerusalemer Gemeinde und ihren
Führern zur Begutachtung vorlegen. Auch wenn es Paulus, wie
Oepke meint, nur darum zu tun war, eine Spaltung in Juden- und
heidenchristliche Gemeinden und so eine Bedrohung «seiner»
Gemeinden abzuwehren, so bleibt das Moment der «Begutachtung»

15 Vgl. z.B. Albreoht Oepke, Der Brief des Paulus an die Galater, z. St.,
der den Satz als indirekte Frage mit erwarteter verneinender Antwort
auffasst, und Heinrich Schlier, Der Brief an die Galater, z. St., der ihn als
Ausdruck des begleitenden Gefühls der Befürchtung versteht.



— 244 —

auf jeden Fall bestehen, da eine sachliche Stellungnahme von
seifen der Gemeinde und der Autoritäten in Jerusalem ohne Beurteilung

der paulinischen Verkündigung gar nicht möglich war. Legt
also Paulus sein Evangelium zu solcher Beurteilung vor, so scheint
ein Widerspruch zu seinen Aussagen von 1,6 ff zu entstehen. Von
1,11 an weist Paulus mit allen Mitteln nach, dass er sein Evangelium

nicht von Menschen, gerade auch nicht von den Aposteln und
Führern in Jerusalem, sondern ausschliesslich durch eine besondere

Offenbarung Jesu Christi erhalten habe. Er stellt damit seinen

Apostolat demjenigen der «Urapostel» als gleich authentisch und
selbständig gegenüber. Diesen Anspruch scheint Paulus aufzugeben,

wenn er nun sein Evangelium den Jerusalemer Autoritäten
zur «Begutachtung» vorlegt. Das träfe indessen nur dann zu, wenn
er entweder für seine Person einen übergeordneten Anspruch
erhöbe oder den «Uraposteln» ihren Apostolat bestritte. Es ist aber
keines von beiden der Fall. Er anerkennt den Apostolat der
Urapostel und stellt sich auch nicht über sie. Eine beiden Seiten

übergeordnete apostolische Autorität ist somit nicht vorhanden,
und ein formales Prinzip, das den Uraposteln eine ihm übergeordnete

Autorität zuschriebe, etwa aus Gründen der zeitlichen Priorität,

kann er nach 1,6 ff nicht anerkennen. So entsteht eine schwierige

Situation : wenn er den Uraposteln im gleichen Sinn den
Apostolat zuerkennt wie er ihn für sich behauptet, so muss auch für sie

gelten, was er in 1,6-9 sagt. Damit ist aber gesagt, dass ein ernstlicher

Widerspruch zwischen ihm und ihnen nicht nur ihre Verkündigung,

sondern auch die seine und damit die ganze apostolische
Verkündigung in Frage stellte. Da es aber, wie gesagt, kein neutrales,

formales Entscheidungskriterium gibt, andererseits aber die
Einheit der Verkündigung erwiesen werden muss, bleibt nichts
anderes übrig, als «es darauf ankommen zu lassen». So geht er nach
Jerusalem in der Erwartung, dass sich die Einheit der Verkündigung

in der Übereinstimmung zwischen ihm und den Jursalemer
Führern bestätigen und ausweisen werde. Was er tun würde, wenn
dies nicht zuträfe, ist eine Frage, die er nicht stellen und erst recht
nicht zum voraus beantworten konnte. (Fortsetzung folgt)

Bern Kurt Stalder


	Apostolische Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien

