Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Artikel: XIIl. Internationale altkatholische Theologenwoche in St. Pélten
(Osterreich)

Autor: Vogt, Hansjorg / Krahl, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 209 —

XIIL. Internationale altkatholische Theologenwoche
in St. P6lten (Osterreich)

20.-25. September 1971

Thema: Das kirchliche Amt

Fiir diese Tagung stand den Teilnehmern das Bildungszentrum
St. Hippolyt der romisch-katholischen Diozese St. Polten zur Verfii-
gung. Der geistliche Rahmen der Konferenz war gegeben durch
Eucharistie, Sext, Vesper und Komplet in der Hauskapelle, mit
Ausnahme des Samstags, als das Heilige Amt in der altkatho-
lischen Kirche von St.Polten zusammen mit der Gemeinde gefeiert
wurde.

Die Er6ffnung der Tagung geschah am 20. September um 20 Uhr
im Beisein von Vertretern der romisch-katholischen Didzese, der
Okumene und der Stadt.

Dienstag, den 21. September:

Seminargesprich: Welches ist die richtige Fragestellung hinsichtlich
Amt und Ordination ?
Leitung : Prof. Dr. Kurt Stalder, Bern.

Erstmals wurde der Versuch unternommen, eine Tagung nicht
mit einem Referat, sondern mit einem Gesprich einzuleiten. Dieses
ging von der Voraussetzung aus, dass wir noch gar nicht wissen,
wie eigentlich die Frage nach dem kirchlichen Amt sachgemiss an-
gegangen werden soll. Neben der Klarung dieser Grundfrage hatte
das Seminar dariiber Aufschluss zu geben, ob die Konferenz eine
Ausserung zum Studiendokument der Kommission fiir Glaube und
Kirchenverfassung des Weltkirchenrates ausarbeiten koénnte.

Im Namen der hollindischen Teilnehmer eroffnete Prof.
P. Maan die Diskussion, indem er vier Punkte vortrug, die den Hol-
lindern besonders wichtig sind: a) die Unterscheidung zwischen
einem katholischen und protestantischen Amt, die sich in der
Frage der Interkommunion besonders zuspitzt; b) die Stellung der
Frau zum Priesteramt; ¢) die Stellung des dreifachen Amtes gegen-
iiber dem freien Amt, das aus der Gemeinde heraustritt und auch
mit «Charisma» bezeichnet wird (Officium und Ministerium); d) die
praktischen Auswirkungen der Diskussion iiber das Amt fir den



— 210 —

Weiheritus. Prof.Maan betonte, es seien nicht nur das Amtsver-
standnis, sondern auch der Amtsvollzug einander gegeniiberzustel-
len.

Weitere Votanten fragten nach den Aussagen des Neuen
Testamentes und der Kirchengeschichte zum geistlichen Amt, nach
dem speziell altkatholischen Anliegen, schliesslich nach der Inten-
tion Christi, wobei diese Frage nicht auf den historischen Jesus ein-
geengt wurde, sondern den «kerygmatischen Jesus» mitberiicksich-
tigte. Zusammenfassend wurde festgehalten, dass der Ausgangs-
punkt unserer Fragestellung der Wille Christi sein solle, der durch
das ganze Neue Testament bezeugt wird. Aus ihm folgt, dass die
Kirche einen Auftrag hat. Bei dieser Besinnung sind die kritischen
Fragen nicht aus-, sondern eingeschlossen; wir treffen eine Ent-
scheidung, wie wir Christus verstehen.

Im weiteren wurde die Frage aufgeworfen, was von den kon-
kreten Anliegen der christlichen Gemeinde heute aus gesehen vom
geistlichen Amt zu sagen ist. Pfr. P. Amiet nahm diese Frage auf.
Er wies darauf hin, dass er als altkatholischer Theologe zuerst nach
Schrift und Tradition fragen wiirde. Doch dieser Ausgangspunkt
werde durch demokratische und individualistische Ideen bestritten;
das Amt entschwinde aus dem Blick. Wenn wir uns fragen, ob der
Individualismus menschlich, christlich, evangelisch mdglich sei,
werden wir erkennen miissen, dass er eigentlich unmenschlich ist, weil
er die Isolierung des Menschen bedeutet. Diese soll durch die Ge-
meinschaft durchbrochen werden. Aus diesen Uberlegungen ergab
sich dann folgende Fragestellung: Was fiir ein Amt wiirde nun eine
Gemeinschaft erfordern, wenn sie sich um Christus versammelt,
wenn sie als Gemeinschaft Christus sucht ?

Prof. Stalder fiihrte diese Uberlegungen weiter: Wenn wir ver-
stehen wollen, worum es bei der Sendung Christi geht, miissen wir
beachten, was mit dem Menschen dadurch geschieht. Wenn der
Mensch durch Christus eigentlicher Mensch wird, dann miisste diese
Menschwerdung des Menschen ein zugeordnetes Kriterium auch fiir
uns heute sein. Was ist damit fiir das Amt ausgesagt? Jesus
verteilte nicht Literatur, er sandte Menschen, was zugleich An-
nahme dieses Menschen bedeutet. Christsein ist also Menschwer-
dung, die nur in Zueinanderordnung von Menschen geschehen
kann. Gerade der moderne Mensch kann dagegen nichts einwenden
ausser diesem: Es geschieht in der Kirche nicht oder nicht genug.
Stalder geht noch einen Schritt weiter, wenn er fragt: Was bedeu-



— 211 —

tet es soteriologisch, dass man zum Gedanken kommt, es miisse
eine Ordnung sein ? Was sagt man eigentlich, wenn man erklirt, es
gehe soteriologisch und anthropologisch nicht ohne Amt ? Im wei-
tern greift Stalder einen soziologischen Zug auf: Wie ist das bei der
Volkskirche, wo das Gegeniiber zu einem Heidentum, einer sikula-
ren Gesellschaft nicht da ist ? Woran liegt es, wenn durch unsern
Amtsvollzug nicht das geschieht, was eigentlich geschehen sollte ?

Bischof G. 4. van Kleef empfand die Diskussion als zu theolo-
gisch; die Glaubigen erwarten Antworten zu konkreten Fragen, vor
allem zur Interkommunion. Stalder erklirte dazu, er konne nur das
tun, was er einsichtig machen und damit theologisch begriinden
kann. Er verwies auf die Calvinisten, die die Taufe durch einen
Laien nicht anerkennen, weil die Taufe ein ekklesialer Fundamen-
talakt ist; diese ekklesiale Verantwortung kann nur durch das Amt
wahrgenommen werden. So wird eigentlich eine apostolische Suk-
zession vertreten, aber ihre Ausiibung in Frage gestellt. Bischof
U. Kiiry wies darauf hin, dass nicht nur der Individualismus, son-
dern auch der Kollektivismus eine Gefahr bedeute. Beides sind
vorletzte Begriffe; hinter ihnen ist der Begriff der Person zu sehen.
Dr. E. Kreuzeder bewegte die Frage nach Einzelnen oder Gruppen
in der Kirche, die sich von den andern unterscheiden oder unter-
scheiden wollen: Wie wird da Eucharistie gefeiert * Wie kann die
Kirche diese Menschen integrieren *

Zusammenfassend wurde festgestellt, dass die volle Weite der
Sicht angedeutet, aber noch nicht durchgefiihrt werden konnte.

1. Hauptreferat: Apostolisches und nichtapostolisches Amt
von Pfr. Dr.Christian Oeyen (siche S.194 dieses Heftes).

Die Aussprache ergab, dass die Teilnehmer vom Referat be-
eindruckt waren, dass aber doch noch etliche Hemmungen beste-
hen, die Folgerungen voll zu iibernehmen. Zwar wurde eine Wirk-
lichkeit im evangelischen Amt von niemandem bestritten, doch die
Gleichsetzung von Apostel und Prophet wurde als zu stark emp-
funden. Bischof U. Kiry wollte dass katholische Amt eher im chri-
stologischen, das reformatorische Amt mehr im pneumatologischen
Zusammenhang situieren. Prof. P. Maan meinte, dass das Ver-
schwinden und damit das heutige Fehlen des prophetischen Amtes
als Defekt des apostolischen Amtes verstanden werden miisse; doch
wurde ihm zu bedenken gegeben, dass das prophetische Amt nicht



— 212 —

einfach zu erkennen sei; die Erscheinungsformen seien vielleicht
heute ganz anders.

Pir. Amiet sah immer noch eine Schwierigkeit, da selbst nach
den Ausfithrungen des Referenten der Eindruck nicht ganz besei-
tigt wurde, die Anerkennung des reformatorischen Amtes erfolge
mehr gnadenhalber als von Rechts wegen. Er wiirde das Anliegen
des evangelischen Amtes nicht sosehr im Prophetischen als im
Reformatorischen, Korrigierenden sehen. Dann bleibt die Frage
nach der apostolischen Sukzession iibrig. Prof.Stalder: Wenn wir
nicht von der Lehre, sondern von der Wirklichkeit ausgehen, stellt sich
sofort die Frage: Inwiefern ist bei uns mehr und bessere ekklesiale
Wirklichkeit als bei den Protestanten ? Wenn unsere Aussagen iiber
die apostolische Sukzession von der Gemeinde nicht geglaubt wer-
den, liegt das daran, dass wir nicht zeigen konnen, wo das Entschei-
dende an ihr zu finden ist. Wenn wir es nicht wagen, die ekklesiale
Wirklichkeit bei andern festzustellen, so verleugnen wir unser eige-
nes Kirchesein; das ist ein ganz entscheidender Punkt.

Die Ordination der Frau
Referat von Pfr.7T'. Horstmann, Egmond aan Zee.

Sein Inhalt ist vom Verfasser in folgende Thesen zusammenge-
fasst worden:

1. In den Schriften des Neuen Testamentes {iberwiegen die Argu-
mente nicht, die die Aufnahme der Frau in das kirchliche Amt
verbieten bzw. verhindern.

2. Die Frau hat am kirchlichen Leben immer aktiv Anteil gehabt.

3. Die herrschende Auffassung des Amtes wird getragen von dem
Bilde des mannlichen Amtstriagers.

4. Anderungen in den gesellschaftlichen Strukturen kénnen Anlass
geben zu Anderungen im Jus Ecclesiasticum, das dispensabile ist.

5. Opportunistische Motive gelten, vorausgesetzt, dass sie von un-
tergeordneter Bedeutung sind.

6. Imkirchlichen Amt sollte Raum gegeben werden fiir die Frau.

7. Ein erster Schritt zur Anerkennung der Frau im Amt kann sein:
die Spendung der niederen Weihen und des Diakonates an die
Frau.

8. Im Hinblick auf diese Méglichkeit soll die Funktion des Minora-
tes und des Diakonates als selbstindige Amter neu durchdacht
werden.



— 213 —

In der Diskussion wurde darauf hingewiesen, dass in den prote-
stantischen Kirchen, wodas Amtder Frau freigegeben wurde, dennoch
nur ein kleiner Prozentsatz von Frauen tétig sei; in den Gemeinden
gebe es weitgehende Reserven. Die Bedeutung dieser Realititen
koénnte nur durch eine psychologische und soziologische Untersu-
chung abgeklart werden. Schliesslich sind die Aussagen der Schrift
‘noch nicht vollig geklirt, obwohl die Ausschliessung der Frau vom
Amt erst in der Praxis der Kirche geschah. Jesus hatte Frauen um
sich, und in der alten Kirche hatten die Frauen ebenfalls ihre Aufga-
ben ; aber weder hat Christus eine Frau zum Apostel bestimmt, noch
gibt es Belege fiir Amtstréagerinnen. Ist das nur soziologisch und psy-
chologisch zu erkliren ? Anderseits wurde darauf hingewiesen, dass
unsere Kirche vor 100 Jahren den Entscheid gegen den Zslibat im Al-
leingang tat; konnte uns die heutige Zeit in bezug auf die Frauenordi-
nation nicht dasselbe aufgeben ? Kénnen wir uns einfach hinter der
romisch-katholischen und orthodoxen Kirche verschanzen ?

Mittwoch, den 22. September:

2. Hauptreferat: Worum geht es dogmatisch in der Ordination ?

von Pfr. Peter Amiet, Magden (siche Heft 3 dieses Jahrganges,
S.176 ff.).

Dazu wurden folgende Fragen aufgeworfen :

Was ist nun von der Amtsgnade, die das Amt auszeichnet, zu
sagen ? Wéare nicht die Einsetzung durch die Gemeinde, die die An-
erkennung einer persénlichen Gnade bedeutet, positiver zu beurtei-
len? Ist der Mensch, der die Psychologie kennt, der wirkliche
Mensch, namlich der Mensch, der vor Gott steht ? (Dazu Amiet:
Die Zusammenschau ist noch offen.) Wenn wir uns der Frage der
Interaktion in einer Gruppe zuwenden, kann dann von der Erlo-
sungswirklichkeit her etwas dariiber gesagt werden ? Prof. Stalder
trigt noch folgende Gedanken bei: Es bestehen terminologi-
sche Schwierigkeiten mit den Worten «gegeniiber, iibergeord-
net». Es muss doch beachtet werden, dass eine menschliche Ge-
meinschaft nicht ohne Uber- und Unterordnung auskommt.
Aber diese Beziehungen wechseln, und es muss sich erweisen,
dass die kirchlichen Strukturen solche Wechsel ermdoglichen.
Durch die Sendung Christi wird der Mensch zu wirklichem Mensch-



— 214 —

sein befreit. Die Sendung geht im Amt weiter, also muss das Amt
die anthropologisch-soziologischen Bediirfnisse zur Erfullung brin-
gen. Wenn die menschliche Gesellschaft nicht eine Viehherde ist,
die getrieben wird, sondern selbstverantwortlich sein will, so kann
sie das nur durch Strukturen und Amter tun.

Revision des Weiheritus

Referat von Prof. Dr. Albert E. Riithy, Bern (swhe Heft 3 dieses
Jahrganges, S.1641f.).

Der Verzicht auf die niedern Weihen und den Subdiakonat fiir
Priesterkandidaten und deren KErsetzung durch einfache Einfiih-
rungsriten fiir die von Laien ausgefithrten kirchlichen Dienste
wurde allgemein begriisst. Hingegen wird Wert darauf gelegt, dass
die Aufnahme unter die Kandidaten des Priesteramtes eine liturgi-
sche Form bekomme. Als etwas schwieriger wird das Problem des
Diakonates empfunden; die Weglassung des Diakonates fiir Prie-
steramtskandidaten sei 6kumenisch fragwiirdig; der selbstindige
Diakonat sei kaum denkbar, wenn der Dienst am Wort Aufgabe des
Diakons bleibt.

Beziiglich der Anderungen im Ritus der Presbyteratsweihe
mahnte Prof. P. Maan zu gemeinsamem Vorgehen; die Weiheriten
sind die einzigen gesamt-altkatholischen Formulare; Experimente
der einzelnen Kirchen sind darum abzulehnen. Daran schloss sich
die Forderung nach einer Reaktivierung der internationalen liturgi-
schen Kommission an. Im einzelnen wurde vorgeschlagen: ein Be-
gleitwort zur Handauflegung; Beibehaltung des Heiliggeist-Hym-
nus als Begleithandlung zur Salbung; Verschiebung der Ermah-
nungen in das Formular zur Pfarrinstallation. Dr.J. Visser weist
darauf hin, dass in der romisch-katholischen Kirche immer mehr
Laientheologen mit Pfarrauftragen bedacht werden; es wire zu fra-
gen, ob die Teamarbeit zu einem Presbyteratskollegium fithre und
ob damit die Entwicklung zuriick zum Ortsbischof begonnen
habe. Prof.Stalder sieht den Gedanken der apostolischen Sukzes-
sion im Verpflichtungszusammenhang situiert; darum ist das Glau-
bensbekenntnis des Ordinanden wichtig. Das dreifache Amt wiirde
er als konstitutiv bezeichnen, wenn im Diakonat zum Ausdruck
kime, dass die Kirche soziale Verantwortung hat.

Am Abend orientierte Erzbischof Marinus Kok kurz iiber den
derzeitigen Stand der Verhandlungen mit der rémisch-katholischen



— 215 —

Kirche. Darauf berichtete Prof. Stalder iiber die Tagung der Kom-
mission fiir Glaube und Kirchenverfassung in Lowen.

Donnerstag, den 23.September:

Erklirung zur Frage nach Amt und Ordination

Prof. Stalder legte einen Entwurf von vier Thesen vor, die
durchberaten, bereinigt und von der Konferenz einstimmig ange-
nommen wurden. Sie haben folgenden Wortlaut:

Die zur 13.Internationalen altkatholischen Theologenwoche
vom 20. bis 25.September 1971 in St.Polten versammelten altka-
tholischen Theologen sind sich bewusst, dass es fiir eine hilfreiche
Beantwortung der Frage nach Amt und Ordination von wesent-
licher Bedeutung sei, die angemessene Fragestellung zu finden.
Angesichts der Aufgabe, vor die sie sich gestellt sehen, gelangen sie
in folgenden Punkten zur Ubereinstimmung:

1.1 Die Frage nach Amt und Ordination ist grundlegend eine
Frage nach Jesus Christus, seiner Sendung und seinem Willen,
sodass die Uberlegungen zum Thema «Amt und Ordination»
von hier ausgehen miissen und hier das Kriterium haben, vor
dem sie sich als rechtméssig und zureichend miissen ausweisen
koénnen.

1.2 Dabei wird das gesamte neutestamentliche Zeugnis vom Ziel
des Kommens Christi als Antwort auf die Frage nach seinem
Willen verstanden, und zwar in der Art, dass die geschicht-
lichen Fragen, die sich in diesem Zusammenhang stellen, nicht
ibergangen, sondern als Eroffnung der Fiille der Aspekte beach-
tet werden sollen.

1.3 Fiir das Verstindnis des Willens Christi ist immer die Tradition

der Kirche in Lehre und Praxis zu bedenken und zu beachten.

Die Teilnehmer der Tagung sind sich bewusst, dass sie damit

eine bekenntnisméssige Entscheidung treffen, und es ist auch

ihre Absicht, dies zu tun und damit auf die Frage Antwort zu
geben, was sie von Christus halten.

3.1 Sie glauben namlich, dass Gott in Christus Mensch geworden
sei, um uns so zur Gemeinschaft mit Gott und den Menschen
zu befreien und uns das werden zu lassen, wozu uns der Schop-
fer bestimmt und erwihlt hat und wonach wir uns sehnen.
Dieser Sendung Christi entspricht die Berufung von Menschen

o



— 216 —

zu einer Gemeinschaft des Dienstes. In dieser Gemeinschaft

fithrt Christus durch besondere Diener, die Gott und die Kir-

che berufen, seine Sendung an uns weiter, um die Kirche zum

Dienst an den Menschen und fiir die Menschen auszuriisten.
3.2 Sie glauben auch, dass der Geist Christi in der Kirche viele

Arten von ausserordentlichen Diensten erweckt, denen die

Kirche und das ordentliche Amt in ihr Beachtung und Raum

zu geben haben.

3.3 Die Frage, inwieweit diese Sendung zur Verwirklichung ge-
lange, stellt somit auch ein entscheidendes Kriterium dar, vor
dem die Kirche priifen muss, ob sie und das Amt in ihr die
rechte Weise und die rechte Fiille fiir ihren Dienst gefunden
haben.

4. Jede Kirche muss iiber sich selbst und die andern Kirchen sich
Rechenschaft geben. Dabei ist immer zu bedenken, dass viele
kirchliche Lehren in Reaktion gegen Missbildungen oder Ver-
kiimmerungen ausgebildet wurden und deshalb oft das Kirche-
sein ungeniigend zum Ausdruck bringen. Darum ist immer
neben der Lehre auch die ekklesiale Wirklichkeit und Praxis
massgeblich mit in Betracht zu ziehen.

Am Nachmittag wurden die Teilnehmer von der kirchlichen
Oberbehérde der Altkatholischen Kirche Osterreichs zu einem ge-
meinsamen Ausflug eingeladen. Er fiihrte zum Benediktinerstift
Gottweig und in die Stadt Krems, wo Gelegenheit zum Besuch
einer bedeutenden Kunstausstellung bestand; er schloss mit einem
von der gastgebenden Kirche offerierten Abendessen in Dirnstein.

Freitag, den 24. September:

3. Hauptreferat: Neue Fragen zum Problem der Unfehlbarkeit

von Dozent Dr.Jan Visser, Nimwegen (vgl. Heft 4 des Jahrganges
1971, S.272).

Als Erginzung des Referates wurde auf den korporativ-recht-
lichen Kirchenbegriff hingewiesen, der im Mittelalter in Bologna
aufkam und der voraussetzt, dass es eine rechtliche Absicherung
der kirchlichen Einheit geben kénne. Hier ist auch der Grund des
Konziliarismus wie des totalitiren Staatsdenkens zu suchen: er
musste zum kirchlichen Totalitarismus fithren. Ferner wurde die
das 19.Jahrhundert stark bewegende Frage als wichtig erachtet:



— 217 —

Wer ist souveridn, der oberste Fiihrer oder das Volk? Auch eine
frommigkeitsgeschichtliche Uberlegung kann zum Verstindnis bei-
tragen: Man wollte die Kirche verherrlichen durch méglichste Er-
hohung der Spitze, sowohl in Maria wie im Papst. Anderseits wurde
betont, dass rechtliche Beziehungen strukturelle Wirklichkeiten
sind, die nicht tibergangen werden diirfen. Dr. Visser bewegte vor
allem die Frage, wie in grossen Gesellschaften etwas von der ur-
spriinglichen menschlichen Gemeinschaft gewahrt bleibt. Prof. Stal-
der fand es richtig, dass nicht nur die soziologische, sondern auch
die religionspsychologische Situation dargelegt wurde. Es gehe hier
um tiefere als politische Fragen. Auch die Reformationskirchen er-
fuhren das Bediirfnis nach einer Glaubenssicherung; sie wirkte sich
aus in den Bekenntnissen, die man durchgehend gelten lassen
wollte, sowie in der Inspirationslehre, die in ihrer weitern Wirkung
zur Sektenbildung fithre. Stalder glaubt nicht, dass die gegenwér-
tige Offnung der romisch-katholischen Kirche riickgingig gemacht
werden konne, aber der Ruf nach Sicherheit konnte durchaus wie-
der stark werden ; er erhebt sich ja auch bei uns und tberall, wo die
Wahrheitsfrage gestellt wird. Dennoch kann man nicht sagen, wir
konnten die Wahrheit nie erkennen; es ist im Gegenteil unsere Auf-
gabe, sie jefzt zu erkennen. Die grossten Schwierigkeiten bereitet
das Verstehensproblem : Wie kénnen wir wahre Satze als solche er-
kennen ? Im Zusammenhang damit steht die Frage nach der
Rezeption von Glaubensaussagen durch die Kirche.

Pfarramt in der Krise
Einfithrendes Votum von Pfr. Hans Fret, Bern.

Die briiderliche Aussprache brachte vor allem Hinweise von
hollandischen Pfarrern, wie sie in ihren Gemeinden den Anforde-
rungen der heutigen Situation zu begegnen suchen.

Samstag, den 25. September:

Fiir das Jahr 1972 wurde eine anglikanisch-altkatholische Theo-
logentagung in Aussicht genommen; sie wird von Holland organi-
siert. Da die Teilnehmerzahl beschrinkt ist, wurde gewiinscht, zu-
sitzlich auch eine altkatholische Tagung zu halten. Es soll gepriift
werden, ob die Durchfithrung der beiden Tagungen unmittelbar
nacheinander moglich ist. (Die anglikanisch-altkatholische Theo-



— 218 —

logentagung hat inzwischen in Bern vom 10.bis 12. April 1972 stattge-
funden, die altkatholische Theologentagung vom 18. bis 23. Septem-
ber 1972 in Wijk aan Zee (Holland).

Als Thema fiir die altkatholische Tagung wurde gewiinscht, man
mochte fiir einmal praktische Fragen des Priesteramtes auf die Trak-
tandenliste setzen.

Es wurde noch eine Aussprache iiber den letzten Altkatholiken-
kongress mit Anregungen fiir den nachsten gehalten.

Hansjorg Vogt



— 219 —
Déllinger als Altkatholik

Immer wieder treten in den verschiedensten Publikationen Behauptun-
gen auf, der beriihmte katholische Kirchenhistoriker Professor Dr.Ignaz
von Déllinger (1799-1890), infulierter Stiftsprobst von St-Cajetan und
Hofkapell-Direktor des bayerischen Koénigs in Miinchen, langjihriger Pri-
sident der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und das theologische
Haupt der Altkatholischen Bewegung gegen die vom Ersten Vatikanischen
Konzil 1870 verkiindeten neuen Dogmen iiber die Lehrunfehlbarkeit und
den Jurisdiktionsprimat des rémischen Papstes, sei in Wirklichkeit doch
kein Altkatholik gewesen und habe sich nie der altkatholischen Kirchenge-
meinschaft angeschlossen. Um die Unhaltbarkeit und Widersinnigkeit sol-
cher Behauptungen nochmals zusammengefasst nachzuweisen und zugleich
den grossen Kirchengelehrten, dem auch eine Reihe neuerer Publikationen
gewidmet sind, darunter eine von V. Conzemius bearb. mehrbéndige Brief-
sammlung «I.v. Doéllinger: Briefwechsel 1820-18go» (Miinchen 1963ff.) und
eine von J. Finsterholzl herausg. Textauswahl «I.v. Déllinger» (Graz 1969),
erneut als altkatholischen Bekenner lebendig werden zu lassen, teilen wir im
folgenden im Uberblick die quellenmissig belegten Tatsachen mit, die ein-
deutig zeigen, dass Déllinger bis zu seinem Tode nicht nur ein iiberzeugter
Altkatholik war, sondern sich auch zeit seines Lebens als das theologische
Haupt der «altkatholischen Gemeinschafty, zu der er sich mehrfach éffent-
lich bekannt hatte, verantwortlich fiihlte.

Doéllinger war der eigentliche Initiator und das theologische Haupt der
Altkatholischen Bewegung; er war der Verfasser oder wenigstens haupt-
siachliche Verfasser aller altkatholischen Grundsatz-Erklirungen, der Niirn-
berger Erklirung vom 26.August 1870, der Miinchener Erklirung von
Pfingsten 1871, des altkatholischen Manifestes (Programms), das im Sep-
tember 1871 der mit auf seine Anregung in Miinchen zusammengetretene
erste  internationale  Altkatholiken-Kongress verkiindete; Déollinger
stimmte personlich auf dem zweiten internationalen Altkatholiken-Kon-
gress im September 1872 in Kéln allen Beschliissen tiber den organisatori-
schen Aufbau der altkatholischen Kirchengemeinschaft zu und wirkte
massgeblich bei deren Durchfiihrung mit, vor allem durch prinzipielle Gut-
achten; vom Kongress wurde er in das « Komitee zur Férderung kirchlicher
Unionsbestrebungen» ernannt, das seinerseits ihn zum Vorsitzenden wihlte
(alle Beschliisse der ersten Altkatholiken-Kongresse sind abgedruckt in
Prof. Dr. v. Schulte: «Der Altkatholizismus — Geschichte seiner Entwick-
lung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland», Gies-
sen 1887, Neudruck durch Scientia Aalen 1965; hier auch zahlreiche wei-
tere Dokumente); als Vorsitzender dieses altkatholischen Unionskomitees
berief und leitete er 1874 und 1873 die historischen Bonner Unionskonfe-
renzen, wo er als der Hauptsprecher der Altkatholiken auftrat und in
wesentlichen Punkten die bis heute giiltige altkatholische Lehre darlegte



— 220 —

und formulierte; Dollingers genannte Grundsatz- und Lehrfeststellungen
fanden, zum Teil wortlich, Aufnahme in die von der Internationalen altka-
tholischen Bischofskonferenz 1889 proklamierte « Utrechter Erklirung», in
die altkatholische Kirchenverfassung und bilden die Grundlage der 1931
auf den Bonner Unionskonferenzen zwischen der altkatholischen Kirche und
der anglikanischen bzw. orthodoxen Kirche getroffenen Vercinbarungen
(Dokumente abgedruckt bei Kiiry? «Die Altkatholische Kirche»); mehr-
mals hat sich Déllinger auch persénlich und éffentlich zur altkatholischen
Kirchengemeinschaft bekannt, und bis zu seinem Tode wurde er im altka-
tholischen kirchlichen Amtsblatt, das er stindig erhielt, offiziell als altkatho-
lischer Geistlicher gefiihrt; auf eigenen Wunsch erhielt er schliesslich von
einem altkatholischen Priester die letzte Olung gespendet und wurde von
einem altkatholischen Geistlichen kirchlich beerdigt, beide Male sein
Freund, der altkatholische Theologieprofessor der Miinchner Universitiit,
Dr.]. Friedrich, der auch auf Grund seines schriftlichen Nachlasses seine
dreibindige Biographie schrieb «Ignaz von Déllinger — Sein Leben» (IMiin-
chen 1899-1901, Neudruck 1972 durch Scientia, D-708 Aalen); der feier-
liche Trauergottesdienst fiir Déllinger fand in der Miinchner altkatho-
lischen Kirche statt und wurde vom altkatholischen Ortsgeistlichen Gatzen-
meier zelebriert, der auch die Gedichtnisrede hielt; in der 6ffentlichen
Trauersitzung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hielt ebenfalls
ein Altkatholik, der Geschichtsprofessor der Miinchner Universitit
Dr.A.von Cornelius, die (auch im Druck erschienene) «Gedichtnisrede
auf I.von Déllinger»; in Bonn hielt der altkatholische Bischof einen Ge-
déachtnisgottesdienst fiir Déllinger2.

Mit seiner Papstgeschichte « Der Papst und das Konzil von Janus» (1869,
Neudruck Minerva Frankfurt 1968; Neudruck der Neubearbeitung 1892
von Friedrich Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt 1969) und der Konzilsge-
schichte «Romische Briefe vom Konzil von Quirinus» (1870, Neudruck
Minerva 1968) hatte Dollinger der altkatholischen Bewegung in umfassen-
der Weise das theologische Material fir die Ablehnung der neuen Papst-
dogmen und die Festhaltung der altkirchlichen Lehre gegeben.

Dollinger berief und leitete am 25. August 1870 in Niirnberg die 1. (alt-)
katholische Theologenkonferenz, wo die von 32 Professoren unterzeichnete
«Niirnberger Erklirung» gegen die Papstdogmen herausgegeben wurde. Nach
seiner Exkommunikation im April 1871 berief Déllinger zu sich nach Miinchen
eine Versammlung prominenter Katholiken ein, die in der wesentlich von ihm
entworfenen «Miinchener Erklirung von Pfingsten 1871» Grundsiitze und
Massnahmen fiir die nichsten Schritte der Altkatholiken festlegten, vor allem,

I Bischof Prof.Dr.Urs Kiiry, «Die Altkatholische Kirche — IThre Geschichte,
ihre Le.:_hre, ihr Anliegen», Ev. Verlagswerk Stuttgart 1966.

2 Uber die altkatholischen Trauerfeierlichkeiten und Gedenken fiir Déllinger s.
Berichte «Altkatholisches Volksblatt» 1890, Nr. 4ff.



— 221 —

dass die Exkommunikationen als unwirksam anzusehen seien und alle kirch-
lichen Rechte weiter ausgeiibt werden wiirden. Zur gemeinsamen Aktion auf
breiter Basis wurde, von Déllinger mit angeregt, die Einberufung eines ersten
internationalen Altkatholiken-Kongresses beschlossen, der mit grosser Betei-
ligung im September 1871 in Miinchen zusammentrat und das abermals
hauptsichlich von Déllinger redigierte altkatholische Manifest (Programm)
verkiindete (Festhalten an deraltkirchlichen Lehre, Verwerfung derPapstdog-
men als Neuerungen, Reform im Geiste der Alten Kirche, kirchliche Wieder-
vereinigungsbemiihungen, Aufgeschlossenheit gegeniiber der modernen Wis-
senschaft und Kultur, Eintreten fiir biirgerliche Freiheit und humanitire
Kultur, Anspruch auf alle kirchlichen Rechte wie bisher als volle Mitglieder
der bestehenden katholischen Kirche). Aus Opportunititsgriinden wandte
sich Déllinger auf dem Miinchner Kongress noch gegen die (ihm ibereilt
scheinende) Herstellung einer regelmissigen Seelsorge mit eigener altkatholi-
scher bischoéflicher Jurisdiktion: «Meiner Ansicht nach handelt essich fiir jetzt
nur um ein Provisoriumn», sagte er auf dem Kongress. Prinzipiell aber aner-
kannte er, genauso wie die anderen Altkatholiken, wie es von ihm selbst in der
Miinchner Erklirung von Pfingsten 1871 formuliert worden war: «Wir wissen,
dass diese Bannungen ebenso ungiiltig und unverbindlich als ungerecht sind,
dass weder die Gliubigen ihr gutes Recht auf die Gnadenmittel Christi, noch
die Priester ihre Befugnis, dieselben zu spenden, dadurch verlieren kénnen,
und sind entschlossen, durch Censuren, welche zur Forderung falscher Lehren
verhingt worden sind, unser Recht uns nicht verkiimmern zu lassen. » Er hatte
soauch am 1. Juli 1871 eine Eingabe an das Staatsministerium um Uberlassung
einer Miinchner katholischen Kirche fiir den altkatholischen Gottesdienst
mitunterzeichnet. Und einen Monat nach dem Kongress schrieb er an den
Bonner (alt-)katholischen Theologieprofessor Dr. Reusch : « Die Differenz, die
beziiglich der Gemeindebildung unter uns sich ergeben hatte, erscheint in den
Augen des Publikums grésser und breiter, als sie in Wirklichkeit war —ich sehe
dies aus den Tagblittern. Demgegeniiber muss die wesentliche Ubereinstim-
mung nachdriicklichst betont werden. »

Im Januar, Februarund Mirz 1872 hielt Déllinger in Zusammenarbeit mit
anderen altkatholischen Theologen in Miinchen seine berithmt gewordenen
Vortrige « Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen», wo er den
noch heute geltenden altkatholischen ekklesiclogischen Standpunkt ausfiihr-
lich darlegte. Im Juli 1872 konferiert er in Miinchen mit dem von Rom unab-
hingigen katholischen Erzbischof Loos von Utrecht, der auf altkatholische
Einladung eine Firmungsreise durch bayrische altkatholische Gemeinden
machte, so dass der « Deutsche Merkur» in seiner Ausgabe vom 13. Juli 1872
meldenkonnte: «<Wir piapstlich, Exkommunizierten‘ haben kirchliche Gemein-
schaft mit katholischen Bischéfen.» Von der Utrechter Kirche erhielten dann
auch die Altkatholiken ihre apostolische Sukzession. Und wieder war es Dél-
linger gewesen, der auch hierzu die theologische Basis schuf, indem er auf dem
Miinchner Kongress dessen Beschluss begriindete, «dass der Kirche von



— 222 —

Utrecht der Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird, und folglich
zwischen ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz besteht».

Im September 1872 fihrt Déllinger, «der Altmeister der Altkatholiken»,
wie ihn die Orthodoxen sahen (Kirejew in «Protokoll der 4. Sitzung der St. Pe-
tersburger Abteilung des Vereins der Freunde Geistlicher Aufklirung vom
22. Oktober 1872», St.Petersburg 1873), zum zweiten internationalen Altkatho-
liken-Kongress nach Kéln, an welchem an die 400 altkatholische Delegierte,
darunter 22 katholische Professoren, ferner 4 russisch-orthodoxe Theologen,
29 anglikanische Theologen, unter ihnen drei Bischofe, 22 protestantische
Geistlicheund der katholische Erzbischof von Utrecht mit einer hollindischen
Priesterdelegation teilnahmen. Déllinger stimmt uneingeschriankt allen Be-
schliissen iiber Grundlagen, organisatorischen Aufbau und theologische Auf-
gaben der altkatholischen Kirchengemeinschaft zu und wird vom Kongress
als erster in das aus zehn katholisch-theologischen Universitiitsprofessoren
bestehende altkatholische «Komitee zur Forderung kirchlicher Unionsbe-
strebungen» ernannt und auf dessen erster Sitzung unmittelbar im Anschluss
an den Kongress zum Vorsitzenden gewihlt. Als Grundlage der theologi-
schen Arbeit und der kirchlichen Einheit beschliesst das Komitee gleichfalls
auf seiner 1. Sitzung am 23. September 1872 in Kéln, an der orthodoxe und
anglikanische Theologen teilnahmen, die Lehre der Alten Ungeteilten Kir-
che anzuerkennen, wobei als Quellen die Heilige Schrift, die Beschliisse der
sieben Okumenischen Konzile und die Lehren der Kirchenviter und als
Kriterium der Ausspruch des hl. Vinzenz von Lerin zu gelten habe: «Das
sollen wir festhalten, was iiberall, was immer und was von allen geglaubt
worden ist; denn das ist wahrhaft und eigentlich katholisch» (vgl. Peters-
burger Protokoll a.a. 0., sowie ¢« Deutscher Merkur» Miinchen, 22. August
1874, S.277). Diese altkatholischen Fundamentalprinzipien blieben auch
fiir Déllinger personlich zeit seines Lebens massgebend und sind es fiir alle
Altkatholiken auch heute. Auf ihrer Grundlage entfaltete Déllinger in den
folgenden Jahren als Vorsitzender des altkatholischen Unionskomitees,
dem iibrigens auch der altkatholische Bischof Professor Dr. Reinkens ange-
hérte, eine umfassende altkatholische theologische Tiatigkeit und leistete
die immense Vorarbeit der von ihm selbst 1874 und 1875 in Bonn geleiteten
ersten grossen internationalen theologischen Unionskonferenzen seit Jahr-
hunderten kirchlicher Trennung, die der russisch-orthodoxe Theologe
Kirejew, Ehrenmitglied der Geistlichen Akademie in Moskau, sogar mit
den Unionskonzilen von Lyon 1274 und Ferrara/Florenz 1438/1439 ver-
gleicht (Brief Kirejews vom 2z1. Oktober 1881 in «Quelques Lettres du
A.Kiréeff au Professeur Michaud sur L’Ancien-Catholicisme», Paris/
Neuchatel) und an denen iiber 100 prominente altkatholische, anglikanische
und orthodoxe Theologen, darunter Erzbischéfe, Bischéfe und andere hohe
kirchliche Wiirdentriger, wie auch einige protestantische Theologen, aus fast
allen europiischen Lindern und aus Amerika teilnahmen. Als Ziele der altka-
tholischen Bonner Unionskonferenzen hatte Déllinger in den Einladungen



— 223 —

angegeben die Herbeifithrung «eines erneuerten gemeinschaftlichen Be-
kenntnisses jener christlichen Hauptlehren, welche die Summe der von
der urspriinglichen ungeteilten Kirche in ihren Symbolen fixierten
Glaubenssitze bilden und welche auch jetzt noch zur Lehrnorm der grossen,
in der Kontinuitit der frithern Christenheit stehenden religiosen Genossen-
schaften gehéren. Auf Grund dieses iibereinstimmenden Bekenntnisses er-
strebt ferner die Konferenz die Herstellung einer Interkommunion...» Auf
diesem theologischen Arbeitsgebiet hat Déllinger Grosses fiir die altkatholi-
sche Kirche geleistet, sowohl was die Grundlegung und Ausbildung der
altkatholischen Glaubenslehre anbetrifft, wie auch in Hinsicht auf die Unions-
vereinbarungen der altkatholischen Kirche mit der anglikanischen und der
orthodoxen Kirche, die von offiziellen gemeinsamen Kommissionen 1931 in
Bonn getroffen wurden und deren Grundlagen Déllingers Unionskonfe-
renzen waren, der dort auch besonders geehrt wurde.

Unterdessen wurde von einem anderen, vom Koélner Kongress gewidhlten
altkatholischen Komitee unter Vorsitz des berithmten katholischen Kirchen-
rechtslehrers Professor Dr. J. Fr. von Schulte, den Déllinger noch 1887 im Zu-
sammenhang mit seinem soeben erschienenen Standardwerk « Der Altkatholi-
zismus» (s. 0.), auf das er lobend hinweist, einen der vier bedeutendsten Theo-
logen Europas nennt und der alle Altkatholiken-Kongresse bis 18go prisidier-
te («Ignaz von Déllinger — Erinnerungen» von Luise von Kobell, Miinchen
1891), der organisatorische Aufbau des altkatholischen Kirchenwesens inner-
halb der anerkannten katholischen Kirche grundsitzlich abgeschlossen. Mit
der kanonischen Sanktion des katholischen Erzbischofs von Utrecht und Me-
tropoliten der niederlindischen Kirchenprovinz war am 4. Juni 1873 der ka-
tholische Theologieprofessor der Universitit Breslau, Dr.theol. et phil. Jo-
seph Hubert Reinkens, von einer gesamtdeutschen altkatholischen Delegier-
tenversammlung in Koéln zum Bischof der «Altkatholiken des deutschen
Reiches» gewihlt und am 11.August 1873 in Rotterdam (da kurz zu-
vor der Erzbischof von Utrecht, der urspriinglich weihen wollte, ge-
storben war) von dem katholischen Bischof von Deventer, Hermann Hey-
kamp, feierlich nach dem Pontificale Romanum zum Bischof konsekriert wor-
den; im gréssten Teil des deutschen Reichsgebietes erhielt Reinkens die
staatskirchenrechtliche Anerkennung als «katholischer Bischof» fiir die Altka-
tholiken innerhalb der historisch bestehenden katholischen Kirche (gleichbe-
rechtigt neben den rémischen Bischéfen) vgl. Schulte: «Die Berechtigung des
Vorgehens der Altkatholiken vom Standpunkte des Kirchenrechts», Bonn
1873, sowie Schultes Standardwerk « Der Altkatholizismus...», dasalle diesbe-
ziiglichen Dokumente im Wortlaut bringt). Am 2. Mai 1874 fand auf der «er-
sten Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches»in Bonn durch die Rati-
fizierung der kirchlichen Verfassung («Synodal- und Gemeinde-Ordnungy)
die Konstituierung des «altkatholischen kirchlichen Gemeinwesens», der ¢alt-
katho_lischen Gemeinschaft» in der deutschen katholischen Kirche, statt; man
vermied es ausdriicklich, von einer «altkatholischen Kirche» zu sprechen (und



— 224 —

kein amtliches altkatholisches Dokument der ersten Jahrzehnte enthilt diese
Bezeichnung), «da die Altkatholiken keine besondere Kirche bilden, sondern
zur katholischen gehoren», wie es in einem kirchenamtlichen Erlass heisst (vgl.
«Sammlung kirchlicher und staatlicher Vorschriften fiir die altkatholischen
Kirchengemeinschaften», herausgegeben von der altkatholischen Synodal-
Reprisentanz, Bonn 1887 und 1898). An der ersten altkatholischen Synode in
Bonn nahmen 30 katholische Geistliche und 59 Laien teil, darunter 13 katho-
lisch-theologische Universititsprofessoren, 16 Juristen und 17 meist hohere
Staatsbeamte, die rund roo altkatholische Gemeinden mit etwa 50000 Mit-
gliedern vertraten. Die Synode leitete ferner eine katholische Reform nach den
altkirchlichen Normen in die Wege, welche die Liturgie und Disziplin der
Kirche betraf (Beschliisse iiber Grundsitze, Volkssprache im Gottesdienst,
Rituale, Ohrenbeichte, Fasten, Ehe und Katechismus) (vgl. Wolfgang
Krahl: «OKUMENISCHER KATHOLIZISMUS - Alt-Katholische
Orientierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden», Bonn 1970; hier
besonders das Kapital iiber die «Erste alt-katholische Synode Bonn 1874»,
5.1461t.).

Obwohl Déllinger in erster Linie mit dem theologischen Ausbau der alt-
katholischen Position befasst war (es war dies ja sein eigentliches Arbeitsgebiet
als akademischer Lehrer), wirkte er doch auch positiv und wegweisend beim
organisatorischen Aufbau des altkatholischen Kirchenwesens mit, wobei er es
auch an der Kritik nicht fehlen liess. Vor allem brieflich nahm er zu allen
grundsitzlichen aber auch praktischen Fragen der altkatholischen Kirchenor-
ganisation Stellung (Bischofswahl, Verfassungsentwurf, Katechismus, Prie-
sternachwuchs usw.) und bekundete im wesentlichen auch hier seine Uberein-
stimmung (siehe Rud. Keussen: «Déllinger und die altkatholische Kirchey, in
IKZ 3.Heft 1936, der die Quellen gibt). Mit dem altkatholischen Bischof
blieb Dollinger zeit seines Lebens «im innigsten Verkehr und nahm an den
ihm zu Ehren in Miinchen stattfindenden Feierlichkeiten teil» (Schulte:
«Ignaz von Daollinger», Sondernummer Amtliches Altkatholisches Kirchen-
blatt, 31. Januar 1890, offizieller altkatholischer Nekrolog). Der ersten altkatho-
lischen Synode liess er seine Zustimmung tiberbringen und erhielt von den
Synodalenals ithr¢ Fithrerund Meister»ein Grusstelegramm (« Deutscher Mer-
kur», 5. Juni 1874). Jahrelang arbeitete er noch als Greis im Miinchner alt-
katholischen Zentralkomitee mit (vgl. Friedrich, Déllinger-Biographie 111,
S. 616, 619; im betreffenden Abschnitt weiteres einschligiges Material).

Im Oktober 1874, wenige Monate nachdem der organisatorische Aufbau
der «altkatholischen Gemeinschaft» grundsitzlich durchgefiihrt war, schrieb
Déllinger einem rémisch-katholischen Geistlichen, Pfarrer Widmann, der
Déllinger nach seiner kirchlichen Stellung und um Rat gefragt hatte: «Was
mich betrifft, so rechne ich mich aus Uberzeugung zur altkatholischen Ge-
meinschaft, ich glaube, dass sie eine hohere ihr gegebene Sendung zu erfiillen
hat» (Zeugnis fiir die altkirchliche Wahrheit, Reform auf der Grundlage der
alten ungeteilten Kirche, Arbeit fiir die Wiedervereinigung aller Kirchen);



— 225 —

Déllinger empfiehlt dem rémischen Geistlichen, sich «von der falschen Lehre
und Obedienz loszusagen» (wie er es getan hatte), was dann auch Widmann
befolgte und altkatholischer Pfarrer wurde.

Im September 1874 und August 1875 fanden in Bonn die historischen
Unionskonferenzen statt, die von Déllinger im Namen des vom Kélner Alt-
katholiken-Kongress eingesetzten altkatholischen Unionskomitees einberufen
und von ihm als Hauptsprecher der Altkatholiken geleitet wurden. In der
Teilnehmerliste hatte sich Déllinger in der Rubrik « Altkatholiken : » unmittel-
bar nach dem altkatholischen Bischof Dr. Reinkens (bei dem er auch wohnte)
als erster eingezeichnet (sowohl 1874 als auch 1875); im Konferenzverlauf be-
zeichnete er sich mehrmals als «altkatholischen Theologen», und in seinen
Ausserungen gebraucht er éfters die Wendung «wir Altkatholiken»3 (siehe
Berichte iiber die zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, im Auftrage
des Vorsitzenden Dr.von Déllinger herausgegeben von Dr. Fr.Heinrich
Reusch, altkatholischer Generalvikar und damaliger Rektor der Universitiit
Bonn, Bonn 1874 und 1875). In grosser Ausfiihrlichkeit und dusserster Klar-
heit bekundet Déllinger seinen altkatholischen Kirchenbegriff, wie er noch
heute von den Altkatholiken vertreten wird, der sich jedoch grundlegend vom
romischen unterschied. Bereits bei seinen Vortrigen iiber die «Wiedervereini-
gung der christlichen Kirchen» 1872 in Miinchen hatte Déllinger seiner Uber-
zeugung Ausdruck gegeben, dass «die grosse katholische Kirches, «die eine ka-
tholische Kirche jetzt in Bruchstiicken bestehe»; «dass die Katholizitit jetzt
nicht schlechthin von einer einzigen Kirche, mit Ausschluss der andern, in
Anspruch genommen werden darf»; er verlangt von allen um die Wiederverei-
nigung bemiihten Christen, «anzuerkennen, dass der kirchliche Kérper, wel-
chem sie angehdren, nicht die Kirche schlechthin, nicht die eine und einzige,
in sich véllig abgeschlossene Kirche ist, sondern nur eine Teilkirche, welche
von sich allein keineswegs rithmen kann, dass sie jene eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche sei, die das alte Symbolum bekennt». Keineswegs ist
fir Déllinger die rémisch-katholische Kirche «die grosse, eine katholische
Kirche», sondern, wie er es auf den Bonner Unionskonferenzen ausdriickt,
nichts anderes als «die Vatikanische Kirches, «die pipstliche Gemeinschaft»,
«die rémische Kirche» oder «die romische Gemeinschaft», der er jedenfalls
nicht mehr angehére, wie er mehrmals bezeugt: « Der Riss (griechisch Schis-
ma), welchen das Vatikanum in der ganzen Kirche hervorgebracht, ist ein sol-
cher, wie er in der ganzen Kirchengeschichte nicht vorgekommen ist.» ¢Die
orientalischen Kirchen stehen also seit 1870 der rémischen Kirche gegeniiber
geradeso, wie die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen und wie wir
Altkatholiken», sagt Déllinger. Dieser Kirchenbegriff Déllingers fithrte ihn
(und mit ihm die Altkatholiken) auch zur Anerkennung der katholischen Kon-

3 Auch nahm D#&llinger am altkatholischen Gottesdienst teil, so am Sonntag,
den 15.August 1875 an der vom altkatholischen Bischof Reinkens, auch in Anwesen-
heit vieler orthodoxer und anglikanischer Konferenzmitglieder, zelebrierten hl,
Messe («Deutscher Merkur», 21. August 1875).



— 226 —

tinuitit der anglikanischen Kirche mit giiltiger apostolischer Sukzession und
der orthodoxen Kirche als ¢ wahrer Kirche». In seinem Einladungsschreiben
zur 2. Bonner Unionskonferenz an das Okumenische Patriarchat vom 18. Mirz
1875 prizisiert er nochmals die kirchliche Stellung der Altkatholiken, als de-
ren Sprecher er schreibt: Die altkatholischen Theologen «gehéren zu einem
Teil der katholischen Kirche», welcher die vatikanischen Papstdogmen nicht
anerkennt, «und sie sind iiberzeugt, dass die orthodoxe Kirche des Patriar-
chats von Konstantinopel eine wahre Kirche ist, welche das apostolische Erbe
erhalten hat und welche einen T'eil der grossen alten, apostolischen Gemeinde
bildet». «Wir sind der Meinung, dass es nicht schwer fallen wird, Erklirungen
zu finden, welche die beiden Teile (ndmlich den altkatholischen und orthodo-
xen) befriedigen und zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit fiihren
werden. »

Die ekklesiologische Position Déllingers, wonach die «altkatholische Ge-
meinschaft», zu derer sich zihlte, genauso wie die «romische Gemeinschaft»
oder etwa die orthodoxe Kirche einen legitimen «Teil der katholischen Kir-
che», eine «Teilkirche» der «grossen katholischen Kirche», der «einen katholi-
schen Kirche», «die das alte Symbolum bekennt», darstelle, fand ihren
Niederschlag in allen altkatholischen kirchenamtlichen und grundsitzli-
chen Dokumenten, z.B. in § 2 der altkatholischen Kirchenverfassung, wo es
heisst: «Es wird ausdriicklich erklirt, dass wir in der katholischen Kirche ste-
hen.» Fir Deutschland bedeutete diese altkatholische Stellung insbesondere,
dass die Altkatholiken trotz der ihnen durch die rémischen Glaubensneue-
rungen aufgenétigten eigenen kirchlichen Organisation mit einer eigenen bi-
schoflichen Jurisdiktion fiir sich beanspruchten, weil sie an dem «alten katho-
lischen Glaubenn» festhielten, als « vollberechtigte Glieder» «der staatsrechtlich
und historisch begriindeten, als solcher von den Staaten anerkannten katholi-
schen Kirche» angesehen zu werden. Dementsprechend wurden auch die Alt-
katholiken genauso wie die Romisch-Katholiken staatskirchenrechtlich von
den deutschen Staaten (Regierungserlasse in Wiirttemberg vom 20. April
1871, in Bayern vom 27. August 18714 in Hessen vom 23. Dezember 1873;
Altkatholiken-Gesetze in Baden vom 15.Juni 1874, in Preussen vom 4. Juli
1875) vollberechtigt «als Mitglieder der katholischen Kirche betrachtet und
behandelt», wie es noch in dem Erlass des bayrischen Staatsministeriums
vom 15. Mirz 18go heisst (vgl. H. Hiitwohl: « Das Katholische Bistum der Alt-
Katholiken in Deutschland — Eine staatskirchenrechtliche Untersuchung»,
Bonn 1964). Dariiber hinaus wurde in Preussen, Baden und Hessen die Er-
richtung einer eigenen altkatholischen bischéflichen Jurisdiktion mit eigenem
«katholischem Bischof», eigenen «katholischen Pfarreien» und einer eigenen
Verfassung gleichberechtigt neben den rémischen Jurisdiktionen innerhalb
der bestehenden einen katholischen Kirche staatskirchenrechtlich anerkannt.

4 Voller Wortlaut des Erlasses des bayrischen Staatsministeriums des Innern
vom 27.August 1871 in «Rheinischer Merkur», 3. September 1871, S.354 ff.



— 227 —

Bayern aber lehnte die Anerkennung einer eigenen altkatholischen Jurisdik-
tion ab (Regierungsbescheid vom g. April 1874 bei Schulte « Der Altkatho-
lizismus», S.417-420), so dass staatskirchenrechtlich die bayrischen Altka-
tholiken nur als «Gesinnungsgemeinschaft» neben den «Rémisch-Gesinn-
ten» in der katholischen Kirche galten und so formell weiterhin unter der
Jurisdiktion der rémischen Bischofe standen, nicht aber unter der des
altkatholischen Bischofs in Bonn, offiziell keine Kirchengemeinden kon-
stituieren durften und auch die altkatholische Kirchenverfassung in Bayern
keine Giiltigkeit besass. Die Altkatholiken Bayerns konnten sich so nur inof-
fiziell zu losen Gemeinschaften zusammenschliessen, deren Interessen der
sog. «bayerische altkatholische Landesverein» vertrat. Erst nach Déllingers
Tod im Jahre 1890 konnten sich die bayrischen Altkatholiken, nachdem sie
durch ministeriellen Erlass vom 15. Mirz 1890 (wegen der angeblichen Leug-
nung der unbefleckten Empfiangnis Marid!) aus der katholischen Kirche fiir
ausgeschlossen erklirt worden waren, der Jurisdiktion des altkatholischen
Bischofs in Bonn unterstellen und sich «zu eigenen Kirchengemeinden auf
Grund der altkatholischen Synodal- und Gemeindeordnung» vereinigen
(vgl. «Die bayerischen Altkatholiken und das K. Staatsministerium des
Innern — Aktenstiicke zur Geschichte der altkatholischen Kirchenbildung
in Bayern vom April 1890 bis zum Oktober 1891», Miinchen 1891, sowie
Schulte: ¢«Das Vorgehen des bayerischen Ministeriums gegen die Altkatho-
liken», Giessen 189o).

Diese staatskirchenrechtliche Lage der bayrischen Altkatholiken war
auch fiir Déllinger massgebend; er blieb, wie mit ihm alle Altkatholiken, zeit-
lebens ein Mitglied der bestehenden katholischen Kirche; er unterstand wei-
terhin formell, wie alle Altkatholiken Bayerns, der Jurisdiktion der rémischen
Hierarchie; er konnte, ebensowenig wie die anderen bayrischen Altkatholi-
ken, irgendeiner «altkatholischen Kirche» nicht «beitretens, weil eine solche
nicht existierte, und konnte, wie diese, sich nichteinmal offiziell, wiees inande-
ren deutschen Staaten moglich war, einer innerhalb der katholischen Kirche
konstituierten «altkatholischen Gemeinschaft» anschliessen, weil eine solche
staatskirchenrechtlich in Bayern auch nicht existierte. Was fiir Déllinger, wie
tiir alle Altkatholiken Bayerns, bei dieser Lage tibrigblieb und was er bis zu
seinem Tode auch tat, war das ideelle Bekenntnis zur altkatholischen Gemein-
schaft: «Was mich betrifft, so rechne ich mich aus Uberzeugung zur altkatholi-
schen Gemeinschaft» (Brief vom 18. Oktober 1874). Und es war, als wollte er
seine eigene kirchliche Stellung charakterisieren, als er in einem 1886 verdof-
fentlichten Brief an eine Dame schrieb: «Wenn Sie sich im Gewissen, Sehn-
sucht und Wollen der altkatholischen Gemeinschaft anschliessen, so sind Sie
jetzt schon ein Mitglied derselben und stehen dadurch zugleich auch in Glau-
bensgemeinschaft mit der #ltesten aller christlichen Kirchen, der orientali-
schen ndmlich» (« Bayerisches Vaterland», 1886). Allen Bekehrungsversuchen
Roms widerstand Déllinger konstant. Auf eine Aufforderung des Miinchner
Erzbischofs vom 30. Juli 1886, «er mége sich verséhnen mit der heiligen ro-



— 228 —

misch-katholischen Kirche... und wieder eintreten in die Gemeinschaft mit
ihr» und seine « Heimkehr in die Kirche» «wire ein Jubel», antwortet Dallin-
ger mit einem umfassenden erneuten altkatholischen Bekenntnis vom 1. Miérz
1887, wobei er sich ausdriicklich auch noch verantwortlich fiir die ganze altka-
tholische Gemeinschaft erklirt, «bedenken Sie, dass es sich dabei nicht nurum
mich, sondern, und viel mehr noch, um Tausende von Personen handelt»y, um
«jene zahlreichen Personen, welche in der fraglichen Angelegenheit ihr Ver-
trauen auf mein Wissen und meine Wahrheitsliebe gesetzt haben» (siche
Ignaz von Déllinger, « Briefe und Erklirungen tiber die Vatikanischen Dekrete
1869 bis 1887», herausgegeben von F.H. Reusch, Miinchen 1890, Neudruck
durch Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt 1968). Und auf den
letzten offiziellen Bekehrungsversuch, denim Auftrag desPapstes der Apostoli-
sche Nuntius mit einem Schreiben an Déllinger vom 14. Oktober 1887 unter-
nimmt, findet Déllinger, nunmehr im go. Lebensjahr stehend, keine bessere
Antwort, als anderthalb Jahre vor seinem Tode erstmals in Buchform seine
berithmten Vortrige von 1872 « Uber die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen» (Neudruck durch Minerva Frankfurt 1972) herauszugeben und
dazu ein vom 8. Juni 1888 datiertes Vorwort zu schreiben, in dem er auf die
Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 und deren gedruckte Be-
richte «als ein Mittel der Orientierung und als Grundlage» hinweist und sich
damit nochmals 6ffentlich, umfassend und grundsitzlich als Altkatholik
bekennt.

Als Altkatholik aber galt Déllinger bis zu seinem Tode auch in der Of-
fentlichkeit, nicht nur amtlich-staatskirchenrechtlich im bayrischen Staat
(siehe die betreffenden Regierungserlasse, nach denen die «Altkatholiken»
diejenigen Mitglieder der katholischen Kirche waren, welche die vatikani-
schen Papstdogmen ablehnten), sondern vor allem auch in der nicht-rémisch-
katholischen christlichen Welt, wo Orthodoxe, Anglikaner und Protestanten
in ihm den iiberzeugungstreuen theologischen Fiihrer des Altkatholizismus
sahen, wenn es auch die Rémisch-Katholiken nicht wahrhaben wollten. Dies
wird durch ein Ereignis aus dem Jahre 1887, kaum mehr als zwei Jahre vor sei-
nem Tode, beleuchtet.

Im Oktober 1887 unternahm im Auftrage des Erzbischofs von Canter-
bury und Ehrenprimas der anglikanischen Kirchengemeinschaft eine offizielle
anglikanische Bischofsdelegation eine Reise zu den Zentren und Hauptfithrern
der altkatholischen Kirche in Deutschland, der Schweiz und Osterreich, um
sich personlich aus erster Hand iiber die Glaubensgrundlagen und Lehren,
das kirchliche Leben und die allgemeinen Verhiltnisse der Altkatholiken auf
dem Kontinent zu informieren und dariiber dem Erzbischof von Canterbury
Bericht zu erstatten, was als Grundlage fiir entsprechende Beschliisse iiber
das Verhiltnis zwischen Anglikanern und Altkatholiken durch die im Juli
1888 zusammentretende internationale anglikanische Lambeth-Bischofskon-
ferenz dienen sollte. Die anglikanische Delegation fiihrte ein auf Pergament in
lateinischer Sprache abgefasstes Auftragsschreiben mit, in dem es eingangs



— 229 —

heisst: «Eduard, von Gottes Gnaden Erzbischof von Canterbury, Primas von
ganz England und Metropolit, entbietet den geliebten Briidern in Gott, allen
altkatholischen Bischéfen, Priestern, Diakonen und Glidubigen in Deutsch-
land und der Schweiz, zu denen dieses vorliegende Schreiben gelangen wird,
Gruss im Herrn und Segen von Gott unserem Vater und seinem Sohne Jesus
Christus!» Der Erzbischof weist dann auf den Auftrag der Delegation hin und
schliesst: «So nimlich, hoffen wir von Herzen, wird der Weg bereitet zur Ein-
heit in Liebe und Wahrheit» (voller lateinischer Wortlaut in « Deutscher Mer-
kur», 29. Oktober 1887, S.349 f.). Die Reise der anglikanischen Delegation
wurde von der Offentlichkeit stark beachtet (Berichte in «The Times», «The
Church Times», ¢IT'he Guardian» u.a., englische Schriftenreihe tiber den Alt-
katholizismus, 6ffentliche Vortrige dariiber in England) und auf Grund ihrer
Ergebnisse fasste dann die Lambeth-Konferenz 1888 einstimmig
ihre Resolutionen iber die Férderung «freundlicher Beziechungen zu der
altkatholischen Gemeinschaft in Deutschland und zu der ,christkatholi-
schen Kirche* in der Schweiz» sowie den iibrigen Altkatholiken (abgedruckt
Altkatholisches Volksblatt, 14. September 1888, S.152). Der anglikanischen
Delegation gehérten an Lordbischof Dr. Maclagan von Lichfield, Lordbi-
schof Dr.J. Wordsworth von Salisbury und drei Geistliche. Die Delegation
fuhr zum altkatholischen Bischof nach Bonn, zum christkatholischen Bischof
nach Olten, zum altkatholischen Theologieprofessor Déllinger nach Miin-
chen und zur altkatholischen Kirchenleitung nach Wien. In Miinchen emp-
fing Déllinger, der offiziell also als eine der massgeblichsten altkatholischen
Personlichkeiten angesehen wurde, die Delegation am 21. Oktober 1887 zwei-
mal und ¢besprach sich mit ihnen in dem freundlichsten Entgegenkommen
Uber den Altkatholizismus und die kirchliche Lage» (Altkatholisches Volks-
blatt, 4. November 1887, S. 179). Auch in seinem Bericht iiber die « Konferen-
zen» «mit den leitenden Geistlichen und Laien der Altkatholischen Kirche»,
«die zwar jetzt fiir die romische Kirche verloren, aber fiir die Sache der Wahr-
heit gewonnen und noch immer Glieder der katholischen und apostolischen
Kirche sind», hebt der Bischof von Lichfield «vornehmlich aber» die ¢mit dem
ehrwiirdigen Herrn v.Déllinger» gefiihrte Besprechung hervor («Church
‘Times»; deutsch in « Deutscher Merkur», 17. Mirz 1888, S. 82 1.).

Déllingers Bedeutung als Altkatholik zeigte sich nochmals in aller
Offentlichkeit anlisslich seines go. Geburtstages am 28. Februar 1889, an
dem er zahlreiche Gratulationen, besonders auch aus altkatholischen Krei-
sen, empfing. « Die erste Deputation, welche der hochverehrte Jubilar emp-
fing, war die des bayerischen altkatholischen Landesvereins.» «Dieselbe
Ubergab eine kiinstlerisch ausgestattete Adresse.» «Der Deputation des
bayerischen altkatholischen Landesvereins dankte Herr v. Déllinger in der
herzlichsten Weise fiir die ihm bekundeten Gefiihle der Verehrung und
Dankbarkeit» (« Altkatholisches Volksblatty, 8. 3. 1889, S.37 und 15. 3. 1889,
S.44). In der Adresse wird Déllingers Bedeutung und Leistung fiir den
Altkatholizismus gewiirdigt: « Verdankt doch die katholische Reformbewe-



— 230 —

gung unserer Tage Entstehung und Fortgang zunichst und zumeist Thren
Warnungen und Lehren.» «Durch Wort und Schrift haben Sie bis zum
heutigen Tage mit ungeminderter geistiger Kraft in den beiden Richtungen
fortgewirkt, welche auch wir als die grossen Aufgaben unserer katholischen
Reformbewegung erkennen, ndmlich Festhaltung der alten kirchlichen Lehre
und Verfassung, und Wiedervereinigung der gespaltenen Christenheit auf
dieser Grundlage» (voller Wortlaut in «Deutscher Merkur», 2.3.188g,

S.65).
Wolfgang Krahl, Krefeld



	XIII. Internationale altkatholische Theologenwoche in St. Pölten (Österreich)

