
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Artikel: XIII. Internationale altkatholische Theologenwoche in St. Pölten
(Österreich)

Autor: Vogt, Hansjörg / Krahl, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 209 —

XIII. Internationale altkatholische Theologenwoche
in St. Polten (Osterreich)

20.-25. September 1971

Thema: Das kirchliche Amt

Für diese Tagung stand den Teilnehmern das Bildungszentrum
St. Hippolyt der römisch-katholischen Diözese St. Polten zur Verfügung.

Der geistliche Rahmen der Konferenz war gegeben durch
Eucharistie, Sext, Vesper und Komplet in der Hauskapelle, mit
Ausnahme des Samstags, als das Heilige Amt in der altkatholischen

Kirche von St. Polten zusammen mit der Gemeinde gefeiert
wurde.

Die Eröffnung der Tagung geschah am 20. September um 20 Uhr
im Beisein von Vertretern der römisch-katholischen Diözese, der
Ökumene und der Stadt.

Dienstag, den 21. September:

Seminargespräch: Welches ist die richtige Fragestellung hinsichtlich
Amt und Ordination?
Leitung: Prof.Dr.Kurt Stalder, Bern.

Erstmals wurde der Versuch unternommen, eine Tagung nicht
mit einem Referat, sondern mit einem Gespräch einzuleiten. Dieses

ging von der Voraussetzung aus, dass wir noch gar nicht wissen,
wie eigentlich die Frage nach dem kirchlichen Amt sachgemäss
angegangen werden soll. Neben der Klärung dieser Grundfrage hatte
das Seminar darüber Aufschluss zu geben, ob die Konferenz eine
Äusserung zum Studiendokument der Kommission für Glaube und
Kirchenverfassung des Weltkirchenrates ausarbeiten könnte.

Im Namen der holländischen Teilnehmer eröffnete Prof.
P.Maan die Diskussion, indem er vier Punkte vortrug, die den
Holländern besonders wichtig sind: a) die Unterscheidung zwischen
einem katholischen und protestantischen Amt, die sich in der
Frage der Interkommunion besonders zuspitzt; b) die Stellung der
Frau zum Priesteramt ; c) die Stellung des dreifachen Amtes gegenüber

dem freien Amt, das aus der Gemeinde heraustritt und auch
mit «Charisma» bezeichnet wird (Officium und Ministerium); d) die
praktischen Auswirkungen der Diskussion über das Amt für den



— 210 —

Weiheritus. Prof. Maan betonte, es seien nicht nur das Amtsverständnis,

sondern auch der Amtsvollzug einander gegenüberzustellen.

Weitere Votanten fragten nach den Aussagen des Neuen
Testamentes und der Kirchengeschichte zum geistlichen Amt, nach
dem speziell altkatholischen Anliegen, schliesslich nach der Intention

Christi, wobei diese Frage nicht auf den historischen Jesus

eingeengt wurde, sondern den «kerygmatischen Jesus» mitberücksichtigte.

Zusammenfassend wurde festgehalten, dass der Ausgangspunkt

unserer Fragestellung der Wille Christi sein solle, der durch
das ganze Neue Testament bezeugt wird. Aus ihm folgt, dass die
Kirche einen Auftrag hat. Bei dieser Besinnung sind die kritischen
Fragen nicht aus-, sondern eingeschlossen; wir treffen eine
Entscheidung, wie wir Christus verstehen.

Im weiteren wurde die Frage aufgeworfen, was von den
konkreten Anliegen der christlichen Gemeinde heute aus gesehen vom
geistlichen Amt zu sagen ist. Pfr. P. Amiet nahm diese Frage auf.
Er wies darauf hin, dass er als altkathohscher Theologe zuerst nach
Schrift und Tradition fragen würde. Doch dieser Ausgangspunkt
werde durch demokratische und individualistische Ideen bestritten ;

das Amt entschwinde aus dem Blick. Wenn wir uns fragen, ob der
Individualismus menschlich, christlich, evangelisch möglich sei,
werden wir erkennen müssen, dass er eigentlich unmenschlich ist, weil
er die Isolierung des Menschen bedeutet. Diese soll durch die
Gemeinschaft durchbrochen werden. Aus diesen Überlegungen ergab
sich dann folgende Fragestellung : Was für ein Amt würde nun eine
Gemeinschaft erfordern, wenn sie sich um Christus versammelt,
wenn sie als Gemeinschaft Christus sucht

Prof.Stalder führte diese Überlegungen weiter: Wenn wir
verstehen wollen, worum es bei der Sendung Christi geht, müssen wir
beachten, was mit dem Menschen dadurch geschieht. Wenn der
Mensch durch Christus eigentlicher Mensch wird, dann müsste diese

Menschwerdung des Menschen ein zugeordnetes Kriterium auch für
uns heute sein. Was ist damit für das Amt ausgesagt Jesus

verteilte nicht Literatur, er sandte Menschen, was zugleich
Annahme dieses Menschen bedeutet. Christsein ist also Menschwerdung,

die nur in Zueinanderordnung von Menschen geschehen
kann. Gerade der moderne Mensch kann dagegen nichts einwenden
ausser diesem: Es geschieht in der Kirche nicht oder nicht genug.
Stalder geht noch einen Schritt weiter, wenn er fragt : Was bedeu-



— 211 —

tet es soteriologisch, dass man zum Gedanken kommt, es müsse
eine Ordnung sein Was sagt man eigentlich, wenn man erklärt, es

gehe soteriologisch und anthropologisch nicht ohne Amt Im
weitem greift Stalder einen soziologischen Zug auf: Wie ist das bei der
Volkskirche, wo das Gegenüber zu einem Heidentum, einer säkularen

Gesellschaft nicht da ist. Woran liegt es, wenn durch unsern
Amtsvollzug nicht das geschieht, was eigentlich geschehen sollte

Bischof G.A. van Kleef empfand die Diskussion als zu theologisch;

die Gläubigen erwarten Antworten zu konkreten Fragen, vor
allem zur Interkommunion. Stalder erklärte dazu, er könne nur das

tun, was er einsichtig machen und damit theologisch begründen
kann. Er verwies auf die Calvinisten, die die Taufe durch einen
Laien nicht anerkennen, weil die Taufe ein ekklesialer Fundamentalakt

ist ; diese ekklesiale Verantwortung kann nur durch das Amt
wahrgenommen werden. So wird eigentlich eine apostolische
Sukzession vertreten, aber ihre Ausübung in Frage gestellt. Bischof
U.Küry wies daraufhin, dass nicht nur der Individualismus,
sondern auch der Kollektivismus eine Gefahr bedeute. Beides sind
vorletzte Begriffe ; hinter ihnen ist der Begriff der Person zu sehen.
Dr. E. Kreuzeder bewegte die Frage nach Einzelnen oder Gruppen
in der Kirche, die sich von den andern unterscheiden oder
unterscheiden wollen : Wie wird da Eucharistie gefeiert. Wie kann die
Kirche diese Menschen integrieren

Zusammenfassend wurde festgestellt, dass die volle Weite der
Sicht angedeutet, aber noch nicht durchgeführt werden konnte.

1. Hauptreferat: Apostolisches und nichtapostolisches Amt

von Pfr.Dr. Christian Oeyen (siehe S. 194 dieses Heftes).

Die Aussprache ergab, dass die Teilnehmer vom Referat
beeindruckt waren, dass aber doch noch etliche Hemmungen bestehen,

die Folgerungen voll zu übernehmen. Zwar wurde eine
Wirklichkeit im evangelischen Amt von niemandem bestritten, doch die
Gleichsetzung von Apostel und Prophet wurde als zu stark
empfunden. Bischof U.Küry wollte dass katholische Amt eher im
christologischen, das reformatorische Amt mehr im pneumatologischen
Zusammenhang situieren. Prof. P. Maan meinte, dass das
Verschwinden und damit das heutige Fehlen des prophetischen Amtes
als Defekt des apostolischen Amtes verstanden werden müsse ; doch
wurde ihm zu bedenken gegeben, dass das prophetische Amt nicht



— 212 —

einfach zu erkennen sei; die Erscheinungsformen seien vielleicht
heute ganz anders.

Pu. Amiet sah immer noch eine Schwierigkeit, da selbst nach
den Ausführungen des Referenten der Eindruck nicht ganz beseitigt

wurde, die Anerkennung des reformatorischen Amtes erfolge
mehr gnadenhalber als von Rechts wegen. Er würde das Anliegen
des evangelischen Amtes nicht sosehr im Prophetischen als im
Reformatorischen, Korrigierenden sehen. Dann bleibt die Frage
nach der apostolischen Sukzession übrig. Prof. Stalder: Wenn wir
nicht von der Lehre, sondern von derWirklichkeit ausgehen, stellt sich
sofort die Frage : Inwiefern ist bei uns mehr und bessere ekklesiale
Wirklichkeit als bei den Protestanten Wenn unsere Aussagen über
die apostolische Sukzession von der Gemeinde nicht geglaubt werden,

liegt das daran, dass wir nicht zeigen können, wo das Entscheidende

an ihr zu finden ist. Wenn wir es nicht wagen, die ekklesiale
Wirklichkeit bei andern festzustellen, so verleugnen wir unser eigenes

Kirchesein ; das ist ein ganz entscheidender Punkt.

Die Ordination der Frau

Referat von Pfr. T. Horstmann, Egmond aan Zee.

Sein Inhalt ist vom Verfasser in folgende Thesen zusammenge-
fasst worden:

1. In den Schriften des Neuen Testamentes überwiegen die
Argumente nicht, die die Aufnahme der Frau in das kirchliche Amt
verbieten bzw. verhindern.

2. Die Frau hat am kirchlichen Leben immer aktiv Anteil gehabt.
3. Die herrschende Auffassung des Amtes wird getragen von dem

Bilde des männlichen Amtsträgers.
4. Änderungen in den gesellschaftlichen Strukturen können Anlass

geben zu Änderungen im Jus Ecclesiasticum, das dispensabile ist.
5. Opportunistische Motive gelten, vorausgesetzt, dass sie von un¬

tergeordneter Bedeutung sind.
6. Im kirchlichen Amt sollte Raum gegeben werden für die Frau.
7. Ein erster Schritt zur Anerkennung der Frau im Amt kann sein :

die Spendung der niederen Weihen und des Diakonates an die
Frau.

8. Im Hinblick auf diese Möglichkeit soll die Funktion des Minorates

und des Diakonates als selbständige Ämter neu durchdacht
werden.



— 213 —

In der Diskussion wurde darauf hingewiesen, dass in den
protestantischen Kirchen, wo das Amtder Frau freigegebenwurde, dennoch

nur ein kleiner Prozentsatz von Frauen tätig sei ; in den Gemeinden
gebe es weitgehende Reserven. Die Bedeutung dieser Realitäten
könnte nur durch eine psychologische und soziologische Untersuchung

abgeklärt werden. Schliesslich sind die Aussagen der Schrift
noch nicht völlig geklärt, obwohl die Ausschliessung der Frau vom
Amt erst in der Praxis der Kirche geschah. Jesus hatte Frauen um
sich, und in der alten Kirche hatten die Frauen ebenfalls ihre Aufgaben

; aber weder hat Christus eine Frau zum Apostel bestimmt, noch

gibt es Belege für Amtsträgerinnen. Ist das nur soziologisch und
psychologisch zu erklären Anderseits wurde darauf hingewiesen, dass

unsere Kirche vor 100 Jahren den Entscheid gegen den Zölibat im
Alleingang tat ; könnte uns die heutige Zeit in bezug aufdie Frauenordi-
nation nicht dasselbe aufgeben Können wir uns einfach hinter der
römisch-katholischen und orthodoxen Kirche verschanzen

Mittwoch, den 22. September :

2.Hauptreferat: Worum geht es dogmatisch in der Ordination?

von Pfr. Peter Amiet, Mägden (siehe Heft 3 dieses Jahrganges,
S.176 ff.).

Dazu wurden folgende Fragen aufgeworfen :

Was ist nun von der Amtsgnade, die das Amt auszeichnet, zu
sagen Wäre nicht die Einsetzung durch die Gemeinde, die die
Anerkennung einer persönlichen Gnade bedeutet, positiver zu beurteilen

Ist der Mensch, der die Psychologie kennt, der wirkliche
Mensch, nämlich der Mensch, der vor Gott steht (Dazu Amiet :

Die Zusammenschau ist noch offen.) Wenn wir uns der Frage der
Interaktion in einer Gruppe zuwenden, kann dann von der
Erlösungswirklichkeit her etwas darüber gesagt werden Prof. Stalder

trägt noch folgende Gedanken bei: Es bestehen terminologische

Schwierigkeiten mit den Worten «gegenüber, übergeordnet».

Es muss doch beachtet werden, dass eine menschliche
Gemeinschaft nicht ohne Über- und Unterordnung auskommt.
Aber diese Beziehungen wechseln, und es muss sich erweisen,
dass die kirchlichen Strukturen solche Wechsel ermöglichen.
Durch die Sendung Christi wird der Mensch zu wirklichem Mensch-



— 214 —

sein befreit. Die Sendung geht im Amt weiter, also muss das Amt
die anthropologisch-soziologischen Bedürfnisse zur Erfüllung bringen.

Wenn die menschliche Gesellschaft nicht eine Viehherde ist,
die getrieben wird, sondern selbstverantwortlich sein will, so kann
sie das nur durch Strukturen und Ämter tun.

Revision des Weiheritus

Referat von Prof. Dr. Albert E. Rüthy, Bern (siehe Heft 3 dieses

Jahrganges, S.164ff.).

Der Verzicht auf die niedern Weihen und den Subdiakonat für
Priesterkandidaten und deren Ersetzung durch einfache
Einführungsriten für die von Laien ausgeführten kirchlichen Dienste
wurde allgemein begrüsst. Hingegen wird Wert darauf gelegt, dass
die Aufnahme unter die Kandidaten des Priesteramtes eine liturgische

Form bekomme. Als etwas schwieriger wird das Problem des

Diakonates empfunden; die Weglassung des Diakonates für
Priesteramtskandidaten sei ökumenisch fragwürdig; der selbständige
Diakonat sei kaum denkbar, wenn der Dienst am Wort Aufgabe des

Diakons bleibt.
Bezüglich der Änderungen im Ritus der Presbyteratsweihe

mahnte Yrof.P.Maan zu gemeinsamem Vorgehen; die Weiheriten
sind die einzigen gesamt-altkatholischen Formulare ; Experimente
der einzelnen Kirchen sind darum abzulehnen. Daran schloss sich
die Forderung nach einer Reaktivierung der internationalen liturgischen

Kommission an. Im einzelnen wurde vorgeschlagen : ein
Begleitwort zur Handauflegung; Beibehaltung des Heiliggeist-Hymnus

als Begleithandlung zur Salbung; Verschiebung der Ermahnungen

in das Formular zur Pfarrinstallation. Dr. J. Visser weist
darauf hin, dass in der römisch-katholischen Kirche immer mehr
Laientheologen mit Pfarraufträgen bedacht werden ; es wäre zu
fragen, ob die Teamarbeit zu einem Presbyteratskollegium führe und
ob damit die Entwicklung zurück zum Ortsbischof begonnen
habe. Prof. Stalder sieht den Gedanken der apostolischen Sukzession

im Verpflichtungszusammenhang situiert ; darum ist das
Glaubensbekenntnis des Ordinanden wichtig. Das dreifache Amt würde
er als konstitutiv bezeichnen, wenn im Diakonat zum Ausdruck
käme, dass die Kirche soziale Verantwortung hat.

Am Abend orientierte Erzbischof Marinus Kok kurz über den
derzeitigen Stand der Verhandlungen mit der römisch-katholischen



— 215 —

Kirche. Darauf berichtete Prof. Stalder über die Tagung der
Kommission für Glaube und Kirchenverfassung in Löwen.

Donnerstag, den 23. September:

Erklärung zur Frage nach Amt und Ordination

Prof. Stalder legte einen Entwurf von vier Thesen vor, die
durchberaten, bereinigt und von der Konferenz einstimmig
angenommen wurden. Sie haben folgenden Wortlaut :

Die zur 13. Internationalen altkatholischen Theologenwoche
vom 20. bis 25. September 1971 in St.Pölten versammelten
altkatholischen Theologen sind sich bewusst, dass es für eine hilfreiche
Beantwortung der Frage nach Amt und Ordination von wesentlicher

Bedeutung sei, die angemessene Fragestellung zu finden.
Angesichts der Aufgabe, vor die sie sich gestellt sehen, gelangen sie
in folgenden Punkten zur Übereinstimmung :

1.1 Die Frage nach Amt und Ordination ist grundlegend eine

Frage nach Jesus Christus, seiner Sendung und seinem Willen,
sodass die Überlegungen zum Thema «Amt und Ordination»
von hier ausgehen müssen und hier das Kriterium haben, vor
dem sie sich als rechtmässig und zureichend müssen ausweisen
können.

1.2 Dabei wird das gesamte neutestamentliche Zeugnis vom Ziel
des Kommens Christi als Antwort auf die Frage nach seinem
Willen verstanden, und zwar in der Art, dass die geschichtlichen

Fragen, die sich in diesem Zusammenhang stellen, nicht
übergangen, sondern als Eröffnung der Fülle der Aspekte beachtet

werden sollen.
1.3 Für das Verständnis des Willens Christi ist immer die Tradition

der Kirche in Lehre und Praxis zu bedenken und zu beachten.
2. Die Teilnehmer der Tagung sind sich bewusst, dass sie damit

eine bekenntnismässige Entscheidung treffen, und es ist auch
ihre Absicht, dies zu tun und damit auf die Frage Antwort zu
geben, was sie von Christus halten.

3.1 Sie glauben nämlich, dass Gott in Christus Mensch geworden
sei, um uns so zur Gemeinschaft mit Gott und den Menschen

zu befreien und uns das werden zu lassen, wozu uns der Schöpfer

bestimmt und erwählt hat und wonach wir uns sehnen.
Dieser Sendung Christi entspricht die Berufung von Menschen



— 216 —

zu einer Gemeinschaft des Dienstes. In dieser Gemeinschaft
führt Christus durch besondere Diener, die Gott und die Kirche

berufen, seine Sendung an uns weiter, um die Kirche zum
Dienst an den Menschen und für die Menschen auszurüsten.

3.2 Sie glauben auch, dass der Geist Christi in der Kirche viele
Arten von ausserordentlichen Diensten erweckt, denen die
Kirche und das ordentliche Amt in ihr Beachtung und Raum
zu geben haben.

3.3 Die Frage, inwieweit diese Sendung zur Verwirklichung ge¬

lange, stellt somit auch ein entscheidendes Kriterium dar, vor
dem die Kirche prüfen muss, ob sie und das Amt in ihr die
rechte Weise und die rechte Fülle für ihren Dienst gefunden
haben.

4. Jede Kirche muss über sich selbst und die andern Kirchen sich
Rechenschaft geben. Dabei ist immer zu bedenken, dass viele
kirchliche Lehren in Reaktion gegen Missbildungen oder
Verkümmerungen ausgebildet wurden und deshalb oft das Kirche-
sein ungenügend zum Ausdruck bringen. Darum ist immer
neben der Lehre auch die ekklesiale Wirklichkeit und Praxis
massgebhch mit in Betracht zu ziehen.
Am Nachmittag wurden die Teilnehmer von der kirchlichen

Oberbehörde der Altkathohschen Kirche Österreichs zu einem
gemeinsamen Ausflug eingeladen. Er führte zum Benediktinerstift
Göttweig und in die Stadt Krems, wo Gelegenheit zum Besuch
einer bedeutenden Kunstausstellung bestand; er schloss mit einem
von der gastgebenden Kirche offerierten Abendessen in Dürnstein.

Freitag, den 24. September:

3. Hauptreferat: Neue Fragen zum Problem der Unfehlbarkeit

von Dozent Dt. Jan Visser, Nimwegen (vgl. Heft 4 des Jahrganges
1971, S.272).

Als Ergänzung des Referates wurde auf den korporativ-rechtlichen

Kirchenbegriff hingewiesen, der im Mittelalter in Bologna
aufkam und der voraussetzt, dass es eine rechtliche Absicherung
der kirchlichen Einheit geben könne. Hier ist auch der Grund des

Konziliarismus wie des totahtären Staatsdenkens zu suchen: er
müsste zum kirchlichen Totalitarismus führen. Ferner wurde die
das 19. Jahrhundert stark bewegende Frage als wichtig erachtet:



— 217 —

Wer ist souverän, der oberste Führer oder das Volk Auch eine

frömmigkeitsgeschichtliche Überlegung kann zum Verständnis
beitragen: Man wollte die Kirche verherrlichen durch möglichste
Erhöhung der Spitze, sowohl in Maria wie im Papst. Anderseits wurde
betont, dass rechtliche Beziehungen strukturelle Wirklichkeiten
sind, die nicht übergangen werden dürfen. Dr. Visser bewegte vor
allem die Frage, wie in grossen Gesellschaften etwas von der
ursprünglichen menschlichen Gemeinschaft gewahrt bleibt. Frof. Stal-
der fand es richtig, dass nicht nur die soziologische, sondern auch
die religionspsychologische Situation dargelegt wurde. Es gehe hier
um tiefere als politische Fragen. Auch die Reformationskirchen
erfuhren das Bedürfnis nach einer Glaubenssicherung ; sie wirkte sich

aus in den Bekenntnissen, die man durchgehend gelten lassen

wollte, sowie in der Inspirationslehre, die in ihrer weitern Wirkung
zur Sektenbildung führe. Stalder glaubt nicht, dass die gegenwärtige

Öffnung der römisch-katholischen Kirche rückgängig gemacht
werden könne, aber der Ruf nach Sicherheit könnte durchaus wieder

stark werden; er erhebt sich ja auch bei uns und überall, wo die

Wahrheitsfrage gestellt wird. Dennoch kann man nicht sagen, wir
könnten die Wahrheit nie erkennen ; es ist im Gegenteil unsere
Aufgabe, sie jetzt zu erkennen. Die grössten Schwierigkeiten bereitet
das Verstehensproblem : Wie können wir wahre Sätze als solche
erkennen 1 Im Zusammenhang damit steht die Frage nach der
Rezeption von Glaubensaussagen durch die Kirche.

Pfarramt in der Krise

Einführendes Votum von Vîr.Hans Frei, Bern.

Die brüderliche Aussprache brachte vor allem Hinweise von
holländischen Pfarrern, wie sie in ihren Gemeinden den Anforderungen

der heutigen Situation zu begegnen suchen.

Samstag, den 25. September:

Für das Jahr 1972 wurde eine anglikanisch-altkatholische
Theologentagung in Aussicht genommen; sie wird von Holland organisiert.

Da die Teilnehmerzahl beschränkt ist, wurde gewünscht,
zusätzlich auch eine altkatholische Tagung zu halten. Es soll geprüft
werden, ob die Durchführung der beiden Tagungen unmittelbar
nacheinander möglich ist. (Die anglikanisch-altkatholische Theo-



— 218 —

logentagung hat inzwischen in Bern vom 10. bis 12. April 1972 stattgefunden,

die altkatholische Theologentagung' vom 18. bis 23. September

1972 in Wijk aan Zee (Holland).
Als Thema für die altkatholische Tagung wurde gewünscht, man

möchte für einmal praktische Fragen des Priesteramtes auf die
Traktandenliste setzen.

Es wurde noch eine Aussprache über den letzten Altkatholikenkongress

mit Anregungen für den nächsten gehalten.
Hansjörg Vogt



— 219 —

Döllinger als Altkatholik

Immer wieder treten in den verschiedensten Publikationen Behauptungen

auf, der berühmte katholische Kirchenhistoriker Professor Dr. Ignaz
von Döllinger (1799-1890), infulierter Stiftsprobst von St-Cajetan und
Hofkapell-Direktor des bayerischen Königs in München, langjähriger
Präsident der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und das theologische
Haupt der Altkatholischen Bewegung gegen die vom Ersten Vatikanischen
Konzil 1870 verkündeten neuen Dogmen über die Lehrunfehlbarkeit und
den Jurisdiktionsprimat des römischen Papstes, sei in Wirklichkeit doch
kein Altkatholik gewesen und habe sich nie der altkatholischen Kirchengemeinschaft

angeschlossen. Um die Unhaltbarkeit und Widersinnigkeit
solcher Behauptungen nochmals zusammengefasst nachzuweisen und zugleich
den grossen Kirchengelehrten, dem auch eine Reihe neuerer Publikationen
gewidmet sind, darunter eine von V. Conzemius bearb. mehrbändige
Briefsammlung «I.v. Döllinger: Briefwechsel 1820-1890» (München igoßff.) und
eine von J. Finsterhölzl herausg. Textauswahl «I.v.Döllinger» (Graz 1969),
erneut als altkatholischen Bekenner lebendig werden zu lassen, teilen wir im
folgenden im Überblick die quellenmässig belegten Tatsachen mit, die
eindeutig zeigen, dass Döllinger bis zu seinem Tode nicht nur ein überzeugter
Altkatholik war, sondern sich auch zeit seines Lebens als das theologische
Haupt der «altkatholischen Gemeinschaft», zu der er sich mehrfach öffentlich

bekannt hatte, verantwortlich fühlte.
Döllinger war der eigentliche Initiator und das theologische Haupt der

Altkatholischen Bewegung; er war der Verfasser oder wenigstens
hauptsächliche Verfasser aller altkatholischen Grundsatz-Erklärungen, der
Nürnberger Erklärung vom 26. August 1870, der Münchener Erklärung von
Pfingsten 1871, des altkatholischen Manifestes (Programms), das im
September 1871 der mit auf seine Anregung in München zusammengetretene
erste internationale Altkatholiken-Kongress verkündete; Döllinger
stimmte persönlich auf dem zweiten internationalen Altkatholiken-Kongress

im September 1872 in Köln allen Beschlüssen über den organisatorischen

Aufbau der altkatholischen Kirchengemeinschaft zu und wirkte
massgeblich bei deren Durchführung mit, vor allem durch prinzipielle
Gutachten ; vom Kongress wurde er in das « Komitee zur Förderung kirchlicher
Unionsbestrebungen» ernannt, das seinerseits ihn zum Vorsitzenden wählte
(alle Beschlüsse der ersten Altkatholiken-Kongresse sind abgedruckt in
Prof. Dr. v. Schulte : «Der Altkatholizismus - Geschichte seiner Entwicklung,

inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland», Gies-
sen 1887, Neudruck durch Scientia Aalen 1965; hier auch zahlreiche weitere

Dokumente); als Vorsitzender dieses altkatholischen Unionskomitees
berief und leitete er 1874 und 1875 die historischen Bonner Unionskonferenzen,

wo er als der Hauptsprecher der Altkatholiken auftrat und in
wesentlichen Punkten die bis heute gültige altkatholische Lehre darlegte



220

und formulierte; Döllingers genannte Grundsatz- und Lehrfeststellungen
fanden, zum Teil wörtlich, Aufnahme in die von der Internationalen
altkatholischen Bischofskonferenz 1889 proklamierte «Utrechter Erklärung», in
die altkatholische KirchenVerfassung und bilden die Grundlage der 1931
auf den Bonner Unionskonferenzen zwischen der altkatholischen Kirche und
der anglikanischen bzw. orthodoxen Kirche getroffenen Vereinbarungen
(Dokumente abgedruckt bei Küry1 «Die Altkatholische Kirche»); mehrmals

hat sich Döllinger auch persönlich und öffentlich zur altkatholischen
Kirchengemeinschaft bekannt, und bis zu seinem Tode wurde er im
altkatholischen kirchlichen Amtsblatt, das er ständig erhielt, offiziell als altkatholischer

Geistlicher geführt; auf eigenen Wunsch erhielt er schliesslich von
einem altkatholischen Priester die letzte Ölung gespendet und wurde von
einem altkatholischen Geistlichen kirchlich beerdigt, beide Male sein

Freund, der altkatholische Theologieprofessor der Münchner Universität,
Dr.J.Friedrich, der auch auf Grund seines schriftlichen Nachlasses seine

dreibändige Biographie schrieb «Ignaz von Döllinger - Sein Leben» (München

1899-1901, Neudruck 1972 durch Scientia, D-708 Aalen); der feierliche

Trauergottesdienst für Döllinger fand in der Münchner altkatholischen

Kirche statt und wurde vom altkatholischen Ortsgeistlichen Gatzen-
meier zelebriert, der auch die Gedächtnisrede hielt; in der öffentlichen
Trauersitzung der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hielt ebenfalls
ein Altkatholik, der Geschichtsprofessor der Münchner Universität
Dr.A.von Cornelius, die (auch im Druck erschienene) «Gedächtnisrede
auf I.von Döllinger»; in Bonn hielt der altkatholische Bischof einen
Gedächtnisgottesdienst für Döllinger2.

Mit seiner Papstgeschichte «Der Papst und das Konzil von Janus» (1869,
Neudruck Minerva Frankfurt 1968; Neudruck der Neubearbeitung 1892

von Friedrich Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt 1969) und der Konzilsgeschichte

«Römische Briefe vom Konzil von Quirinus» (1870, Neudruck
Minerva 1968) hatte Döllinger der altkatholischen Bewegung in umfassender

Weise das theologische Material für die Ablehnung der neuen
Papstdogmen und die Festhaltung der altkirchlichen Lehre gegeben.

Döllinger berief und leitete am 25. August 1870 in Nürnberg die i.(alt-)
katholische Theologenkonferenz, wo die von 32 Professoren unterzeichnete
« Nürnberger Erklärung » gegen die Papstdogmen herausgegeben wurde. Nach
seiner Exkommunikation im April 1871 beriefDöllingerzu sich nach München
eine Versammlung prominenter Katholiken ein, die in der wesentlich von ihm
entworfenen «Münchener Erklärung von Pfingsten 1871» Grundsätze und
Massnahmen für die nächsten Schritte derAltkatholiken festlegten, vor allem,

1 Bischof Prof.Dr.Urs Küry, «Die Altkatholische Kirche - Ihre Geschichte,
ihre Lehre, ihr Anliegen», Ev. Verlagswerk Stuttgart 1966.

2 Über die altkatholischen Trauerfeierlichkeiten und Gedenken für Döllinger s.
Berichte «Altkatholisches Volksblatt» 1890, Nr.4ff.



— 221 —

dass die Exkommunikationen als unwirksam anzusehen seien und alle
kirchlichen Rechte weiter ausgeübt werden würden. Zur gemeinsamen Aktion auf
breiter Basis wurde, von Döllinger mit angeregt, die Einberufung eines ersten
internationalen Altkatholiken-Kongresses beschlossen, der mit grosser
Beteiligung im September 1871 in München zusammentrat und das abermals

hauptsächlich von Döllinger redigierte altkatholische Manifest (Programm)
verkündete (Festhalten an der altkirchlichen Lehre, Verwerfung derPapstdog-
men als Neuerungen, Reform im Geiste der Alten Kirche, kirchliche
Wiedervereinigungsbemühungen, Aufgeschlossenheit gegenüber der modernen
Wissenschaft und Kultur, Eintreten für bürgerliche Freiheit und humanitäre
Kultur, Anspruch auf alle kirchlichen Rechte wie bisher als volle Mitglieder
der bestehenden katholischen Kirche). Aus Opportunitätsgründen wandte
sich Döllinger auf dem Münchner Kongress noch gegen die (ihm übereilt
scheinende) Herstellung einer regelmässigen Seelsorge mit eigener altkatholischer

bischöflicher Jurisdiktion : « MeinerAnsicht nach handelt es sich für jetzt
nur um ein Provisorium», sagte er auf dem Kongress. Prinzipiell aber
anerkannte er, genauso wie die anderen Altkatholiken, wie es von ihm selbst in der
Münchner Erklärung von Pfingsten 1871 formuliert worden war : «Wir wissen,
dass diese Bannungen ebenso ungültig und unverbindlich als ungerecht sind,
dass weder die Gläubigen ihr gutes Recht auf die Gnadenmittel Christi, noch
die Priester ihre Befugnis, dieselben zu spenden, dadurch verlieren können,
und sind entschlossen, durch Censuren, welche zur Förderung falscher Lehren
verhängt worden sind, unser Recht uns nicht verkümmern zu lassen. » Er hatte
so auch am 1. Juli 1871 eine Eingabe an das Staatsministerium um Überlassung
einer Münchner katholischen Kirche für den altkatholischen Gottesdienst
mitunterzeichnet. Und einen Monat nach dem Kongress schrieb er an den
Bonner (alt-)katholischen Theologieprofessor Dr. Reusch : « Die Differenz, die

bezüglich der Gemeindebildung unter uns sich ergeben hatte, erscheint in den

Augen des Publikums grösser und breiter, als sie in Wirklichkeit war - ich sehe

dies aus den Tagblättern. Demgegenüber muss die wesentliche Übereinstimmung

nachdrücklichst betont werden. »

Im Januar, Februarund März 1872 hielt Döllingerin Zusammenarbeit mit
anderen altkatholischen Theologen in München seine berühmt gewordenen
Vorträge «Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen», wo er den
noch heute geltenden altkatholischen ekklesiologischen Standpunkt ausführlich

darlegte. Im Juli 1872 konferiert er in München mit dem von Rom
unabhängigen katholischen Erzbischof Loos von Utrecht, der auf altkatholische

Einladung eine Firmungsreise durch bayrische altkatholische Gemeinden
machte, so dass der «Deutsche Merkur» in seiner Ausgabe vom 13. Juli 1872
melden konnte : «Wir päpstlich,Exkommunizierten' haben kirchliche Gemeinschaft

mit katholischen Bischöfen. » Von der Utrechter Kirche erhielten dann
auch die Altkatholiken ihre apostolische Sukzession. Und wieder war es

Döllinger gewesen, der auch hierzu die theologische Basis schuf, indem er auf dem
Münchner Kongress dessen Beschluss begründete, «dass der Kirche von



— 222 —

Utrecht der Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird, und folglich
zwischen ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz besteht».

Im September 1872 fährt Döllinger, «der Altmeister der Altkatholiken»,
wie ihn die Orthodoxen sahen (Kirejew in «Protokoll der 4. Sitzung der St.

Petersburger Abteilung des Vereins der Freunde Geistlicher Aufklärung vom
22. Oktober 1872 », St. Petersburg 1873), zumzweiten internationalen
Altkatholiken-Kongress nach Köln, an welchem an die 400 altkatholische Delegierte,
darunter 22 katholische Professoren, ferner 4 russisch-orthodoxe Theologen,
29 anglikanische Theologen, unter ihnen drei Bischöfe, 22 protestantische
Geistliche und der katholische Erzbischof von Utrecht mit einer holländischen
Priesterdelegation teilnahmen. Döllinger stimmt uneingeschränkt allen
Beschlüssen über Grundlagen, organisatorischen Aufbau und theologische
Aufgaben der altkatholischen Kirchengemeinschaft zu und wird vom Kongress
als erster in das aus zehn katholisch-theologischen Universitätsprofessoren
bestehende altkatholische «Komitee zur Förderung kirchlicher
Unionsbestrebungen» ernannt und auf dessen erster Sitzung unmittelbar im Anschluss
an den Kongress zum Vorsitzenden gewählt. Als Grundlage der theologischen

Arbeit und der kirchlichen Einheit beschliesst das Komitee gleichfalls
auf seiner 1. Sitzung am 23. September 1872 in Köln, an der orthodoxe und
anglikanische Theologen teilnahmen, die Lehre der Alten Ungeteilten Kirche

anzuerkennen, wobei als Quellen die Heilige Schrift, die Beschlüsse der
sieben Ökumenischen Konzile und die Lehren der Kirchenväter und als

Kriterium der Ausspruch des hl. Vinzenz von Lerin zu gelten habe: «Das
sollen wir festhalten, was überall, was immer und was von allen geglaubt
worden ist; denn das ist wahrhaft und eigentlich katholisch» (vgl. Petersburger

Protokoll a.a.O., sowie «Deutscher Merkur» München, 22. August
1874, S.277). Diese altkatholischen Fundamentalprinzipien blieben auch
für Döllinger persönlich zeit seines Lebens massgebend und sind es für alle

Altkatholiken auch heute. Auf ihrer Grundlage entfaltete Döllinger in den

folgenden Jahren als Vorsitzender des altkatholischen Unionskomitees,
dem übrigens auch der altkatholische Bischof Professor Dr. Reinkens
angehörte, eine umfassende altkatholische theologische Tätigkeit und leistete
die immense Vorarbeit der von ihm selbst 1874 und 1875 in Bonn geleiteten
ersten grossen internationalen theologischen Unionskonferenzen seit
Jahrhunderten kirchlicher Trennung, die der russisch-orthodoxe Theologe
Kirejew, Ehrenmitglied der Geistlichen Akademie in Moskau, sogar mit
den Unionskonzilen von Lyon 1274 und Ferrara/Florenz 1438/1439
vergleicht (Brief Kirejews vom 21. Oktober 1881 in «Quelques Lettres du
A. Kiréeff au Professeur Michaud sur LAncien-Catholicisme», Paris/
Neuchâtel) und an denen über 100 prominente altkatholische, anglikanische
und orthodoxe Theologen, darunter Erzbischöfe, Bischöfe und andere hohe
kirchliche Würdenträger, wie auch einige protestantische Theologen, aus fast
allen europäischen Ländern und aus Amerika teilnahmen. Als Ziele der
altkatholischen Bonner Unionskonferenzen hatte Döllinger in den Einladungen



— 223 —

angegeben die Herbeiführung «eines erneuerten gemeinschaftlichen
Bekenntnisses jener christlichen Hauptlehren, welche die Summe der von
der ursprünglichen ungeteilten Kirche in ihren Symbolen fixierten
Glaubenssätze bilden und welche auch jetzt noch zur Lehrnorm der grossen,
in der Kontinuität der frühern Christenheit stehenden religiösen Genossenschaften

gehören. Auf Grund dieses übereinstimmenden Bekenntnisses
erstrebt ferner die Konferenz die Herstellung einer Interkommunion...» Auf
diesem theologischen Arbeitsgebiet hat Döllinger Grosses für die altkatholische

Kirche geleistet, sowohl was die Grundlegung und Ausbildung der
altkatholischen Glaubenslehre anbetrifft, wie auch in Hinsicht auf die
Unionsvereinbarungen der altkatholischen Kirche mit der anglikanischen und der
orthodoxen Kirche, die von offiziellen gemeinsamen Kommissionen 1931 in
Bonn getroffen wurden und deren Grundlagen Döllingers Unionskonferenzen

waren, der dort auch besonders geehrt wurde.
Unterdessen wurde von einem anderen, vom Kölner Kongress gewählten

altkatholischen Komitee unter Vorsitz des berühmten katholischen
Kirchenrechtslehrers Professor Dr. J. Fr. von Schulte, den Döllinger noch 1887 im
Zusammenhang mit seinem soeben erschienenen Standardwerk « Der Altkatholizismus»

(s. o.), auf das er lobend hinweist, einen der vier bedeutendsten Theologen

Europas nennt und der alle Altkatholiken-Kongresse bis 1890 präsidierte

(«Ignaz von Döllinger - Erinnerungen» von Luise von Kobell, München
1891), der organisatorische Aufbau des altkatholischen Kirchenwesens innerhalb

der anerkannten katholischen Kirche grundsätzlich abgeschlossen. Mit
der kanonischen Sanktion des katholischen Erzbischofs von Utrecht und
Metropoliten der niederländischen Kirchenprovinz war am 4. Juni 1873 der
katholische Theologieprofessor der Universität Breslau, Dr. theol. et phil.
Joseph Hubert Reinkens, von einer gesamtdeutschen altkatholischen
Delegiertenversammlung in Köln zum Bischof der «Altkatholiken des deutschen
Reiches» gewählt und am 11. August 1873 in Rotterdam (da kurz
zuvor der Erzbischof von Utrecht, der ursprünglich weihen wollte,
gestorben war) von dem katholischen Bischof von Deventer, Hermann
Heykamp, feierlich nach dem Pontificale Romanum zum Bischof konsekriert worden;

im grössten Teil des deutschen Reichsgebietes erhielt Reinkens die
staatskirchenrechtliche Anerkennung als «katholischer Bischof» für die
Altkatholiken innerhalb der historisch bestehenden katholischen Kirche (gleichberechtigt

neben den römischen Bischöfen) vgl. Schulte : « Die Berechtigung des

Vorgehens der Altkatholiken vom Standpunkte des Kirchenrechts», Bonn
1873, sowie Schultes Standardwerk « Der Altkatholizismus... », das alle
diesbezüglichen Dokumente im Wortlaut bringt). Am 27. Mai 1874 fand auf der
«ersten Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches» in Bonn durch die
Ratifizierung der kirchlichen Verfassung («Synodal- und Gemeinde-Ordnung»)
die Konstituierung des «altkatholischen kirchlichen Gemeinwesens», der
«altkatholischen Gemeinschaft» in der deutschen katholischen Kirche, statt; man
vermied es ausdrücklich, von einer « altkatholischen Kirche » zu sprechen (und



— 224 —

kein amtliches altkatholisches Dokument der ersten Jahrzehnte enthält diese

Bezeichnung), «da die Altkatholiken keine besondere Kirche bilden, sondern
zur katholischen gehören », wie es in einem kirchenamtlichen Erlass heisst (vgl.
« Sammlung kirchlicher und staatlicher Vorschriften für die altkatholischen
Kirchengemeinschaften», herausgegeben von der altkatholischen Synodal-
Repräsentanz, Bonn 1887 und 1898). An der ersten altkatholischen Synode in
Bonn nahmen 30 katholische Geistliche und 59 Laien teil, darunter 13

katholisch-theologische Universitätsprofessoren, 16 Juristen und 17 meist höhere
Staatsbeamte, die rund 100 altkatholische Gemeinden mit etwa 50000
Mitgliedern vertraten. Die Synode leitete ferner eine katholische Reform nach den
altkirchlichen Normen in die Wege, welche die Liturgie und Disziplin der
Kirche betraf (Beschlüsse über Grundsätze, Volkssprache im Gottesdienst,
Rituale, Ohrenbeichte, Fasten, Ehe und Katechismus) (vgl. Wolfgang
Krahl: «ÖKUMENISCHER KATHOLIZISMUS - Alt-Katholische
Orientierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden», Bonn 1970; hier
besonders das Kapital über die «Erste alt-katholische Synode Bonn 1874»,
S. 146fr.).

Obwohl Döllinger in erster Linie mit dem theologischen Ausbau der
altkatholischen Position befasst war (es war dies ja sein eigentliches Arbeitsgebiet
als akademischer Lehrer), wirkte er doch auch positiv und wegweisend beim
organisatorischen Aufbau des altkatholischen Kirchenwesens mit, wobei er es

auch an der Kritik nicht fehlen liess. Vor allem brieflich nahm er zu allen
grundsätzlichen aber auch praktischen Fragen der altkatholischen Kirchenorganisation

Stellung (Bischofswahl, Verfassungsentwurf, Katechismus,
Priesternachwuchs usw.) und bekundete im wesentlichen auch hier seine
Übereinstimmung (siehe Rud. Keussen: « Döllinger und die altkatholische Kirche», in
IKZ 3.Heft 1936, der die Quellen gibt). Mit dem altkatholischen Bischof
blieb Döllinger zeit seines Lebens « im innigsten Verkehr und nahm an den
ihm zu Ehren in München stattfindenden Feierlichkeiten teil» (Schulte:
«Ignaz von Döllinger», Sondernummer Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt,

31. Januar 1890, offizieller altkatholischerNekrolog). Der ersten altkatholischen

Synode liess er seine Zustimmung überbringen und erhielt von den

Synodalen als ihr « Führer und Meister » ein Grusstelegramm (« Deutscher Merkur»,

5. Juni 1874). Jahrelang arbeitete er noch als Greis im Münchner
altkatholischen Zentralkomitee mit (vgl. Friedrich, Döllinger-Biographie III,
S. 616, 619; im betreffenden Abschnitt weiteres einschlägiges Material).

Im Oktober 1874, wenige Monate nachdem der organisatorische Aufbau
der «altkatholischen Gemeinschaft» grundsätzlich durchgeführt war, schrieb

Döllinger einem römisch-katholischen Geistlichen, Pfarrer Widmann, der
Döllinger nach seiner kirchlichen Stellung und um Rat gefragt hatte : «Was

mich betrifft, so rechne ich mich aus Überzeugung zur altkatholischen
Gemeinschaft, ich glaube, dass sie eine höhere ihr gegebene Sendung zu erfüllen
hat» (Zeugnis für die altkirchliche Wahrheit, Reform auf der Grundlage der
alten ungeteilten Kirche, Arbeit für die Wiedervereinigung aller Kirchen);



— 225 —

Döllinger empfiehlt dem römischen Geistlichen, sich «von der falschen Lehre
und Obedienz loszusagen» (wie er es getan hatte), was dann auch Widmann
befolgte und altkatholischer Pfarrer wurde.

Im September 1874 und August 1875 fanden in Bonn die historischen
Unionskonferenzen statt, die von Döllinger im Namen des vom Kölner
Altkatholiken-Kongress eingesetzten altkatholischen Unionskomitees einberufen
und von ihm als Hauptsprecher der Altkatholiken geleitet wurden. In der
Teilnehmerliste hatte sich Döllinger in der Rubrik « Altkatholiken : » unmittelbar

nach dem altkatholischen Bischof Dr. Reinkens (bei dem er auch wohnte)
als erster eingezeichnet (sowohl 1874 als auch 1875) ; im Konferenzverlauf
bezeichnete er sich mehrmals als «altkatholischen Theologen», und in seinen
Äusserungen gebraucht er öfters die Wendung «wir Altkatholiken»3 (siehe
Berichte über die zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, im Auftrage
des Vorsitzenden Dr. von Döllinger herausgegeben von Dr. Fr. Heinrich
Reusch, altkatholischer Generalvikar und damaliger Rektor der Universität
Bonn, Bonn 1874 und 1875). In grosser Ausführlichkeit und äusserster Klarheit

bekundet Döllinger seinen altkatholischen Kirchenbegriff, wie er noch
heute von den Altkatholiken vertreten wird, der sich jedoch grundlegend vom
römischen unterschied. Bereits bei seinen Vorträgen über die «Wiedervereinigung

der christlichen Kirchen» 1872 in München hatte Döllinger seiner

Überzeugung Ausdruck gegeben, dass « die grosse katholische Kirche», « die eine
katholische Kirche jetzt in Bruchstücken bestehe»; «dass die Katholizität jetzt
nicht schlechthin von einer einzigen Kirche, mit Ausschluss der andern, in
Anspruch genommen werden darf» ; er verlangt von allen um die Wiedervereinigung

bemühten Christen, «anzuerkennen, dass der kirchliche Körper,
welchem sie angehören, nicht die Kirche schlechthin, nicht die eine und einzige,
in sich völlig abgeschlossene Kirche ist, sondern nur eine Teilkirche, welche
von sich allein keineswegs rühmen kann, dass sie jene eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche sei, die das alte Symbolum bekennt». Keineswegs ist
für Döllinger die römisch-katholische Kirche «die grosse, eine katholische
Kirche», sondern, wie er es auf den Bonner Unionskonferenzen ausdrückt,
nichts anderes als «die Vatikanische Kirche», «die päpstliche Gemeinschaft»,
«die römische Kirche» oder «die römische Gemeinschaft», der er jedenfalls
nicht mehr angehöre, wie er mehrmals bezeugt: «Der Riss (griechisch Schisma),

welchen das Vatikanum in der ganzen Kirche hervorgebracht, ist ein
solcher, wie er in der ganzen Kirchengeschichte nicht vorgekommen ist.» «Die
orientalischen Kirchen stehen also seit 1870 der römischen Kirche gegenüber
geradeso, wie die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen und wie wir
Altkatholiken», sagt Döllinger. Dieser Kirchenbegriff Döllingers führte ihn
(und mit ihm die Altkatholiken) auch zur Anerkennung der katholischen Kon-

3 Auch nahm Döllinger am altkatholischen Gottesdienst teil, so am Sonntag,
den 15. August 1875 an der vom altkatholischen Bischof Reinkens, auch in Anwesenheit

vieler orthodoxer und anglikanischer Konferenzmitglieder, zelebrierten hl.
Messe («Deutscher Merkur», 21.August 1875).



— 226 —

tinuität der anglikanischen Kirche mit gültiger apostolischer Sukzession und
der orthodoxen Kirche als «wahrer Kirche». In seinem Einladungsschreiben
zur 2. Bonner Unionskonferenz an das Ökumenische Patriarchat vom 18. März
1875 präzisiert er nochmals die kirchliche Stellung der Altkatholiken, als

deren Sprecher er schreibt: Die altkatholischen Theologen «gehören zu einem
Teil der katholischen Kirche», welcher die vatikanischen Papstdogmen nicht
anerkennt, «und sie sind überzeugt, dass die orthodoxe Kirche des Patriarchats

von Konstantinopel eine wahre Kirche ist, welche das apostolische Erbe
erhalten hat und welche einen Teil der grossen alten, apostolischen Gemeinde
bildet». «Wir sind der Meinung, dass es nicht schwer fallen wird, Erklärungen
zu finden, welche die beiden Teile (nämlich den altkatholischen und orthodoxen)

befriedigen und zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit führen
werden.»

Die ekklesiologische Position Döllingers, wonach die «altkatholische
Gemeinschaft», zu derer sich zählte, genauso wie die «römische Gemeinschaft»
oder etwa die orthodoxe Kirche einen legitimen «Teil der katholischen Kirche

», eine «Teilkirche » der « grossen katholischen Kirche », der « einen katholischen

Kirche», «die das alte Symbolum bekennt», darstelle, fand ihren
Niederschlag in allen altkatholischen kirchenamtlichen und grundsätzlichen

Dokumenten, z.B. in § 2 der altkatholischen Kirchenverfassung, wo es

heisst: «Es wird ausdrücklich erklärt, dass wir in der katholischen Kirche
stehen.» Für Deutschland bedeutete diese altkatholische Stellung insbesondere,
dass die Altkatholiken trotz der ihnen durch die römischen Glaubensneuerungen

aufgenötigten eigenen kirchlichen Organisation mit einer eigenen
bischöflichen Jurisdiktion für sich beanspruchten, weil sie an dem «alten
katholischen Glauben » festhielten, als «vollberechtigte Glieder» « der staatsrechtlich
und historisch begründeten, als solcher von den Staaten anerkannten katholischen

Kirche» angesehen zu werden. Dementsprechend wurden auch die »\lt-
katholiken genauso wie die Römisch-Katholiken staatskirchenrechtlich von
den deutschen Staaten (Regierungserlasse in Württemberg vom 20.»"\pril
1871, in Bayern vom 27.August 18714 in Hessen vom 23.Dezember 1873;
Altkatholiken-Gesetze in Baden vom 15. Juni 1874, in Preussen vom 4. Juli
1875) vollberechtigt «als Mitglieder der katholischen Kirche betrachtet und
behandelt», wie es noch in dem Erlass des bayrischen Staatsministeriums
vom 15. März 1890 heisst (vgl. H. Hütwohl : « Das Katholische Bistum der Alt-
Katholiken in Deutschland - Eine staatskirchenrechtliche Untersuchung»,
Bonn 1964). Darüber hinaus wurde in Preussen, Baden und Hessen die
Errichtung einer eigenen altkatholischen bischöflichen Jurisdiktion mit eigenem
«katholischem Bischof», eigenen «katholischenPfarreien» und einer eigenen
Verfassung gleichberechtigt neben den römischen Jurisdiktionen innerhalb
der bestehenden einen katholischen Kirche staatskirchenrechtlich anerkannt.

• Voller Wortlaut des Erlasses des bayrischen Staatsministeriums des Innern
vom 27. August 1871 in «Rheinischer Merkur», 3. September 1871, S.354 ff.



— 227 —

Bayern aber lehnte die Anerkennung einer eigenen altkatholischen Jurisdiktion

ab (Regierungsbescheid vom 9. April 1874 bei Schulte «Der
Altkatholizismus», S.417-420), so dass staatskirchenrechtlich die bayrischen
Altkatholiken nur als «Gesinnungsgemeinschaft» neben den «Römisch-Gesinnten»

in der katholischen Kirche galten und so formell weiterhin unter der
Jurisdiktion der römischen Bischöfe standen, nicht aber unter der des

altkatholischen Bischofs in Bonn, offiziell keine Kirchengemeinden
konstituieren durften und auch die altkatholische Kirchenverfassung in Bayern
keine Gültigkeit besass. Die Altkatholiken Bayerns konnten sich so nur
inoffiziell zu losen Gemeinschaften zusammenschliessen, deren Interessen der

sog. «bayerische altkatholische Landesverein» vertrat. Erst nach Döllingers
Tod im Jahre 1890 konnten sich die bayrischen Altkatholiken, nachdem sie

durch ministeriellen Erlass vom 15. März 1890 (wegen der angeblichen Leugnung

der unbefleckten Empfängnis Maria!) aus der katholischen Kirche für
ausgeschlossen erklärt worden waren, der Jurisdiktion des altkatholischen
Bischofs in Bonn unterstellen und sich «zu eigenen Kirchengemeinden auf
Grund der altkatholischen Synodal- und Gemeindeordnung» vereinigen
(vgl. «Die bayerischen Altkatholiken und das K. Staatsministerium des

Innern — Aktenstücke zur Geschichte der altkatholischen Kirchenbildung
in Bayern vom April 1890 bis zum Oktober 1891», München 1891, sowie
Schulte: «Das Vorgehen des bayerischen Ministeriums gegen die Altkatholiken»,

Giessen 1890).
Diese staatskirchenrechtliche Lage der bayrischen Altkatholiken war

auch für Döllinger massgebend ; er blieb, wie mit ihm alle Altkatholiken,
zeitlebens ein Mitglied der bestehenden katholischen Kirche ; er unterstand
weiterhin formell, wie alle Altkatholiken Bayerns, der Jurisdiktion der römischen
Hierarchie ; er konnte, ebensowenig wie die anderen bayrischen Altkatholiken,

irgendeiner «altkatholischen Kirche» nicht «beitreten», weil eine solche
nicht existierte, und konnte, wie diese, sich nicht einmal offiziell, wie es in anderen

deutschen Staaten möglich war, einer innerhalb der katholischen Kirche
konstituierten «altkatholischen Gemeinschaft» anschliessen, weil eine solche
staatskirchenrechtlich in Bayern auch nicht existierte. Was für Döllinger, wie
für alle Altkatholiken Bayerns, bei dieser Lage übrigblieb und was er bis zu
seinem Tode auch tat, war das ideelle Bekenntnis zur altkatholischen Gemeinschaft

: «Was mich betrifft, so rechne ich mich aus Überzeugung zur altkatholischen

Gemeinschaft» (Brief vom 18. Oktober 1874). Und es war, als wollte er
seine eigene kirchliche Stellung charakterisieren, als er in einem 1886
veröffentlichten Brief an eine Dame schrieb: «Wenn Sie sich im Gewissen, Sehnsucht

und Wollen der altkatholischen Gemeinschaft anschliessen, so sind Sie

jetzt schon ein Mitglied derselben und stehen dadurch zugleich auch in
Glaubensgemeinschaft mit der ältesten aller christlichen Kirchen, der orientalischen

nämlich» («Bayerisches Vaterland», 1886). Allen Bekehrungsversuchen
Roms widerstand Döllinger konstant. Auf eine Aufforderung des Münchner
Erzbischofs vom 30. Juli 1886, «er möge sich versöhnen mit der heiligen rö-



— 228 —

misch-katholischen Kirche... und wieder eintreten in die Gemeinschaft mit
ihr» und seine «Heimkehr in die Kirche» «wäre ein Jubel», antwortet Döllinger

mit einem umfassenden erneuten altkatholischen Bekenntnis vom i. März
1887, wobei er sich ausdrücklich auch noch verantwortlich für die ganze
altkatholische Gemeinschaft erklärt, « bedenken Sie, dass es sich dabei nicht nur um
mich, sondern, und viel mehr noch, um Tausende von Personen handelt», um
«jene zahlreichen Personen, welche in der fraglichen Angelegenheit ihr
Vertrauen auf mein Wissen und meine Wahrheitsliebe gesetzt haben» (siehe

Ignaz von Döllinger, « Briefe und Erklärungen über die Vatikanischen Dekrete
1869 bis 1887», herausgegeben von F. H. Reusch, München 1890, Neudruck
durch Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt 1968). Und auf den
letzten offiziellen Bekehrungsversuch, den imAuftrag desPapstes der Apostolische

Nuntius mit einem Schreiben an Döllinger vom 14. Oktober 1887
unternimmt, findet Döllinger, nunmehr im 90. Lebensjahr stehend, keine bessere

Antwort, als anderthalb Jahre vor seinem Tode erstmals in Buchform seine

berühmten Vorträge von 1872 «Über die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen» (Neudruck durch Minerva Frankfurt 1972) herauszugeben und
dazu ein vom 8. Juni 1888 datiertes Vorwort zu schreiben, in dem er auf die
Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 und deren gedruckte
Berichte «als ein Mittel der Orientierung und als Grundlage» hinweist und sich
damit nochmals öffentlich, umfassend und grundsätzlich als Altkatholik
bekennt.

Als Altkatholik aber galt Döllinger bis zu seinem Tode auch in der
Öffentlichkeit, nicht nur amtlich-staatskirchenrechtlich im bayrischen Staat

(siehe die betreffenden Regierungserlasse, nach denen die «Altkatholiken»
diejenigen Mitglieder der katholischen Kirche waren, welche die vatikanischen

Papstdogmen ablehnten), sondern vor allem auch in der nicht-römischkatholischen

christlichen Welt, wo Orthodoxe, Anglikaner und Protestanten
in ihm den überzeugungstreuen theologischen Führer des Altkatholizismus
sahen, wenn es auch die Römisch-Katholiken nicht wahrhaben wollten. Dies
wird durch ein Ereignis aus dem Jahre 1887, kaum mehr als zwei Jahre vor
seinem Tode, beleuchtet.

Im Oktober 1887 unternahm im Auftrage des Erzbischofs von Canterbury

und Ehrenprimas der anglikanischen Kirchengemeinschaft eine offizielle
anglikanische Bischofsdelegation eine Reise zu den Zentren und Hauptführern
der altkatholischen Kirche in Deutschland, der Schweiz und Österreich, um
sich persönlich aus erster Hand über die Glaubensgrundlagen und Lehren,
das kirchliche Leben und die allgemeinen Verhältnisse der Altkatholiken auf
dem Kontinent zu informieren und darüber dem Erzbischof von Canterbury
Bericht zu erstatten, was als Grundlage für entsprechende Beschlüsse über
das Verhältnis zwischen Anglikanern und Altkatholiken durch die im Juli
»888 zusammentretende internationale anglikanische Lambeth-Bischofskon-
ferenz dienen sollte. Die anglikanische Delegation führte ein auf Pergament in
lateinischer Sprache abgefasstes Auftragsschreiben mit, in dem es eingangs



— 229 —

heisst: «Eduard, von Gottes Gnaden Erzbischof von Canterbury, Primas von
ganz England und Metropolit, entbietet den geliebten Brüdern in Gott, allen
altkatholischen Bischöfen, Priestern, Diakonen und Gläubigen in Deutschland

und der Schweiz, zu denen dieses vorliegende Schreiben gelangen wird,
Gruss im Herrn und Segen von Gott unserem Vater und seinem Sohne Jesus
Christus !» Der Erzbischof weist dann auf den Auftrag der Delegation hin und
schliesst : « So nämlich, hoffen wir von Herzen, wird der Weg bereitet zur Einheit

in Liebe und Wahrheit» (voller lateinischer Wortlaut in « Deutscher Merkur»,

29. Oktober 1887, S.349 f.). Die Reise der anglikanischen Delegation
wurde von der Öffentlichkeit stark beachtet (Berichte in «The Times», «The
Church Times», «The Guardian» u. a., englische Schriftenreihe über den
Altkatholizismus, öffentliche Vorträge darüber in England) und auf Grund ihrer
Ergebnisse fasste dann die Lambeth-Konferenz 1888 einstimmig
ihre Resolutionen über die Förderung «freundlicher Beziehungen zu der
altkatholischen Gemeinschaft in Deutschland und zu der ,christkatholischen

Kirche' in der Schweiz» sowie den übrigen Altkatholiken (abgedruckt
Altkatholisches Volksblatt, 14. September 1888, S.152). Der anglikanischen
Delegation gehörten an Lordbischof Dr. Maclagan von Lichfield, Lordbischof

Dr. J. Wordsworth von Salisbury und drei Geistliche. Die Delegation
fuhr zum altkatholischen Bischof nach Bonn, zum christkatholischen Bischof
nach Ölten, zum altkatholischen Theologieprofessor Döllinger nach München

und zur altkatholischen Kirchenleitung nach Wien. In München empfing

Döllinger, der offiziell also als eine der massgeblichsten altkatholischen
Persönlichkeiten angesehen wurde, die Delegation am 21. Oktober 1887 zweimal

und «besprach sich mit ihnen in dem freundlichsten Entgegenkommen
über den Altkatholizismus und die kirchliche Lage» (Altkatholisches Volksblatt,

4. November 1887, S. 179). Auch in seinem Bericht über die «Konferenzen»

«mit den leitenden Geistlichen und Laien der Altkatholischen Kirche»,
«die zwar jetzt für die römische Kirche verloren, aber für die Sache der Wahrheit

gewonnen und noch immer Glieder der katholischen und apostolischen
Kirche sind», hebt der Bischof von Lichfield «vornehmlich aber» die «mit dem
ehrwürdigen Herrn v.Döllinger» geführte Besprechung hervor («Church
Times»; deutsch in«DeutscherMerkur», i7.März 1888, S.82ff.).

Döllingers Bedeutung als Altkatholik zeigte sich nochmals in aller
Öffentlichkeit anlässlich seines 90. Geburtstages am 28. Februar 1889, an
dem er zahlreiche Gratulationen, besonders auch aus altkatholischen Kreisen,

empfing. «Die erste Deputation, welche der hochverehrte Jubilar empfing,

war die des bayerischen altkatholischen Landesvereins.» «Dieselbe
übergab eine künstlerisch ausgestattete Adresse.» «Der Deputation des

bayerischen altkatholischen Landesvereins dankte Herr v. Döllinger in der
herzlichsten Weise für die ihm bekundeten Gefühle der Verehrung und
Dankbarkeit» («Altkatholisches Volksblatt», 8. 3. 1889, S. 37 und 15. 3. 1889,
S.44). In der Adresse wird Döllingers Bedeutung und Leistung für den
Altkatholizismus gewürdigt: «Verdankt doch die katholische Reformbewe-



— 230 —

gung unserer Tage Entstehung und Fortgang zunächst und zumeist Ihren
Warnungen und Lehren.» «Durch Wort und Schrift haben Sie bis zum
heutigen Tage mit ungeminderter geistiger Kraft in den beiden Richtungen
fortgewirkt, welche auch wir als die grossen Aufgaben unserer katholischen
Reformbewegung erkennen, nämlich Festhaltung der alten kirchlichen Lehre
und Verfassung, und Wiedervereinigung der gespaltenen Christenheit auf
dieser Grundlage» (voller Wortlaut in «Deutscher Merkur», 2.3.1889,
S.65).

Wolfgang Krahl, Krefeld


	XIII. Internationale altkatholische Theologenwoche in St. Pölten (Österreich)

