Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Artikel: Apostolisches und nichtapostolisches Amt
Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 194 —
Apostolisches und nichtapostolisches Amt

( Referat, gehalten an der altkatholischen Theologenkonferenz in
St. Polten am 21. September 1971)

Eine fiir die Einheit der Kirche wichtige Frage ist die der Be-
wertung des Amtes derjenigen Kirchen, die ausserhalb der aposto-
lischen Sukzession stehen, d.h. die kein nach altkatholischer Auf-
fassung «giiltiges» Priesteramt besitzen. Uber dieses Thema méchte
ich heute einige Uberlegungen mitteilen, die ich zur weiteren Dis-
kussion stelle.

Diese Ausfithrungen sind als vorlaufige anzusehen: eine ausge-
arbeitete Stellungnahme zu diesem &dusserst schwierigen Thema
wiirde eine wissenschaftliche Arbeit voraussetzen, die ich zur ge-
genwirtigen Zeit nicht in der Lage bin, zu bewiltigen; ja sie wére
wahrscheinlich nur als Ergebnis einer Teamarbeit moglich.

Ich mochte dieses Referat in drei Punkte aufteilen:

1. Apostolisches Amt und Wesen der Kirche.

2. Ist das apostolische Amt das einzige mégliche in der Kirche ?

3. Welche Moglichkeiten gibt es, das nichtapostolische Amt theo-
logisch zu begriinden ?

1. Apostolisches Amt und Wesen der Kirche

Inwiefern die Apostolizitit des Amtes zu den wesentlichen
Elementen des christlichen Glaubens gehort, ist ersten Blickes
schwer zu beantworten.

Die Glaubensbekenntnisse und Konzilsentscheidungen der
alten Kirche enthalten nur die Aussage, dass wir an eine katho-
lische und apostolische Kirche glauben. Das Amt wird darin nicht
ausdriicklich erwiahnt. Wenn wir eine biblische Begriindung fiir
diese Apostolizitit der Kirche suchen, finden wir, dass die Kirche
als Gemeinschaft der Christen «auf dem Grund der Apostel und Pro-
pheten» aufgebaut ist (Eph. 2, 20; vgl. Mt.16, 18).

Eine einzige Stelle, sicher eine gewichtige, aber auch eine, die
einer Auslegung bedarf. Wie ist hier dieser « Aufbau» der Kirche zu
verstehen ?



— 195 —

Das Bild der Kirche als eines Gebédudes (ein Turm oder ein
Tempel), das aufgebaut wird, indem die Christen die Steine sind, hat
viele biblische und ausserbiblische Belege. Am ausfiihrlichsten fin-
den wir es im Hirten des Hermas, einer am Ende des 1. Jahrhun-
derts entstandenen Schrift. Da werden die verschiedenen Schichten
beschrieben, auf denen der Bau ruht: die erste Schicht sind die
Patriarchen bis Noe, die zweite erstreckt sich von Noe bis David, die
dritte von David bis Christus; die vierte Schicht, die aus 40 Steinen
besteht, sind die Apostel und Lehrer. Der ganze Turm ruht auf
einem Felsen, Christus (Sim.IX, 15, 4). Hier sind also drei Schich-
ten aus dem Alten Testament hinzugekommen, sonst ist das Bild
dasselbe wie im Epheserbrief, sogar mit dem gleichen Merkmal, dass
die Apostel nicht allein stehen, sondern ihnen andere beigesellt wer-
den, die hier «Lehrer» heissen. Das Ganze — und das ist das Wich-
tigste — ist chronologisch gemeint, d.h. die Schichten sind Perso-
nen, die durch ihre heilsgeschichtliche Relevanz einen Platz im Bau
des Turmes haben. Sie bezeichnen aber keine bleibende Funktion,
etwa das apostolische Amt. Diese Auffassung scheint mir in allen
judenchristlichen Texten, die von einem Bau der Kirche sprechen,
vorhanden zu sein. Immer sind die Steine historische Personen,
die durch ihre einmalige Rolle in der Heilsgeschichte dem ganzen
Gebédude, das auf ihnen ruht, Festigkeit geben!. Hermas erklirt die
Festigkeit dadurch, dass sie eins mit dem Felsen geworden sind:
die Festigkeit des Felsens erstreckt sich jetzt auf sie. In der Zeit, als
Hermas dieses schreibt, waren die Apostel schon gestorben; das er-
wihnt er ausdriicklich. Was bedeutet das fiir die Auslegung von
Eph.2, 20 ? Meines Erachtens soviel, dass die Kirche, die auf die
Apostel und Propheten aufgebaut ist, diejenige Kirche ist, die in
historischer Kontinuitit mit der von den Aposteln und Propheten
gegriindeten Kirche steht. Sie ist, mit anderen Worten, dieselbe
Kirche, die diese erste Generation von Verkiindigern gegriindet
hat. Wie diese Identitit in der Kontinuitit festzustellen sei, sagt
dieser Text nicht. Es bleibt uns nur die Méglichkeit, die allgemei-
nen Merkmale heranzuziehen, die die von den Aposteln gegriinde-
ten Gemeinden im NT besitzen: den Glauben, die Taufe, die Zuge-
hérigkeit zu dem einen Herrn, den Heiligen Geist (vgl. Eph.4, 4).

! In diesem Sinne kénnen weder Eph. 2, 20 als Beleg fiir die Notwendigkeit
eines bleibenden apostolischen Amtes noch Mt. 16, 18 im Sinne eines dauerhaf-
ten « Petrusamtes» verstanden werden. Die Nachfolger der Apostel sind nicht
die Grundschicht, sondern eben die auf ihnen ruhenden weiteren Schichten.



— 196 —

Das apostolische Amt wird nicht als Merkmal der einen Kirche oder
ihrer Apostolizitdt im N'T erwéihnt.

Nun ist dieses Schweigen noch kein Argument, denn die Sache
koénnte von den Aposteln kommen, ohne im N'T einen Niederschlag
gefunden zu haben. Es gibt ja Zeichen einer Einsetzung von Amts-
tragern durch die Apostel, etwa in den Pastoralbriefen oder in der
Apostelgeschichte, die in diese Richtung hinweisen. Die Handauf-
legung wird auch dort erwéhnt.

Bekanntlich ist Ignatius von Antiochien der erste, der die Zu-
gehorigkeit zur Kirche von der Einheit mit dem Bischof abhangig
macht. Wer ohne den Bischof handelt, ist nicht rein im Gewissen;
ohne den Bischof ist keine Eucharistie «sicher» («rechtsgiiltig»)?;
wo der Bischof ist, dort ist die Kirche. Die Glaubigen sollen sich
nicht aus Hochmut von Christus, vom Bischof oder von den Anord-
nungen der Apostel trennen. Diese zentrale Autoritit des Bischofs
begriindet Ignatius allerdings nicht mit der apostolischen Nachfolge,
sondern mystisch: so wie Christus der Sinn des Vaters ist, so sind
die Bischofe «im Sinne Jesu Christi» (Eph. 3, 24, 1; Trall. 7, 1-2).

Der 1. Klemensbrief legt Wert auf die rechtméssige Einsetzung
der Bischofe und Diakone: diejenigen, die von den Aposteln, ihren
Nachfolgern oder «anderen angesehenen Mannern» unter Zustim-
mung der gesamten Gemeinde eingesetzt worden sind und die unta-
delig der Herde Christi in Demut dienen, sollen nicht abgesetzt wer-
den: das wire nicht recht (44, 3). Wenn wir die Zeugnisse des Igna-
tius und des Klemensbriefes zusammen sehen, konnten wir folgern,
dass die Einheit mit einem rechtmissigen, von den Aposteln oder
andere nerprobten Ménnern eingesetzten Bischof eine Bedingung fiir
die Zugehorigkeit zur Kirche Christi war. Es scheint allerdings,
dass diese Lehre des Ignatius nicht iiberall in der Kirche des
1. Jahrhunderts bekannt war. Solange es ein wanderndes Amt
gab, war sie auch in der von Ignatius beschriebenen Form
nicht praktikabel. Deshalb ist es schwer zu entscheiden, ob
diese Lehre wirklich eine verpflichtende Glaubenslehre ist. Sicher
ist es, dass sehr friith in der Kirche die Frage nach der Rechimdssig-
keit des Amtes auftauchte. Ob es ohne ein rechtméissiges Amt eine
wahre « Gemeinde» (Ortskirche) geben kann, sollte mindestens als
Frage offenbleiben.

2 Als Ausdruck der kirchlichen Gemeinschaft; die «sakramentale Giiltig-
keit» im Zusammenhang mit der Realpréisenz gehort als Frage zu einer spiite-
ren theologischen Entwicklung.



— 197 —

2. Ist das apostolische Amt das einzige mogliche
' Amt in der Kirche?

Eine gewisse scholastische Auffassung der apostolischen Suk-
zession scheint mir nach dem bereits Gesagten nicht stichhaltig zu
sein. Nach dieser Auffassung hétten die Apostel tiberall selbst ihre
rechtmaéssige Nachfolger durch Handauflegung eingesetzt, diese
ihrerseits die nachfolgenden Bischéfe, so dass der gesamte Episko-
pat in direkter und ausnahmsloser Kontinuitit mit dem «Kolle-
gium» der «zwolf Apostel» stehen wiirde. Dagegen spricht, dass die
ersten Bischofe nicht ausschliesslich durch die Apostel oder ihre
direkten Nachfolger eingesetzt worden sind. Es diirfte heute
eigentlich keinen Zweifel mehr dariiber geben, dass neben den Apo-
steln andere Manner mit ahnlichen Vollmachten als Gemeindegrin-
der tatig waren. Sie werden «Propheten» und «Lehrer» genannt
und erscheinen als eine selbstédndige, nicht von den Aposteln einge-
setzte Grosse.

Die Didache z.B. spricht ausfiihrlich von diesen Propheten
und Lehrern. Die Gemeinde soll sich Bischéfe und Diakone wéahlen,
die dann den Dienst der Propheten und Lehrer iibernehmen sollen
(15, 1-2). Diese Stelle bezeugt die Wende von einem wandernden
zu einem ortsansédssigen Amt — vielleicht weil es zu dieser Zeit
schon zuwenig Propheten und Lehrer gab, vielleicht aus anderen
Griinden. Die Propheten stehen fiir die Didache auf derselben
Ebene wie die Apostel (11, 3). Auch Hermas spricht von den «Apo-
steln und Lehrern» als von einer gemeinsamen Gruppe, wie wir es
gesehen haben. All das stimmt mit Eph.2, 20: «Auf dem Grund
der Apostel und Propheten», iiberein.

Wir miissen also mindestens unseren Begriff der apostolischen
Sukzession insofern erweitern, dass wir als erstes Glied in der Kette
nicht allein die «zwolf Apostel» setzen, sondern die ganze Genera-
tion der Kirchengriinder, d.h. Apostel, Propheten und Lehrer. Hier
scheint es mir wichtig fiir die ganze Behandlung dieser Frage, diese
Gruppe der neutestamentlichen Propheten etwas naher zu untersu-
chen. Als erstes mochte ich feststellen, dass die neueren Untersu-
chungen dieses Themas, vor allem im Lichte einer besseren Kennt-
nis des Judenchristentums, ein vorher stark verbreitetes Bild zer-
stort haben: das Bild einer antiinstitutionellen, demokratisch-
schwiarmerischen Kirchengriindung durch plétzlich auftauchende
«Propheten», im Gegensatz zu der von Jerusalem her betriebenen



— 198 —

«Institutionalisierung» des Christentums. Dieses Bild stimmt nicht,
weil es sich bei den neutestamentlichen Propheten nicht um wilde
«Charismatiker» handelt, sondern um ein kontrolliertes, man wiirde
mit Recht sagen: institutionalisiertes Amt. Andererseits wire es
genauso verfehlt, diese Propheten als ordentliche, etwa durch die
Apostel ordinierte Amtstrager anzusehen.

Die Synoptiker geben uns Aufschluss iiber den neutestament-
lichen Begriff des Propheten: fiir Lukas ist Jesus der erwartete
«grosse Prophet» (der Prophet). Prophet ist fiir ihn vor allem ein
Triger des gottlichen Geistes, und dieser Geist entfaltet sich
wiederum fir ihn in das Wortpaar «pneiima kai dynamisy,
Geist und Kraft. Der prophetische Geist ist aber da zur Wirkung
nach aussen: er bringt seine «Friichte» hervor, an denen man
ihn auch erkennen kann. Auch diese Friichte werden durch ein
Wortpaar ausgedriickt: Worte und Taten, wobei die Worte als
Frucht des Geistes und die Taten als Frucht der Kraft anzusehen
sind. Es ist hier besonders zu bemerken, dass diese Friichte sich ge-
wiss auch auf ausserordentliche Wirkungen erstrecken kénnen, wie
z.B. bei den Worten, auf ausgesprochene Weissagungen, exstati-
sche Rede, usw. — oder bei den Taten, auf Heilungen oder andere
Wunder (die immer als «Zeichen» verstanden werden); aber sie
schliessen auch — ich wiirde sagen in erster Linie — durchaus
«normale» Wirkungen ein, d. h. Worte, die durch ihre Weisheit
von Gott kommen mogen, oder Taten, die mit einem in Gott be-
griindeten Lebenswandel iibereinstimmen. So war in Jesus ganzen
Worten der Geist Gottes zu erkennen und in Jesus ganzem Lebens-
wandel Gottes Kraft.

Diese Beschreibung trifft auch auf die untergeordneten Geistes-
trager des neuen Bundes, auf die neutestamentlichen Propheten, zu.
Das Matthiusevangelium bringt die Ermahnung, die Propheten zu
priifen, und zwar an ihren Friichten, hier kénnen wir ruhig sagen: an
ihren Worten und an ihren Taten. Wenn wir dann die Stellen der
Didache und Hermas hinzuziehen, an denen dieselbe Ermahnung zum
Ausdruck kommt (die Propheten zu priifen), merken wir, dass es sich
dabei in erster Linie um «normale» Friichte handelt: das Handeln um
des Evangeliums willen, nicht um Geld oder Geltungsdrang; ein mil-
der, demiitiger, ruhiger Lebenswandel; die Haltung des Dienens; das
Sprechen in der Kraft Gottes, nicht um den Menschen zu gefallen
(Mand. XTI, 7-16; Didache XTI, 9). Das Bild des Propheten erhilt dabei
asketische Ziige, die an einen Einfluss von Qumran denken lassen.



— 199 —

Der Zweck ihres ganzen Handelns ist aber nach Eph. 4, 12, «die Heili-
gen fiir das Werk des Dienstes auszuriisten, fiir die Auferbauung des
Leibes Christi» (dabei werden neben den Propheten die Apostel, Evan-
gelisten, Hirten und Lehrer genannt). Man denkt also dabei an eine
richtige Kategorie wandexrnder Missionare, mit fester, asketisch ge-
priagter Lebensweise, die zur Ausriistung der Gemeinden zusammen
mit den Aposteln und Lehrern und mit dem anséissigen Klerus (Epis-
kopen und Diakone) beitragen. Die Didache berichtet, dass die Pro-
pheten die Eucharistie vollzogen, predigten und das Gebet leiteten
(X, 7); sie nennt sie « Hohepriester» (X111, 3). Es handelt sich also
um ein priesterliches Amt.

Zum Schluss dieser Charakterisierung der neutestamentlichen
Propheten méchte ich noch einen Text aus der Apostelgeschichte er-
wihnen : dort wird im 13. Kapitel von einem Rat von fiinf Propheten
berichtet, die die Gemeinde in Antiochien leiteten, unter ihnen Bar-
nabas und Paulus. Dieser Rat der fiinf in Antiochien stellt eine Art
Parallelerscheinungzum Rat der zwolf Apostelin Jerusalem und weist
auf die kollegiale Leitung der allerersten christlichen Gemeinden hin.
Dieses lenkt unsere Aufmerksamkeit auf den Fall des Paulus, dersich
in seinen Briefen selbst Apostel Jesu Christi nennt, auf Grund seiner
Berufung durch den Auferstandenen, der aber in dielukanische De-
finition eines Apostels nicht passt (vgl.Luk.1, 2 mit Apg. 1, 21{.), weil
er kein Augenzeuge des Lebens Jesus «von der Taufe des Johannes
an» war. Fiir Lukas ist Paulus kein Apostel, sondern ein « Prophet»,
d.h. in diesem Fall ein direkt vom Herrn berufener Geistestrager, der
kein Augenzeuge desirdischen Lebens Jesus war. Danach kénnten wir
folgern, dass alle diejenigen Kirchengriinder als neutestamentliche
«Propheten» bezeichnet wurden, die nicht von Christus selbst einge-
setzte Augenzeugen seines 6ffentlichen Lebens und seiner Auferste-
hung waren, sondern ihre Berufung durch die Gaben des Heiligen
Geistes beweisen konnten.

Daraus kénnen wir einige Folgerungen ziehen : Die apostolische
Generation kannte eine doppelte Art der Legitimitit eines kirch-
lichen Amtes: die eine durch die Einsetzung (von Christus, spiter von
den Aposteln oder anderen Amtstragern), die andere durch die
Friichte des Geistes, die wie gesagt nicht unbedingt ausserordentliche
Friichte zu sein brauchten, sondern die normalen Wirkungen zur Er-
bauung der Gemeinden. Diese Amtstriger wurden also okne Ein-
setzung durch andere Amtstriger (ohne Handauflegung)inihrem Amt
anerkannt (Apg.13, 3 ist keine Ausnahme da dort die Handauf-



— 200 —

legung als Sendung fiir ein bestimmtes Werk, nicht als Einsetzung in
ein Amt gebraucht wird). Wir kennen auch die Weise dieser Aner-
kennung: Zuerst sollte die Ortsgemeinde den Propheten «priifen»,
dann breitete sich diese Anerkennung tiber den Weg der Communio
in die Nachbargemeinden aus, schliesslich wurde dem Amtstrager
durch die Anerkennung der Jerusalemer Muttergemeinde eine Art
gesamtkirchliche Anerkennung zuteil. Das ist mindestens der Weg
des Paulus, der in Jerusalem sein Amt, das Evangelium an die Un-
beschnittenen zu predigen, bestitigen liess (Gal.2, 1-10). Ich
mochte aber betonen, dass diese Anerkennung nicht im Sinne eines
Sonderfalles, der als getrennte Kategorie in einem Gegensatz zu
dem «institutionellen» Amt stehen wiirde, zu verstehen ist. Es
handelte sich vielmehr um die richtige, vollberechtigte Teilnahme
an dem einen Amt der Kirche. So haben die Propheten genauso wie
die Apostel andere Amtstriager durch Handauflegung eingesetzt: es
handelte gich nicht um eine Sondergruppe, die nur durch charisma-
tische Berufung sich fortpflanzen wiirde. Timotheus ist «durch die
Prophetie zusammen mit der Handauflegung der Presbyter» (I, Tim.
4, 14) in sein Amt eingesetzt worden, vermutlich also durch Paulus
als Prophet zusammen mit dem Rat der Presbyter einer Ortsge-
meinde. Die Didache sagt, wie erwihnt, dass die Bischofe den
Dienst der Propheten iibernehmen sollen (15, 1-2).

Weiter ist zu bemerken — und das ist entscheidend —, dass es
auch solche Propheten gegeben hat, nachdem die eigentlichen Apo-
stel gestorben waren. Das wird nicht nur durch. die zitierten Werke
der «apostolischen Vater», die um die Wende vom 1. zum 2. Jahr-
hundert entstanden sind, bewiesen, sondern wir wissen, dass die
Ablehnung des Prophetenamtes erst spiter im Zusammenhang mit
der hiretischen Entwicklung des Montanismus erfolgte.

Wir kénnten also diesen Punkt mit der Feststellung schlies-
sen, dass die Apostolizitdt d.h. die Einsetzung durch Handaufle-
gung anderer Amtstriger, die bis zu den Aposteln zuriickzufiihren
ist, fiir eine langere Zeit (bis zur zweiten Halfte des 2. Jahrhun-
derts) nur ezne Art, die Legitimitit eines kirchlichen Amtes zu be-
griinden, war; zwar die verbreitetste und aus verstindlichen
Griinden diejenige, die sich schliesslich durchgesetzt hat; aber
nicht die einzige, denn neben ihr gab es noch als méglichen Weg die
Anerkennung eines Amtes ohne Handauflegung und auf Grund
des Wirkens des Heiligen Geistes fiir die Auferbauung der Kirche
— ich wiirde sagen auf Grund seiner kirchlichen Substanz.



— 201 —

Man sollte aber eigentlich nicht von einem apostolischen und
einem nichtapostolischen Amt¢ sprechen, sondern von einem dop-
pelten Weg, in das eine Amt der Kirche einzusteigen.

3. Welche Moglichkeiten gibt es, ein Amt, das nicht in der

apostolischen Sukzession steht, zu begriinden?

Wenden wir uns jetzt der gegenwirtigen Situation der
christlichen Kirche zu, dann sehen wir, dass wenigstens seit der
Reformation eine doppelte Auffassung des Amtes besteht: Dieje-
nigen Kirchen, die bischéflich verfasst sind und in der aposto-
lischen Sukzession stehen, erheben in der Regel den Anspruch, das
apostolische Amt der Kirche allein zu besitzen, wihrend diejenigen
Kirchen, die dieser Sukzession entbehren, sie auch in der Regel fiir
uberfliissig erkliren. Welche Moglichkeiten gibt es, diese Kluft zu
itberbriicken ? Ich méchte zuerst einige Losungen nennen, die mei-
ner Meinung nach verfehlt oder unzureichend sind, um dann einen
Vorschlag auf Grund des eben Gesagten zu machen.

a) Die traditionelle Losung der Frage bestand fiir die «katho-
lischen» Kirchen in der Behauptung, das nicht in der Sukzession
stehende Amt sei schlicht ungiiltig. Bei einer Wiedervereinigung
miissten dann alle Amtstriger der reformatorischen Kirchen die
Handauflegung rechtméssig konsekrierter Bischéfe empfangen.

Diese Auffassung ist eine dogmatische, die die Tatsache iiber-
sieht oder ignoriert, dass das reformatorische Amt konkret auch ein
Werkzeug des Herrn in der Auferbauung seiner Kirche ist. Durch
dieses Amt werden das Wort Gottes gepredigt und Sakramente
verwaltet. Alles das ist, wie eine erste katholische Besinnung im Zu-
ge des 6kumenischen Kennenlernens feststellte «nicht nichts» (Sar-
tory). Diese Feststellung stellte aber die Aufgabe, ndher zu bestim-
men, welche Wirklichkeit dieses Amt eigentlich besitzt.

b) Eine erste Moglichkeit in dieser Richtung schien die Be-
hauptung eines Sakraments «in voto» zu bieten. So wie nach der
Auffassung der alten Kirche ein noch nicht Getaufter, der aber mit
dem Wunsch, getauft zu werden, starb, durch diesen Wunsch das

Heil erlangte, so, wird argumentiert, kann der Verwalter eines
ungiiltigen Amtes durch den Wunsch, das Amt der Kirche zu
haben, auch gnadenreich wirken.



— 202 —

Dazu mochte ich bemerken, dass ein Sakrament «in voto» in
Wirklichkeit gar kein Sakrament -ist, sondern eben nur ein
Wunsch danach. Gott kann im Hinblick auf das ewige Heil einen
solchen Wunsch beriicksichtigen, wie er z.B. auf Grund des Wun-
sches nach der Eucharistie die Frucht dieses Sakramentes verleihen
kann (sog. communio spiritualis). Hier wird also eine Gnade verlie-
hen, die an sich eine sakramentale ist, aber in diesem besonderen
Fall okhne das entsprechende Sakrament gegeben wird. Dass man
darauf nur im Fall einer tatséchlichen Verhinderung, das Sakra-
ment zu empfangen, vertrauen kann, liegt auf der Hand. Der nicht
Getaufte, wenn die Todesgefahr voriiber ist, kann sich nicht auf
seine Taufe «in voto» berufen, sondern soll tatsichlich getauft wer-
den (die gegenteilige Annahme wiirde die ganze sakramentale Ord-
nung iiberfliissig machen!). Diese Losung wiirde also dem reforma-
torischen Amt gar keine sakramentale oder kirchliche Wirklichkeit
anerkennen, sondern nur den fiir den privaten Bereich geltenden
gyten Willen (bona fide errantes). Selbstverstdandlich muss in die-
sem Fall bei einer Wiedervereinigung die bischofliche Handauf-
legung vorgenommen werden, denn allein auf Grund des Wunsches,
das Priesteramt zu haben, kann niemand zu geistlichen Handlun-
gen in der katholischen Kirche zugelassen werden.

Die Vorstellung aber, dass das gesamte kirchliche Leben in den
evangelischen Kirchen auf der Einbildung griindet, ein Amt zu
haben, das sie in Wirklichkeit nicht haben, ist wiederum ein dog-
matisches Postulat, das die tatséchliche Wirklichkeit ignoriert.
Denn nur durch scholastische Distinktionen ist es moglich, zu be-
haupten, dass z.B. in der evangelischen Eucharistie zwar alle dus-
seren Zeichen vorhanden sind und dass Gott auch die entsprechende
Gnade verleiht, dass aber das Sakrament trotzdem inexistent ist.
Auf solche Gedanken wiren die alten Kirchenviter nie gekommen!

¢) Eine weitere Moglichkeit wurde versucht, indem man die
eigentliche Losung Gott iiberliess. Dieses Schema wurde in den an-
glikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen gebraucht: ohne
néher iiber das Amt der anderen Kirche «urteilen» zu wollen, iiber-
liess man Gott, in einem Vers6hnungsgottesdienst mit gegenseitiger
Handauflegung das jeweilige Amt zu «ergénzen», damit es auch fir
das Wirken in der anderen Kirche beféhigt sei. Man konnte diesen
Vorgang als eine Art bedingungsweise Wiederordination bezeich-
nen, wobei der Wert der gegenseitigen Handauflegung unter-
schiedlich war: die Methodisten hitten den Anglikanern eine Art



— 203 —

Segnung fiir das Wirken auch in der methodistischen Kirche verlie-
ben, wahrend die Anglikaner den Methodisten das Amt in der apo-
stolischen Sukzession iibertragen hiitten, ohne jedoch diese Uber-
tragung ausdriicklich festzulegen (hier meine ich nur den Versoh-
nungs-Gottesdienst fiir die schon ordinierten Geistlichen; fir die
Zukunft war mit der Weihe methodistischer Bischofe eine klare
Lésung geschaffen).

Diese Losung besteht wie jede bedingungsweise Spendung von
Sakramenten aus einem Missversténdnis der sakramentalen Ord-
nung. Hin Sakrament, von dem man nicht weiss, was bei seiner
Spendung geschieht, ist kein Zeichen mehr, dementsprechend kann
es auch kein Sakrament sein. Das Wesen eines Sakramentes be-
steht darin, dass ein dusseres, sichtbares, verstindliches Zeichen fir
ein geistliches, unsichtbares, geglaubtes Geschehen steht. Das
dussere Zeichen ist ein klarer Vorgang, mit festen theologischen und
juridischen Konsequenzen. Mit anderen Worten, zum Wesen eines
Sakramentes gehort, dass sowohl der Spender als auch der Emp-
fanger sich iiber die Bedeutung des jeweiligen Ritus im klaren sind,
dass sie genau wissen, was da tatsidchlich geschieht. Sonst ist das
kein Sakrament mehr, sondern eine undeutliche, magische Hand-
lung. |

Wenn man Gott die Losung einer Frage iiberlassen will, braucht
man meines Erachtens keine rituelle Handlung, deren Bedeutung er
allein wissen soll; denn Gott kann auch ohne Sakramente handeln.
Die Sakramente sind fiir die Menschen da (sacramenta propter homi-
nes), Gott ist an sie nicht gebunden3.

d) Schon in einer richtigeren Gedankenlinie wird heute oft dar-
auf hingewiesen, dass die Amtskontinuitit in den wichtigeren evan-
gelischen Kirchen, vor allem in den Landeskirchen, in einer géwissen
Weise vorhanden ist. Die Amtstriger werden dort ja durch andere
Amtstriger eingesetzt, oft sogar unter Handauflegung. Nur die
bischofliche Sukzession sei dort unterbrochen, nicht aber die «presby-
terale» Sukzession.

Dieses wichtige ekklesiologische Moment des evangelischen
Amtes darf nicht unterschitzt werden. Doch ich hitte Bedenken, nur

? Diese Argumente gelten auch fiir die sog. bedingungsweise Spendung der
Taufe, wie sie die rémisch-katholische Kirche vor allem bei Konvertiten vor-
nimmt: es ist ein Missbrauch der sakramentalen Ordnung. Wer im Zweifel ist,
soll nach Kriften den Zweifel beheben und dann nach seiner Uberzeugung han-
deln. Will er den Fall Gott iiberlassen, dann braucht er nicht wieder zu taufen;
erachtet er die Taufe fiir nétig, dann soll er ohne Bedingungen taufen.



— 204 —

auf Grund dieses einen Elementes eine volle Anerkennung dieses
Amtes auszusprechen. Zur katholischen Auffassung des Ordo gehért
der Bischof. Auch wenn die Mitwirkung des Presbyterkollegiums bei
der Ordination ebenso ein altkirchliches Element ist, ist es nicht be-
wiesen, dass ein solches Kollegium ohne Bischof eine giiltige Fort-
pflanzung des Amtesim Sinne der apostolischen Sukzession bewirken
kann. Mansolltesichim Gegenteil vor dem mittelalterlichen Parochia-
lismus hiiten, der eine Sonderentwicklung der westlichen Kirche war.
Die Wiederaufwertung des Bischofamtes in der romisch-katholischen
Kirche stimmt hier mit der Tradition der Ostkirche {iberein: der
Bischof ist nicht ein Presbyter mit grésseren juridischen Vollmach-
ten, sondern er steht auf einer hoheren Stufe des Sakraments des
Ordo. Die Behauptung der Reformatoren, es gibe nur ein Amt und
jeder Pfarrer sei dasselbe wie der Bischof, mag eine gewisse Begriin-
dung in der kollegialen Leitung mancher Gemeinden im aposto-
lischen Zeitalter haben (obwohl da nicht jeder Presbyter, sondern
ein Kollegium von Presbytern die Gemeindeleitung hatte); im Hin-
blick aber auf das historische Amt der katholischen Kirche stellt
eine solche Behauptung eine wesentliche Anderung dar, einen zwei-
ten Typus des Amtes, ndmlich einen nicht bischéflichen Typus. Da
das bischofliche Amt von alters her das legitime Amt der Kirche
ist, kann ein solches nichtbischofliche Amt nicht einfach als gleich-
wertig angesehen werden (auch nicht unter Berufung auf den Not-
fall), sondern es bedarf der legitimierenden Amnerkennung der
bischoflich verfassten Kirche. Doch darauf kommen wir noch. Fir
jetzt mochte ich nur feststellen, dass die Berufung auf die presbyte-
rale Sukzession nach katholischer Auffassung nicht reicht, um das
nichtbischéfliche Amt voll zu legitimieren, auch wenn sie zu einem
wertvollen Element dazu werden kann.

e) Schliesslich wird manchmal auf die orthodoxe Lehre der
Oikonomia hingewiesen, der in der westlichen Praxis einigermassen
die sog. «sanatio in radice» entspricht. Kraft dieser Lehre kann die
orthodoxe Kirche formell ungiiltige Weihen nachtraglich fiir giiltig
erkliaren, ohne den Weiheritus zu wiederholen (sowie in der west-
lichen Praxis formell ungiiltige Ehen ohne Wiederholung des Con-
sensus fiir giiltig erklart werden).

Diese Lehre weist auf eine Vollmacht der Kirche hin, sich iiber
die Grenzen der sakramentalen « Giiltigkeit» in bestimmten Fallen
hinwegzusetzen. Deshalb weist sie meiner Meinung nach unbedingt
in die richtige Richtung. Doch ist zu bemerken, dass dieses Prinzip



— 205 —

bisher nur in Fallen nicht beabsichtigter formeller Fehler innerhalb
eines katholischen sakramentalen Vollzugs gebraucht wurde, d.h.
in mehr oder weniger verbreiteten Einzelfillen. Wenn z.B. ein
Bischof zuféllig «ungiiltigr geweiht wird, weil die Konsekranten
wesentliche Worte tiberspringen, ohne es zu merken, wire an sich
die apostolische Sukzession gebrochen ; aber dort «supplet ecclesia»,
die Kirche kann diesen Fehler (nach orthodoxer Auffassung) sanie-
ren.

Bei dem evangelischen Amt handelt es sich um etwas mehr,
namlich um die Anerkennung eines neuen Typus des Amtes. Es han-
delt sich dort nicht um einen formellen Fehler, sondern um eine
verschiedene Theologie.

f) Ich komme so zu dem Versuch einer Lésung, die aus den
zwei ersten Punkten dieses Referates erwachsen soll.

Ich meine, dass die katholisch verfassten Kirchen die Voll-
macht haben, ein bestehendes, nicht in der apostolischen Sukzes-
sion stehendes Amt auf Grund seiner kirchlichen Substanz anzuer-
kennen, ohne auf eine Ubertragung des apostolischen Amtes durch
Handauflegung bestehen zu miissen. Dass die Kirche diese Voll-
macht hat, beweist meiner Meinung nach der Fall der neutesta-
mentlichen «Propheten».

Hier mochte ich gleich, um richtig verstanden zu werden,
einige Dinge aufzihlen, die damit nicht gemeint sind :

— Ich meine nicht, dass das Amt der evangelischen Kirchen
ein prophetisch-charismatisches Amt ist, das als solches neben dem
«institutionellen» Amt bestehen soll. Es wire eine kithne Behaup-
tung, die gar nicht den Tatsachen entspricht, zu meinen, dass jeder
evangelische Amtstriger ein Charismatiker ist. In Wirklichkeit sind
die evangelischen Pfarrer genauso wie die katholischen Priester in
der Regel hauptsichlich treue Verwalter — «Charismatiker» sind in
beiden Kirchengrupen immer Ausnahmefille (in dieser Hinsicht
habe ich auch versucht, das neutestamentliche Amt der «Prophe-
ten» etwas von diesem «charismatischen» Image zu befreien). Aber
ich habe diesen Fall der Propheten nur als Beispiel genommen, um
zu zeigen, dass die Kirche die Vollmacht hat, ein nicht apostolisch
geweihtes Amt bzw. Amtstriger anzuerkennen. Ich meine auch
nicht, dass dieses Amt als Sonderfall neben dem apostolischen Amt
bestehen soll, sondern, dass es durch die Anerkennung der Gesamt-
kirche einfach in das historische Amt der Kirche eingegliedert werden
soll, so wie die Propheten auch normale Amtstrager ordiniert haben



— 206 —

und als gleichwertig mit den anderen, apostolisch eingesetzten
Amtstrigern angesehen wurden. Es gibt nicht zwei Amter, sondern
nur das eine priesterliche Amt der Leitung, der Verkiindigung und
der Verwaltung der Sakramente.

— Es handelt sich hier um etwas anderes als um eine Sanie-
rung kat’oikonomian. Die Anerkennung «saniert» nicht etwa einen
Fehler oder Mangel, wodurch die Weihehandlung erst «giiltig»
wird, sondern sie erkennt ein schon vorhandenes Amt einfach an. Die
Substanz des Amtes ist schon da («an ihren Friichten werdet ihr sie
erkennen»): die Anerkennung gibt diesem Amt nicht mehr (und
auch nicht weniger) als seine gesamtkirchliche Geltunyg.

— Weiter meine ich nicht, dass jeder evangelische Amtstrager
auf die Friichte des Geistes gepriift werden soll, was als diskrimina-
torische Behandlung empfunden wiirde (Warum werden dann bei
einer Wiedervereinigung nicht auch die apostolisch Geweihten ge-
priift, ob sie die Friichte des Geistes nachweisen kdnnen ?). Denn
diese erste Priifung, die nach dem NT durch die Ortsgemeinde ge-
schieht, ist schon da. Nicht nur die Ortsgemeinde, sondern auch
ganze Kirchenkoérper haben diese Amtstréager in ihrem Amt gepriift
und anerkannt. Was fehlt, ist nur noch die letzte Stufe, die 6kume-
nische Anerkennung durch die Gesamtkirche und durch die Triger
des apostolischen Amtes?.

— Ausser den «Worten und Taten», die dieses evangelische Amt
als Ganzes nachzuweisen hat, konnen auch andere Elemente fiir die
Anerkennung mitbestimmend sein, z. B. die Einsetzung durch andere
Amtstrager, dort wo sie vorhanden ist («presbyterale Sukzession»).
Diese presbyterale Sukzession gentigt nicht, um das Amt zu legitimie-
ren, d. h. sie ist nicht einer bisch6flichen Ordination ebenbiirtig; aber
sie ist ein Teil der kirchlichen Substanz dieses Amtes und als solche
ein Grund fiir die Anerkennung desselben.

Positiv bedeutet dieser Weg die Wlederherstellung der Einheit
des Amtes in der Kirche, dadurch, dass die nicht in der bischoflich-

4 Indem hier die dogmatische Frage vom Standpunkt der katholischen
Theologie her behandelt wird, konnte der Eindruck entstehen, dass der evange-
lischen Seite eine Demiitigung abverlangt wird, da sie sich einseitig um eine An-
erkennung durch das «legitime» Amt bemithen soll. In Wirklickeit geht es um
eine gegenseitige Anerkennung, denn auch das Amt der katholischen Kirchen
wiirde erst seine volle 6kumenische Geltung wieder erreichen, wenn es auch
durch die Kirchen der Reformation als evangeliumgemaéss anerkannt wiirde.
Ebenfalls bedarf das katholische Amtsversténdnis des «reformatorischen Kor-
rektivs»y — wieauch dieevangelische Theologie des Amtes durch die «katholische
Fiille» aus einer bestimmten Enge befreit werden soll.



— 207 —

apostolischen Sukzession stehenden Amtstriger als Teilnehmer an
dem einen Amt der Kirche anerkannt werden, und zwar auf Grund
der von Gott gegebenen kirchlichen Wirklichkeit ihres Amtes, und
dass diese ihrerseits die in der Sukzession stehenden Amtstriager als
Vertreter eines wahren, «evangeliumgeméssen» Amtes anerken-
nen. In etwa entspricht dieses Verfahren der Anerkennung des
Paulus durch die iibrigen Apostel, mit der damit verbundenen
Feststellung der Verschiedenheit der Auftrige und der Einigung auf
das Wesentliche der Botschaft (Gal. 2, 7-10)5.

In der heutigen Lage der gespaltenen Christenheit wiirde aller-
dings eine Einigung wie die des Paulus mit dem Jerusalemer Apo-
stelrat wahrscheinlich nur schrittweise realisierbar sein. In diesem
Sinne wiirde eine Anerkennung des evangelischen Amtes nur eine
grundsitzliche Ubereinstimmung iiber das Wesen des Amtes voraus-
setzen. Ich meine hier die ganz wesentlichen Grundprinzipien: dass
es iiberhaupt ein besonderes Amt gibt, dass es nur esn Amt fir die
gesamte Kirche gibt und iiber seine wesentlicheren Aufgaben §. Es
sollte Raum fir theologische Verschiedenheiten bleiben. Die volle

5 Es wird manchmal argumentiert, dass die Kirche nicht zu den Zustin-
den des apostolischen Zeitalters zuriickkehren kann, da sie sich ein fur allemal
in der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts fur das dreigegliederte Amt in der
apostolischen Sukzession entschieden héitte.

Dazu moéchte ich vermerken :

&) Dass durch diesen Vorschlag das apostolische Amt keineswegs abge-
schafft wird,sondern eswird eine Moglichkeit gezeigt, dasnicht in der Suk-
zession stehende Amt in das apostolische Amt einzugliedern, wasnicht die
Aufgabe, sondern die Bewahrung des einen Amtes der Kirche bedeu-
ten wirde.

b) Wenn die Kirche gegen Ende des 2.Jahrhunderts die Vollmacht hatte,
einen nicht sakramental ordinierten als legitimen Amtstriger anzuer-
kennen (Fall der «Propheten»), dann konnte sie nicht irreversibel auf
diese Vollmacht verzichten, sondern, wie es tatsichlich geschah, aus
wichtigen Griinden nur die Ausiibung dieser Vollmacht einstellen. Da
die Aufgabe der Wiedervereinigung der Christenheit die Kirche vor
einer vollig neuen, noch nie dagewesenen Situation gestellt hat, muss es
moéglich sein, diese an sich nicht erloschene Vollmacht wieder zu ge-
brauchen, wenn die gednderte Lage es erfordert.

¢ Selbstverstindlich miisste man sich bei einer solchen Ubereinstim-
mung auch mit den auseinandersetzen, die besonderes Amt und Ordination
in Frage stellen. Solche Tendenzen gibt es tibrigens nicht nur im evangelischen
Raum, sondern auch im katholischen, z. B. wo der Wiederherstellung des stin-
digen Diakonats oder des Lektorenamtes entgegengehalten wird, solche
Dienste konnen auch von nicht ordinierten Laien verrichtet werden {worin
die scholastische Auffassung steckt, das Spezifische eines Amtes bestehe
darin, etwas mehr als die anderen zu «kénnen» oder zu «diirfen»). Der Dialog
iber solche Fragen soll weitergehen, wobei die Verfechter eines Abbaus des



— 208 —

Glaubensiibereinstimmung scheint aber dafiir nicht notwendig zu
sein: auch die Taufe wird anerkannt, unbeschadet der jeweiligen
Glaubensauffassung des Getauften. So brauchte diese Anerkennung
nicht erst bei einer endgiiltigen Wiedervereinigung ausgesprochen
zu werden, sondern sie konnte schon friither, als ein Schritt dazu,
geschehen.

— Schliesslich sollten die Kirchen, die das apostolische Amt
besitzen, sich hier zu einer gemeinsamen Handlung durchringen.
Nur so kénnten Angstlichkeiten iiberwunden und die Gefahr besei-
tigt werden, dass, wenn nur eine dieser Kirchen das evangelische
Amt anerkennt, sie von den anderen als in den Protestantismus
verfallen abgestempelt wird. Hier wire sogar eine Moglichkeit gege-
ben, dass ein «Petrusamt fiir die Einheit» sinnvoll eine Initiative
ergreift, die sich wirklich als einheitsstiftend erweist.

Wire die Frage der Giiltigkeit des Amtes in der ganzen Chri-
stenheit auf diese Weise gelost, dann wiirde die Interkommunion
mit solchen Kirchen viel leichter realisierbar werden, ja man
kénnte auch leichter und entkrampfter iiber andere theologische
Unterschiede sprechen.

So stimmt in dieser Frage die patristische Erkenntnis mit den
okumenischen Anforderungen iiberein, was ohne Zweifel ein alt-
katholisches Anliegen ist. Fiir Dollinger ist ja die echte Tradition auf
einem doppelten Weg zu ergriinden: durch das wissenschaftliche
Studium der schriftlichen Denkmaéler der alten Kirche und durch
die Ubereinstimmung der grossen, in der Kontinuitit der alten Kir-
che stehenden Kirchenkorper (Unionskonferenzen und Luzerner
Kongress).

Diess zeigt, dass ein Suchen nach der Einheit auf der Basis der
alten Kirche keine romantische Vorstellung des letzten Jahrhun-
derts, sondern eine immer aktuelle, fiir die Kirche lebenswichtige
theologische Aufgabe ist.

Bonn Christian Oeyen

besonderen Amtes nicht «a priori» in allen ihren Anliegen zu verurteilen sind.
Doch das Ziel dieses Referates war nicht, die ganzen Kontroversfragen des
Amtes zu l6sen, sondern einen Weg zu zeigen, der in der besonderen Frage der
Apostolizitidt weiterfiihren kann.



	Apostolisches und nichtapostolisches Amt

