
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 4

Artikel: Apostolisches und nichtapostolisches Amt

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 194 —

Apostolisches und nichtapostolisches Amt

(Referat, gehalten an der altkatholischen Theologenkonferenz in
St. Polten am 21. September 1971)

Eine für die Einheit der Kirche wichtige Frage ist die der
Bewertung des Amtes derjenigen Kirchen, die ausserhalb der apostolischen

Sukzession stehen, d.h. die kein nach altkatholischer
Auffassung «gültiges» Priesteramt besitzen. Über dieses Thema möchte
ich heute einige Überlegungen mitteilen, die ich zur weiteren
Diskussion stelle.

Diese Ausführungen sind als vorläufige anzusehen : eine
ausgearbeitete Stellungnahme zu diesem äusserst schwierigen Thema
würde eine wissenschaftliche Arbeit voraussetzen, die ich zur
gegenwärtigen Zeit nicht in der Lage bin, zu bewältigen; ja sie wäre
wahrscheinlich nur als Ergebnis einer Teamarbeit möglich.

Ich möchte dieses Referat in drei Punkte aufteilen :

1. Apostolisches Amt und Wesen der Kirche.
2. Ist das apostolische Amt das einzige mögliche in der Kirche
3. Welche Möglichkeiten gibt es, das nichtapostolische Amt

theologisch zu begründen

1. Apostolisches Amt und Wesen der Kirche

Inwiefern die Apostolizität des Amtes zu den wesentlichen
Elementen des christlichen Glaubens gehört, ist ersten Blickes
schwer zu beantworten.

Die Glaubensbekenntnisse und Konzilsentscheidungen der
alten Kirche enthalten nur die Aussage, dass wir an eine katholische

und apostolische Kirche glauben. Das Amt wird darin nicht
ausdrücklich erwähnt. Wenn wir eine biblische Begründung für
diese Apostolizität der Kirche suchen, finden wir, dass die Kirche
als Gemeinschaft der Christen «auf dem Grund der Apostel und
Propheten» aufgebaut ist (Eph. 2, 20; vgl. Mt.16, 18).

Eine einzige Stelle, sicher eine gewichtige, aber auch eine, die
einer Auslegung bedarf. Wie ist hier dieser «Aufbau» der Kirche zu
verstehen



— 195 —

Das Bild der Kirche als eines Gebäudes (ein Turm oder ein
Tempel), das aufgebaut wird, indem die Christen die Steine sind, hat
viele biblische und ausserbiblische Belege. Am ausführlichsten
finden wir es im Hirten des Hermas, einer am Ende des 1. Jahrhunderts

entstandenen Schrift. Da werden die verschiedenen Schichten
beschrieben, auf denen der Bau ruht: die erste Schicht sind die
Patriarchen bis Noe, die zweite erstreckt sich von Noe bis David, die
dritte von David bis Christus ; die vierte Schicht, die aus 40 Steinen
besteht, sind die Apostel und Lehrer. Der ganze Turm ruht auf
einem Felsen, Christus (Sim.IX, 15, 4). Hier sind also drei Schichten

aus dem Alten Testament hinzugekommen, sonst ist das Bild
dasselbe wie im Epheserbrief, sogar mit dem gleichen Merkmal, dass
die Apostel nicht allein stehen, sondern ihnen andere beigesellt werden,

die hier «Lehrer» heissen. Das Ganze - und das ist das Wichtigste

- ist chronologisch gemeint, d.h. die Schichten sind Personen,

die durch ihre heilsgeschichtliche Relevanz einen Platz im Bau
des Turmes haben. Sie bezeichnen aber keine bleibende Funktion,
etwa das apostolische Amt. Diese Auffassung scheint mir in allen
judenchristlichen Texten, die von einem Bau der Kirche sprechen,
vorhanden zu sein. Immer sind die Steine historische Personen,
die durch ihre einmalige Rolle in der Heilsgeschichte dem ganzen
Gebäude, das auf ihnen ruht, Festigkeit geben1. Hermas erklärt die
Festigkeit dadurch, dass sie eins mit dem Felsen geworden sind:
die Festigkeit des Felsens erstreckt sich jetzt auf sie. In der Zeit, als
Hermas dieses schreibt, waren die Apostel schon gestorben ; das
erwähnt er ausdrücklich. Was bedeutet das für die Auslegung von
Eph. 2, 20 Meines Erachtens soviel, dass die Kirche, die auf die
Apostel und Propheten aufgebaut ist, diejenige Kirche ist, die in
historischer Kontinuität mit der von den Aposteln und Propheten
gegründeten Kirche steht. Sie ist, mit anderen Worten, dieselbe

Kirche, die diese erste Generation von Verkündigern gegründet
hat. Wie diese Identität in der Kontinuität festzustellen sei, sagt
dieser Text nicht. Es bleibt uns nur die Möglichkeit, die allgemeinen

Merkmale heranzuziehen, die die von den Aposteln gegründeten

Gemeinden im NT besitzen : den Glauben, die Taufe, die
Zugehörigkeit zu dem einen Herrn, den Heihgen Geist (vgl. Eph. 4, 4).

1 In diesem Sinne können weder Eph. 2,20 als Beleg für die Notwendigkeit
eines bleibenden apostolischen Amtes noch Mt. 16, 18 im Sinne eines dauerhaften

«Petrusamtes» verstanden werden. Die Nachfolger der Apostel sind nicht
die Grundschicht, sondern eben die auf ihnen ruhenden weiteren Schichten.



—- 196 —

Das apostolische Amt wird nicht als Merkmal der einen Kirche oder
ihrer Apostolizität im NT erwähnt.

Nun ist dieses Schweigen noch kein Argument, denn die Sache
könnte von den Aposteln kommen, ohne im NT einen Niederschlag
gefunden zu haben. Es gibt ja Zeichen einer Einsetzung von
Amtsträgern durch die Apostel, etwa in den Pastoralbriefen oder in der
Apostelgeschichte, die in diese Richtung hinweisen. Die Handauflegung

wird auch dort erwähnt.
Bekanntlich ist Ignatius von Antiochien der erste, der die

Zugehörigkeit zur Kirche von der Einheit mit dem Bischof abhängig
macht. Wer ohne den Bischof handelt, ist nicht rein im Gewissen ;

ohne den Bischof ist keine Eucharistie «sicher» («rechtsgültig»)2;
wo der Bischof ist, dort ist die Kirche. Die Gläubigen sollen sich
nicht aus Hochmut von Christus, vom Bischof oder von den

Anordnungen der Apostel trennen. Diese zentrale Autorität des Bischofs
begründet Ignatius allerdings nicht mit der apostolischen Nachfolge,
sondern mystisch : so wie Christus der Sinn des Vaters ist, so sind
die Bischöfe «im Sinne Jesu Christi» (Eph. 3, 2-4,1 ; Trail. 7, 1-2).

Der l.Klemensbrief legt Wert auf die rechtmässige Einsetzung
der Bischöfe und Diakone : diejenigen, die von den Aposteln, ihren
Nachfolgern oder «anderen angesehenen Männern» unter Zustimmung

der gesamten Gemeinde eingesetzt worden sind und die untadelig

der Herde Christi in Demut dienen, sollen nicht abgesetzt
werden: das wäre nicht recht (44, 3). Wenn wir die Zeugnisse des Ignatius

und des Klemensbriefes zusammen sehen, könnten wir folgern,
dass die Einheit mit einem rechtmässigen, von den Aposteln oder
andere nerprobten Männern eingesetzten Bischof eine Bedingung für
die Zugehörigkeit zur Kirche Christi war. Es scheint allerdings,
dass diese Lehre des Ignatius nicht überall in der Kirche des
1. Jahrhunderts bekannt war. Solange es ein wanderndes Amt
gab, war sie auch in der von Ignatius beschriebenen Form
nicht praktikabel. Deshalb ist es schwer zu entscheiden, ob
diese Lehre wirklich eine verpflichtende Glaubenslehre ist. Sicher
ist es, dass sehr früh in der Kirche die Frage nach der Rechtmässigkeit

des Amtes auftauchte. Ob es ohne ein rechtmässiges Amt eine
wahre «Gemeinde» (Ortskirche) geben kann, sollte mindestens als

Frage offenbleiben.

2 Als Ausdruck der kirchlichen Gemeinschaft; die «sakramentale Gültigkeit»

im Zusammenhang mit der Realpräsenz gehört als Frage zu einer späteren

theologischen Entwicklung.



— 197 —

2. Ist das apostolische Amt das einzige mögliche
Amt in der Kirche?

Eine gewisse scholastische Auffassung der apostolischen
Sukzession scheint mir nach dem bereits Gesagten nicht stichhaltig zu
sein. Nach dieser Auffassung hätten die Apostel überall selbst ihre
rechtmässige Nachfolger durch Handauflegung eingesetzt, diese

ihrerseits die nachfolgenden Bischöfe, so dass der gesamte Episkopat

in direkter und ausnahmsloser Kontinuität mit dem «Kollegium»

der «zwölf Apostel» stehen würde. Dagegen spricht, dass die
ersten Bischöfe nicht ausschliesslich durch die Apostel oder ihre
direkten Nachfolger eingesetzt worden sind. Es dürfte heute
eigentlich keinen Zweifel mehr darüber geben, dass neben den Aposteln

andere Männer mit ähnlichen Vollmachten als Gemeindegründer

tätig waren. Sie werden «Propheten» und «Lehrer» genannt
und erscheinen als eine selbständige, nicht von den Aposteln eingesetzte

Grösse.

Die Didache z.B. spricht ausführlich von diesen Propheten
und Lehrern. Die Gemeinde soll sich Bischöfe und Diakone wählen,
die dann den Dienst der Propheten und Lehrer übernehmen sollen
(15, 1-2). Diese Stelle bezeugt die Wende von einem wandernden
zu einem ortsansässigen Amt - vielleicht weil es zu dieser Zeit
schon zuwenig Propheten und Lehrer gab, vielleicht aus anderen
Gründen. Die Propheten stehen für die Didache auf derselben
Ebene wie die Apostel (11, 3). Auch Hermas spricht von den «Aposteln

und Lehrern» als von einer gemeinsamen Gruppe, wie wir es

gesehen haben. All das stimmt mit Eph. 2, 20: «Auf dem Grund
der Apostel und Propheten», überein.

Wir müssen also mindestens unseren Begriff der apostolischen
Sukzession insofern erweitern, dass wir als erstes Glied in der Kette
nicht allein die «zwölf Apostel» setzen, sondern die ganze Generation

der Kirchengründer, d. h. Apostel, Propheten und Lehrer. Hier
scheint es mir wichtig für die ganze Behandlung dieser Frage, diese

Gruppe der neutestamentlichen Propheten etwas näher zu untersuchen.

Als erstes möchte ich feststellen, dass die neueren Untersuchungen

dieses Themas, vor allem im Lichte einer besseren Kenntnis

des Judenchristentums, ein vorher stark verbreitetes Bild
zerstört haben: das Bild einer antiinstitutionellen,
demokratischschwärmerischen Kirchengründung durch plötzlich auftauchende
«Propheten», im Gegensatz zu der von Jerusalem her betriebenen



— 198 —

«Institutionalisierung» des Christentums. Dieses Bild stimmt nicht,
weil es sich bei den neutestamentlichen Propheten nicht um wilde
«Charismatiker» handelt, sondern um ein kontrolliertes, man würde
mit Recht sagen: institutionalisiertes Amt. Andererseits wäre es

genauso verfehlt, diese Propheten als ordentliche, etwa durch die

Apostel ordinierte Amtsträger anzusehen.
Die Synoptiker geben uns Aufschluss über den neutestamentlichen

Begriff des Propheten: für Lukas ist Jesus der erwartete

«grosse Prophet» (der Prophet). Prophet ist für ihn vor allem ein

Träger des göttlichen Geistes, und dieser Geist entfaltet sich
wiederum für ihn in das Wortpaar «pneüma kai dynamis»,
Geist und Kraft. Der prophetische Geist ist aber da zur Wirkung
nach aussen: er bringt seine «Früchte» hervor, an denen man
ihn auch erkennen kann. Auch diese Früchte werden durch ein

Wortpaar ausgedrückt: Worte und Taten, wobei die Worte als

Frucht des Geistes und die Taten als Frucht der Kraft anzusehen
sind. Es ist hier besonders zu bemerken, dass diese Früchte sich
gewiss auch auf ausserordentliche Wirkungen erstrecken können, wie
z.B. bei den Worten, auf ausgesprochene Weissagungen, exstatische

Rede, usw. - oder bei den Taten, auf Heilungen oder andere
Wunder (die immer als «Zeichen» verstanden werden); aber sie
schliessen auch - ich würde sagen in erster Linie - durchaus
«normale» Wirkungen ein, d. h. Worte, die durch ihre Weisheit
von Gott kommen mögen, oder Taten, die mit einem in Gott
begründeten Lebenswandel übereinstimmen. So war in Jesus ganzen
Worten der Geist Gottes zu erkennen und in Jesus ganzem Lebenswandel

Gottes Kraft.
Diese Beschreibung trifft auch auf die untergeordneten Geistesträger

des neuen Bundes, auf die neutestamentlichen Propheten, zu.
Das Matthäusevangelium bringt die Ermahnung, die Propheten zu
prüfen, und zwar an ihren Früchten, hier können wir ruhig sagen : an
ihren Worten und an ihren Taten. Wenn wir dann die Stellen der
Didache und Hermas hinzuziehen, an denen dieselbe Ermahnung zum
Ausdruck kommt (die Propheten zu prüfen), merken wir, dass es sich
dabei in erster Linie um «normale » Früchte handelt : das Handeln um
des Evangeliums willen, nicht um Geld oder Geltungsdrang ; ein milder,

demütiger, ruhiger Lebenswandel ; die Haltung des Dienens; das

Sprechen in der Kraft Gottes, nicht um den Menschen zu gefallen
(Mand.XI, 7-16;DidacheXI, 9).DasBilddesProphetenerhältdabei
asketische Züge, die an einen Einfluss von Qumran denken lassen.



— 199 —

Der Zweck ihres ganzen Handelns ist aber nach Eph. 4,12, « die Heiligen

für das Werk des Dienstes auszurüsten, für die Auferbauung des

Leibes Christi» (dabei werden neben denPropheten die Apostel,
Evangelisten, Hirten und Lehrer genannt). Man denkt also dabei an eine

richtige Kategorie wandernder Missionare, mit fester, asketisch
geprägter Lebensweise, die zur Ausrüstung der Gemeinden zusammen
mit den Aposteln und Lehrern und mit dem ansässigen Klerus
(Episkopen und Diakone) beitragen. Die Didache berichtet, dass die
Propheten die Eucharistie vollzogen, predigten und das Gebet leiteten
(X, 7); sie nennt sie «Hohepriester» (XIII, 3). Es handelt sich also

um ein priesterliches Amt.
Zum Schluss dieser Charakterisierung der neutestamentlichen

Propheten möchte ich noch einen Text aus der Apostelgeschichte
erwähnen : dort wird im 13. Kapitel von einem Rat von fünfPropheten
berichtet, die die Gemeinde in Antiochien leiteten, unter ihnen
Barnabas und Paulus. Dieser Rat der fünf in Antiochien stellt eine Art
Parallelerscheinung zum Rat der zwölfApostel in Jerusalem undweist
auf die kollegiale Leitung der allerersten christlichen Gemeinden hin.
Dieses lenkt unsere Aufmerksamkeit aufden Fall des Paulus, der sich
in seinen Briefen selbst Apostel Jesu Christi nennt, auf Grund seiner

Berufung durch den Auferstandenen, der aber in die lukanische
Definition eines Apostels nicht passt (vgl.Luk. 1, 2 mit Apg. 1, 21 f.), weil
er kein Augenzeuge des Lebens Jesus «von der Taufe des Johannes
an» war. Für Lukas ist Paulus kein Apostel, sondern ein «Prophet»,
d. h. in diesem Fall ein direkt vom Herrn berufener Geistesträger, der
keinAugenzeugedesirdischenLebens Jesuswar. Danach könnten wir
folgern, dass alle diejenigen Kirchengründer als neutestamentliche
«Propheten» bezeichnet wurden, die nicht von Christus selbst eingesetzte

Augenzeugen seines öffentlichen Lebens und seiner Auferstehung

waren, sondern ihre Berufung durch die Gaben des Heiligen
Geistes beweisen konnten.

Daraus können wir einige Folgerungen ziehen : Die apostolische
Generation kannte eine doppelte Art der Legitimität eines
kirchlichen Amtes : die eine durch die Einsetzung (von Christus, später von
den Aposteln oder anderen Amtsträgern), die andere durch die
Früchte des Geistes, die wie gesagt nicht unbedingt ausserordentliche
Früchte zu sein brauchten, sondern die normalen Wirkungen zur
Erbauung der Gemeinden. Diese Amtsträger wurden also ohne

Einsetzung durch andere Amtsträger (ohne Handauflegung) in ihrem Amt
anerkannt (Apg. 13, 3 ist keine Ausnahme da dort die Handauf-



— 200 —

legung als Sendung für ein bestimmtes Werk, nicht als Einsetzung in
ein Amt gebraucht wird). Wir kennen auch die Weise dieser
Anerkennung: Zuerst sollte die Ortsgemeinde den Propheten «prüfen»,
dann breitete sich diese Anerkennung über den Weg der Communio
in die Nachbargemeinden aus, schliesslich wurde dem Amtsträger
durch die Anerkennung der Jerusalemer Muttergemeinde eine Art
gesamtkirchliche Anerkennung zuteil. Das ist mindestens der Weg
des Paulus, der in Jerusalem sein Amt, das Evangelium an die
Unbeschnittenen zu predigen, bestätigen liess (Gal.2, 1-10). Ich
möchte aber betonen, dass diese Anerkennung nicht im Sinne eines

Sonderfalles, der als getrennte Kategorie in einem Gegensatz zu
dem «institutionellen» Amt stehen würde, zu verstehen ist. Es
handelte sich vielmehr um die richtige, vollberechtigte Teilnahme
an dem einen Amt der Kirche. So haben die Propheten genauso wie
die Apostel andere Amtsträger durch Handauflegung eingesetzt : es

handelte sich nicht um eine Sondergruppe, die nur durch charismatische

Berufung sich fortpflanzen würde. Timotheus ist «durch die
Prophétie zusammen mit der Handauflegung der Presbyter» (I,Tim.
4, 14) in sein Amt eingesetzt worden, vermutlich also durch Paulus
als Prophet zusammen mit dem Rat der Presbyter einer
Ortsgemeinde. Die Didache sagt, wie erwähnt, dass die Bischöfe den
Dienst der Propheten übernehmen sollen (15, 1-2).

Weiter ist zu bemerken - und das ist entscheidend -, dass es
auch solche Propheten gegeben hat, nachdem die eigentlichen Apostel

gestorben waren. Das wird nicht nur durch die zitierten Werke
der «apostolischen Väter», die um die Wende vom 1. zum 2.

Jahrhundert entstanden sind, bewiesen, sondern wir wissen, dass die
Ablehnung des Prophetenamtes erst später im Zusammenhang mit
der häretischen Entwicklung des Montanismus erfolgte.

Wir könnten also diesen Punkt mit der Feststellung schliessen,

dass die Apostolizität d.h. die Einsetzung durch Handauflegung

anderer Amtsträger, die bis zu den Aposteln zurückzuführen
ist, für eine längere Zeit (bis zur zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts)

nur eine Art, die Legitimität eines kirchlichen Amtes zu
begründen, war; zwar die verbreitetste und aus verständlichen
Gründen diejenige, die sich schliesslich durchgesetzt hat; aber
nicht die einzige, denn neben ihr gab es noch als möghchen Weg die
Anerkennung eines Amtes ohne Handauflegung und auf Grund
des Wirkens des Heiligen Geistes für die Auferbauung der Kirche
- ich würde sagen auf Grund seiner kirchlichen Substanz.



— 201 —

Man sollte aber eigentlich nicht von einem apostolischen und
einem nichtapostolischen Amt sprechen, sondern von einem
doppelten Weg, in das eine Amt der Kirche einzusteigen.

3. Welche Möglichkeiten gibt es, ein Amt, das nicht in der
apostolischen Sukzession steht, zu begründen?

Wenden wir uns jetzt der gegenwärtigen Situation der
christlichen Kirche zu, dann sehen wir, dass wenigstens seit der
Reformation eine doppelte Auffassung des Amtes besteht: Diejenigen

Kirchen, die bischöflich verfasst sind und in der apostolischen

Sukzession stehen, erheben in der Regel den Anspruch, das

apostolische Amt der Kirche allein zu besitzen, während diejenigen
Kirchen, die dieser Sukzession entbehren, sie auch in der Regel für
überflüssig erklären. Welche Möglichkeiten gibt es, diese Kluft zu
überbrücken Ich möchte zuerst einige Lösungen nennen, die meiner

Meinung nach verfehlt oder unzureichend sind, um dann einen

Vorschlag auf Grund des eben Gesagten zu machen.
a) Die traditionelle Lösung der Frage bestand für die

«katholischen» Kirchen in der Behauptung, das nicht in der Sukzession
stehende Amt sei schlicht ungültig. Bei einer Wiedervereinigung
mussten dann alle Amtsträger der reformatorischen Kirchen die
Handauflegung rechtmässig konsekrierter Bischöfe empfangen.

Diese Auffassung ist eine dogmatische, die die Tatsache übersieht

oder ignoriert, dass das reformatorische Amt konkret auch ein
Werkzeug des Herrn in der Auferbauung seiner Kirche ist. Durch
dieses Amt werden das Wort Gottes gepredigt und Sakramente
verwaltet. Alles das ist, wie eine erste katholische Besinnung im Zuge

des ökumenischen Kennenlernens feststellte «nicht nichts»
(Sartory). Diese Feststellung stellte aber die Aufgabe, näher zu bestimmen,

welche Wirklichkeit dieses Amt eigentlich besitzt.
b) Eine erste Möglichkeit in dieser Richtung schien die

Behauptung eines Sakraments «in voto» zu bieten. So wie nach der
Auffassung der alten Kirche ein noch nicht Getaufter, der aber mit
dem Wunsch, getauft zu werden, starb, durch diesen Wunsch das
Heil erlangte, so, wird argumentiert, kann der Verwalter eines

ungültigen Amtes durch den Wunsch, das Amt der Kirche zu
haben, auch gnadenreich wirken.



202

Dazu möchte ich bemerken, dass ein Sakrament «in voto» in
Wirklichkeit gar kein Sakrament ist, sondern eben nur ein
Wunsch danach. Gott kann im Hinblick auf das ewige Heil einen
solchen Wunsch berücksichtigen, wie er z.B. auf Grund des Wunsches

nach der Eucharistie die Frucht dieses Sakramentes verleihen
kann (sog. communio spiritualis). Hier wird also eine Gnade verliehen,

die an sieh eine sakramentale ist, aber in diesem besonderen
Fall ohne das entsprechende Sakrament gegeben wird. Dass man
darauf nur im Fall einer tatsächlichen Verhinderung, das Sakrament

zu empfangen, vertrauen kann, liegt auf der Hand. Der nicht
Getaufte, wenn die Todesgefahr vorüber ist, kann sich nicht auf
seine Taufe «in voto» berufen, sondern soll tatsächlich getauft werden

(die gegenteilige Annahme würde die ganze sakramentale
Ordnung überflüssig machen!). Diese Lösung würde also dem
reformatorischen Amt gar keine sakramentale oder kirchliche Wirklichkeit
anerkennen, sondern nur den für den privaten Bereich geltenden
guten Willen (bona fide errantes). Selbstverständlich muss in
diesem Fall bei einer Wiedervereinigung die bischöfliche Handauflegung

vorgenommen werden, denn allein auf Grund des Wunsches,
das Priesteramt zu haben, kann niemand zu geistlichen Handlungen

in der katholischen Kirche zugelassen werden.
Die Vorstellung aber, dass das gesamte kirchliche Leben in den

evangelischen Kirchen auf der Einbildung gründet, ein Amt zu
haben, das sie in Wirklichkeit nicht haben, ist wiederum ein
dogmatisches Postulat, das die tatsächliche Wirklichkeit ignoriert.
Denn nur durch scholastische Distinktionen ist es möglich, zu
behaupten, dass z.B. in der evangelischen Eucharistie zwar alle
äusseren Zeichen vorhanden sind und dass Gott auch die entsprechende
Gnade verleiht, dass aber das Sakrament trotzdem inexistent ist.
Auf solche Gedanken wären die alten Kirchenväter nie gekommen

c) Eine weitere Möglichkeit wurde versucht, indem man die

eigentliche Lösung Gott Überhess. Dieses Schema wurde in den

anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen gebraucht: ohne
näher über das Amt der anderen Kirche «urteilen» zu wollen, über-
liess man Gott, in einem Versöhnungsgottesdienst mit gegenseitiger
Handauflegung das jeweilige Amt zu «ergänzen», damit es auch für
das Wirken in der anderen Kirche befähigt sei. Man könnte diesen

Vorgang als eine Art bedingungsweise WiederOrdination bezeichnen,

wobei der Wert der gegenseitigen Handauflegung
unterschiedlich war: die Methodisten hätten den Anglikanern eine Art



— 203 —

Segnung für das Wirken auch in der methodistischen Kirche verliehen,

während die Anglikaner den Methodisten das Amt in der
apostolischen Sukzession übertragen hätten, ohne jedoch diese

Übertragung ausdrücklich festzulegen (hier meine ich nur den
Versöhnungs-Gottesdienst für die schon ordinierten Geistlichen; für die
Zukunft war mit der Weihe methodistischer Bischöfe eine klare
Lösung geschaffen).

Diese Lösung besteht wie jede bedingungsweise Spendung von
Sakramenten aus einem Missverständnis der sakramentalen
Ordnung. Ein Sakrament, von dem man nicht weiss, was bei seiner

Spendung geschieht, ist kein Zeichen mehr, dementsprechend kann
es auch kein Sakrament sein. Das Wesen eines Sakramentes
besteht darin, dass ein äusseres, sichtbares, verständliches Zeichen für
ein geistliches, unsichtbares, geglaubtes Geschehen steht. Das
äussere Zeichen ist ein klarer Vorgang, mit festen theologischen und
juridischen Konsequenzen. Mit anderen Worten, zum Wesen eines
Sakramentes gehört, dass sowohl der Spender als auch der
Empfänger sich über die Bedeutung des jeweiligen Ritus im klaren sind,
dass sie genau wissen, was da tatsächlich geschieht. Sonst ist das

kein Sakrament mehr, sondern eine undeutliche, magische Handlung.

Wenn man Gott die Lösung einer Frage überlassen will, braucht
man meines Erachtens keine rituelle Handlung, deren Bedeutung er
allein wissen soll ; denn Gott kann auch ohne Sakramente handeln.
Die Sakramente sind für die Menschen da (sacramenta propter homines),

Gott ist an sie nicht gebunden3.
d) Schon in einer richtigeren Gedankenlinie wird heute oft darauf

hingewiesen, dass die Amtskontinuität in den wichtigeren
evangelischen Kirchen, vor allem in den Landeskirchen, in einer gewissen
Weise vorhanden ist. Die Amtsträger werden dort ja durch andere

Amtsträger eingesetzt, oft sogar unter Handauflegung. Nur die
bischöfliche Sukzession sei dort unterbrochen, nicht aber die «presbyter

ale» Sukzession.
Dieses wichtige ekklesiologische Moment des evangelischen

Amtes darfnicht unterschätzt werden. Doch ich hätte Bedenken, nur
3 Diese Argumente gelten auch für die sog. bedingungsweise Spendung der

Taufe, wie sie die römisch-katholische Kirche vor allem bei Konvertiten
vornimmt: es ist ein Missbrauch der sakramentalen Ordnung. Wer im Zweifel ist,
soll nach Kräften den Zweifel beheben und dann nach seiner Überzeugung
handeln. Will er den Fall Gott überlassen, dann braucht er nicht wieder zu taufen ;

erachtet er die Taufe für nötig, dann soll er ohne Bedingungen taufen.



— 204 —

auf Grund dieses einen Elementes eine volle Anerkennung dieses

Amtes auszusprechen. Zur katholischen Auffassung des Ordo gehört
der Bischof. Auch wenn die Mitwirkung des Presbyterkollegiums bei
der Ordination ebenso ein altkirchliches Element ist, ist es nicht
bewiesen, dass ein solches Kollegium ohne Bischof eine gültige
Fortpflanzung des Amtes im Sinne der apostolischen Sukzession bewirken
kann. Man sollte sich im Gegenteil vor dem mittelalterlichenParochia-
lismus hüten, der eine Sonderentwicklung der westlichen Kirche war.
Die Wiederaufwertung des Bischofamtes in der römisch-katholischen
Kirche stimmt hier mit der Tradition der Ostkirche überein: der
Bischof ist nicht ein Presbyter mit grösseren juridischen Vollmachten,

sondern er steht auf einer höheren Stufe des Sakraments des

Ordo. Die Behauptung der Reformatoren, es gäbe nur ein Amt und
jeder Pfarrer sei dasselbe wie der Bischof, mag eine gewisse Begründung

in der kollegialen Leitung mancher Gemeinden im apostolischen

Zeitalter haben (obwohl da nicht jeder Presbyter, sondern
ein Kollegium von Presbytern die Gemeindeleitung hatte) ; im
Hinblick aber auf das historische Amt der katholischen Kirche stellt
eine solche Behauptung eine wesentliche Änderung dar, einen zweiten

Typus des Amtes, nämlich einen nicht bischöflichen Typus. Da
das bischöfliche Amt von alters her das legitime Amt der Kirche
ist, kann ein solches nichtbisehöfliche Amt nicht einfach als gleichwertig

angesehen werden (auch nicht unter Berufung auf den
Notfall), sondern es bedarf der legitimierenden Anerkennung der

bischöflich verfassten Kirche. Doch darauf kommen wir noch. Für
jetzt möchte ich nur feststellen, dass die Berufung auf die presbyte-
rale Sukzession nach katholischer Auffassung nicht reicht, um das

nichtbischöfliche Amt voll zu legitimieren, auch wenn sie zu einem
wertvollen Element dazu werden kann.

e) Schliesslich wird manchmal auf die orthodoxe Lehre der
Oikonomia hingewiesen, der in der westlichen Praxis einigermassen
die sog. «sanatio in radice» entspricht. Kraft dieser Lehre kann die
orthodoxe Kirche formell ungültige Weihen nachträglich für gültig
erklären, ohne den Weiheritus zu wiederholen (sowie in der
westlichen Praxis formell ungültige Ehen ohne Wiederholung des

Consensus für gültig erklärt werden).
Diese Lehre weist auf eine Vollmacht der Kirche hin, sich über

die Grenzen der sakramentalen «Gültigkeit» in bestimmten Fällen
hinwegzusetzen. Deshalb weist sie meiner Meinung nach unbedingt
in die richtige Richtung. Doch ist zu bemerken, dass dieses Prinzip



205

bisher nur in Fällen nicht beabsichtigter formeller Fehler innerhalb
eines katholischen sakramentalen Vollzugs gebraucht wurde, d.h.
in mehr oder weniger verbreiteten Einzelfällen. Wenn z.B. ein
Bischof zufällig «ungültig» geweiht wird, weil die Konsekranten
wesentliche Worte überspringen, ohne es zu merken, wäre an sich
die apostolische Sukzession gebrochen; aber dort «supplet ecclesia»,
die Kirche kann diesen Fehler (nach orthodoxer Auffassung) sanieren.

Bei dem evangelischen Amt handelt es sich um etwas mehr,
nämlich um die Anerkennung eines neuen Typus des Amtes. Es handelt

sich dort nicht um einen formellen Fehler, sondern um eine
verschiedene Theologie.

f Ich komme so zu dem Versuch einer Lösung, die aus den
zwei ersten Punkten dieses Referates erwachsen soll.

Ich meine, dass die katholisch verfassten Kirchen die
Vollmacht haben, ein bestehendes, nicht in der apostolischen Sukzession

stehendes Amt auf Grund seiner kirchlichen Substanz anzuerkennen,

ohne auf eine Übertragung des apostolischen Amtes durch
Handauflegung bestehen zu müssen. Dass die Kirche diese
Vollmacht hat, beweist meiner Meinung nach der Fall der neutesta-
mentlichen « Propheten ».

Hier möchte ich gleich, um richtig verstanden zu werden,
einige Dinge aufzählen, die damit nicht gemeint sind :

- Ich meine nicht, dass das Amt der evangelischen Kirchen
ein prophetisch-charismatisches Amt ist, das als solches neben dem
«institutionellen» Amt bestehen soll. Es wäre eine kühne Behauptung,

die gar nicht den Tatsachen entspricht, zu meinen, dass jeder
evangelische Amtsträger ein Charismatiker ist. In Wirklichkeit sind
die evangelischen Pfarrer genauso wie die katholischen Priester in
der Regel hauptsächlich treue Verwalter - «Charismatiker» sind in
beiden Kirchengrupen immer Ausnahmefälle (in dieser Hinsicht
habe ich auch versucht, das neutestamentliche Amt der «Propheten»

etwas von diesem «charismatischen» Image zu befreien). Aber
ich habe diesen Fall der Propheten nur als Beispiel genommen, um
zu zeigen, dass die Kirche die Vollmacht hat, ein nicht apostolisch
geweihtes Amt bzw. Amtsträger anzuerkennen. Ich meine auch
nicht, dass dieses Amt als Sonderfall neben dem apostolischen Amt
bestehen soll, sondern, dass es durch die Anerkennung der Gesamtkirche

einfach in das historische Amt der Kirche eingegliedert werden
soll, so wie die Propheten auch normale Amtsträger ordiniert haben



— 206 —

und als gleichwertig mit den anderen, apostolisch eingesetzten
Amtsträgern angesehen wurden. Es gibt nicht zwei Ämter, sondern

nur das eine priesterliche Amt der Leitung, der Verkündigung und
der Verwaltung der Sakramente.

- Es handelt sich hier um etwas anderes als um eine Sanierung

kat'oikonomian. Die Anerkennung «saniert» nicht etwa einen
Fehler oder Mangel, wodurch die Weihehandlung erst «gültig»
wird, sondern sie erkennt ein schon vorhandenes Amt einfach an. Die
Substanz des Amtes ist schon da («an ihren Früchten werdet ihr sie

erkennen») : die Anerkennung gibt diesem Amt nicht mehr (und
auch nicht weniger) als seine gesamtkirchliche Geltung.

- Weiter meine ich nicht, dass jeder evangelische Amtsträger
auf die Früchte des Geistes geprüft werden soll, was als diskrimina-
torische Behandlung empfunden würde (Warum werden dann bei
einer Wiedervereinigung nicht auch die apostolisch Geweihten
geprüft, ob sie die Früchte des Geistes nachweisen können Denn
diese erste Prüfung, die nach dem NT durch die Ortsgemeinde
geschieht, ist schon da. Nicht nur die Ortsgemeinde, sondern auch

ganze Kirchenkörper haben diese Amtsträger in ihrem Amt geprüft
und anerkannt. Was fehlt, ist nur noch die letzte Stufe, die ökumenische

Anerkennung durch die Gesamtkirche und durch die Träger
des apostolischen Amtes4.

- Ausser den «Worten und Taten», die dieses evangelische Amt
als Ganzes nachzuweisen hat, können auch andere Elemente für die

Anerkennung mitbestimmend sein, z. B. die Einsetzung durch andere

Amtsträger, dort wo sie vorhanden ist («presbyterale Sukzession»).
Diese presbyterale Sukzession genügt nicht, um das Amt zu legitimieren,

d. h. sie ist nicht einer bischöflichen Ordination ebenbürtig ; aber
sie ist ein Teil der kirchlichen Substanz dieses Amtes und als solche

ein Grund für die Anerkennung desselben.

Positiv bedeutet dieser Weg die Wiederherstellung der Einheit
des Amtes in der Kirche, dadurch, dass die nicht in der bischöflich-

4 Indem hier die dogmatische Frage vom Standpunkt der katholischen
Theologie her behandelt wird, könnte der Eindruck entstehen, dass der evangelischen

Seite eine Demütigungabverlangt wird, da sie sich einseitig um eine .An¬

erkennung durch das «legitime» Amt bemühen soll. In Wirklickeit geht es um
eine gegenseitige Anerkennung, denn auch das Amt der katholischen Kirchen
würde erst seine volle ökumenische Geltung wieder erreichen, wenn es auch
durch die Kirchen der Reformation als evangeliumgemäss anerkannt würde.
Ebenfalls bedarf das katholische Amtsverständnis des «reformatorischen
Korrektivs» - wie auch die evangelische Theologie des»»mtes durch die«katholische
Fülle» aus einer bestimmten Enge befreit werden soll.



— 207 —

apostolischen Sukzession stehenden Amtsträger als Teilnehmer an
dem einen Amt der Kirche anerkannt werden, und zwar auf Grund
der von Gott gegebenen kirchlichen Wirklichkeit ihres Amtes, und
dass diese ihrerseits die in der Sukzession stehenden Amtsträger als

Vertreter eines wahren, «evangeliumgemässen» Amtes anerkennen.

In etwa entspricht dieses Verfahren der Anerkennung des

Paulus durch die übrigen Apostel, mit der damit verbundenen
Feststellung der Verschiedenheit der Aufträge und der Einigung auf
das Wesentliche der Botschaft (Gal. 2, 7-10)5.

In der heutigen Lage der gespaltenen Christenheit würde
allerdings eine Einigung wie die des Paulus mit dem Jerusalemer
Apostelrat wahrscheinlich nur schrittweise realisierbar sein. In diesem
Sinne würde eine Anerkennung des evangelischen Amtes nur eine

grundsätzliche Übereinstimmung über das Wesen des Amtes voraussetzen.

Ich meine hier die ganz wesentlichen Grundprinzipien : dass

es überhaupt ein besonderes Amt gibt, dass es nur ein Amt für die
gesamte Kirche gibt und über seine wesentlicheren Aufgaben 6. Es
sollte Raum für theologische Verschiedenheiten bleiben. Die volle

5 Es wird manchmal argumentiert, dass die Kirche nicht zu den Zuständen

des apostolischen Zeitalters zurückkehren kann, da sie sich ein für allemal
in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts für das dreigegliederte Amt in der
apostolischen Sukzession entschieden hätte.

Dazu möchte ich vermerken :

a) Dass durch diesen Vorschlag das apostolische Amt keineswegs abge¬
schafft wird, sondern es wird eine Möglichkeit gezeigt, das nicht in der
Sukzession stehende Amt in das apostolische Amt einzugliedern, was nicht die
Aufgabe, sondern die Bewahrung des einen Amtes der Kirche bedeuten

würde.
b) Wenn die Kirche gegen Ende des 2. Jahrhunderts die Vollmacht hatte,

einen nicht sakramental ordinierten als legitimen Amtsträger anzuerkennen

(Fall der «Propheten»), dann konnte sie nicht irreversibel auf
diese Vollmacht verzichten, sondern, wie es tatsächlich geschah, aus
wichtigen Gründen nur die Ausübung dieser Vollmacht einstellen. Da
die Aufgabe der Wiedervereinigung der Christenheit die Kirche vor
einer völlig neuen, noch nie dagewesenen Situation gestellt hat, muss es

möglich sein, diese an sich nicht erloschene Vollmacht wieder zu
gebrauchen, wenn die geänderte Lage es erfordert.

6 Selbstverständlich müsste man sich bei einer solchen Übereinstimmung

auch mit den auseinandersetzen, die besonderes Amt und Ordination
in Frage stellen. Solche Tendenzen gibt es übrigens nicht nur im evangelischen
Raum, sondern auch im katholischen, z. B. wo der Wiederherstellung des
ständigen Diakonats oder des Lektorenamtes entgegengehalten wird, solche
Dienste können auch von nicht ordinierten Laien verrichtet werden (worin
die scholastische Auffassung steckt, das Spezifische eines Amtes bestehe
darin, etwas mehr als die anderen zu «können» oder zu «dürfen»). Der Dialog
über solche Fragen soll weitergehen, wobei die Verfechter eines Abbaus des



208

Glaubensübereinstimmung scheint aber dafür nicht notwendig zu
sein: auch die Taufe wird anerkannt, unbeschadet der jeweiligen
Glaubensauffassung des Getauften. So brauchte diese Anerkennung
nicht erst bei einer endgültigen Wiedervereinigung ausgesprochen
zu werden, sondern sie könnte schon früher, als ein Schritt dazu,
geschehen.

- Schliesslich sollten die Kirchen, die das apostolische Amt
besitzen, sich hier zu einer gemeinsamen Handlung durchringen.
Nur so könnten Ängstlichkeiten überwunden und die Gefahr beseitigt

werden, dass, wenn nur eine dieser Kirchen das evangelische
Amt anerkennt, sie von den anderen als in den Protestantismus
verfallen abgestempelt wird. Hier wäre sogar eine Möglichkeit gegeben,

dass ein «Petrusamt für die Einheit» sinnvoll eine Initiative
ergreift, die sich wirklich als einheitsstiftend erweist.

Wäre die Frage der Gültigkeit des Amtes in der ganzen
Christenheit auf diese Weise gelöst, dann würde die Interkommunion
mit solchen Kirchen viel leichter realisierbar werden, ja man
könnte auch leichter und entkrampfter über andere theologische
Unterschiede sprechen.

So stimmt in dieser Frage die patristische Erkenntnis mit den
ökumenischen Anforderungen überein, was ohne Zweifel ein
altkatholisches Anliegen ist. Für Dölhnger ist ja die echte Tradition auf
einem doppelten Weg zu ergründen: durch das wissenschaftliche
Studium der schriftlichen Denkmäler der alten Kirche und durch
die Übereinstimmung der grossen, in der Kontinuität der alten Kirche

stehenden Kirchenkörper (Unionskonferenzen und Luzerner
Kongress).

Diess zeigt, dass ein Suchen nach der Einheit auf der Basis der
alten Kirche keine romantische Vorstellung des letzten Jahrhunderts,

sondern eine immer aktuelle, für die Kirche lebenswichtige
theologische Aufgabe ist.

Bonn Christian Oeyen

besonderen Amtes nicht «a priori» in allen ihren Anliegen zu verurteilen sind.
Doch das Ziel dieses Referates war nicht, die ganzen Kontroversfragen des
Amtes zu lösen, sondern einen Weg zu zeigen, der in der besonderen Frage der
Apostolizität weiterführen kann.


	Apostolisches und nichtapostolisches Amt

