Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 3

Artikel: Systematische Uberlegungen zum Amt
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 176 —

Systematische Uberlegungen zum Amt

Meine Uberlegungen zum Amt gehen von der Infragestellung
des Amtes aus, welche von individualistischer Frommigkeit her-
stammt. Wo ein Christ das Wesentliche seines Glaubens darin
sieht, dass er personlich mit Christus verbunden ist, dass Christus
in seinem Herzen wohne, dass Gott ihn direkt liebt und er ihn wie-
der lieben darf, da wird er schwer verstehen, was der Umweg von
Gottes Liebe iiber den Pfarrer noch soll. Besser gesagt, da wird ihm
der Pfarrer als Umweg von und zu Gott vorkommen.

Im Gefolge demokratischer Gedanken, da fast nur die gleiche
Berechtigung und der gleiche Wert jedes Einzelnen gesehen wird,
da gleichsam nur der Einzelne im Blickfeld ist, zeigt sich eine 4hn-
liche Miihe, das Amt zu verstehen.

Tch mochte auf diese Glaubigkeit eingehen und sehen, was sie
fiir den ganzen Menschen bedeutet. In ihr hat der Mensch Gott fir
sich. Den andern Menschen gegeniiber ist man ebenfalls fiir sich.
Als Glaubender ist man damit aber allein oder hichstens so nicht
allein, als es auch andere Menschen mit demselben Glauben gibt
und als man auch fiir andere Menschen betet. Unter sich sind aber
diese Gleichgldubigen nicht verbunden, jedenfalls nicht in dem,
was ihnen das Wesentlichste ist. Es sind gleichsam lauter Speichen,
die nur tiber die Nabe miteinander verbunden sind, denen aber der
Radreifen fehlt. Fiir die Verbindung unter sich ist ihnen damit
Christus ein Umweg.

Der Mensch ist wesentlich ein Gemeinschaftswesen. Der er-
wihnte Typ negiert das fiir den Bereich des Glaubens. Ein Christ
fiir sich allein ist aber kein ganzer Christ; er ist dies erst als Glied
der Gemeinschaft, der Kirche. Das Evangelium erweist sich auch
darin als frohe Botschaft, als es den Menschen frei macht, sich sel-
ber zu sein, es nimmt die menschlichen Grundstrukturen ernst und
realisiert sie. Das gilt gerade auch fiir den Menschen als Gemein-
schaftswesen. Wenn es moglich wire, zu sagen, der Mensch miisse
zwar unabdingbar als Glied einer Gemeinschaft leben, auch als
Christ gehe es, aufs Ganze gesehen, nicht ohne die Kirche, aber das
hétte mit dem Evangelium keinen Zusammenhang, dann ist zu fra-
gen, warum denn Christus iiberhaupt als Mensch und Gemein-
schaftswesen erschienen ist, warum er mit den Jiingern eine Ge-



— 177 —

meinschaft gebildet hat. Dies wiirde dann unernsthaft, die Ehrlich-
keit Christi wiirde zweifelhaft und seine Inkarnation unverstind-
lich.

Einleitend habe ich festgehalten, wie von einer Individualfrém-
migkeit her das Amt und auch die Gemeinschaft der Kirche fragwiir-
dig werden kann. Stellen wir dem das Ideal der absoluten Demokratie
gegeniiber, in der die Macht keinem Beamten delegiert wire, da dies
bereits eine Tritbung der Gleichberechtigung aller darstellte. Genauer
miisste man sagen, dass es hier nicht so sehr um Demokratie als viel-
mehr um «Panatomokratie», um die Herrschaft aller Individuen, ge-
he. Der Begriff der Demokratie sagt heute ja fast nichts mehr, da er
fiir alles mogliche gebraucht wird. (s ist eigentlich nicht einzusehen,
warum man ihn nicht auch fiir eine Monarchie gebrauchen kénnte, in
der das Volk zum Herrscher steht.) Um das unschone, aber klarere
Wort zu gebrauchen, sage ich, dass Panatomokratie das Ideal etlicher
Hippies und der Quéker sei. Bei Hippies wie Quékern lasst sich beob-
achten, wie der erste Individualismus zwar Dogma bleibt, sich aber
nicht durchhalten lasst. Wenn Hippies nicht biirgerlich werden wol-
len oder sonst dem Ruin entgehen machten, so kénnen sie das — von
einzelnen Heroen abgesehen —nur in Kommunen. Diese erweisen sich
aber nur als lebensfédhig, wenn eine starke und geeignete Personlich-
keit die Fihrung bekommt, welcher sich die andern fiigen miissen.
Bei den Quékern treffen wir genau dasselbe an. Das Dogma der glei-
chen Gottunmittelbarkeit aller gilt theoretisch auch heute. Selbst bei
der extremen Gruppe, die von Hicks herstammt und auch alle Autori-
tat der Bibel verwirft, findet sich eine recht feste Gemeindeorganisa-
tion mit Prisident und Kassier. Der Widerspruch zur Lehre von der
unmittelbaren Erleuchtung jedes Einzelnen geht aber noch weiter:
Wohl wird gelehrt, dass jeder direkt von Gott erleuchtet werden
miisse. Aber das wird nicht von Gott gelehrt, sondern von den Mit-
quéikern. Selbst der Begriinder, Fox, hatte keine wirklich neuen
Ideen, sondern bloss einseitig verstandene von seiner Kirche her. Was
bedeutet aber dieser Widerspruch ? Er sagt etwas iiber Gott aus, und
zwar, dass sich Gott dem Menschen in einer andern Weise gebe, als es
seinem Wesen und dem Wesen des Glaubens entspricht Es ldge also
in Gott selber ein Widerspruch. Hinzu kiime noch die oben erwéhnte
Konsequenz der Ablehnung der Inkarnation, welche Konsequenz die
extremen Quiker auch ziehen.

Nicht mit Quikern haben wir unsere 6kumenischen Beziehun-
gen. Als Beispiel aber erwihnte ich sie, weil bei ihnen deutlicher zu



sehen ist, was sich auch bei reformierten Kirchen und neuern Stré-
mungen in der katholischen Kirche zeigt.

Ein reformierter Gespriachspartner anerkannte fiir seine Konfes-
sion keine theologische Bedeutung des Amtes, sondern nur eine prak-
tische, nicht theologisch bedingte. Er meinte, wenn etwa eine Putz-
frau einfach notig sei, so wiirde man das auch nicht theologisch unter-
mauern. Nun wire aber gewiss derselbe reformierte Theologe
imstande — und das mit Recht —, in einer Predigt die Fusswaschung
mit der Putzfrau zusammenzubringen. Indem er Ahnliches mit dem
Amtstrager nicht tun will, klammert er dessen Bereich von Christus
aus. Die Gegeniiberstellung Putzfrau/Amtstriger macht aber etwas
deutlich : Zwischen dem Beruf der Putzfrau und dem Glauben gibt es
keine Spannung, wohl aber zeigt sich eine solche zwischen dem Amt
und dem Glauben. Entweder sind wir gottunmittelbar, dann brau-
chen wir keine dauernden Helfer fiir den Glauben, oder dann hat un-
ser Glaube etwas zu tun mit dem Amtstriger, steht also dieser irgend-
wie zwischen uns und Gott. Wenn die Quékerposition gelten wiirde,
so ware nicht einmal einzusehen, warum es auch nur fiir Glaubens-
schwache oder noch Ungliaubige Amtstriger geben miisste. Denn was
ware das fiir eine Gottunmittelbarkeit, die zuerst vermittelt werden
miisste! Es diirfte damit auch kein Bruder den andern belehren und
" kein Vater sein Kind.

Ausser solch extremen Standpunkten gibt es ja auch solche, wel-
che die Notwendigkeit, Christi Mittlerschaft zu vermitteln, anerken-
nen. Das kann entweder durch Vermittlung der Lehre geschehen,
wobei natiirlich gemeint ist, dass die Lehre auf die Person Christi hin-
weise, oder durch personliche Vermittlung, wobei die Person des Ver-
mittlers fiir die Person Christi stiinde und damit erst auch fiir die
Lehre.

Wenn die Vermittlung der Lehre gemeint ist, so muss die Frage
laut werden, ob das denn menschenwiirdig sei, dass der Mensch, der
jemand ist, einer Lehre, die nur etwas ist, unterordnet sei. Wenn die-
ser Frage entgegnet wird, es seien ja doch immer Personen, welche die
Lehre vermitteln, so stimmt das faktisch, widerlegt aber gerade den
Standpunkt der Antwortenden, wonach ja die Lehre und nicht die
Person des Vermittlers der Lehre das Entscheidende sei. Eine andere
Antwort fithrte tiefer, die ndmlich, dass der Vorrang der Lehre den
Schiiler frei mache gegeniiber menschlicher Autoritét. In der Lehre
stehe der Schiiler Christus und nicht einem gew6hnlichen Menschen
gegeniiber. Zugleich sei so die Einmaligkeit Christi gewahrt.



— 179 —

Nun kann jede Lehre verschieden verstanden werden. Einiger-
massen einheitliches Verstehen, ein Sich-Finden im Verstehen, gibt es
nur, wenn man sich dem Verstdndnis des Lehrers stellt. Dann stiinde
-aber wiederum die Person des Lehrers als Vermittler da.

Wenn auf die Person des Lehrers aber verzichtet wiirde soweit
irgend moglich, so hiesse das, dass die Lehre mit der mitmenschlichen
Gemeinschaft wenig mehr zu tun hitte. Dem wire nicht anders, wenn
das Lehrer-Schiiler-Verhéltnis reziprok verstanden wiirde, also ein
briderliches Gesprach wire; denn auch dann ist ja die Person, welche
die Lehre vermittelt, unabdingbar. Je schwicher die Bindung an
einen Mitmenschen, eben an einen Lehrer ist, um so mehr sieht sich der
Christ von Christus nur als Individuum und nicht als Gemeinschafts-
wesen ernstgenommen. Die oben erwihnte Freiheit dessen, der Chri-
stus durch die Lehre und nicht durch die Person eines zeitgendssi-
schen Lehrers gegeniibersteht,wére die Freiheit des Individuums von
der Gemeinschaft.

Wenn dann Christus Nachstenliebe befiehlt, so steht diese im
leeren, beziehungslosen Raum. Sie wire nur zu iiben, weil Christus
sie befiehlt, nicht weil sie menschlich sinnvoll wire ; denn der Néch-
ste wire von der Néachstenliebe gerade im Grossten, nédmlich im
Glauben, ausgeschlossen. Wir kénnten ihm nicht Christus bringen.
In uns begegnete er nicht dem Herrn, und dieser riskierte sich in
uns, seinen Gesandten, nicht.

So sehen wir zwei Griinde fiir die Unhaltbarkeit der Auffas-
sung, dass es die Lehre und nicht die Personen seien, welche Christus
vermitteln: Einmal faktisch die Beobachtung, dass jede Lehre ohne
Lehrer oder bevollméchtigten Exegeten der Lehre verschieden ver-
standen wird und keine Gemeinschaft wirkt, und dann vor allem
dies, dass dann die Ethik zu blindem Gehorsam entartete und die
Menschen sich gerade im Glauben fernblieben. Gemeinschaft gibe
es nur durch eine Lehre, aber nicht durch den priasenten Christus,
der doch das Band zwischen den Menschen sein miisste. Christus
wire ein Umweg von Mensch zu Mensch. Er wire ein geradezu aus-
sermenschliches Einheitsprinzip. Er wire zwar Mensch geworden,
aber ein Ubermensch, dem wir nicht nachfolgen kénnten. Wir blie-
ben unmiindig.

So bleibt die andere Moglichkeit: Der Mittler Christus wird
durch Personen vermittelt, wobei die Person des Vermittlers fiir die
Person Christi stiinde und damit auch fiir seine Lehre. Christi Wort
«Wer euch hoért, hért mich» soll damit aufgenommen werden.



— 180 —

Wer sind diese Personen ? Jedermann weiss, dass es die Mitchri-
sten sind, die Mutter, ein Freund, selbst heutenoch vielleicht der Vater,
der Pfarrer, einfach ein anderer Christ, ein Mitmensch, der Christus
kennt. Ohne diese christlichen Mitmenschen kennten wir Christus
nicht. Das ist faktisch so. Dieses Faktum bedeutet aber, dass uns
Christus zu seinen Briidern gemacht hat, gleichsam zu andern Chri-
sti, die selbst Grosseres als er vollbringen werden. Ethisch heisst
das, dass das Gebot der Nachstenliebe keine Einschrankung erfahrt
da, wo es ums Hochste, um den Glauben, geht. Wir diirfen dem
Niachsten auch so helfen, dass wir ihm den Glauben vermitteln
(wobei paradoxerweise uns im Nachsten Christus begegnet, der erst
durch uns etwas von Christus weiss).

Der Mensch ist so auch als Gemeinschaftswesen ernstgenom-
men, indem das Hoéchste, was er erfahren kann, durch die Gemein-
schaft mit andern Menschen erfahren wird. Die Erkenntnis des per-
sonlichen Christus ist nur mdoglich, weil uns andere Menschen die-
sen Christus gebracht haben.

Anderswire Christi Menschwerdung unsinnig, wenn er dann doch
in nicht ganzmenschlicher Weise sich uns gébe, also etwa nur durch
individuelle Inspiration oder durch eine Lehre, meinethalben eine
wie das Buch Mormon vom Himmel gefallene Bibel.

Der volle mitmenschliche Kontakt, die im Glauben erfiillte
Néchstenliebe, die eben auch den Glauben selber verwirklicht, bleibt
nun aber nicht auf zwei Menschen, auf Lehrer und Schiiler, be-
schrankt. Sonst entstiinden zahllose Kirchen, die ohne Querverbin-
dung untereinander sich auf Christus zuriickfiihrten. Es hatte etwa
ein Paulus den Titus gelehrt, dieser wieder den und jenen usw., so dass
die Christenheit einem Baum zu vergleichen wire, da vom einen
Stamm viele Zweige ausgehen, die aber unter sich keine andere Ge-
meinschaft hitten als die der Riickverbindung mit dem gemeinsamen
Stamm. Das wére doch nur eine verfeinerte Wiederholung des Bildes
vom Rad ohne Reifen. Vielmehr bilden alle diese Zweige auch eine
zeitgenossische Gemeinschaft und Einheit. Wenn Christus in all den
Zweigen gegenwirtig ist, so sind diese Zweige auch zu gegenseitiger
Gemeinschaft verpflichtet, wollen sie Christus nicht aufspalten und
das Gebot der Nachstenliebe auf das Lehrer-Schiiler-Verhéaltnis redu-
zleren.

Die Frage ist nun die, welche Form diese Gemeinschaft, d.i. die
Kirche, haben soll. Ist es eine demokratische Form, da kein Zweig, kein
Glied eine besondere Stellung einnimmt? Dann widerspriche die Kir-



— 181 —

che einmal der Art menschlicher Gemeinschaft ganz allgemein, dann
auch der Gemeinschaft, welche Christus mit seinen Jiingern hatte.

Jede menschliche Gemeinschaft, mag das demokratische Ideal
gleicher Stellung aller noch so betont werden, muss iiber kurz oder
lang sich in einzelnen Personen finden kénnen, will sie nicht auseinan-
derbrechen. Jede in der Wirklichkeit anzutreffende Demokratie ist
ein Kompromiss und enthalt starke monarchische Elemente. Das ent-
spricht dem Menschen, der von seinen Eltern herkommt und auch,
wenn er selber Vater oder Mutter wird, von Ubergeordnetem ab-
hingt. Der Erwachsene kann nicht im Widerspruch zur eigenen
Kindheit stehen, er ist vielmehr deren Ergebnis. Wenn er sich treu
bleibt, gesteht er auch seine Abhéngigkeit von iibergeordneten Méch-
ten ein und verachtet seine Kindheit nicht als menschenunwiirdigen
Zustand. Der extreme Demokrat wird in diesen iibergeordneten
Michten allerdings blosse Naturkrifte annehmen. Damit entwiirdigt
er sich aber. Er als Person ist ja damit unpersonlichen Kriiften ohne
Bewusstsein unterworfen, die damit niedriger sind als er. Ist er ein
christlicher Demokrat, wird er gegen meine Behauptung einwenden,
er unterstiinde seinem Gewissen und darin Gott. Da werde ich aber
fragen, was das fiir ein Gott sei. Der Vater des Menschgewordenen ist
es jedenfalls nicht; denn in Christus steht ja ein Mensch iiber andern
Menschen. Wenn er sagte, Christus stehe nur als Gott iiber ihm, nicht
als Mensch, dann leugnet er den Sinn der Menschwerdung und zerteilt
Christus in einen Gott, den Christus als Mensch nur bezeugte, aber als
Mensch selber fiir uns nicht ist.

Zugleich behauptete er auch, dass Gott jedem unmittelbar ein-
leuchtete in einer bei allen gleichen Weise, die alle zu einer moglichen
und funktionierenden Gemeinschaft verbinde. Warum dann Chri-
stus als Autoritit, und das heisst als Ubergeordneter, noch notwendig
wéire, liesse sich nicht mehr erweisen.

Eine amtslose Kirche, in der jeder dieselbe Stellung innehitte,
die also extrem demokratisch wire, wiirde damit iiber den Glauben
nichts Christliches mehr aussagen. Christlich kénnten nur mehr die
einzelnen Individuen sein, wihrend ihr Miteinander, ihre Gesellschaft
mit dem Glauben nichts zu tun hétte, hochstens sekundar angehiangt
wére. Wenn alle gleich wéren, miisste man sich schliesslich fragen,
warum denn Gott mehr als einen Menschen erschaffen hat. Wenn man
dem entgegnet, es sei darum, weil Gott in sich Gemeinschaft ist und
Gemeinschaft will, so ist zu sagen, dass es Gemeinschaft nur geben
kann, wenn einer dem andern etwas sein kann, was dieser selber nicht



— 182 —

ist, wenn eine Zuordnung daist. Auch in der Trinitat ist der Sohn dem
Vater Sohn und nicht Vater.

Dazu kommt noch etwas: Die Kirche ist die Gemeinschaft derer,
die «Empor die Herzen» singen. Wir sind die, welche den Vater im
Himmel anrufen, der Auferstehung teilhaft werden méchten und eine
Hoffnung haben, die selbst in der letzten Erlostheit bleiben wird.
Wenn das nicht nur fiirs Individuum gelten soll, sondern auch fiir die
Gemeinschaft, dann muss auch die Gemeinschaft diese Hoffnung,
dieses « Empor die Herzen», bekennen, und zwar als Gemeinschaft
und nicht nur so, das jedes einzelne Glied dies bekennt. Das Bekennt-
nis der Gemeinde ist nicht nur die Summe und das Miteinander der
- Bekenntnisse der Einzelnen. Dass die Gemeinde ein Oben, ein Empor,
hat und bekennt, kann sie nur so darstellen, dass sie nicht gleichfér-
mig demokratisch ist, sondern dass sie ein hohergestelltes Amt kennt.
Der Amtstriger ist gerade auch so der Diener der Kirche, dass er
durch sein Amt den Herrn des Himmels darstellt. Indem er iiber den
Laien steht, ermoglicht er ihnen durch ihre Anerkennung des Amts-
tragers das Bekenntnis zu diesem Oben. Das Emporblicken als Hand-
lung der Gemeinde wird erst so ermdglicht. Der Amtstrager ist das
Symbol dieses Emporblickens der Gemeinde. Die Laien sind nicht
sosehr die, welche unten sind, als vielmehr die, welche emporschauen
konnen, welche gehorchen und Auftrag empfangen kénnen. Das
Hoherstreben des Menschen, sein auf Hoffnung ausgerichtet Sein darf
die Schopfung nicht negieren, wenn Gott nicht als gespalten geglaubt
werden soll. Eine demokratische Gesellschaft negiert aber entweder
iiberhaupt die Hoffnung oder kennt nur eine, die den sozialen Schop-
fungsbereich bloss als notwendiges Ubel toleriert, sie widerspriche
sich selber.

- Wir haben gesehen, dass Néchstenliebe im Glauben nur sinnvoll
ist, wenn im Niachsten Gott geliebt wird und wenn zugleich dem
Néachsten Gott gegeben wird. In der Néchstenliebe ist Gott gegenwéir-
tig. Dass Gott unsere Hoffnung ist, dass auch Christus unser Herr ist,
kann die Gemeinschaft als solche nur bekennen, wenn sie einen Men-
schen als iiber ihr stehend anerkennt und damit auch annimmt, dass
ihr dieser Mensch Reprisentant Gottes ist.

Wie erhalt sie nun diesen Menschen ?

Bestellt die Gemeinde selber einen zum Symbol ihrer Hoffnung
oder anerkennt sie jeweilen einen solchen, der sich ihr durch seine per-
sonliche Berufung aufnotigt, oder empfangt sie ihn durch historische
Kontinuitdt, durch Ordination ?



— 183 —

Die erste Moglichkeit wire zwar ein Bekenntnis zu diesem Oben,
aber ein rein menschliches ohne gottliche Antwort. Sie enthielte auch
eine Erniedrigung der Gemeinde vor einem Menschen ; denn sie ver-
zichtete auf die eigene Hoheit, indem sie sie einem Kinzelnen dele-
gierte. Die zweite Moglichkeit, dass einer als Amtstriger anerkannt
wiirde, der sich der Gemeinde durch seine wirksame personliche Beru-
fung aufnotigt, wiirde nur etwas Theistisches, nichts spezifisch
Christliches aussagen. Das Christliche wére erst in dem, was dieser
Amtstrager lehrt und bekennt und mit seinem Tun unterstreicht,
nicht aber in seinem Amt. Dass sein Amt von Christus herstammt, ist
mit dieser Art von Einsetzung nicht gesagt. Die dritte Moglichkeit,
die der Ordination in der apostolischen Sukzession, ist aber selber be-
reits ein Bekenntnis zum Inkarnierten, zum Christus, der damals in
Israel erschienen ist. Damit sind wir an ein gewisses Ziel gelangt.

Dieses Bekenntnis zum inkarnierten Christus, das die Gemeinde
ablegt, indem sie sich zum in apostolischer Sukzession ordinierten
Amtstriger bekennt, wird sofort zu einem Unding, wenn nun nicht
etwas gesagt wiirde, was in einem scharfen Widerspruch dazu steht.

Wenn sich Paulus freut, dass er wie ein anderer Christus aufge-
nommen wird, dass sie Titus ehrten wie ihn, wenn er sich gewiss auch
freuen wiirde, wenn wir unsern Bischof ehrten wie ihn und natiirlich
auch den Pfarrer, so liess er sich doch nicht anbeten, ja so liess sich
auch Christus nicht anbeten vor seiner Auferstehung. Nicht nur das,
Paulus sah auch die Moglichkeit, dass die Gemeinde ihn vom Evange-
lium her verwerfen kénnte. Dazu besteht notfalls sogar eine Pflicht.

Der Amtstrager ist zu priifen von der Lehre und vom Geist her.
Selbst ein Konzilsentscheid darf ja nicht unbesehen hingenommen
werden, bedarf nach altkirchlicher Auffassung der Rezeption durch
die Glaubigen. Die apostolische Sukzession garantiert also keines-
wegs die Wahrheit, die von allen Glaubigen nur noch angenommen zu
werden brauchte. Das wire dusserlich gesehen schon deshalb ein Un-
sinn, weil ja nicht nur das rechte Lehren nétig ist, sondern auch das
rechte Verstehen, und das ist auch dem Glaubigen nicht automatisch
moglich. Tiefer begriindet ist das aber in der Freiheit der ¥rlosten, die
nun nicht zu Marionetten der in gewissen Personen erscheinenden
Wahrheit werden, sondern die in eigener Erkenntnis der Wahrheit
vor Christus und seinen Gesandten stehen. Hier ist das Anliegen der
Quiker am Platz. Nur ist es so, dass die Gemeinde sich nur so zu die-
ser Wahrheit, die jeder Einzelne von Gott unmittelbar erkennt, auch
bekennen kann, dass sie dies vor dem Gesandten des Inkarnierten tut,



— 184 —

notfalls gegen ihn, aber nicht ohne ihn. Ich habe in fritherem Zusam-
menhang angedeutet, dass dies als Abschwichung der Einmaligkeit
Christi verstanden werden kénnte. Das wire aber ein rationales Miss-
verstdndnis. Vielmehristes so,dassgerade das Sich-dem-Ordinierten-,
-dem-Gesandten-Christi-Stellen ein Bekenntnis zu diesem Christus
darstellt ; denn nicht, weil er klug oder weise ist, sondern weil er Christi
Gesandter ist, stellt man sich ihm, gehorcht und kritisiert man ihn.

Woher aber kann der Laie den Ordinierten kritisieren ? Er kann
und muss das, weil er glaubt. Und man glaubt nur an Gott und nicht
an einen Amtstriger oder eine Lehre, den oder die Gott zwischen sich
und uns geschoben hitte, gerade als grauste ihm vor dem zu nahen
Kontakt mit uns. Der Amtstriger ist keineswegs solch ein Ersatz
Gottes. Aber an ihm als konkretem geschépflichem Wesen erméglicht
uns Gott das Bekenntnis zu ihm, das wir als Gemeinschaft ablegen
miissen. Und mit diesem Bekenntnis ist auch Wirksamkeit verbunden.
Ohne die Verpflichtung der Gemeinde auf den Amtstrager zersplittert
ihre Wirksamkeit und wird unsinnig, oder sie bildet sich selber einen
neuen Amtstriager, der aber nicht mehrihr Bekenntnis zu Christus son-
dernnurihr Eingestiandnisder Notwendigkeit eines Amtstrigers wire.

Die Gemeinde ist also auf ihre Amtstrager verpflichtet. Das er-
moglicht ihr das Bekenntnis und den Dienst fiir Christus. Das befreit
sie. Sie hat nun die Moglichkeit, die Freiheit, etwas zu tun. Téte sie
das aber als Marionetten ihres Vorstehers, so wéire sie nicht frei, ihr
Glaube wire nicht verwirklicht, sie wiren nur mehr als Gesellschaft,
nicht aber als Individuen ernstgenommen. Wenn Christus aber den
Menschen liebt, so liebt er mich, nimmt mich ernst und macht mich
frei. Und ich glaube nur an ihn. Wenn ich zum Amtstriager stehe, so
will ich damit Christus und nicht den Amtstrédger bekennen. Ich bin
es, der glaubt, nicht der Amtstrager, der fiir mich glaubte. Der Heilige
Geist ist ausgegossen in mein Herz wie in das des Amtstrigers. Hier, -
beim Glauben, bei der Geistbegabung jedes Christen ist der Ort, wo
auch prophetisches Reden zu sehen ist. Prophetisches Reden ist die

- besondere Aktualisierung dessen, was alle Christen haben. Es ist also

etwas anderes als das Reden des Amtstrégers. Natiirlich kann auch er
wie jeder Christ prophetisch reden, doch ist dies bei ihm nicht mehr
als bei einem Laien gefordert.

Wir sind zu einem Paradox gelangt im Gegeniiber von Amtstra-
ger und Laien, das, wie ich meine, unabdingbar ist.

Magden, Herbst 1971 Peter Amiet



	Systematische Überlegungen zum Amt

