
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 3

Artikel: Systematische Überlegungen zum Amt

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 176

Systematische Überlegungen zum Amt

Meine Überlegungen zum Amt gehen von der Infragestellung
des Amtes aus, welche von individualistischer Frömmigkeit
herstammt. Wo ein Christ das Wesentliche seines Glaubens darin
sieht, dass er persönlich mit Christus verbunden ist, dass Christus
in seinem Herzen wohne, dass Gott ihn direkt liebt und er ihn wieder

lieben darf, da wird er schwer verstehen, was der Umweg von
Gottes Liebe über den Pfarrer noch soll. Besser gesagt, da wird ihm
der Pfarrer als Umweg von und zu Gott vorkommen.

Im Gefolge demokratischer Gedanken, da fast nur die gleiche
Berechtigung und der gleiche Wert jedes Einzelnen gesehen wird,
da gleichsam nur der Einzelne im Blickfeld ist, zeigt sich eine
ähnliche Mühe, das Amt zu verstehen.

Ich möchte auf diese Gläubigkeit eingehen und sehen, was sie

für den ganzen Menschen bedeutet. In ihr hat der Mensch Gott für
sich. Den andern Menschen gegenüber ist man ebenfalls für sich.
Als Glaubender ist man damit aber allein oder höchstens so nicht
allein, als es auch andere Menschen mit demselben Glauben gibt
und als man auch für andere Menschen betet. Unter sich sind aber
diese Gleichgläubigen nicht verbunden, jedenfalls nicht in dem,
was ihnen das Wesentlichste ist. Es sind gleichsam lauter Speichen,
die nur über die Nabe miteinander verbunden sind, denen aber der
Radreifen fehlt. Für die Verbindung unter sich ist ihnen damit
Christus ein Umweg.

Der Mensch ist wesentlich ein Gemeinschaftswesen. Der
erwähnte Typ negiert das für den Bereich des Glaubens. Ein Christ
für sich allein ist aber kein ganzer Christ; er ist dies erst als Glied
der Gemeinschaft, der Kirche. Das Evangelium erweist sich auch
darin als frohe Botschaft, als es den Menschen frei macht, sich
selber zu sein, es nimmt die menschlichen Grundstrukturen ernst und
realisiert sie. Das gilt gerade auch für den Menschen als
Gemeinschaftswesen. Wenn es möglich wäre, zu sagen, der Mensch müsse

zwar unabdingbar als Glied einer Gemeinschaft leben, auch als
Christ gehe es, aufs Ganze gesehen, nicht ohne die Kirche, aber das
hätte mit dem Evangelium keinen Zusammenhang, dann ist zu
fragen, warum denn Christus überhaupt als Mensch und
Gemeinschaftswesen erschienen ist, warum er mit den Jüngern eine Ge-



— 177 —

meinschaft gebildet hat. Dies würde dann unernsthaft, die Ehrlichkeit

Christi würde zweifelhaft und seine Inkarnation unverständlich.

Einleitend habe ich festgehalten, wie von einer Individualfröm-
migkeit her das Amt und auch die Gemeinschaft der Kirche fragwürdig

werden kann. Stellen wir dem das Ideal der absoluten Demokratie
gegenüber, in der die Macht keinem Beamten delegiert wäre, da dies
bereits eine Trübung der Gleichberechtigung aller darstellte. Genauer
müsste man sagen, dass es hier nicht so sehr um Demokratie als
vielmehr um «Panatomokratie», um die Herrschaft aller Individuen, gehe.

Der Begriff der Demokratie sagt heute ja fast nichts mehr, da er
für alles mögliche gebraucht wird. (Es ist eigentlich nicht einzusehen,
warum man ihn nicht auch für eine Monarchie gebrauchen könnte, in
der das Volk zum Herrscher steht.) Um das unschöne, aber klarere
Wort zu gebrauchen, sage ich, dass Panatomokratie das Ideal etlicher
Hippies und der Quäker sei. Bei Hippies wie Quäkern lässt sich
beobachten, wie der erste Individualismus zwar Dogma bleibt, sich aber
nicht durchhalten lässt. Wenn Hippies nicht bürgerlich werden wollen

oder sonst dem Ruin entgehen möchten, so können sie das - von
einzelnen Heroen abgesehen - nur in Kommunen. Diese erweisen sich
aber nur als lebensfähig, wenn eine starke und geeignete Persönlichkeit

die Führung bekommt, welcher sich die andern fügen müssen.
Bei den Quäkern treffen wir genau dasselbe an. Das Dogma der
gleichen Gottunmittelbarkeit aller gilt theoretisch auch heute. Selbst bei
der extremen Gruppe, die von Hicks herstammt und auch alle Autorität

der Bibel verwirft, findet sich eine recht feste Gemeindeorganisation

mit Präsident und Kassier. Der Widerspruch zur Lehre von der
unmittelbaren Erleuchtung jedes Einzelnen geht aber noch weiter:
Wohl wird gelehrt, dass jeder direkt von Gott erleuchtet werden
müsse. Aber das wird nicht von Gott gelehrt, sondern von den
Mitquäkern. Selbst der Begründer, Fox, hatte keine wirklich neuen
Ideen, sondern bloss einseitig verstandene von seiner Kirche her. Was
bedeutet aber dieser Widerspruch Er sagt etwas über Gott aus, und
zwar, dass sich Gott dem Menschen in einer andern Weise gebe, als es

seinem Wesen und dem Wesen des Glaubens entspricht Es läge also
in Gott selber ein Widerspruch. Hinzu käme noch die oben erwähnte
Konsequenz der Ablehnung der Inkarnation, welche Konsequenz die
extremen Quäker auch ziehen.

Nicht mit Quäkern haben wir unsere ökumenischen Beziehungen.

Als Beispiel aber erwähnte ich sie, weil bei ihnen deutlicher zu



— 178 —

sehen ist, was sich auch bei reformierten Kirchen und neuern
Strömungen in der katholischen Kirche zeigt.

Ein reformierter Gesprächspartner anerkannte für seine Konfession

keine theologische Bedeutung des Amtes, sondern nur eine
praktische, nicht theologisch bedingte. Er meinte, wenn etwa eine Putzfrau

einfach nötig sei, so würde man das auch nicht theologisch
untermauern. Nun wäre aber gewiss derselbe reformierte Theologe
imstande - und das mit Recht -, in einer Predigt die Fusswaschung
mit der Putzfrau zusammenzubringen. Indem er Ähnliches mit dem

Amtsträger nicht tun will, klammert er dessen Bereich von Christus
aus. Die Gegenüberstellung Putzfrau/Amtsträger macht aber etwas
deutlich : Zwischen dem Beruf der Putzfrau und dem Glauben gibt es

keine Spannung, wohl aber zeigt sich eine solche zwischen dem Amt
und dem Glauben. Entweder sind wir gottunmittelbar, dann brauchen

wir keine dauernden Helfer für den Glauben, oder dann hat unser

Glaube etwas zu tun mit dem Amtsträger, steht also dieser irgendwie

zwischen uns und Gott. Wenn die Quäkerposition gelten würde,
so wäre nicht einmal einzusehen, warum es auch nur für Glaubensschwache

oder noch Ungläubige Amtsträger geben müsste. Denn was
wäre das für eine Gottunmittelbarkeit, die zuerst vermittelt werden
müsste Es dürfte damit auch kein Bruder den andern belehren und
kein Vater sein Kind.

Ausser solch extremen Standpunkten gibt es ja auch solche, welche

die Notwendigkeit, Christi Mittlerschaft zu vermitteln, anerkennen.

Das kann entweder durch Vermittlung der Lehre geschehen,
wobei natürlich gemeint ist, dass die Lehre auf die Person Christi
hinweise, oder durch persönliche Vermittlung, wobei die Person des

Vermittlers für die Person Christi stünde und damit erst auch für die
Lehre.

Wenn die Vermittlung der Lehre gemeint ist, so muss die Frage
laut werden, ob das denn menschenwürdig sei, dass der Mensch, der

jemand ist, einer Lehre, die nur etwas ist, unterordnet sei. Wenn dieser

Frage entgegnet wird, es seien ja doch immer Personen, welche die
Lehre vermitteln, so stimmt das faktisch, widerlegt aber gerade den

Standpunkt der Antwortenden, wonach ja die Lehre und nicht die
Person des Vermittlers der Lehre das Entscheidende sei. Eine andere
Antwort führte tiefer, die nämlich, dass der Vorrang der Lehre den
Schüler frei mache gegenüber menschlicher Autorität. In der Lehre
stehe der Schüler Christus und nicht einem gewöhnlichen Menschen

gegenüber. Zugleich sei so die Einmaligkeit Christi gewahrt.



— 179 —

Nun kann jede Lehre verschieden verstanden werden. Einigermassen

einheitliches Verstehen, ein Sich-Finden im Verstehen, gibt es

nur, wenn man sich dem Verständnis des Lehrers stellt. Dann stünde
aber wiederum die Person des Lehrers als Vermittler da.

Wenn auf die Person des Lehrers aber verzichtet würde soweit
irgend möglich, so hiesse das, dass die Lehre mit der mitmenschlichen
Gemeinschaft wenig mehr zu tun hätte. Dem wäre nicht anders, wenn
das Lehrer-Schüler-Verhältnis reziprok verstanden würde, also ein
brüderliches Gespräch wäre ; denn auch dann ist ja die Person, welche
die Lehre vermittelt, unabdingbar. Je schwächer die Bindung an
einen Mitmenschen, eben an einenLehrer ist, um so mehr sieht sich der
Christ von Christus nur als Individuum und nicht als Gemeinschaftswesen

ernstgenommen. Die oben erwähnte Freiheit dessen, der Christus

durch die Lehre und nicht durch die Person eines zeitgenössischen

Lehrers gegenübersteht,wäre die Freiheit des Individuums von
der Gemeinschaft.

Wenn dann Christus Nächstenliebe befiehlt, so steht diese im
leeren, beziehungslosen Raum. Sie wäre nur zu üben, weil Christus
sie befiehlt, nicht weil sie menschlich sinnvoll wäre; denn der Nächste

wäre von der Nächstenliebe gerade im Grössten, nämlich im
Glauben, ausgeschlossen. Wir könnten ihm nicht Christus bringen.
In uns begegnete er nicht dem Herrn, und dieser riskierte sich in
uns, seinen Gesandten, nicht.

So sehen wir zwei Gründe für die Unhaltbarkeit der Auffassung,

dass es die Lehre und nicht die Personen seien, welche Christus
vermitteln : Einmal faktisch die Beobachtung, dass jede Lehre ohne
Lehrer oder bevollmächtigten Exegeten der Lehre verschieden
verstanden wird und keine Gemeinschaft wirkt, und dann vor allem
dies, dass dann die Ethik zu blindem Gehorsam entartete und die
Menschen sich gerade im Glauben fernblieben. Gemeinschaft gäbe
es nur durch eine Lehre, aber nicht durch den präsenten Christus,
der doch das Band zwischen den Menschen sein müsste. Christus
wäre ein Umweg von Mensch zu Mensch. Er wäre ein geradezu aus-
sermenschliches Einheitsprinzip. Er wäre zwar Mensch geworden,
aber ein Übermensch, dem wir nicht nachfolgen könnten. Wir blieben

unmündig.
So bleibt die andere Möglichkeit: Der Mittler Christus wird

durch Personen vermittelt, wobei die Person des Vermittlers für die
Person Christi stünde und damit auch für seine Lehre. Christi Wort
«Wer euch hört, hört mich» soll damit aufgenommen werden.



— 180 —

Wer sind diese Personen Jedermann weiss, dass es die Mitchristen

sind, dieMutter, einFreund, selbst heute nochvielleicht der Vater,
der Pfarrer, einfach ein anderer Christ, ein Mitmensch, der Christus
kennt. Ohne diese christlichen Mitmenschen kennten wir Christus
nicht. Das ist faktisch so. Dieses Faktum bedeutet aber, dass uns
Christus zu seinen Brüdern gemacht hat, gleichsam zu andern Christi,

die selbst Grösseres als er vollbringen werden. Ethisch heisst
das, dass das Gebot der Nächstenliebe keine Einschränkung erfährt
da, wo es ums Höchste, um den Glauben, geht. Wir dürfen dem
Nächsten auch so helfen, dass wir ihm den Glauben vermitteln
(wobei paradoxerweise uns im Nächsten Christus begegnet, der erst
durch uns etwas von Christus weiss).

Der Mensch ist so auch als Gemeinschaftswesen ernstgenommen,

indem das Höchste, was er erfahren kann, durch die Gemeinschaft

mit andern Menschen erfahren wird. Die Erkenntnis des

persönlichen Christus ist nur möglich, weil uns andere Menschen diesen

Christus gebracht haben.
Anders wäre ChristiMenschwerdung unsinnig, wenn er dann doch

in nicht ganzmenschlicher Weise sich uns gäbe, also etwa nur durch
individuelle Inspiration oder durch eine Lehre, meinethalben eine
wie das Buch Mormon vom Himmel gefallene Bibel.

Der volle mitmenschliche Kontakt, die im Glauben erfüllte
Nächstenliebe, die eben auch den Glauben selber verwirklicht, bleibt
nun aber nicht auf zwei Menschen, auf Lehrer und Schüler,
beschränkt. Sonst entstünden zahllose Kirchen, die ohne Querverbindung

untereinander sich auf Christus zurückführten. Es hätte etwa
ein Paulus den Titus gelehrt, dieser wieder den und jenen usw., so dass

die Christenheit einem Baum zu vergleichen wäre, da vom einen
Stamm viele Zweige ausgehen, die aber unter sich keine andere
Gemeinschaft hätten als die der Rückverbindung mit dem gemeinsamen
Stamm. Das wäre doch nur eine verfeinerte Wiederholung des Bildes
vom Rad ohne Reifen. Vielmehr bilden alle diese Zweige auch eine

zeitgenössische Gemeinschaft und Einheit. Wenn Christus in all den

Zweigen gegenwärtig ist, so sind diese Zweige auch zu gegenseitiger
Gemeinschaft verpflichtet, wollen sie Christus nicht aufspalten und
das Gebot der Nächstenliebe aufdas Lehrer-Schüler-Verhältnis
reduzieren.

Die Frage ist nun die, welche Form diese Gemeinschaft, d.i. die
Kirche, haben soll. Ist es eine demokratische Form, da keinZweig, kein
Glied eine besondere Stellung einnimmt? Dann widerspräche die Kir-



181

che einmal der Art menschlicher Gemeinschaft ganz aUgemein, dann
auch der Gemeinschaft, welche Christus mit seinen Jüngern hatte.

Jede menschliche Gemeinschaft, mag das demokratische Ideal
gleicher Stellung aller noch so betont werden, muss über kurz oder
lang sich in einzelnen Personen finden können, will sie nicht auseinan-
derbrechen. Jede in der Wirklichkeit anzutreffende Demokratie ist
ein Kompromiss und enthält starke monarchische Elemente. Das
entspricht dem Menschen, der von seinen Eltern herkommt und auch,
wenn er selber Vater oder Mutter wird, von Übergeordnetem
abhängt. Der Erwachsene kann nicht im Widerspruch zur eigenen
Kindheit stehen, er ist vielmehr deren Ergebnis. Wenn er sich treu
bleibt, gesteht er auch seine Abhängigkeit von übergeordneten Mächten

ein und verachtet seine Kindheit nicht als menschenunwürdigen
Zustand. Der extreme Demokrat wird in diesen übergeordneten
Mächten allerdings blosse Naturkräfte annehmen. Damit entwürdigt
er sich aber. Er als Person ist ja damit unpersönlichen Kräften ohne
Bewusstsein unterworfen, die damit niedriger sind als er. Ist er ein
christlicher Demokrat, wird er gegen meine Behauptung einwenden,
er unterstünde seinem Gewissen und darin Gott. Da werde ich aber
fragen, was das für ein Gott sei. Der Vater des Menschgewordenen ist
es jedenfalls nicht ; denn in Christus steht ja ein Mensch über andern
Menschen. Wenn er sagte, Christus stehe nur als Gott über ihm, nicht
als Mensch, dann leugnet er den Sinn der Menschwerdung und zerteilt
Christus in einen Gott, den Christus als Mensch nur bezeugte, aber als
Mensch selber für uns nicht ist.

Zugleich behauptete er auch, dass Gott jedem unmittelbar
einleuchtete in einer bei allen gleichen Weise, die alle zu einer möglichen
und funktionierenden Gemeinschaft verbände. Warum dann Christus

als Autorität, und das heisst als Übergeordneter, noch notwendig
wäre, liesse sich nicht mehr erweisen.

Eine amtslose Kirche, in der jeder dieselbe Stellung innehätte,
die also extrem demokratisch wäre, würde damit über den Glauben
nichts Christliches mehr aussagen. Christlich könnten nur mehr die
einzelnen Individuen sein, während ihrMiteinander, ihre Gesellschaft
mit dem Glauben nichts zu tun hätte, höchstens sekundär angehängt
wäre. Wenn alle gleich wären, müsste man sich schliesslich fragen,
warum denn Gott mehr als einen Menschen erschaffen hat. Wenn man
dem entgegnet, es sei darum, weil Gott in sich Gemeinschaft ist und
Gemeinschaft will, so ist zu sagen, dass es Gemeinschaft nur geben
kann, wenn einer dem andern etwas sein kann, was dieser selber nicht



182

ist, wenn eine Zuordnung da ist. Auch in der Trinität ist der Sohn dem
Vater Sohn und nicht Vater.

Dazu kommt noch etwas : Die Kirche ist die Gemeinschaft derer,
die «Empor die Herzen» singen. Wir sind die, welche den Vater im
Himmel anrufen, der Auferstehung teilhaft werden möchten und eine

Hoffnung haben, die selbst in der letzten Erlöstheit bleiben wird.
Wenn das nicht nur fürs Individuum gelten soll, sondern auch für die
Gemeinschaft, dann muss auch die Gemeinschaft diese Hoffnung,
dieses «Empor die Herzen», bekennen, und zwar als Gemeinschaft
und nicht nur so, das jedes einzelne Glied dies bekennt. Das Bekenntnis

der Gemeinde ist nicht nur die Summe und das Miteinander der
Bekenntnisse der Einzelnen. Dass die Gemeinde ein Oben, ein Empor,
hat und bekennt, kann sie nur so darstellen, dass sie nicht gleichförmig

demokratisch ist, sondern dass sie ein höhergestelltes Amt kennt.
Der Amtsträger ist gerade auch so der Diener der Kirche, dass er
durch sein Amt den Herrn des Himmels darstellt. Indem er über den
Laien steht, ermöglicht er ihnen durch ihre Anerkennung des

Amtsträgers das Bekenntnis zu diesem Oben. Das Emporblicken als Handlung

der Gemeinde wird erst so ermöglicht. Der Amtsträger ist das

Symbol dieses Emporblickens der Gemeinde. Die Laien sind nicht
sosehr die, welche unten sind, als vielmehr die, welche emporschauen
können, welche gehorchen und Auftrag empfangen können. Das
Höherstreben des Menschen, sein aufHoffnung ausgerichtet Sein darf
die Schöpfung nicht negieren, wenn Gott nicht als gespalten geglaubt
werden soll. Eine demokratische Gesellschaft negiert aber entweder
überhaupt die Hoffnung oder kennt nur eine, die den sozialen
Schöpfungsbereich bloss als notwendiges Übel toleriert, sie widerspräche
sich selber.

Wir haben gesehen, dass Nächstenliebe im Glauben nur sinnvoll
ist, wenn im Nächsten Gott geliebt wird und wenn zugleich dem
Nächsten Gott gegeben wird. In der Nächstenliebe ist Gott gegenwärtig.

Dass Gott unsere Hoffnung ist, dass auch Christus unser Herr ist,
kann die Gemeinschaft als solche nur bekennen, wenn sie einen
Menschen als über ihr stehend anerkennt und damit auch annimmt, dass

ihr dieser Mensch Repräsentant Gottes ist.
Wie erhält sie nun diesen Menschen
Bestellt die Gemeinde selber einen zum Symbol ihrer Hoffnung

oder anerkennt sie jeweilen einen solchen, der sich ihr durch seine
persönliche Berufung aufnötigt, oder empfängt sie ihn durch historische
Kontinuität, durch Ordination



— 183 —

Die erste Möglichkeit wäre zwar ein Bekenntnis zu diesem Oben,
aber ein rein menschliches ohne göttliche Antwort. Sie enthielte auch
eine Erniedrigung der Gemeinde vor einem Menschen ; denn sie
verzichtete auf die eigene Hoheit, indem sie sie einem Einzelnen
delegierte. Die zweite Möglichkeit, dass einer als Amtsträger anerkannt
würde, der sich der Gemeinde durch seine wirksame persönliche Berufung

aufnötigt, würde nur etwas Theistisches, nichts spezifisch
Christliches aussagen. Das Christliche wäre erst in dem, was dieser

Amtsträger lehrt und bekennt und mit seinem Tun unterstreicht,
nicht aber in seinem Amt. Dass sein Amt von Christus herstammt, ist
mit dieser Art von Einsetzung nicht gesagt. Die dritte Möglichkeit,
die der Ordination in der apostolischen Sukzession, ist aber selber
bereits ein Bekenntnis zum Inkarnierten, zum Christus, der damals in
Israel erschienen ist. Damit sind wir an ein gewisses Ziel gelangt.

Dieses Bekenntnis zum inkarnierten Christus, das die Gemeinde
ablegt, indem sie sich zum in apostolischer Sukzession ordinierten
Amtsträger bekennt, wird sofort zu einem Unding, wenn nun nicht
etwas gesagt würde, was in einem scharfen Widerspruch dazu steht.

Wenn sich Paulus freut, dass er wie ein anderer Christus
aufgenommen wird, dass sie Titus ehrten wie ihn, wenn er sich gewiss auch
freuen würde, wenn wir unsern Bischof ehrten wie ihn und natürlich
auch den Pfarrer, so liess er sich doch nicht anbeten, ja so liess sich
auch Christus nicht anbeten vor seiner Auferstehung. Nicht nur das,
Paulus sah auch die Möglichkeit, dass die Gemeinde ihn vom Evangelium

her verwerfen könnte. Dazu besteht notfalls sogar eine Pflicht.
Der Amtsträger ist zu prüfen von der Lehre und vom Geist her.

Selbst ein Konzilsentscheid darf ja nicht unbesehen hingenommen
werden, bedarf nach altkirchlicher Auffassung der Rezeption durch
die Gläubigen. Die apostolische Sukzession garantiert also keineswegs

die Wahrheit, die von allen Gläubigen nur noch angenommen zu
werden brauchte. Das wäre äusserlich gesehen schon deshalb ein
Unsinn, weil ja nicht nur das rechte Lehren nötig ist, sondern auch das
rechte Verstehen, und das ist auch dem Gläubigen nicht automatisch
möglich. Tiefer begründet ist das aber in der Freiheit der Erlösten, die

nun nicht zu Marionetten der in gewissen Personen erscheinenden
Wahrheit werden, sondern die in eigener Erkenntnis der Wahrheit
vor Christus und seinen Gesandten stehen. Hier ist das Anliegen der
Quäker am Platz. Nur ist es so, dass die Gemeinde sich nur so zu dieser

Wahrheit, die jeder Einzelne von Gott unmittelbar erkennt, auch
bekennen kann, dass sie dies vor dem Gesandten des Inkarnierten tut,



184

notfalls gegen ihn, aber nicht ohne ihn. Ich habe in früherem
Zusammenhang angedeutet, dass dies als Abschwächung der Einmaligkeit
Christi verstanden werden könnte. Das wäre aber ein rationales
Missverständnis. Vielmehr ist es so, dass gerade das Sich-dem-Ordinierten-,
-dem-Gesandten-Christi-Stellen ein Bekenntnis zu diesem Christus
darstellt ; denn nicht, weil er klug oder weise ist, sondern weil er Christi
Gesandter ist, stellt man sich ihm, gehorcht und kritisiert man ihn.

Woher aber kann der Laie den Ordinierten kritisieren Er kann
und muss das, weil er glaubt. Und man glaubt nur an Gott und nicht
an einen Amtsträger oder eine Lehre, den oder die Gott zwischen sich
und uns geschoben hätte, gerade als grauste ihm vor dem zu nahen
Kontakt mit uns. Der Amtsträger ist keineswegs solch ein Ersatz
Gottes. Aber an ihm als konkretem geschöpflichem Wesen ermöglicht
uns Gott das Bekenntnis zu ihm, das wir als Gemeinschaft ablegen
müssen. Undmitdiesem Bekenntnis ist auchWirksamkeit verbunden.
Ohne dieVerpflichtung der Gemeinde auf den Amtsträger zersplittert
ihre Wirksamkeit und wird unsinnig, oder sie bildet sich selber einen
neuen Amtsträger, der aber nicht mehr ihrBekenntnis zu Christus
sondern nur ihrEingeständnis derNotwendigkeit einesAmtsträgerswäre.

Die Gemeinde ist also auf ihre Amtsträger verpflichtet. Das
ermöglicht ihr das Bekenntnis und den Dienst für Christus. Das befreit
sie. Sie hat nun die Möglichkeit, die Freiheit, etwas zu tun. Täte sie

das aber als Marionetten ihres Vorstehers, so wäre sie nicht frei, ihr
Glaube wäre nicht verwirklicht, sie wären nur mehr als Gesellschaft,
nicht aber als Individuen ernstgenommen. Wenn Christus aber den
Menschen liebt, so liebt er mich, nimmt mich ernst und macht mich
frei. Und ich glaube nur an ihn. Wenn ich zum Amtsträger stehe, so

will ich damit Christus und nicht den Amtsträger bekennen. Ich bin
es, derglaubt, nicht der Amtsträger, der für mich glaubte. Der Heilige
Geist ist ausgegossen in mein Herz wie in das des Amtsträgers. Hier,
beim Glauben, bei der Geistbegabung jedes Christen ist der Ort, wo
auch prophetisches Reden zu sehen ist. Prophetisches Reden ist die
besondere Aktualisierung dessen, was alle Christen haben. Es ist also
etwas anderes als das Reden des Amtsträgers. Natürlich kann auch er
wie jeder Christ prophetisch reden, doch ist dies bei ihm nicht mehr
als bei einem Laien gefordert.

Wir sind zu einem Paradox gelangt im Gegenüber von Amtsträger

und Laien, das, wie ich meine, unabdingbar ist.

Mägden, Herbst 1971 Peter Amiet


	Systematische Überlegungen zum Amt

