Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage der Revision der Weiheriten
Autor: Ruthy, Albert E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 164 —

Zur Frage der Revision der Weiheriten

Referat, gehalten an der XIII.Internationalen Altkatholischen
Theologenwoche in St. Pélten 1971.

Wenn die Frage einer Revision der Ordinationsriten aufgeworfen
werden soll, so kann sie nicht einfach damit beantwortet werden, dass
die in den altkatholischen Kirchen der Utrechter Union in Geltung
stehenden Riten und Formulare in textlicher und rubrizistischer Hin-
sicht iiberarbeitet und tunlichst modernisiert werden. Es ist vielmehr
zu Uberlegen, inwieweit die iiberkommene Ordnung der Weihen mit
ihren verschiedenen Abstufungen heute iberhaupt noch sinnvoll sei
und auch weiterhin beibehalten werden kénne. Bei einer solchen Un-
tersuchung diirfen die neueren Ergebnisse der liturgiegeschichtlichen
Forschung nicht unberiicksichtigt bleiben.

Es soll dabei so vorgegangen werden, dass zunichst nach Sinn
und Bedeutung der Weiheordnung als eines Ganzen und dann der ein-
zelnen Weihestufen im besondern gefragt wird. Daraus wird sich die
weitere Frage ergeben, ob diese Ordnungen noch ihre urspriingliche
Funktion und Sinngebung beibehalten haben und inwieweit sie der
heutigen Gestalt und Situation der Kirche noch entsprechen. Damit
kommen wir zu der Frage, wie die Weiheordnung als Ganzes sowie die
einzelnen Texte und Riten eventuell neu zu gestalten wiren. In der
uns zur Verfligung stehenden Zeit wird es aber nicht moglich sein, alle
Ordines eingehend zu behandeln. Wir beschrianken uns deshalb auf
das eine Beispiel der Presbyteratsweihe. Dabei soll es sich ergeben, ob
wir bestimmte Vorschlige fiir eine Erneuerung der Weiheriten
machen kénnen.

Zunichst mag uns das in unseren Kirchen noch geltende System
mit seiner Unterscheidung von héheren und niederen Weihen als ein
weise geordnetes Ganzes erscheinen. Nach der Einkleidung in den
geistlichen Stand beginnt die Stufenleiter mit den untergeordneten
Diensten, anfangend mit dem niedersten Amte des Ostiariats und
hinauffiihrend zu den hoheren Weihen mit ihrer Spitze im Episkopat.
Dieses System mit seinen streng geordneten Rangstufen gleicht weit-
gehend der militdrischen Rangordnung: hier die einfachen Soldaten
ohne besondern Rang, dort die Laien; hier die Unteroffiziere und
Offiziere, dort die Inhaber der niederen und der hoheren Weihen.
Dabei besteht freilich ein gewichtiger Unterschied: wihrend der in



— 1656 —

der militdrischen Laufbahn Aufsteigende bei seiner Beférderung in
einen héhern Rang den niederern hinter sich lisst — wer zum Major
beférdert wird, ist jetzt nicht mehr Hauptmann —, so behilt der in
einen hohern Weihegrad Erhobene auch die ihm friiher erteilten Wei-
hen bei und kann deren Funktionen weiterhin ausiiben. Ein Priester
kann ohne weiteres auch die Rolle eines Diakons iibernehmen — eine
Folge der Lehre vom «character indelebilis» der Weihen.

Man kann hieraus folgern, dass der Inhaber einer hoheren Weihe
die besondere Verantwortung, die er mit einem niederern Grade iiber-
nommen hat, immer noch weiter zu tragen habe; z. B. dass ein Prie-
ster kraft der ihm einst erteilten Weihe zum Ostiarier auch als Pfarrer
fiir Ordnung und Reinlichkeit im Gotteshause verantwortlich bleibe,
auch wenn er die dafiir notwendigen Arbeiten nicht mehr selber be-
sorgt. Als Inhaber des Lektorenamtes hat er dafiir zu sorgen, dass die
Heilige Schrift in wiirdiger Weise und durch geeignete Personen vor-
gelesen werde oder dass er es selbst tue, wenn er keine solchen zur Ver-
fligung hat. Auch der Priester hat sich so immer wieder darauf zu be-
sinnen, welche Verpflichtungen ihm mit der Erteilung jeder fritheren
Weihe auferlegt worden sind.

So verstanden, ergibt sich fiir die tiberlieferte Weiheordnung ein
gewiss an sich wertvoller padagogischer Aspekt. Aber ist dies eigent-
lich damit gemeint ? Es muss uns doch stutzig machen, wenn wir
daran denken, dass kaum einer von uns Priestern je alle diese ihm
iibertragenen Amter wirklich auch ausgeiibt hat. Wie viele von uns
waren je Ostiarier oder gar Exorzisten ? Man liess uns ja auch gar
nicht Zeit dazu, indem uns meistens gerade alle vier niederen Weihen,
Ja oft auch noch die des Subdiakonats an einem und demselben Tage
gespendet wurden.

Alles konzentriert sich heute auf die Priesterweihe, und alle nie-
dereren Stufen erscheinen nur als Ubergangsstufen zu dieser. Das gilt
ebenso fiir Subdiakonat und Diakonat, auch wenn die Ordinanden
auf diesen Stufen etwas linger verweilen. In der rémisch-katho-
lischen Kirche versucht man neuerdings das Diakonat als ein selb-
stdndiges Amt neuzubeleben. Die kirchenrechtliche Grundlage dafiir
wurde nach den Beschliissen des IT. Vatikanischen Konzils durch das
Motu Proprio « Sacrum Diaconatus Ordinem » Pauls VI. vom 18. Juni
1967 geschaffen. Damit ist aber nur eine halbe Losung gefunden, in-
dem nun zwei verschiedene Arten des Diakonats nebeneinander be-
stehen : das eigentliche und selbsténdige Diakonenamt («diaconatus
permanens»), zu dem vor allem «viri uxorati», bewahrte verheiratete



— 166 —

Manner Zutritt haben, und das Diakonat im bisherigen Sinne als Vor-
stufe zum Presbyterat, und dieses auch weiterhin mit der Zoélibats-
pflicht verbunden. Man ist sich jedoch nicht einig dariiber, ob die Ver-
pflichtung zum Zolibat mit der Diakonatsweihe oder erst mit der
Priesterweihe eintreten solle.

Fir uns altkatholische Priester liegen zum Gliick an diesem
Punkt keine Probleme. Sollte man sich aber auch bei uns zur Schaf-
fung eines permanenten Diakonates entschliessen, so wire schon
ernsthaft zu iiberlegen, ob daneben ein Diakonat als blosse Durch-
gangsstation zum Presbyterat noch Platz haben kann. Vordringlich
auch fiir die altkatholischen Kirchen scheint mir die Problematik der
niederen Weihen zu sein. Schleppen wir da nicht einen ganzen
Apparat mit uns, der eigentlich funktionslos geworden ist? Ein
Blick in die Geschichte der Weihen zeigt uns, dass die Vierzahl der
Ordines minores durchaus nicht allgemeine Regel ist. Bekanntlich
gibt es in der Ostkirche nur zwei niedere Weihen, nimlich Lektorat
und Subdiakonat. Im Abendlande scheint es zunéchst nicht viel an-
ders gewesen zu sein. Die «4postoliké Paradosts» Hippolyts (Anfang
des 3.Jahrhunderts) bezeugt fiir Rom dieselben zwei niederen
Amter. Sie werden deutlich von den hoheren und eigentlichen Wei-
hen des Episkopats, Presbyterats und Diakonats unterschieden.
Hippolyt betont nachdriicklich, dass einem Lektor oder Subdiakon
die Hénde nicht aufgelegt werden. Er wird «eingesetzt» (kathista-
tai) oder «ernannt» (nominabitur). Das Subdiakonat gehort dem-
nach noch nicht zu den héheren Weihen.

Um die Mitte des 3.Jahrhunderts erscheinen dann auch die
andern Amter, die spiter als Ordines minores eingestuft werden,
nédmlich Ostiarier, Exorzisten und Akolythen. Der Bestand an sol-
chen Amtern bleibt aber lange Zeit schwankend. Die Ostiarier ver-
schwinden bald wieder, da ihre Funktionen meistens durch Laien
(mansionarii) ausgelibt werden. Der Grad der Exorzisten tritt mit
dem Aufhoren der Erwachsenentaufe zuriick. Zu Lektoren und
Akolythen werden nur solche geweiht, die diese Dienste wirklich
versehen. Es gibt also noch kein fest geordnetes System der niede-
ren Weihen; sie sind auch noch nicht obligatorische Vorstufen zum
Diakonen- und Priesteramt. Immer mehr wurde der Aufgabenbe-
reich dieser niederen Amter auf liturgische Funktionen einge-
schrinkt, wie dies ja auch bei den Diakonen und Subdiakonen ge-
schah. Die letzteren wurden aber auch im Westen bis ins 13. Jahr-
hundert zu den niederen Weihen gezihlt.



— 167 —

Anders verlief die Entwicklung in Gallien. Hier wurde, beson-
ders unter dem Einfluss der «Statuta ecclesiae antiquar», einer um
500 verfassten Sammlung kirchlicher Rechtssatzungen, eigentlich
das System der Weihen abgeschlossen mit den drei hoheren Weihen
(Bischof, Priester, Diakon) und den fiinf niederen Weihen (Subdia-
kon, Akolyth, Lektor, Exorzist, Ostiarier). Dies bedeutete aber
keine wirkliche Neubelebung der niederen Amter. Das Wesentliche
lag darin, dass nun jeder Priester alle vorausgehenden Stufen zu er-
steigen hatte, meistens ohne dass er sie selbstdndig auszuiiben ge-
habt hatte. Mit der Ausbildung der frankisch-rémischen Liturgie
seit der Karolingerzeit wurde dann dieses System auch in Rom
iibernommen.

Wir finden es sehr schoén dargestellt in einer Miniatur des um
850 geschriebenen Sakramentars des Abtes Rainaud von Marmou-
tier (Autun, Bibl. Municipale!). In der oberen Reihe sieht man den
Bischof auf der Kathedra sitzend, die Rechte segnend erhoben;
rechts von ihm, ebenfalls sitzend, aber auf einer Bank, einen Prie-
ster (die Bank weist auf das Kollegium der Presbyter hin); er hilt
die Hande mit empfangender Geste zum Bischof hin. Links befin-
det sich ein Diakon, stehend, seiner dienenden Funktion entspre-
chend; er trigt in der Linken das Evangelienbuch, wéhrend er die
Rechte zum Bischof hinh#lt. In der untern Reihe sehen wir in der
Mitte den Subdiakon mit Kelch und Kanne; als Vorsteher der
Ordines minores etwas erhoht auf einem kleinen Podium. Etwas
maliziés kénnte man darin auch sein Streben nach einem Aufriik-
ken in die hoheren Weihen ausgedriickt sehen. Die Vertreter der
iibrigen niederen Weihen stehen, ihrem Range entsprechend, von
aussen links bis aussen rechts: Ostiarier mit Schliisseln, Lektor mit
Lektionar, Exorzist mit Exorzismenbuch, Akolyth mit Leuchter.
Damit sind zugleich die «instrumenta» dargestellt, deren Darrei-
chung im Weiheritus ebenfalls aus dem frinkischen Bereich in den
romischen Ritusiibernommen wurde. Diese Ordnungerhieltsichdurch
das ganze Mittelalter, nur dass das Subdiakonat in den Rang einer
hoheren Weihe erhoben wurde.

Es ist ein schones Bild kirchlicher Ordnung, das uns die beschrie-
bene Darstellung zeigt, ein wohlgeordnetes Ganzes, das aber den
schweren Nachteil hat, dass ihm im Grunde doch keine eigentliche
Realitdt entspricht. Das haben die Viter des Trienter Konzils wohl

1 Wiedergegeben bei Martimort, L’Eglise en priére, Tournai 1961.



— 168 —

erkannt, und sie haben den Versuch gemacht, die niederen Weihen
neu zu beleben, indem sie jeder Stufe bestimmte, nicht bloss liturgi-
sche Funktionen zuwiesen. So wurdez. B. den Exorzisten die Aufgabe
der Krankenseelsorge, den Akolythen die der Pfarrverwaltung iiber-
tragen. Aber das Konzil ist mit diesen Forderungen praktisch nicht
durchgedrungen, und es blieb in den nichsten vier Jahrhunderten
alles, wie es war.

Ein ahnlicher Versuch neuer Sinngebung fiir die niederen Wei-
hen wurde mit der deutschen (und darnach auch niederlindischen)
Bearbeitung der Weiheriten fiir die altkatholischen Kirchen ge-
macht?. Als ihren Verfasser dirfen wir mit grosser Sicherheit den
schweizerischen Bischof Eduard Herzog annehmen, wofiir nicht nur
der Erscheinungsort (Bern), sondern auch der Stil und die stark neu-
testamentlich gepragte Sprache zeugen.

Schon die Uberschriften der einzelnen Weiheformulare fiir die
vier Ordines minores sind charakteristisch : Einweihung in den Dienst
der Pfortner, der Vorleser, der Pfleger, der Ministranten. Noch syste-
matischer geordnet sind deren Bezeichnungen im Inhaltsverzeichnis:
Einsetzung in das Amt der Kirchendiener, der Schriftdiener, der Ge-
meindediener, der Altardiener. So sind alle niederen Weihen unter
das Zeichen des Dienens gestellt. In der Umdeutung des Exorzisten-
amtes finden wir eine recht nahe Beriihrung mit der erwéhnten For-
derung des Tridentinums. Mit « Gemeindediener» bzw. «Pfleger» ist,
wie die betreffenden Weihetexte zeigen, der seelsorgerliche Dienst ge-
meint. Fragwiirdig erscheint dabei allerdings die Einreihung des Seel-
sorgeamtes in die niederen Weihen, und dazu noch vor der Einsetzung
in den Ministrantendienst.

Auch hier gilt es als Regel, dass siimtliche vier Ordines minores
mitsamt dem Subdiakonat in einem Zuge erteilt werden. Wir sehen,
dass man sich zwar um eine neue Sinngebung bemiiht hat, aber eben
doch wieder an der alten Vorstellung von bloss formalen Vorstufen zu
den hoheren Weihen festhielt. Dem Ganzen geht als Ersatz fiir den
alten romischen Ritus «De clerico faciendo » (mit Tonsur und Beklei-
dung mit dem Chorhemd) eine « Einkleidung in den geistlichen Stand»
(aber ohne Tonsur) voraus.

In der rémisch-katholischen Kirche sind die Formulare fiir die
héheren Weihen (ohne Subdiakonat!) tiefgreifend erneuert worden
und im Jahre 1968 als Teil des neuen Pontificales in der Editio typica

2 Die Riten der priesterlichen Weihen ... im Auftrag der altkatholischen
Bischofskonferenz. Bern 1899.



— 169 —

erschienen. Was die iibrigen Weihegrade betrifft, so ist sicher, dass
Subdiakonat, Exorzistat und Ostiariat aufgehoben werden sollen.
Damit ist man aber nicht tiberall zufrieden. Manche verlangen, dass
entgegen den offiziellen Vorschlagen simtliche niederen Weihen ab-
geschafft werden, und zwar «sine substitutione», d.h. ohne dass
ircendwelche Ersatzriten an deren Stelle treten. Dagegen soll es den
Bischofskonferenzen anheimgestellt sein, Einsetzungsriten fiir von
Laien versehene kirchliche Dienste wie die von Ministranten, Lekto-
ren, Kantoren, Kommunionhelfern u.a. zu schaffen. Bei solchen
Riten soll aber nicht von «Ordinatio» (Weihe) die Rede sein, sondern
von «Institutio» (Auftrag) oder « Benedictio». Der Ausdruck «Ordina-
tio» soll ausschliesslich fiir die sog. hheren Weihen des Diakonats,
Presbyterats und Episkopats reserviert bleiben.

Umstritten ist auch der von Rom vorgelegte «Ritus admissionis
in statum clericalem » anstelle der Tonsur. Man weist darauf hin, dass
schon lingst und heute in zunehmendem Masse kirchliche Dienste
von Laien versehen werden, ohne dass dafiir die « Admissio in statum
clericalem » verlangt wiirde. Ja von manchen wird der Begriff eines
«Status clericalis», eines besondern geistlichen Standes, iiberhaupt
verworfen, da er einem heute nicht mehr haltbaren Denkschema ent-
spreche.

Wenn nun eine Neuordnung der Weiheriten in den altkatho-
lischen Kirchen ins Auge gefasst werden soll, so scheint mir in der
ginzlichen Aufhebung der niederen Weihen die sauberste und ehr-
lichste Losung zu liegen. Die tberlieferten niederen Weihegrade
haben zum Teil nur noch historische Bedeutung, und eine Umdeu-
tung in einem zeitgeméassern Sinne hat, wie uns das Beispiel des Exor-
zistats gezeigt hat, sehr wenig Aussicht auf Erfolg. Dagegen kénnten
emmfache Einfiihrungsriten fiir durch Laien ausgeiibte kirchliche
Dienste (Sakristan, Ministrant, Lektor u.a.) geschaffen werden,
wobei diese aber Laien bleiben wiirden.

Auch auf das Subdiakonat kénnten wir, glaube ich, verzichten.
Gewohnlich betrachtet man dieses als eine Abzweigung vom Diako-
nat, indem die Subdiakone den Diakonen als Hilfskrifte beigegeben
wurden. Neuerdings wird jedoch die Ansicht vertreten, dass sich das
Amt des Subdiakonats aus dem éltern des Akolythen herausgebildet
habe (so Kleinheyer und Schnitzler®). Man stiitzt sich dabei auf eine
Aufstellung des rémischen Klerus, die von Papst Cornelius (um

8 In Lex. f. Theologie u. Kirche, 2. Aufl., I 245 und IX 1133.



— 170 —

250) stammt und neben sieben Diakonen sieben Subdiakone und 42
Akolythen aufzahlt. Den sieben Diakonen wiren demnach je sieben
Hilfskrafte beigesellt, nadmlich je sechs Akolythen, denen jeweilen
ein Subdiakon vorsteht, also total 42. So wire das Subdiakonat
nicht von oben, vom Diakonat her, sondern von unten, vom Akoly-
that her, abzuleiten. Da aber Hippolyt wohl bereits Subdiakone
kennt, aber keine Akolythen erwidhnt, so scheint mir diese Erkla-
rung wenig wahrscheinlich zu sein.

Allenfalls kénnte die Beibehaltung des Subdiakonats noch in
Verbindung mit einem selbsténdigen Diakonat einen Sinn haben
als eine niederere, noch unselbstdndige Stufe desselben. Im Hin-
blick auf konkrete altkatholische Verhiltnisse diirfte aber wohl
kaum ein Bediirfnis nach so vielen Hilfskriaften bestehen, dass die
Beibehaltung eines besondern Subdiakonats berechtigt wire.

Wenn wir uns nun den drei h6heren Weihen zuwenden, so haben
wir bereits auf die Fragwiirdigkeit des Bestehens zweier verschiede-
ner Arten des Diakonats nebeneinander, eines «Diaconatus perma-
nens» und eines Diakonats als Vorstufe zum Priesteramt, hingewie-
sen. Wenn wir bei Hippolyt nachlesen,so stossen wir auf einen sehr
bemerkenswerten Unterschied bei der Weihe der Diakone einerseits
und der Presbyter andrerseits. Den letzteren sollen neben dem kon-
sekrierenden Bischof auch die anwesenden Priester die Hand aufle-
gen. Die Priesterweihe bedeutet nicht so sehr das Aufriicken auf
eine hohere Stufe, sondern die Aufnahme in das Kollegium der
Presbyter, dessen Vorsitzender der Bischof ist (ich sage nicht «Vor-
steher», da der Bischof ja auf der Kathedra sitzt ).

Vom Diakon aber sagt Hippolyt, dass ihm nur der Bischof die
Héande auflegen soll, «quia non in sacerdotio ordinatur, sed in mini-
sterio episcopi, ut faciat ea quae ab ipso iubentur». Man sieht hier
deutlich, dass das Diakonat nicht eine gegeniiber dem Presbyterat
niederere Stufe in der klerikalen Rangordnung darstellt. Vielmehr
ist sein Verhdltnis zum Bischof ein anderes als das des Presbyters.
Dieser ist, wie schon gesagt, durch seine Ordination ein Mitglied
des Priesterkollegiums geworden; der Diakon aber steht in einem
dienenden Verhaltnis direkt zum Bischof, dessen Weisungen er zu
befolgen hat. «Collegium» und «ministerium» — das sind hier die ent-
scheidenden und unterscheidenden Begriffe. Wohl kann ein Diakon
auch Priester werden, aber das ist- durchaus nicht die Norm. Er
kann aber auch Bischof werden, ohne dass er vorher die Priester-
weihe empfangen hétte. So stieg eine Anzahl von Pépsten in der



— 171 —

alten Kirche direkt vom Diakonat zum Bischofsamte auf, und man
verlangte von ihnen nicht, dass sie erst noch zum Priester ordiniert
wiirden.

Wie die niederen Weihen, so erschopfte sich mit der Zeit auch
das Diakonenamt in rein liturgischen Funktionen (Assistenz beim
Hochamt, Verlesung des Evangeliums, Spendung von Taufe und
Abendmahl u.a.). Die Funktion der Diakone war aber in der alten
Kirche viel umfassender. Ihnen oblag insbesondere die karitative
Tatigkeit in der Gemeinde. Damit wurden sie aber auch Verwalter
des Kirchengutes. Als Vollzugsorgane des Bischofs iibten sie auch
jurisdiktionelle Funktionen aus. Nach der «Didaskalia», einer syri-
schen Schrift aus den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts (also
gleichzeitig mit Hippolyt) lagen Leitung und Betreuung der Ge-
meinde in den Hinden von Bischof und Diakon, wihrend die Pres-
byter als beratendes Kollegium dem Bischof beigegeben waren. So
kann Hisenhofer sagen, «dass die Stellung der Diakone #usserlich
mehr hervortrat als jene der Priester»?. Man denke dabei auch an
die einflussreiche Stellung des Archidiakons im Mittelalter, wo die-
ser oft geradezu zu einem Rivalen des Bischofs wurde.

Wenn man dies alles bedenkt, so wird auch klar, dass das Dia-
konat im urspriinglichen und vollen Sinne durchaus ungeeignet ist
als blosse Zwischenstufe vor dem Zutritt zum Priestertum. Ge-
lingt es uns jedoch, dem Amte des Diakons wieder etwas von seiner
eigentlichen Bedeutung zuriickzugewinnen, so soll es auch wirklich
wieder voll genommen werden. Das heisst aber andrerseits, dass
daneben ein verkiimmertes, auf die liturgischen Funktionen be-
schranktes Diakonat keinen Platz haben kann. Nicht ausgeschlos-
sen bleibt dabei die Moglichkeit, dass auch ein selbstdndiger Dia-
kon noch Priester werden kann, besonders wenn, wie in den altka-
tholischen Kirchen, kein Zélibatszwang im Wege steht. Aber die
Norm sollte das nicht sein.

Wir haben gehort, dass Stellung und Einfluss des Presbyters in
der alten Kirche hinter denen des Diakons betrichtlich zuriickstan-
den, ganz im Gegensatz zu spiteren Zeiten, wo das Priesteramt
zum eigentlichen geistlichen Amte geworden ist. Wie ist das ge-
kommen ? Die Ursache liegt in der zunehmenden Ausbreitung des
Christentums: In den Grossstidten des Altertums geniigte ein Got-
teshaus und eine Eucharistiefeier nicht mehr, und auch die Seel-

¢ Eisenhofer, Handbuch der Katholischen Liturgik, 2. Aufl. 1932, IT 365.



— 172 —

sorge konnte nicht mehr durch den einen Bischof ausgeiibt werden.
So entstanden z.B. in Rom die von einem Presbyter betreuten
Titelkirchen in den verschiedenen Quartieren der Stadt. Ebenso
verlangte das Ubergreifen des Christentums iiber die Stidte hinaus
in die Landschaft, dass auch ausserhalb der Bischofssitze (d.h. der
Stadte) Gottesdienst gehalten und Seelsorge geiibt wurde.

So kam es, dass der Bischof Mitglieder seines Presbyterkollegi-
ums in die Titelkirchen und aufs Land hinaus delegierte. Die
Diakone wiren keine geeigneten Vertreter des Bischofs gewesen, da
sie ganz andere Aufgaben als die Feier der Eucharistie hatten. Wohl
aber konnten es Presbyter sein, die ja als solche in den Bischofs-
kirchen mit dem Bischof die Eucharistie feierten. So brauchte es
immer mehr Presbyter, besonders in den Grossdiézesen der Missions-
gebiete. Oft weit entfernt vom Bischofssitz, gewannen sie immer
grossere Autoritit, und es wurde immer mehr zum Normalzustand,
dass sie die Eucharistiefeier auch ohne den Bischof begingen. Ja die
Feier der Liturgie wurde immer mehr ihre wichtigste Pflicht. Diese
Entwicklung muss man sich vor Augen halten, wenn man sich mit
Geschichte und Bedeutung der Priesterweihe befassen will.

Es ist hier nicht méglich, die ganze verwickelte Geschichte des
Priesterweiheritus darzustellen. Sie wird sehr eingehend behandelt
in dem Buche von Bruno Kleinheyer, «Die Priesterweihe im rémi-
schen Ritus» (Paulinus-Verlag, Trier 1962). Wir miissen uns hier
auf das Allernotigste beschranken.

Bei Hippolyt finden wir den Weiheritus noch in seiner einfach-
sten und elementaren Form: Handauflegung und Weihegebet.
Warum die erstere auch von den anwesenden Presbytern vollzogen
wird, haben wir bereits erklart. Der Hauptgedanke des ziemlich
kurzen Gebetes ist dieser: Auf den Ordinanden wird der Geist Got-
tes herabgerufen; er soll den Geweihten befdhigen, an der Leitung
der Gemeinde im Rate des Presbyteriums teilzuhaben. Dazu wird
als alttestamentliches Vorbild die Erwahlung und Geistbegabung
der siebzig Altesten durch Moses (Num.11, 16 ff.) herangezogen,
wie das bis in den seit 1968 erneuerten Weiheritus des Pontificale
Romanum erhalten geblieben ist.

Einen entwickeltern Ritus zeigen uns die alten roémischen
Sakramentare und die von Andriew herausgegebenen Ordines
Romani®. Nachdem der Archidiakon die Ordinanden dem Bischof

§ M. Andrieu, Les Ordines Romani du haut Moyen-dge, Lowen 1931-61.



— 173 —

zugefithrt hat, fordert dieser die Gemeinde zum Gebet auf (Invita-
torium). Das Gebet selbst hat die Form der altrémischen Kyrie-
Litanei in der Art der «Deprecatio Gelasii», die auf Gelasius I.
(492-496) zuriickgefithrt wird. Sie wird abgeschlossen durch ein
Gebet des Bischofs. Nach der schweigend vollzogenen Handaufle-
gung folgt das eigentliche Weihegebet, wesentlich linger als bei
Hippolyt, aber sich deutlich mit ihm beriihrend. Dazu kommt die
Uberreichung von Stola und Kasel als Rangzeichen des Priesters.

Bei der Ubernahme des réomischen Weiheritus im Frankenrei-
che wird der altgallische Ritus in diesen eingebaut. Gallischer Har-
kunft ist wohl auch die Darreichung von Patene und Kelch mit der
Bevollméchtigung, das eucharistische Opfer darzubringen. Aus kel-
tischem Ritus wurde die Salbung der Hande mit Chrisam iibernom-
men. Dabei tritt eine Verschiebung des Schwergewichtes ein, indem
nicht mehr die Handauflegung und das alte Weihegebet, sondern
Salbung und Bekleidung mit der priesterlichen Gewandung als die
wesentlichen Momente der Weihehandlung gelten.

Zuerst im Pontificale Romano-Germanicum (Mitte 10.Jahr-
hundert) erscheint das Gehorsamsgeliibde gegeniiber dem Bischof.
Noch spater, namlich im Pontificale des Durandus von Mende
(Ende 13.Jahrhundert) ist die Ritengruppe nach der Kommunion
ausgebildet: Apostolicum, zweite Handauflegung mit der Bevoll-
méchtigung zur Stindenvergebung, Entfaltung der bis dahin hinten
gefalteten Kasel, Gehorsamsgeliibde und Friedenskuss (hier einge-
ordnet), Segnung des Neugeweihten. Damit ist im ganzen der Sta-
tus erreicht, wie er im Pontificale Romanum von 1595 erscheint
und bis 1968 in Kraft geblieben ist.

Bei der mittelalterlichen Ausgestaltung des Ritus der Presby-
teratsweihe wird eine Wandlung des Priesterbildes sichtbar, die be-
sonders durch zwei Faktoren bestimmt wird. Ist der Presbyter in
der alten Kirche vor allem Mitglied des Kollegiums der «Altesten»
als Berater des Bischofs, so ist er jetzt vielmehr der «sacerdos» als
Opferpriester und der Inhaber der Siindenvergebungsgewalt.

Vorschlige zur Neuordnung der Weihen

a) Allgemein

«Einkleidung in den geistlichen Stand», niedere Weihen und
Subdiakonat sind abzuschaffen.



— 174 —

Dafiir sind einfache Riten fiir die Betrauung von Laien mit
kirchlichen Diensten (Sakristane, Ministranten, Lektoren, Organi-
sten, Katecheten u.a.) einzufiihren.

Der Ausdruck «Ordination» (Weihe) soll fiir die drei héheren
Weihen (Episkopat, Presbyterat, Diakonat) vorbehalten bleiben.

b) Drakonat

Is soll versucht werden, ein selbstéindiges und dauerndes Dia-
konat zu schaffen. Mogliche Aufgaben: karitative und Firsorgeté-
tigkeit, Entlastung der Pfarrer in der Pfarreiverwaltung, Haus-
und Krankenbesuche, Ubernahme von kirchlichen Diensten wie
oben unter a) genannt, aber ohne besondere Einsetzung. Dazu
liturgische Funktionen wie bisher.

Das Diakonat als blosse Vorstufe zur Priesterweihe soll wegfal-
len. Dagegen soll es einem Diakon offenstehen, spéter auch Priester
zu werden, mit Nachholung einer entsprechenden Ausbildung.

c) Ritus der Priesterweihe

Die Zahlen in Klammern sind Seitenzahlen in «Die Riten der
priesterlichen Weihen» (Ausg. Bern 1899).

Der Aufbau des Ritus entspricht mit einzelnen Anderungen
dem neuen rémischen Pontificale von 1968 (De Ordinatione Dia-
coni, Presbyteri et Episcopi = PR).

Die Weihehandlung folgt auf die Verlesung des Evangeliums.

Die Vorstellung der Ordinanden (44) geschieht nicht mehr
durch Archidiakon und bischoflichen Notar, sondern durch einen
vom Bischof betrauten Priester (= PR Nr.12), eventuell durch
den Dekan der Theologischen Fakultit oder den Seminarprasiden-
ten.

Es folgt die Ansprache des Bischofs (nur eine!) an die Ge-
meinde und die Ordinanden, wofiir ein Mustertext gegeben wird.
Sie kann aber auch frei gehalten werden und soll die Vollmacht, die
Fucharistie zu feiern und die Siindenvergebung zuzusagen, enthal-
ten (45). Die Befragung der Gemeinde (45 unten) fallt weg.

Nach dem Vorbild von PR (Nr.15) legen die Ordinanden ein
Amtsgeliibde ab. Das Apostolische Symbolum (55) wird beibehal-
ten (gegen PR). Es wird etwa so eingeleitet: «Mit den Worten des
Apostolischen Symbolums bekenne ich jetzt meinen und euren
Glauben» (Betonung der Glaubensgemeinschaft mit der Ge-
meinde).



— 175 —

Im Treuegel6bnis an den Bischof (57) wird « Gehorsam» durch
«I'reue» ersetzt. :

Die Gebetseinladung (48 oben) wird an ihre urspriingliche
Stelle vor der Litanei versetzt. Die Litanei (47, 26) mit der Ein-
schaltung fiir die Ordinanden wird verkiirzt. Es konnten aber auch
einige spezielle Bitten eingefiigt werden. Die Litanei wird mit
einem Gebet des Bischofs abgeschlossen (48 unten). Es folgt die
Handauflegung durch Bischof und Priester (47).

Das Weihegebet (49 f.) beginnt ohne den einleitenden prafa-
tionsartigen Dialog.

Bei der Kreuzung der Stola und der Bekleidung mit der Kasel
(60) wird jeweilen ein erliuterndes Begleitwort gesprochen (gegen
PR). -

Nach dem vollstdndig gesungenen Hymnus «Komm, Schépfer
Geist» (52) folgt die Salbung der Hénde (53), und zwar nach &lterm
Brauch mit Chrisam, nicht mit Katechumenenol.

Die Darreichung von Patene und Kelch (54) eriibrigt sich, da
die Vollmacht, die hl. Eucharistie zu feiern, in der nachfolgenden
Konzelebration mit dem ordinierenden Bischof sichtbar wird.

Die zweite Bitte um den Heiligen Geist (56 unten) fallt weg.

Nach dem Friedensskus (57) wird die Messfeier vom Offerto-
rium an fortgesetzt. Das Credo fallt aus, da es bereits von den Neu-
priestern in der Form des Apostolischen Symbolums gesprochen
wurde. Fiir die Weihemesse ist ein Formular mit eigenen Texten
auszuarbeiten. Die Neupriester konzelebrieren mit dem ordinieren-
den Bischof und den iibrigen assistierenden Geistlichen (54), und
zwar am Altare des Bischofs.

Am Schluss der Messe erteilt der Bischof nach dem Gesang des
Te Deum seinen Segen (57 unten), zuerst iber die Neupriester und
dann iiber die ganze Gemeinde.

Die Sprache ist im ganzen zeitgeméisser zu gestalten. Dabei
soll aber der stark neutestamentliche Einschlag, wie er fiir die von
Bischof Herzog geschaffenen Gebetstexte charakteristisch ist, bei-
behalten werden.

Bern Albert E. Riithy



	Zur Frage der Revision der Weiheriten

