
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage der Revision der Weiheriten

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


164

Zur Frage der Revision der Weiheriten

Referat, gehalten an der XIII. Internationalen Altkatholischen
Theologenwoche in St. Polten 1971.

Wenn die Frage einer Revision der Ordinationsriten aufgeworfen
werden soll, so kann sie nicht einfach damit beantwortet werden, dass

die in den altkatholischen Kirchen der Utrechter Union in Geltung
stehenden Riten und Formulare in textlicher und rubrizistischer
Hinsicht überarbeitet und tunlichst modernisiert werden. Es ist vielmehr
zu überlegen, inwieweit die überkommene Ordnung der Weihen mit
ihren verschiedenen Abstufungen heute überhaupt noch sinnvoll sei

und auch weiterhin beibehalten werden könne. Bei einer solchen

Untersuchung dürfen die neueren Ergebnisse der liturgiegeschichtlichen
Forschung nicht unberücksichtigt bleiben.

Es soll dabei so vorgegangen werden, dass zunächst nach Sinn
und Bedeutung der Weiheordnung als eines Ganzen und dann der
einzelnen Weihestufen im besondern gefragt wird. Daraus wird sich die
weitere Frage ergeben, ob diese Ordnungen noch ihre ursprüngliche
Funktion und Sinngebung beibehalten haben und inwieweit sie der

heutigen Gestalt und Situation der Kirche noch entsprechen. Damit
kommen wir zu der Frage, wie die Weiheordnung als Ganzes sowie die
einzelnen Texte und Riten eventuell neu zu gestalten wären. In der
uns zur Verfügung stehenden Zeit wird es aber nicht möglich sein, alle
Ordines eingehend zu behandeln. Wir beschränken uns deshalb auf
das eine Beispiel der Presbyteratsweihe. Dabei soll es sich ergeben, ob

wir bestimmte Vorschläge für eine Erneuerung der Weiheriten
machen können.

Zunächst mag uns das in unseren Kirchen noch geltende System
mit seiner Unterscheidung von höheren und niederen Weihen als ein
weise geordnetes Ganzes erscheinen. Nach der Einkleidung in den

geistlichen Stand beginnt die Stufenleiter mit den untergeordneten
Diensten, anfangend mit dem niedersten Amte des Ostiariats und
hinaufführend zu den höheren Weihen mit ihrer Spitze im Episkopat.
Dieses System mit seinen streng geordneten Rangstufen gleicht
weitgehend der militärischen Rangordnung : hier die einfachen Soldaten
ohne besondern Rang, dort die Laien; hier die Unteroffiziere und
Offiziere, dort die Inhaber der niederen und der höheren Weihen.
Dabei besteht freilich ein gewichtiger Unterschied : während der in



— 165 —

der militärischen Laufbahn Aufsteigende bei seiner Beförderung in
einen höhern Rang den niederem hinter sich lässt - wer zum Major
befördert wird, ist jetzt nicht mehr Hauptmann -, so behält der in
einen höhern Weihegrad Erhobene auch die ihm früher erteilten Weihen

bei und kann deren Funktionen weiterhin ausüben. Ein Priester
kann ohne weiteres auch die Rolle eines Diakons übernehmen - eine

Folge der Lehre vom « character indelebilis » der Weihen.
Man kann hieraus folgern, dass der Inhaber einer höheren Weihe

die besondere Verantwortung, die er mit einem niederem Grade
übernommen hat, immer noch weiter zu tragen habe; z.B. dass ein Priester

kraft der ihm einst erteilten Weihe zum Ostiarier auch als Pfarrer
für Ordnung und Reinlichkeit im Gotteshause verantwortlich bleibe,
auch wenn er die dafür notwendigen Arbeiten nicht mehr selber
besorgt. Als Inhaber des Lektorenamtes hat er dafür zu sorgen, dass die
Heilige Schrift in würdiger Weise und durch geeignete Personen
vorgelesen werde oder dass er es selbst tue, wenn er keine solchen zur
Verfügung hat. Auch der Priester hat sich so immer wieder darauf zu
besinnen, welche Verpflichtungen ihm mit der Erteilung jeder früheren
Weihe auferlegt worden sind.

So verstanden, ergibt sich für die überlieferte Weiheordnung ein
gewiss an sich wertvoller pädagogischer Aspekt. Aber ist dies eigentlich

damit gemeint Es muss uns doch stutzig machen, wenn wir
daran denken, dass kaum einer von uns Priestern je alle diese ihm
übertragenen Ämter wirklich auch ausgeübt hat. Wie viele von uns
waren je Ostiarier oder gar Exorzisten Man liess uns ja auch gar
nicht Zeit dazu, indem uns meistens gerade alle vier niederen Weihen,
ja oft auch noch die des Subdiakonats an einem und demselben Tage
gespendet wurden.

Alles konzentriert sich heute auf die Priesterweihe, und alle
niedereren Stufen erscheinen nur als Übergangsstufen zu dieser. Das gilt
ebenso für Subdiakonat und Diakonat, auch wenn die Ordinanden
auf diesen Stufen etwas länger verweilen. In der römisch-katholischen

Kirche versucht man neuerdings das Diakonat als ein
selbständiges Amtneuzubeleben. Die kirchenrechtliche Grundlage dafür
wurde nach den Beschlüssen des IL Vatikanischen Konzils durch das
Motu Proprio « Sacrum Diaconatus Ordinem» Pauls VI. vom 18. Juni
1967 geschaffen. Damit ist aber nur eine halbe Lösung gefunden,
indem nun zwei verschiedene Arten des Diakonats nebeneinander
bestehen: das eigentliche und selbständige Diakonenamt («diaconatus
permanens»), zu dem vor allem «viri uxorati», bewährte verheiratete



— 166 —

Männer Zutritt haben, und das Diakonat im bisherigen Sinne als
Vorstufe zum Presbyterat, und dieses auch weiterhin mit der Zölibats-
pflicht verbunden. Man ist sich jedoch nicht einig darüber, ob die
Verpflichtung zum Zölibat mit der Diakonatsweihe oder erst mit der
Priesterweihe eintreten solle.

Für uns altkatholische Priester liegen zum Glück an diesem
Punkt keine Probleme. Sollte man sich aber auch bei uns zur Schaffung

eines permanenten Diakonates entschliessen, so wäre schon
ernsthaft zu überlegen, ob daneben ein Diakonat als blosse
Durchgangsstation zum Presbyterat noch Platz haben kann. Vordringlich
auch für die altkatholischen Kirchen scheint mir die Problematik der
niederen Weihen zu sein. Schleppen wir da nicht einen ganzen
Apparat mit uns, der eigentlich funktionslos geworden ist. Ein
Blick in die Geschichte der Weihen zeigt uns, dass die Vierzahl der
Ordines minores durchaus nicht allgemeine Regel ist. Bekanntlich
gibt es in der Ostkirche nur zwei niedere Weihen, nämlich Lektorat
und Subdiakonat. Im Abendlande scheint es zunächst nicht viel
anders gewesen zu sein. Die «Apostolikê Paradosis» Hippolyts (Anfang
des 3. Jahrhunderts) bezeugt für Rom dieselben zwei niederen
Ämter. Sie werden deutlich von den höheren und eigentlichen Weihen

des Episkopats, Presbyterats und Diakonats unterschieden.
Hippolyt betont nachdrücklich, dass einem Lektor oder Subdiakon
die Hände nicht aufgelegt werden. Er wird «eingesetzt» (kathista-
tai) oder «ernannt» (nominabitur). Das Subdiakonat gehört demnach

noch nicht zu den höheren Weihen.
Um die Mitte des 3. Jahrhunderts erscheinen dann auch die

andern Ämter, die später als Ordines minores eingestuft werden,
nämlich Ostiarier, Exorzisten und Akolythen. Der Bestand an
solchen Ämtern bleibt aber lange Zeit schwankend. Die Ostiarier
verschwinden bald wieder, da ihre Funktionen meistens durch Laien
(mansionarii) ausgeübt werden. Der Grad der Exorzisten tritt mit
dem Aufhören der Erwachsenentaufe zurück. Zu Lektoren und
Akolythen werden nur solche geweiht, die diese Dienste wirklich
versehen. Es gibt also noch kein fest geordnetes System der niederen

Weihen ; sie sind auch noch nicht obligatorische Vorstufen zum
Diakonen- und Priesteramt. Immer mehr wurde der Aufgabenbereich

dieser niederen Ämter auf liturgische Funktionen
eingeschränkt, wie dies ja auch bei den Diakonen und Subdiakonen
geschah. Die letzteren wurden aber auch im Westen bis ins 13.
Jahrhundert zu den niederen Weihen gezählt.



— 167 —

Anders verlief die Entwicklung in Gallien. Hier wurde, besonders

unter dem Einfluss der «Statuta ecclesiae antiqua», einer um
500 verfassten Sammlung kirchlicher Rechtssatzungen, eigentlich
das System der Weihen abgeschlossen mit den drei höheren Weihen
(Bischof, Priester, Diakon) und den fünf niederen Weihen (Subdiakon,

Akolyth, Lektor, Exorzist, Ostiarier). Dies bedeutete aber
keine wirkliche Neubelebung der niederen Ämter. Das Wesentliche
lag darin, dass nun jeder Priester alle vorausgehenden Stufen zu
ersteigen hatte, meistens ohne dass er sie selbständig auszuüben
gehabt hätte. Mit der Ausbildung der fränkisch-römischen Liturgie
seit der Karolingerzeit wurde dann dieses System auch in Rom
übernommen.

Wir finden es sehr schön dargestellt in einer Miniatur des um
850 geschriebenen Sakramentars des Abtes Rainaud von Marmou-
tier (Autun, Bibl. Municipale1). In der oberen Reihe sieht man den
Bischof auf der Kathedra sitzend, die Rechte segnend erhoben;
rechts von ihm, ebenfalls sitzend, aber auf einer Bank, einen Priester

(die Bank weist auf das Kollegium der Presbyter hin) ; er hält
die Hände mit empfangender Geste zum Bischof hin. Links befindet

sich ein Diakon, stehend, seiner dienenden Funktion entsprechend;

er trägt in der Linken das Evangelienbuch, während er die
Rechte zum Bischof hinhält. In der untern Reihe sehen wir in der
Mitte den Subdiakon mit Kelch und Kanne; als Vorsteher der
Ordines minores etwas erhöht auf einem kleinen Podium. Etwas
maliziös könnte man darin auch sein Streben nach einem Aufrük-
ken in die höheren Weihen ausgedrückt sehen. Die Vertreter der
übrigen niederen Weihen stehen, ihrem Range entsprechend, von
aussen links bis aussen rechts : Ostiarier mit Schlüsseln, Lektor mit
Lektionar, Exorzist mit Exorzismenbuch, Akolyth mit Leuchter.
Damit sind zugleich die «instrumenta» dargestellt, deren Darreichung

im Weiheritus ebenfalls aus dem fränkischen Bereich in den
römischen Ritus übernommen wurde. Diese Ordnung erhielt sich durch
das ganze Mittelalter, nur dass das Subdiakonat in den Rang einer
höheren Weihe erhoben wurde.

Es ist ein schönes Bild kirchlicher Ordnung, das uns die beschriebene

Darstellung zeigt, ein wohlgeordnetes Ganzes, das aber den
schweren Nachteil hat, dass ihm im Grunde doch keine eigentliche
Realität entspricht. Das haben die Väter des Trienter Konzils wohl

1 Wiedergegeben bei Martimort, L'Eglise en prière, Tournai 1961.



— 168 —

erkannt, und sie haben den Versuch gemacht, die niederen Weihen
neu zu beleben, indem sie jeder Stufe bestimmte, nicht bloss liturgische

Funktionen zuwiesen. So wurdez. B. den Exorzisten die Aufgabe
der Krankenseelsorge, den Akolythen die der Pfarrverwaltung
übertragen. Aber das Konzil ist mit diesen Forderungen praktisch nicht
durchgedrungen, und es blieb in den nächsten vier Jahrhunderten
alles, wie es war.

Ein ähnlicher Versuch neuer Sinngebung für die niederen Weihen

wurde mit der deutschen (und darnach auch niederländischen)
Bearbeitung der Weiheriten für die altkatholischen Kirchen
gemacht2. Als ihren Verfasser dürfen wir mit grosser Sicherheit den
schweizerischen Bischof Eduard Herzog annehmen, wofür nicht nur
der Erscheinungsort (Bern), sondern auch der Stil und die stark neu-
testamentlich geprägte Sprache zeugen.

Schon die Überschriften der einzelnen Weiheformulare für die
vier Ordines minores sind charakteristisch : Einweihung in den Dienst
der Pförtner, der Vorleser, der Pfleger, der Ministranten. Noch
systematischer geordnet sind deren Bezeichnungen im Inhaltsverzeichnis :

Einsetzung in das Amt der Kirchendiener, der Schriftdiener, der
Gemeindediener, der Altardiener. So sind alle niederen Weihen unter
das Zeichen des Dienens gestellt. In der Umdeutung des Exorzistenamtes

finden wir eine recht nahe Berührung mit der erwähnten
Forderung des Tridentinums. Mit «Gemeindediener» bzw. «Pfleger» ist,
wie die betreffenden Weihetexte zeigen, der seelsorgerliche Dienst
gemeint. Fragwürdig erscheint dabei allerdings die Einreihung des

Seelsorgeamtes in die niederen Weihen, und dazu noch vor derEinsetzung
in den Ministrantendienst.

Auch hier gilt es als Regel, dass sämtliche vier Ordines minores
mitsamt dem Subdiakonat in einem Zuge erteilt werden. Wir sehen,
dass man sich zwar um eine neue Sinngebung bemüht hat, aber eben
doch wieder an der alten Vorstellung von bloss formalen Vorstufen zu
den höheren Weihen festhielt. Dem Ganzen geht als Ersatz für den
alten römischen Ritus «De clerico faciendo » (mit Tonsur und Bekleidung

mit dem Chorhemd) eine « Einkleidung in den geistlichen Stand »

(aber ohne Tonsur) voraus.
In der römisch-katholischen Kirche sind die Formulare für die

höheren Weihen (ohne Subdiakonat tiefgreifend erneuert worden
und im Jahre 1968 als Teil des neuen Pontificales in der Editio typica

2 Die Riten der priesterlichen Weihen im Auftrag der altkatholischen
Bischofskonferenz. Bern 1899.



— 169 —

erschienen. Was die übrigen Weihegrade betrifft, so ist sicher, dass

Subdiakonat, Exorzistat und Ostiariat aufgehoben werden sollen.
Damit ist man aber nicht überall zufrieden. Manche verlangen, dass

entgegen den offiziellen Vorschlägen sämtliche niederen Weihen
abgeschafft werden, und zwar «sine substitutione», d.h. ohne dass

irgendwelche Ersatzriten an deren Stelle treten. Dagegen soll es den
Bischofskonferenzen anheimgestellt sein, Einsetzungsriten für von
Laien versehene kirchliche Dienste wie die von Ministranten, Lektoren,

Kantoren, Kommunionhelfern u.a. zu schaffen. Bei solchen
Riten soll aber nicht von «Ordinatio» (Weihe) die Rede sein, sondern

von « Institutio » (Auftrag) oder « Benedictio ». Der Ausdruck « Ordinatio»

soll ausschliesslich für die sog. höheren Weihen des Diakonats,
Presbyterats und Episkopats reserviert bleiben.

Umstritten ist auch der von Rom vorgelegte «Ritus admissionis
in statum dermalem » anstelle der Tonsur. Man weist daraufhin, dass

schon längst und heute in zunehmendem Masse kirchliche Dienste
von Laien versehen werden, ohne dass dafür die « Admissio in statum
clericalem » verlangt würde. Ja von manchen wird der Begriff eines

«Status clericalis», eines besondern geistlichen Standes, überhaupt
verworfen, da er einem heute nicht mehr haltbaren Denkschema
entspreche.

Wenn nun eine Neuordnung der Weiheriten in den altkatholischen

Kirchen ins Auge gefasst werden soll, so scheint mir in der

gänzlichen Aufhebung der niederen Weihen die sauberste und
ehrlichste Lösung zu liegen. Die überlieferten niederen Weihegrade
haben zum Teil nur noch historische Bedeutung, und eine Umdeu-
tung in einem zeitgemässern Sinne hat, wie uns das Beispiel des Exor-
zistats gezeigt hat, sehr wenig Aussicht aufErfolg. Dagegen könnten
einfache Einführungsriten für durch Laien ausgeübte kirchliche
Dienste (Sakristan, Ministrant, Lektor u.a.) geschaffen werden,
wobei diese aber Laien bleiben würden.

Auch auf das Subdiakonat könnten wir, glaube ich, verzichten.
Gewöhnlich betrachtet man dieses als eine Abzweigung vom Diakonat,

indem die Subdiakone den Diakonen als Hilfskräfte beigegeben
Avurden. Neuerdings wird jedoch die Ansicht vertreten, dass sich das
Amt des Subdiakonats aus dem altern des Akolythen herausgebildet
habe (so Kleinheyer und Schnitzler3). Man stützt sich dabei auf eine

Aufstellung des römischen Klerus, die von Papst Cornelius (um

3 In Lex. f. Theologie u. Kirche, 2. Aufl., 1245 und IX 1133.



— 170 —

250) stammt und neben sieben Diakonen sieben Subdiakone und 42

Akolythen aufzählt. Den sieben Diakonen wären demnach je sieben
Hilfskräfte beigesellt, nämlich je sechs Akolythen, denen jeweilen
ein Subdiakon vorsteht, also total 42. So wäre das Subdiakonat
nicht von oben, vom Diakonat her, sondern von unten, vom Akoly-
that her, abzuleiten. Da aber Hippolyt wohl bereits Subdiakone
kennt, aber keine Akolythen erwähnt, so scheint mir diese Erklärung

wenig wahrscheinlich zu sein.
Allenfalls könnte die Beibehaltung des Subdiakonats noch in

Verbindung mit einem selbständigen Diakonat einen Sinn haben
als eine niederere, noch unselbständige Stufe desselben. Im
Hinblick auf konkrete altkatholische Verhältnisse dürfte aber wohl
kaum ein Bedürfnis nach so vielen Hilfskräften bestehen, dass die
Beibehaltung eines besondern Subdiakonats berechtigt wäre.

Wenn wir uns nun den drei höheren Weihen zuwenden, so haben
wir bereits auf die Fragwürdigkeit des Bestehens zweier verschiedener

Arten des Diakonats nebeneinander, eines «Diaconatus permanens

» und eines Diakonats als Vorstufe zum Priesteramt, hingewiesen.

Wenn wir bei Hippolyt nachlesen,so stossen wir auf einen sehr
bemerkenswerten Unterschied bei der Weihe der Diakone einerseits
und der Presbyter andrerseits. Den letzteren sollen neben dem kon-
sekrierenden Bischof auch die anwesenden Priester die Hand auflegen.

Die Priesterweihe bedeutet nicht so sehr das Aufrücken auf
eine höhere Stufe, sondern die Aufnahme in das Kollegium der
Presbyter, dessen Vorsitzender der Bischof ist (ich sage nicht
«Vorsteher», da der Bischof ja auf der Kathedra sitzt).

Vom Diakon aber sagt Hippolyt, dass ihm nur der Bischof die
Hände auflegen soll, «quia non in sacerdotio ordinatur, sed in mini-
sterio episcopi, ut faciat ea quae ab ipso iubentur». Man sieht hier
deutlich, dass das Diakonat nicht eine gegenüber dem Presbyterat
niederere Stufe in der klerikalen Rangordnung darstellt. Vielmehr
ist sein Verhältnis zum Bischof ein anderes als das des Presbyters.
Dieser ist, wie schon gesagt, durch seine Ordination ein Mitglied
des Priesterkollegiums geworden; der Diakon aber steht in einem
dienenden Verhältnis direkt zum Bischof, dessen Weisungen er zu
befolgen hat. «Collegium» und «ministerium» - das sind hier die
entscheidenden und unterscheidenden Begriffe. Wohl kann ein Diakon
auch Priester werden, aber das ist durchaus nicht die Norm. Er
kann aber auch Bischof werden, ohne dass er vorher die Priesterweihe

empfangen hätte. So stieg eine Anzahl von Päpsten in der



— 171 —

alten Kirche direkt vom Diakonat zum Bischofsamte auf, und man
verlangte von ihnen nicht, dass sie erst noch zum Priester ordiniert
würden.

Wie die niederen Weihen, so erschöpfte sieh mit der Zeit auch
das Diakonenamt in rein liturgischen Funktionen (Assistenz beim
Hochamt, Verlesung des Evangeliums, Spendung von Taufe und
Abendmahl u.a.). Die Funktion der Diakone war aber in der alten
Kirche viel umfassender. Ihnen oblag insbesondere die karitative
Tätigkeit in der Gemeinde. Damit wurden sie aber auch Verwalter
des Kirchengutes. Als Vollzugsorgane des Bischofs übten sie auch

jurisdiktioneile Funktionen aus. Nach der «Didaskalia», einer
syrischen Schrift aus den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts (also
gleichzeitig mit Hippolyt) lagen Leitung und Betreuung der
Gemeinde in den Händen von Bischof und Diakon, während die
Presbyter als beratendes Kollegium dem Bischof beigegeben waren. So

kann Eisenhofer sagen, «dass die Stellung der Diakone äusserlich
mehr hervortrat als jene der Priester»4. Man denke dabei auch an
die einflussreiche Stellung des Archidiakons im Mittelalter, wo dieser

oft geradezu zu einem Rivalen des Bischofs wurde.
Wenn man dies alles bedenkt, so wird auch klar, dass das

Diakonat im ursprünglichen und vollen Sinne durchaus ungeeignet ist
als blosse Zwischenstufe vor dem Zutritt zum Priestertum.
Gelingt es uns jedoch, dem Amte des Diakons wieder etwas von seiner
eigentlichen Bedeutung zurückzugewinnen, so soll es auch wirklich
wieder voll genommen werden. Das heisst aber andrerseits, dass
daneben ein verkümmertes, auf die liturgischen Funktionen
beschränktes Diakonat keinen Platz haben kann. Nicht ausgeschlossen

bleibt dabei die Möglichkeit, dass auch ein selbständiger Diakon

noch Priester werden kann, besonders wenn, wie in den
altkatholischen Kirchen, kein Zölibatszwang im Wege steht. Aber die
Norm sollte das nicht sein.

Wir haben gehört, dass Stellung und Einfluss des Presbyters in
der alten Kirche hinter denen des Diakons beträchtlich zurückstanden,

ganz im Gegensatz zu späteren Zeiten, wo das Priesteramt
zum eigentlichen geistlichen Amte geworden ist. Wie ist das
gekommen Die Ursache liegt in der zunehmenden Ausbreitung des

Christentums: In den Grossstädten des Altertums genügte ein
Gotteshaus und eine Eucharistiefeier nicht mehr, und auch die Seel-

4 Eisenhofer, Handbuch der Katholischen Liturgik, 2. Aufl. 1932, II 365.



— 172 —

sorge konnte nicht mehr durch den einen Bischof ausgeübt werden.
So entstanden z.B. in Rom die von einem Presbyter betreuten
Titelkirchen in den verschiedenen Quartieren der Stadt. Ebenso

verlangte das Übergreifen des Christentums über die Städte hinaus
in die Landschaft, dass auch ausserhalb der Bischofssitze (d.h. der

Städte) Gottesdienst gehalten und Seelsorge geübt wurde.
So kam es, dass der Bischof Mitglieder seines Presbyterkollegiums

in die Titelkirchen und aufs Land hinaus delegierte. Die
Diakone wären keine geeigneten Vertreter des Bischofs gewesen, da
sie ganz andere Aufgaben als die Feier der Eucharistie hatten. Wohl
aber konnten es Presbyter sein, die ja als solche in den Bischofskirchen

mit dem Bischof die Eucharistie feierten. So brauchte es

immer mehr Presbyter, besonders in den Grossdiözesen der Missionsgebiete.

Oft weit entfernt vom Bischofssitz, gewannen sie immer
grössere Autorität, und es wurde immer mehr zum Normalzustand,
dass sie die Eucharistiefeier auch ohne den Bischof begingen. Ja die
Feier der Liturgie wurde immer mehr ihre wichtigste Pflicht. Diese

Entwicklung muss man sich vor Augen halten, wenn man sich mit
Geschichte und Bedeutung der Priesterweihe befassen will.

Es ist hier nicht möglich, die ganze verwickelte Geschichte des

Priesterweiheritus darzustellen. Sie wird sehr eingehend behandelt
in dem Buche von Bruno Kleinheyer, «Die Priesterweihe im
römischen Ritus» (Paulinus-Verlag, Trier 1962). Wir müssen uns hier
auf das Allernötigste beschränken.

Bei Hippolyt finden wir den Weiheritus noch in seiner einfachsten

und elementaren Form: Handauflegung und Weihegebet.
Warum die erstere auch von den anwesenden Presbytern vollzogen
wird, haben wir bereits erklärt. Der Hauptgedanke des ziemlich
kurzen Gebetes ist dieser : Auf den Ordinanden wird der Geist Gottes

herabgerufen; er soll den Geweihten befähigen, an der Leitung
der Gemeinde im Rate des Presbyteriums teilzuhaben. Dazu wird
als alttestamentliches Vorbild die Erwählung und Geistbegabung
der siebzig Ältesten durch Moses (Num. 11, 16 ff.) herangezogen,
wie das bis in den seit 1968 erneuerten Weiheritus des Pontificale
Romanum erhalten geblieben ist.

Einen entwickeitern Ritus zeigen uns die alten römischen
Sakramentare und die von Andrieu herausgegebenen Ordines
Romani5. Nachdem der Archidiakon die Ordinanden dem Bischof

6 M. Andrieu, Les Ordines Romani du haut Moyen-âge, Löwen 1931-61.



— 173 —

zugeführt hat, fordert dieser die Gemeinde zum Gebet auf (Invita-
torium). Das Gebet selbst hat die Form der altrömischen Kyrie-
Litanei in der Art der «Deprecatio Gelasii», die auf Gelasius I.
(492-496) zurückgeführt wird. Sie wird abgeschlossen durch ein
Gebet des Bischofs. Nach der schweigend vollzogenen Handauflegung

folgt das eigentliche Weihegebet, wesentlich länger als bei
Hippolyt, aber sich deutlich mit ihm berührend. Dazu kommt die
Überreichung von Stola und Kasel als Rangzeichen des Priesters.

Bei der Übernahme des römischen Weiheritus im Frankenreiche

wird der altgallische Ritus in diesen eingebaut. Gallischer
Herkunft ist wohl auch die Darreichung von Patene und Kelch mit der
Bevollmächtigung, das eucharistische Opfer darzubringen. Aus
keltischem Ritus wurde die Salbung der Hände mit Chrisam übernommen.

Dabei tritt eine Verschiebung des Schwergewichtes ein, indem
nicht mehr die Handauflegung und das alte Weihegebet, sondern
Salbung und Bekleidung mit der priesterlichen Gewandung als die
wesentlichen Momente der Weihehandlung gelten.

Zuerst im Pontificale Romano-Germanicum (Mitte 10.

Jahrhundert) erscheint das Gehorsamsgelübde gegenüber dem Bischof.
Noch später, nämlich im Pontificale des Durandus von Mende
(Ende 13. Jahrhundert) ist die Ritengruppe nach der Kommunion
ausgebildet: Apostolicum, zweite Handauflegung mit der
Bevollmächtigung zur Sündenvergebung, Entfaltung der bis dahin hinten
gefalteten Kasel, Gehorsamsgelübde und Friedenskuss (hier
eingeordnet), Segnung des Neugeweihten. Damit ist im ganzen der Status

erreicht, wie er im Pontificale Romanum von 1595 erscheint
und bis 1968 in Kraft geblieben ist.

Bei der mittelalterlichen Ausgestaltung des Ritus der Presby-
teratsweihe wird eine Wandlung des Priesterbildes sichtbar, die
besonders durch zwei Faktoren bestimmt wird. Ist der Presbyter in
der alten Kirche vor allem Mitglied des Kollegiums der «Ältesten»
als Berater des Bischofs, so ist er jetzt vielmehr der «sacerdos» als

Opferpriester und der Inhaber der Sündenvergebungsgewalt.

Vorschläge zur Neuordnung der Weihen

a) Allgemein

«Einkleidung in den geistlichen Stand», niedere Weihen und
Subdiakonat sind abzuschaffen.



— 174 —

Dafür sind einfache Riten für die Betrauung von Laien mit
kirchlichen Diensten (Sakristane, Ministranten, Lektoren, Organisten,

Katecheten u.a.) einzuführen.
Der Ausdruck «Ordination» (Weihe) soll für die drei höheren

Weihen (Episkopat, Presbyterat, Diakonat) vorbehalten bleiben.

b) Diakonat

Es soll versucht werden, ein selbständiges und dauerndes
Diakonat zu schaffen. Mögliche Aufgaben: karitative und Fürsorgetätigkeit,

Entlastung der Pfarrer in der Pfarreiverwaltung, Hausund

Krankenbesuche, Übernahme von kirchlichen Diensten wie
oben unter a) genannt, aber ohne besondere Einsetzung. Dazu
liturgische Funktionen wie bisher.

Das Diakonat als blosse Vorstufe zur Priesterweihe soll wegfallen.

Dagegen soll es einem Diakon offenstehen, später auch Priester
zu werden, mit Nachholung einer entsprechenden Ausbildung.

c) Ritus der Priesterweihe

Die Zahlen in Klammern sind Seitenzahlen in «Die Riten der

priesterlichen Weihen» (Ausg. Bern 1899).
Der Aufbau des Ritus entspricht mit einzelnen Änderungen

dem neuen römischen Pontificale von 1968 (De Ordinatione
Diaconi, Presbyteri et Episcopi PR).

Die Weihehandlung folgt auf die Verlesung des Evangeliums.
Die Vorstellung der Ordinanden (44) geschieht nicht mehr

durch Archidiakon und bischöflichen Notar, sondern durch einen

vom Bischof betrauten Priester PR Nr. 12), eventuell durch
den Dekan der Theologischen Fakultät oder den Seminarpräsidenten.

Es folgt die Ansprache des Bischofs (nur eine an die
Gemeinde und die Ordinanden, wofür ein Mustertext gegeben wird.
Sie kann aber auch frei gehalten werden und soll die Vollmacht, die
Eucharistie zu feiern und die Sündenvergebung zuzusagen, enthalten

(45). Die Befragung der Gemeinde (45 unten) fällt weg.
Nach dem Vorbild von PR (Nr. 15) legen die Ordinanden ein

Amtsgelübde ab. Das Apostolische Symbolum (55) wird beibehalten

(gegen PR). Es wird etwa so eingeleitet: «Mit den Worten des

Apostolischen Symbolums bekenne ich jetzt meinen und euren
Glauben» (Betonung der Glaubensgemeinschaft mit der
Gemeinde).



— 175 —

Im Treuegelöbnis an den Bischof (57) wird «Gehorsam» durch
«Treue» ersetzt.

Die Gebetseinladung (48 oben) wird an ihre ursprüngliche
Stelle vor der Litanei versetzt. Die Litanei (47, 26) mit der
Einschaltung für die Ordinanden wird verkürzt. Es könnten aber auch
einige spezielle Bitten eingefügt werden. Die Litanei wird mit
einem Gebet des Bischofs abgeschlossen (48 unten). Es folgt die
Handauflegung durch Bischof und Priester (47).

Das Weihegebet (49 f.) beginnt ohne den einleitenden präfa-
tionsartigen Dialog.

Bei der Kreuzung der Stola und der Bekleidung mit der Kasel
(50) wird jeweilen ein erläuterndes Begleitwort gesprochen (gegen
PR).

Nach dem vollständig gesungenen Hymnus «Komm, Schöpfer
Geist» (52) folgt die Salbung der Hände (53), und zwar nach älterm
Brauch mit Chrisam, nicht mit Katechumenenöl.

Die Darreichung von Patene und Kelch (54) erübrigt sich, da
die Vollmacht, die hl. Eucharistie zu feiern, in der nachfolgenden
Konzelebration mit dem ordinierenden Bischof sichtbar wird.

Die zweite Bitte um den Heiligen Geist (56 unten) fällt weg.
Nach dem Friedensskus (57) wird die Messfeier vom Offertorium

an fortgesetzt. Das Credo fällt aus, da es bereits von den
Neupriestern in der Form des Apostolischen Symbolums gesprochen
wurde. Für die Weihemesse ist ein Formular mit eigenen Texten
auszuarbeiten. Die Neupriester konzelebrieren mit dem ordinierenden

Bischof und den übrigen assistierenden Geistlichen (54), und
zwar am Altare des Bischofs.

Am Schluss der Messe erteilt der Bischof nach dem Gesang des
Te Deum seinen Segen (57 unten), zuerst über die Neupriester und
dann über die ganze Gemeinde.

Die Sprache ist im ganzen zeitgemässer zu gestalten. Dabei
soll aber der stark neutestamentliche Einschlag, wie er für die von
Bischof Herzog geschaffenen Gebetstexte charakteristisch ist,
beibehalten werden.

Bern Albert E. Rüthy


	Zur Frage der Revision der Weiheriten

