
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 62 (1972)

Heft: 2

Artikel: Neuere Literatur zur katholischen Aufklärung in Österreich

Autor: Hersche, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


115

Neuere Literatur zur katholischen Aufklärung
in Osterreich

Lehrgebäude und Struktur der römischen Kirche sind in dor Neuzeit
durch das Tridentinum massgeblich bestimmt worden. Indem das Konzil als
erste Aufgabe den »Angriff der reformatorischen Ideen auf dio hergebrachte
Kirche zu parieren hatte, leitete es eben dadurch eine immer stärkere
dogmatische Vorhärtung der Kirche ein, die im Unfehlbarkeitsdogma von 1870
ihren Höhepunkt, wenn auch nicht ihren Abschluss fand. Dio andere wichtige

Absicht des Konzils aber, die Kirche an Haupt und Gliedern zu
reformieren, wurde nur unvollständig durchgeführt ; viele positive Ansätze gingen

schon bald im restaurativen Barockkatholizismus wieder verloren. Beides,

zunehmende Dogmatisierung und abnehmender Reformwille, führten zu
einer innerkirchliehen Opposition, die trotz allen Vorsuchen, sio zum Schweigen

zu bringen, immer vernehmlicher wurde. Vom Jansenismus angefangen,
führt sie über die verschiedenen Spielarten der katholischen Aufklärung,
Muratori, Febronius, don sog. «Josephinismus», im 19. Jahrhundert über die
«rebellischen» deutschen Theologen, wie Bolzano, Günther, Hermes und
Hirscher sowie Lamennais und Rosmini, den Altkatholizismus und don
Modernismus bis in die Gegenwart. Gegen die Tendenz einer früheren Kir-
chengcschichtsschreibung, diese Reformbestrebungen isoliert zu sehen, muss
ihre Kontinuität betont werden : wenn auch die theoretischen Grundlagen
und die unmittelbaren Ausgangspunkte oft ganz verschiedene waren, kamen
letztlich doch immer wieder dieselben brennenden Fragen zur Sprache. Als
zusammenfassende Bezeichnung für diese Bestrebungen bietet sich der
Terminus «Reformkatholizismus» an. Ursprünglich eine bestimmte Spielart des
Modernismus bezeichnend, ist er zuerst von Eduard Winter in einem weitern
Sinn verwendet worden, indem er das Wesen des Josephinismus als
«österreichischen Reformkatholizismus» fasste1; seitdem wird er von vielen Autoren

fast synonym mit dem Begriff «Katholische Aufklärung» gebraucht.
Aber die von der Aufklärung bestimmte kirchliche Roformbowegung des
18. Jahrhunderts hatte ältere Wurzeln, unter denen der Jansenismus die
wichtigste ist, und sie setzte sich - eine Erkenntnis, die wir ebenfalls Winter
verdanken — ohne Bruch ins 19. Jahrhundert fort. So scheint es berechtigt,
den Begriff «Reformkatholizismus» auf die ganze Neuzeit seit dorn ersten
Auftreten des Jansenismus auszudehnen.

Nun wäre es, blickt man auf die gegenwärtige Situation, gewiss noch
verfrüht, mit Hinweis auf das Vatikanum II und seine Folgen den Beginn
des nachtridentinischen Zeitalters der Kirche zu proklamieren, in der sichern
Erwartung, ein völliger Umbruch stehe bevor. Papier ist geduldig, und die
neueste Entwicklung ist eher durch Resignation als durch Revolution
gekennzeichnet. Eines aber ist gewiss : Noch nie hat die bisher fast stets zum
Wirken im «Untergrund» verurteilte innerkirchliche Opposition so weit hervortreten

können wie in der Gegenwart. Davon profitierte nicht zuletzt auch
die Kirchengeschichtsschreibung. Soweit sie kirchlich gebunden war, und
das war sie in den meisten Fällen, konnte sie die reformkatholischen
Bewegungen selbstverständlich nur negativ bewerten; das gemeinsame Etikett
der «Häresie» genügte vollauf zu einem abwertenden Pauschalurteil. An dieser

Sachlage hat sich trotz einzelnen Vorstössen zu einer gerechteren Beur-

1 Eduard Winter, Der Josefinismus, "Berlin 1962.



— 116 —

teilung - man wird in erster Linie Sebastian Merkle erwähnen müssen2 - bis
in die Gegenwart kaum etwas geändert3. Erst die Erkenntnis, dass die vom
Vatikanum II initiierten Reformen eigentlich so neu gar nicht waren,
sondern vielfach nur die Wiederaufnahme früherer Postulate darstellten, führte
zu einer Revision bisheriger Urteile und zu Ansätzen einer Rehabilitation
dieser bis dahin verfemten Kapitel der Kirchengeschichte4. Parallel dazu
verläuft eine vermehrte Beschäftigung mit ihnen. Besondere Beachtung hat
schon immer der sog. Josephinismus, den man besser «Theresianische»
bzw. «josephinische Kirchenreform» nennen sollte, gefunden, da er sich von
allen andern reformkatholischen Bewegungen dadurch auszeichnete, dass er
nicht bei theoretischen Entwürfen zu einer Kirchenreform stehenblieb,
sondern sie mittels eines rigorosen Staatskirchentums auch in die Wirklichkeit
umzusetzen versuchte. Seit den provokativen Thesen Winters ist das
umstrittene Problem des «Josephinismus» nicht mehr zur Ruhe gekommen,
und ganz im Gegensatz zur Meinung Herbert Riesers, der vor einigen Jahren
glaubte, hier das «abschliessende Wort» sprechen zu können5, scheint jetzt
erst recht der Zeitpunkt gekommen, sich erneut damit auseinanderzusetzen.
Und hier sind nun einige Neuerscheinungen anzuzeigen.

Der Altmeister der Josephinismusforschung, Eduard Winter, legt den
Ertrag eines langen Forscherlebens in einer dreibändigen Darstellung der
geistigen Strömungen in der Donaumonarchie vor. Der in der chronologischen

Reihenfolge erste, aber zuletzt erschienene Band umreisst schon in
seinem Titel «Barock, Absolutismus und Aufklärung in der Donaumonarchie»6
die Problematik des säkularen Gegensatzes zwischen Barock und Aufklärung,

beide im politischen Bereich zusammengehalten durch den Begriff des
Absolutismus. Für die langsame und hindernisreiche Wandlung des
konfessionellen zum aufgeklärten Absolutismus bietet gerade die Donaumonarchie
eines der schönsten Exempel. Winter illustriert dies, und das macht die
Originalität seiner Darstellung aus, nicht bloss anhand der Geschichte der
(österreichischen) Erbländer, sondern gleicherweise auch an den Ländern der
böhmischen und ungarischen Krone. Gerade was diese, in der österreichischen

Geschichtsschreibung im allgemeinen ziemlich vernachlässigten
Gebiete anbelangt, bringt Winter eine Menge von neuem Material, was auch
das Literaturverzeichnis belegt, das etwa zur Hälfte aus tschechischen und
ungarischen Werken, die dem deutschsprachigen Forscher im Normalfall
nicht bekannt sind, besteht. Geistesgeschichtliche Zusammenhänge, die man
früher allenfalls ahnen konnte, werden freigelegt und transparent gemacht.
Auf der Basis der marxistischen Geschichtstheorie zeigt Winter ferner,
soweit es die bisherigen Forschungsergebnisse überhaupt gestatten, den
wirtschaftlichen Unterbau der sozialen, geistigen und kulturellen Veränderungen

auf. Diese geschichtstheoretische Grundlage Winters macht eine der
Stärken seines Buches aus, vor allem weil er sich, im Gegensatz zu jüngeren
Kollegen, von dogmatischen Verhärtungen freihält. Wenn er auch versucht
und es ihm auch gelingt, gewisse Gesetzmässigkeiten, gewisse typische
Abläufe aufzuzeigen, so ist er sich doch durchaus bewusst, dass sich nicht alle
historische Fakten in ein Schema pressen lassen, und weist immer wieder auf
das Nebeneinander und die fliessenden Übergänge zwischen den einzelnen
geistigen Strömungen hin. In erster Linie liegt aber Winters Überlegenheit

2 Sebastian Merkle, Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters, Berlin 1909.
3 Vgl. etwa Herbert Rieser, Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben, Wien 1963.
4 Vgl. dazu besonders die seit 1965 erscheinende Zeitschrift «Concilium».
5 So im Vorwort des in Anm.3 erwähnten Buches.
6 Eduard Winter, Barock, Absolutismus und Aufklärung in der Donaumonarchie, Wien 1971.



— 117 —

gegenüber andern Darstellungen des Josephinismus - und das gilt auch für
seine früheren eigenen Arbeiten - darin, dass er Barock und Aufklärung,
feudale Kultur und Bürgertum, Zentralismus und Föderalismus, Nationalismus
und «Reichsbewusstsein», Kirche und Staat nicht als starre Gegensätze,
sondern in ihrer Dialektik fasst. Das Faktenmaterial, das Winter bei gleichwohl
äusserst konzentrierter Darstellung bringt, ist imponierend. Indessen ist sein
Buch mehr als eine blosse Zusammenfassung seiner früheren Forschungen, er
beleuchtet immer wieder das eine oder andere Detail mit Zitaten aus noch
unpublizierten oder wenig bekannten Briefwechseln (vgl. z. B. Eimmart,
Lerche). Gerade deswegen hätte man sich hier etwas genauere Angaben als
die summarischen Hinweise am Schluss gewünscht. Das Fehlen von Anmerkungen

weist darauf hin, dass das Werk offenbar für einen breitern Leserkreis

bestimmt ist. Bei diesem setzt Winter allerdings ziemlich viel voraus,
vor allem dann, wenn ihm die früheren Arbeiten des Verfassers nicht
bekannt sind, was ja in den meisten Fällen anzunehmen ist. Auf der andern
Seite hat die Fülle des Materials, das dennoch auf knappstem Raum darzubieten

war, die Analyse gegenüber der reinen Beschreibung bisweilen etwas
zu stark in den Hintergrund gedrängt. Dies ist um so bedauerlicher, als, wie
schon angedeutet, die theoretischen Grundlagen Winters und seine souveräne

Materialkenntnis es ihm wie keinem zweiten ermöglichten, die
Geschichte der Donaumonarchie unter anderen als den hergebrachten Aspekten

zu beleuchten, was vielleicht in nicht wenigen Fällen eine völlige
Umwertung traditioneller Vorstellungen mit sich bringen könnte. Es ist dem
Verfasser der ersten geistesgeschichtlichen Darstellung der Donaumonarchie,
deren Vielfältigkeit er in seiner Person als «einer der wenigen altösterreichischen

Historiker» selbst noch repräsentiert, zu wünschen, dass seine
Anregungen bei der Jüngern Generation nicht auf unfruchtbaren Boden fallen.

Namentlich durch Winters Josephinismusbuch ist der aus Leiden
stammende, in Wien als Direktor der Medizinischen Fakultät, Präses der Hofbiblio-
thek und Leiter der Zensur wirkende Arzt Gerard van Swieten (1700-1772) als
führende Kraft im österreichischen Reformkatholizismus herausgestellt worden.

Nachdem man für ihn bis jetzt immer noch auf die vor bald einem
Jahrhundert entstandenen Biographien von Müller und Fournier7 zurückgreifen
müsste, begrüsst man es, dass nunmehr Frank *V.Brechka eine zusammenfassende

neue Darstellung über van Swieten vorlegt8. Er befasst sich ausführlich

mit den von seinen Vorgängern nur eben gestreiften frühen Jahren van
Swietens in Leiden und Löwen und zeichnet auch relativ breit den
geistesgeschichtlichen Hintergrund, vor dem sich sein dortiges Wirken abspielte.
Dagegen wird dann van Swietens Tätigkeit in Wien kürzer und eher referierend

behandelt. Brechka charakterisiert van Swieten zutreffend als «konservativen

Reformer», der, ausgehend von der Medizin, sich vor allem um die
praktische Durchsetzung der Aufklärung in Österreich Verdienste erworben
hat. Er ging dabei, völlig mit Maria Theresia, die ihn wohl deshalb so
geschätzt haben mag, übereinstimmend, mehr pragmatisch als dogmatisch vor
und war mehr ein fähiger Organisator als ein origineller Denker. Eine wichtige

Rolle spielte van Swieten als Vermittler der westlichen Kultur, in der er
ja aufgewachsen war, nach Österreich. Was van Swietens Verhältnis zu Religion

und Kirche anbelangt, hält Brechka einen schon in der Kindheit in Leiden

und später im Studiensemester in Löwen erfahrenen jansenistischen

' Wilibald Müller, Gerhard van Swieten, Wien 1883 ; August Fournier, Gerhard van Swieten
als Censor, Wien 1877.

8 Frank T. Brechka, Gerard van Swieten and his world 1700-1772, International Archives of
the History of Ideas, Bd.36, Den Haag 1970.



—¦ 118 —

Einfluss für möglich, ja wahrscheinlich. Der Arzt sei allerdings nie ein
radikaler Jansenist wie sein Kolloge de Haen, den Brechka recht schwarz zeichnet,

gewesen, sondern habe der «dritten Partei» (Appolis) zwischen Jansenisten

und Ultramontanen angehört. Dazu ist zu sagen, dass selbst wenn der
heute auf Grund der Quellenlage nur hypothetische Einfluss dos Jansenismus

auf den jungen van Swieten Tatsache gewesen wäre, dieser offenbar
nicht sehr tief gegangen ist, und sich zumindest in Wien, wo van Swieten
gegenüber dem von de Haen repräsentierten strengen Jansenismus eine
eindeutig ablehnende Haltung eingenommen hat, wieder verloren hat9. Zeitlebens

beibehalten hat dagegen van Swieten seine nicht unbedingt auf den
Jansenismus zurückzuführende antikuriale Haltung, die wohl auch mit ein
Grund für seine bekannte Jesuitenfeindschaft gewesen sein mag. Van Swieten

ist zweifellos dem Reformkatholizismus zuzurechnen, an seiner
Durchsetzung in Österreich durch die theresianische Kirchenreform aber hat er
doch, verglichen mit den reformkatholischen Klerikern aller Schattierungen,

nicht jenen entscheidenden Einfluss gehabt, der ihm früher bisweilen
zugeschrieben worden ist. Das geistige Profil, das Brechka vom reifen van
Swieten zeichnet, bleibt etwas blass, woran nicht allein die schlechte
Quellenlage schuld ist, sondern auch die Tatsache, dass Brechka selbst das
wenige vorhandene Material nur sehr ungleichmässig auswertet. So verzichtet

er darauf, den Katalog der riesigen Bibliothek van Swietens und zwei
Notizbücher mit Lesefrüchten, die in der Österreichischen Nationalbibliothek

erhalten geblieben sind und in denen sich immerhin die den Arzt
prägende Gedankenwelt wenigstens mit einem grobmaschigen Netz hätte
einfangen lassen, genauer zu analysieren10. Auch der Sanchez-Briefwechsel
hätte wohl noch mehr hergegeben. Vor allem hätte van Swietens Verhältnis
zur «Aufklärung» - einem zugegebenermassen schillernden Begriff - klarer
herausgearbeitet werden müssen. So erfüllt zwar Brechkas Buch nicht alle
Anforderungen, die man heute an eine Van-Swieten-Biographie stellen muss,
sie ist aber doch oin nicht zu vernachlässigender Beitrag zu seiner Lebensgeschichte

und kann vor allem dazu dienen, die englische und amerikanische
Wissenschaft mit einer der führenden Figuren der Epoche Maria Theresias
bekanntzumachen.

Mehrmals direkt Bezug auf das Vatikanum II nimmt P.Beda Franz
Menzel OSB in seiner Arbeit über seinen Ordensbruder Franz Stephan
Rautenstrauch11. Aufbauend auf einer schon 1930 abgefassten Dissertation, wo
er heute verschollene Archivalien noch verwenden konnte, vermittelt er uns
damit die erste ausführliche Monographie eines der bedeutendsten «josephi-
nischen» Reformer. Der Verfasser bemüht sich, sowohl die Umwelt als auch
die Persönlichkeit Rautenstrauchs objektiv zu würdigen, eine Ehrenrettung,
die der vielverketzerte Reformer allerdings verdient hat. In einem ersten
Abschnitt stellt uns Menzel die Umwelt, in der Rautenstrauch lebte, vor.
Besonders interessant sind seine detailreichen Ausführungen über das Leben
in den vom Barock bestimmten böhmischen Klöstern, zu denen die Benedik-

9 Brechka untersucht die Frage des jansenistischen Einflusses auf van Swieten nur für dessen
Jugendzeit. Für seine spätere Haltung und unsere Behauptung dazu vgl. Peter Hersche, Gerard van
Swietens Stellung zum Jansenismus, in Internationale Kirchliche Zeitschrift 61 (1971), 33-56. Parallel

zu uns kam G. Klingenstein in ihrem weiter unten angezeigten Buch (vgl. Anm. 19) zu ähnlichen
Schlussfolgerungen (S.123 ff.).

10 Im Quellcnverzeichnis sind sie unter den Summern ÖNB 11928, 11063 und 11064
angeführt.

11 Beda Franz Menzel 0 SB, Abt Franz Stephan Bautenstrauch von Brevnov-Braunau,
Herkunft, Umwelt und Wirkungskreis, Veröffentlichungen des Königsteiner Instituts für Kirchen- und
Geistesgescliichte der Sudetenländer e.V., Bd.5, Königstein/Ts. 1969.



— 119 —

tinerabtei Bfevnov/Braunau als eines dor grössten gehörte. Der Autor,
ehemaliger Braunauer Konventuale, nunmehr in Rohr/Bayern lebend, wohin
die Abtei nach der Vertreibung 1945 verlegt wurde, lässt hier viele persönliche

Erfahrungen in die Darstellung mitoinfliessen. Diese barocke Welt, in
der der junge Rautenstrauch heranwuchs und später lebte und lehrte,
forderte seinen Widerstand heraus, im Kampf mit dem Hergebrachten formte
sich seine Persönlichkeit. Konflikte mit Ordensbrüdern waren unter diesen
Umständen allerdings unvermeidlich; sie verminderten sich auch nicht, als
Rautenstrauch unter massgeblichem Finfluss Maria Theresias zum Abt von
Bfevnov/Braunau gewählt wurdo. Schon drei Jahre später nach Wien berufen,

suchte er, immer hoffend, seine Wiener Tätigkeit sei nur eine provisorische,

die Abtei von dort aus sowie durch kurze Ferienaufenthalte zu regieren.

Er kümmerte sich vor allem um wirtschaftliche Verbesserungen, welche
das schwer verschuldete Kloster allerdings auch nötig hatte. Menzel
verschweigt weder die Probleme, die Rautenstrauchs Regierung der Abtei
brachten, noch persönliche Schattenseiton des Abtos, etwa sein völliges
Unverständnis der Lage der leibeigenen Bauern gegenüber. Den dritten,
umfangreichsten Teil seiner Arbeit widmet dor Autor dann Rautenstrauchs
Tätigkeit in Wien als Direktor der Theologischen Fakultät und Mitglied
verschiedener Kommissionen. Sie brachte dem Abt eine enorme Arbeitslast, seit
1774 ruhte praktisch die ganze Reform der theologischen Studien, von der
Universität bis zum Generalseminar, auf seinem Haupte. Er widmete sich
ihr mit Hingabe und sah in ihr seine eigentliche Lebensaufgabe. Auf die
Ausbildung des antirömischen österreichischen Kirchenrechts hat P^autcn-
strauch dagegen nicht den ihm früher zugeschriebenen grossen Einfluss
gehabt. Während er untor Maria Theresia, mit dor er sich ausgezeichnet
verstand, relativ selbständig arbeiten konnte, wurde er unter Joseph IL
zwangsläufig mehr und mehr zu einem blossen Exekutor des kaiserlichen
Willens. Sein Verhältnis zu Joseph IL blieb daher ziemlich distanziert, es
war dies wohl auch ein Grund, weshalb er sich von verschiedenen Seiten an
ihn herangetragenen Gesuchen, seinen Einfluss am Hofe zur Geltung zu
bringen, verschluss. Dass Rautenstrauch keineswegs ein radikaler Aufklärer
war, hat schon Winter gezeigt, Menzel belegt es mit weitern Beispielen und
entlarvt so das böse, gerade auch auf Rautonstrauch gemünzte Wort Brunners

von der «theologischen Dienerschaft» Josephs IL als Legende. Viele
Massnahmen der radikalen josephinischen Kirchenreform, etwa die
Klosteraufhebung oder das Generalseminar, mussten für Rautenstrauch schmerzhaft

sein; er konnte ihnen im Herzen nicht zustimmen und müsste doch an
führender Stelle zu ihrer Ausführung beitragen. Dieser wohl tragisch zu
nennende Zwiespalt hat vielleicht neben der Überarbeitung auch zu dem frühen
Tode Rautenstrauchs, der ihn mitten auf einer Dienstreise ereilte, beigetragen.

Menzel schreibt abschliessend, dass noch einige Spezialuntersuchungen
zu Rautenstrauch notwendig wären. Sie werden sein auf gründlicher
Quellenkenntnis fassendes und mit viel Liebe, dabei keineswegs unkritisch
gezeichnetes Bild des Benediktinerabtes sicher nur noch ergänzen, aber nicht
mehr korrigieren können. Einige Unrichtigkeiten fallen wenig ins Gewicht.
Erwähnt sei, dass Wittola ein scharfer Gegner der «Herzlerei», wie er es

nannte, war und gewiss als Zensor keine Herz-Jesu-Litanei gebilligt haben
kann. Ungewöhnlich viele Verschriebe stellt man bei den Eigennamen fest
(105: Bourgignon statt Bourguignon; 116: Godau statt Godeau; 196: Rollweg

statt Kollweg; 213: Spondau statt Spendou; 220: Lachorbauer statt
Lachenbauer; 221: Bartholomäus statt Melchior Blarer; 245: Renbier statt
Renbir [Pseudonym für Leonhard Ribner, die vom Verfasser nicht nachge-



— 120 —

wiesene Stelle findet sich zuerst in seinen « Gedanken über die den Korrepetenten

bei der vom k.k. Hof ausgeschriebenen Konkursprüfung vorgelegten

Fragen und Aufgaben», Bd. 3, Wien 1785, S.222]; 257: Staeger statt
Stöger). Sie mögen damit entschuldigt werden, dass dem Verfasser in seiner
klösterlichen Abgeschiedenheit die nötige Literatur nicht zur Verfügung
stand. Sehr mangelhaft ist das Register, z.B. sind von den eben angeführten
acht Namen nicht weniger als fünf dort nicht zu finden. Es ist nicht klar, ob
Menzel im Register nur die wichtigsten Personen hat aufführen wollen. Ein
sehr anfechtbares Prinzip wenn man ihm aber schon folgen will, hätte dies
wenigstens erwähnt werden müssen.

Mit dem zentralen Anliegen Rautenstrauchs, nämlich der Reform des
theologischen Studiums, befasst sich Josef Müller in einer Studie über
seinen «Entwurf zur Einrichtung der theologischen Studien»12. Der Verfasser
verfolgt die Entwicklung von Rautenstrauchs Ideen von den ersten
handschriftlichen Skizzen bis zur Druckfassung des «Entwurfs» von 1782. Versuche,

das veraltete theologische Studium zu reformieren, gab es in Österreich
schon in den fünfziger Jahren des 18. Jahrhunderts und später immer wieder;

Rautenstrauchs Plan stellt den Höhepunkt und in gewisser Hinsicht
den Abschluss dieser Reformbemühungen dar. Er brachte radikale Neuerungen

; von den frühern Versuchen unterschied ihn, wie Müller mit Recht
hervorhebt, insbesondere der betont pastorale Ansatz. Nicht dass Rautenstrauch

seinen «Entwurf» aus dem Nichts geschaffen hätte, er war vielmehr
ein Eklektiker, der von überallher Anregungen aufnahm. Er war ausserordentlich

belesen, vermutlich wie kein zweiter unter den österreichischen
Theologen der Aufklärung; auf diese Lektüre wirft Müller interessante
Streiflichter. Hervorgehoben werden muss, dass der Abt die ganze zeitgenössische

protestantische Theologie kannte und aus ihr reiche Anregungen zog,
ohne ihr kritiklos zu verfallen. Die von ihm befürwortete Verwendung
protestantischer Bücher im Unterricht sollte auch die Toleranz fördern. Daneben

lassen sich auch jansenistische Einflüsse feststellen (dies zeigt auch das
Buch von Menzel) ; im Gegensatz zu den österreichischen Jansenisten aber
verarbeitete sie Rautenstrauch selbständig und kritisch, nahm auch für
gegenteilige Auffassungen Partei. Anschliessend an den «Entwurf» befasst sich
Müller dann mit Rautenstrauchs Grundriss zur Pastoraltheologie und den in
der Folge von verschiedenen Autoren für das durch den Abt neueingeführte
Fach der Pastoraltheologie verfassten Lehrbüchern. Vergleicht man
Rautenstrauchs theologische Prämissen mit den späteren Lehrbüchern, etwa demjenigen

von Giftschütz, so sieht man, wie rasch hier der Wandel erfolgte, der
bald zur Vollaufklärung führte. Auch Müllers Arbeit betont die Aktualität
Rautenstrauchs; gelegentlich glaubt man aus ihr leise herauszuhören, die
Zeit wäre reif für einen neuen Rautenstrauch.

Weit weniger bekannt als Rautenstrauch, ja völlig in Vergessenheit geraten

ist eine andere Persönlichkeit der katholischen Aufklärung in Österreich,
der Augustinerhistoriker Xystus Schier. Ihm hat P. Ferdinand Leopold
Miksch OSA eine auf dem umfangreichen Nachlass in der Österreichischen
Nationalbibliothek basierende Monographie gewidmet13. Wie Rautenstrauch
war auch der junge Schier von der scholastischen Theologie und vom herge-

13 Josef Müller, Der pastoraltheologisch-didaktische Ansatz in Franz Stephan Rautenstrauchs
«Entwurfzur Einrichtung der theologischen Schulen», Wiener Beiträge zur Theologie, Bd.24, Wien
1969.

" Ferdinand Leopold Miksch OSA, Der August nerhistoriker Xystus Schier, 1727-1772, Ein
Beitrag zur österreichischen Gelehrtengeschichte am Beginn der Aufklärung, Cassiciacum, Bd. 23,
Würzburg 1969.



— 121 —

brachten Wissenschaftsbetrieb enttäuscht. Er wandte sich daher der
kritischen Geschichtsforschung zu, als Bibliothekar im Kloster St. Rochus in
Wien konnte er sich ihr ausgiebig widmen. Er leitete dort eine Historikerschule,

gründete sogar eine wissenschaftliche Gesellschaft « Soeietas Luterana
Augustiniana» innerhalb der österreichischen Ordensprovinz und erwarb

sich einen Ruf unter den Gelehrten seiner Zeit. Aber Schier war, obschon er
nicht gern in der Öffentlichkeit auftrat, keineswegs ein blosser Stubengelehrter,

sondern als Novizenmeister, Beichtvater und Seelsorger auch im
geistlichen Bereich tätig. Im Dienste des Nächsten, als er 1772 bei einer
Fieberepidemie sich den Kranken widmete, ereilte ihn, erst 45jährig, ein allzu früher

Tod. So blieben viele Pläne des rastlos Tätigen unausgeführt, die meisten

Werke des Gelehrten ungedruckt ; er verschwand in der Versenkung,
aus der ihn nun Miksch wieder hervorgeholt hat. Neben den bekannten
österreichischen Geschichtsforschern aus dem Ordensstande, Gottfried Bes-
sel, Markus Hansiz, den Gebrüdern Pez, verdient auch Xystus Schier durchaus

einen Platz. Er unterscheidet sich von ihnen, dass er, jünger als sie, am
weitesten zur Aufklärung vorstiess. Das merkwürdige Oszillieren zwischen
barocker Form, die sich etwa in der bevorzugt verwendeten lateinischen
Sprache zeigt, und aufklärerischem Inhalt zieht sich durch das ganze
Lebenswerk Schiers. Dies hätte vielleicht vom Verfasser etwas mehr
veranschaulicht werden sollen. Im zweiten Teil seiner Arbeit gibt er eine Liste der
Werke des gelehrten Augustiners. Mit 20 gedruckten Werken und über 200
ungedruckten gibt sie Zeugnis von seinem unermüdlichen Gelehrtenfleiss.
Schwerpunkte seiner Forschung waren die Geschichte seines Ordens in
Österreich, die Geschichte Ungarns, Wissenschafts- und Universitätsgeschichte,

Beiträge zur österreichischen Kirchengeschichte, die Wiener
Lokalgeschichte. Man findet auch einige schöngeistige Schriften, forner Beiträge,
die sich im Sinne der Aufklärung gegen abergläubige Unsitten wenden. Die
Kommentare Mikschs (störend wirkt hier, dass er die auf Schiers Mitbruder
Martin Rosnak zurückgehende Liste der Werke und die Kommentare dazu
mit verschiedenen Nummern bezeichnet) sind bisweilen recht knapp, auch
sind Schiers Leben und seine Werke etwas zuwenig in die allgemeine
geistesgeschichtliche Entwicklung eingeordnet. Beides mag jedoch nicht in den
Rahmen dieser 1965 approbierten Dissertation gehört haben. Schade, dass
Miksch seine fleissige Arbeit offenbar nicht für den Druck revidiert hat So
finden wir im Literaturverzeichnis auch seinen wichtigen Aufsatz über den
Augustinerorden und die Wiener Universität nicht14. Die Augustiner waren
massgeblich an der Reform des theologischen Studiums in Österreich beteiligt.

Man möge es uns nicht als Pedanterie anrechnen, wenn wir zum Schluss
monieren, dass Miksch den bekannten Historiker Alphons Lhotsky konsequent

«Lhotzky» schreibt. Gewiss nur eine Kleinigkeit, aber doch eine
bedauerliche: so etwas hat der grosse österreichische Gelehrte, dem doch der
Verfasser die Anregung zu seiner Arbeit verdankt, nicht verdient

Schon Winter hatte seinerzeit vermutet, dass Lodovico Antonio Muratori,

einem der bedeutendsten Vertreter der katholischen Aufklärung, grosse
Bedeutung für den «Josephinismus» zukomme. Der Aufgabe, diesen Einfluss
näher zu untersuchen, hat sich Eleonore Zlabinger unterzogen15. Sie weist
eingangs auf die Bedeutung dreier um 1740 gegründeter privater Akademien

14 Ders., Der Augustinerorden und die Wiener Universität, Augustiniana 16 (1966), 415-445,
17 (1967), 37-83.

15 Eleonore Zlabinger, Lodovico Antonio Muratori und Österreich, Veröffentlichungen der
Universität Innsbruck 53, Studien zur Hechts-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte, Bd. 6, Innsbruck
1970.



— 122 —

hin - zur Gründung einer grossen staatlichen Akademie kam es ja in Österreich

bekanntlich im 18. Jahrhundert nie -, in denen das 'Gedankengut
Muratoris verbreitet wurde. Es waren dies der durch den Sykophantenstreit
bekanntgewordene Muratorizirkel in Salzburg, die Academia Taxiana in
Innsbruck, die über Trient auch direkte Verbindungen zu Italien besass. und
die Soeietas incognitorum in Olmütz, die den Modcneser Gelehrten sogar zu
ihren auswärtigen Mitgliedern zählte. In diesen Akademien fanden sich
illustre Persönlichkeiten zusammen, die später in der theresianischen und
josephmischen Kirchenreform führende Positionen einnehmen sollten. Unter
den für die Entstehung des «Josephinismus» eminent wichtigen, aber in
ihrer Funktion noch viel zuwenig gewürdigton «Reformbischöfen», die hier
mit den Ideen Muratoris bekannt wurden, werden erwähnt die Grafen
Firmian, Thun, Spaur, Trautson, Migazzi und Herberstein. Mit Recht betont
die Verfasserin, dass die spätere Kirchenreform nur dank der reformfreund-
lichen Haltung dieser Bischöfe in dem Mass, in dem es tatsächlich geschehen
ist, durchgeführt werden konnte. Aber auch in den österreichischen Klöstern
war Muratori bekannt, wie Zlabinger anhand detaillierter Aufstellungen
zeigt. Am meisten Verbreitung fand sein berühmtes Werk «Della regolata
divozione», das man geradezu als eino Programmschrift dos aufgeklärten
Reformkatholizismus bezeichnen kann. Dies ist bemerkenswert, weil die von
Muratori vertretenen Ideon dem gerade in diesen Klöstern blühenden
Barockkatholizismus grundsätzlich entgegenstanden. Natürlich sagt das
blosse Vorhandensein eines Buches in einer Bibliothek noch wenig über seine
Wirkung aus, doch zeigt das Beispiel Rautenstrauchs, dass sio nicht
unterschätzt werden sollte. Man darf dio Klagen der späteren radikalen Aufklärer,

die in den Klöstern nur Stätten der Finsternis sahen, nicht immer für
bare Münze nehmen. Mit dem kaiserlichen Hof zu Wien kam Muratori
anlässlich der bekannten Kontroverse um Comacchio, wo er in quellenmässig
fundierten Darstellungen die Rechte dos Reiches verteidigte, erstmals in
Verbindung. Er zählte Kaiserin Amalia und Kaiser Karl VI., dem er sein
Werk «Della carità cristiana» widmen konnte, zu seinen Protektoren. Sehr
wahrscheinlich hat auch Maria Theresia die Werke des Italieners gekannt,
jedenfalls wurden sie ihren Kindern zur Lektüre vorgesetzt. Die Beziehungen

zur italienischen Kolonie in Wien öffneten dem Gelehrten die sorgfältig
gehüteten Schätze der Hofbibliothek. Die Intensität der Beziehungen zeigt
besonders die ausgedehnte Korrespondenz, dio Muratori mit Gelehrten und
aufgeklärten Klerikern in Österreich gelegentlich oder über längere Zeit hin
führte und von der einige der interessantesten Stücko in einem Anhang
publiziert werden. Vorangestellt ist ein Verzeichnis aller Korrespondenten
Muratoris in Österreich, es waren ihrer nicht weniger als 75 Aber auch
persönliche Kontakte, etwa bei Gelegenheit von Kavaliersreisen, waren nicht
selten. In allen diesen persönlichen und geistigen Verbindungen zwischen
Muratori und Österreich kommt der Doppelaspekt des Interesses an ihm als
Gelehrten und als Repräsentanten des Reformkatholizisrnus zur Geltung. In
einem abschliessenden Abschnitt befasst sich Zlabinger in einem Vergleich
mit den Einwirkungen der Ideen Muratoris auf die theresianischen und jose-
phinischen Reformen. Parallelen lassen sich nicht nur in den kirchlichen
Reformen, sondern auch im Rechtswesen und im Konzept des aufgeklärten
Wohlfahrtsstaates feststellen. Nach all diesen interessanten Ausführungen
liest man dann im Schlusswort zur grössten Verblüffung: «So scheint die
Auffassung, Muratori habe den Josephinismus wesentlich beeinfiusst und
geprägt, nicht gerechtfertigt» (S.150). Diese Schlussfolgerung ist unseres
Erachtens unhaltbar und wird durch Zlabingers Buch selbst am besten wider-



— 128 —

legt. Die Autorin schreibt, dass Muratori eine innere Erneuerung dor Kircho
gefordert habe, während es Joseph IL demgegenüber, wie ein Brief an
Hrzan zeige, nur um eine äussere Anpassung dos religiösen Lebens an die
Forderungen der Aufklärungsphilosophie gegangen sei. Es goht indessen
nicht an, ein so komplexes Phänomen wie den «Josephinismus» auf Grund
eines wahllos herausgegriffenen kaiserlichen Schreibens zu definieren, um so
weniger als er ja bekanntlich schon unter Maria Theresia völlig ausgebildet
war und unter Joseph IL nur noch eine Verschärfung erfuhr. Wie Maass
sieht Zlabinger im «Josephinismus» nur die staatskirchliche Komponente.
Im Vorwort schreibt sie, Hugo Hantsch, «der ein besonderes Interesse hatte,
die Meinung Eduard Winters über Muratoris Bedeutung für den österreichischen

Josephinismus durch Quellenforschungen bestätigt zu wissen» habe
sie zu ihrer Arbeit veranlasst. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren,
es sei in Wirklichkeit darum gegangen, Winters Annahme um jeden Preis zu
widerlegen. Dass dies dor Verfasserin nicht gelungen ist, auch nicht mittels
interpretatorischer Kunststücke, und gerade das Gegenteil des Beabsichtigten

erreicht wordon ist, braucht niemanden traurig zu stimmen; ihr Werk
füllt eine Lücke der Forschung und gehört, ungeachtet der geäusserten
kritischen Einwände, zu den Publikationen, die man wegen der Fülle des gebotenen

neuen Materials, das zu weiterführenden Studien anregt, nicht mehr
missen möchte. Gewiss erfordert Winters grosses Al-fresco- Gemälde des
«Josephinismus» verschiedentlich Korrekturen; im Falle Muratoris aber sind
seine Annahmen durch Zlabinger vollauf bestätigt worden. Im übrigen weist
die Verfasserin selber darauf hin, class sio das Problem des Einflusses Muratoris

auf den Josephinismus nicht erschöpfend behandeln wolle. In diesem
Fall ist ihr Schlussurteil zumindest verfrüht. Hier sei nur auf eines hingewiesen,

nämlich auf die deutschen Übersetzungen Muratoris, die die Verfasserin
teilweise übersehen hat. Die von Kardinal Migazzi 1759 veranlasste Neuausgabe

von «Della regolata divozione» war in Wirklichkeit eine deutsche
Übersetzung, die in der Folge noch mehrere Auflagen erlebte (sie scheinen wie die
Erstausgabe in Zlabingers Werkverzeichnis nicht auf)16. Dies zeigt, dass
Muratori nicht nur in den Anfängen, sondern auch noch in der Blütezeit des
«Josephinismus» grosse Wirkung ausübte, und zwar nicht nur in den Schichten

der Gebildeten. Hingegen kann man der Autorin darin beipflichten, dass
der Jansenismus wahrscheinlich einen noch grösseren Einfluss auf die
österreichische Kirchenreform ausübte, ein Einfluss, der aber wegen vieler Parallelen

im Einzelfall oft nur sehr schwierig von demjenigen Muratoris
abgegrenzt werden kann.

In einer von Ferdinand Maass angeregton gründlichen und wohldoku-
mentierton Arbeit orientiert Manfred Brandi über die Zustände an der
Theologischen Fakultät Innsbruck im Zeitraum von 1773 bis 179017. Er führt
damit eine frühere Untersuchung von Andreas Mitterbacher18 nach
rückwärts fort. Gegenüber dem eingangs erwähnten, vor einigen Jahren erschienenen

und ebenfalls von Maass ausgehenden, ziemlich grobkörnigen und
apologetischen Werk von Riesor steht dasjenige von Brandi auf einem
erkennbar höheren Niveau. Wenn auch die im Vorwort angekündigten metho-

16 Vgl. zu diesen deutschen Übersetzungen nunmehr das weiter unten (i.nm.19) angezeigte
Buch von G.Klingenstein (S.101 ff.).

" Manfred Brandi, Die Theologische Fakultät Innsbruck 1773-1790 im Bahmen der kirchlichen

Landesgeschichte, Veröffentlichungen der Universität Innsbruck 37, Forschungen zur
Innsbrucker Universitätsgeschichte, Bd. 5, Innsbruck 1969.

18 Andreas Mitterbacher, Der Einfluss der Aufklärung an der Theologischen Fakultät der
Universität Innsbruck (1790-1823), Forschungen zur Innsbrucker Universitätsgeschichte, Bd. 2,
Innsbruck 1962.



— 124 —

dischen Prämissen nicht immer eingehalten werden können, so muss doch
der fast durchgehend sachliche Ton gewürdigt werden, ein Umschwung, der
sicher auch eine Folge des nachkonziliaren Klimas in der Kirche ist. Nicht
übersehen werden darf die vom Verfasser getroffene Feststellung, dass
Urteile über Teilaspekte des «Josephinismus» von solchen aus umfassenderer
Sicht divergieren können. Unter diesen Voraussetzungen befasst sich Brandi
in einem ersten Hauptteil mit Organisation und Studienordnung der Theologischen

Fakultät der Universität bzw. des 1782 an ihre Stelle tretenden
Lyzeums. Der wachsende staatliche Einfluss auf die Fakultät und der
zunehmende Verlust an Selbständigkeit werden herausgearbeitet. Aber auch
im bischöflichen Seminar von Brixen und in den klösterlichen Studienanstalten

im Tirol, die Brandi in Exkursen behandelt, suchte der Staat seinen
Einfluss durchzudrücken und der aufgeklärten Theologie zum Siege zu
verhelfen. Das negative Urteil Brandis über diese Massnahmen ist, zumindest
was ihre Form anbelangt, völlig berechtigt. Unter Joseph IL wurden die
österreichischen Universitäten aus Stätten der Wissenschaft zu blossen
Produktionsanstalten gehorsamer Staatsdiener («apolitischer Fachidioten»
würde man heute sagen). Die Provinzuniversitäten wurden zu Filialen der
akademischen Zentrale in Wien herabgewürdigt, wie ihre Umwandlung in
Lyzeen am sinnfälligsten zeigt. Im theologischen Bereich setzte man ihnen,
wie Brandi am Innsbrucker Beispiel sehr schön zeigt, eine « Geistliche
Filialkommission» (wie verräterisch ist doch schon der Name vor die Nase, welche

die genaueste Ausführung des Willens des kaiserlichen Autokrators und
der Direktiven der Studienhofkommission zu überwachen hatte. Klammert
man die Frage der Wissenschaftlichkeit der damaligen Theologie einmal aus,
so muss man jedenfalls festhalten, dass die josephinische Hochschule als
Institution dem Geist der Aufklärung direkt entgegengesetzt und eine Perversion

jeder kritischen Wissenschaft war. Die Wirklichkeit blieb allerdings hinter

den Ansprüchen zurück. Dies zeigen die in der fraglichen Zeit an der
Fakultät lehrenden Theologen, welche Brandi im zweiten Hauptteil seiner
Arbeit in kurzen Biographien vorstellt, wobei er dankenswerterweise auch
unbekanntere Figuren soweit als möglich ins Licht rückt. Er teilt sie ein in
konservative Kräfte und Anhänger des Josephinismus. Dies ist aus
darstellerischen Gründen gerechtfertigt, bei den Wertungen aber, die der Verfasser
fällt, wird beim Leser leicht der Eindruck erweckt, es sei hier eine Scheidung
von Schafen und Böcken vorgenommen worden. Als bedeutendsten unter
den Konservativen hebt der Verfasser Herkulan Oberrauch hervor
(merkwürdig, dass dabei die einzige dem Buch beigegebene Bildtafel, ein Titelporträt,

nicht ihn, sondern den wesentlich knapper und kritischer behandelten
Josephiner Sterzinger darstellt). Bei aller Würdigung der Persönlichkeit
Oberrauchs scheinen uns doch die «josephinischen» Theologen ein wenig zu
negativ beurteilt. So etwa war Karl Schwarzl in wissenschaftlicher Hinsicht
gewiss nicht weniger fruchtbar und originell als Oberrauch. Wie allerdings
noch unveröffentlichte Briefe zeigen, war Schwarzl keineswegs ein blinder
Anhänger der Aufklärung und stand später den josephinischen Massnahmen
kritisch gegenüber - wie übrigens die meisten unter den bedeutenderen
aufgeklärten Theologen (vgl. auch das über Rautenstrauch Gesagte). Es ist zu
vereinfachend, den aufklärerischen Theologen generell Staatsgläubigkeit zu
unterstellen. Es darf nicht vergessen werden, dass eine gewisse, oft genug
nur äusserliche Anpassung an das josephinische System für viele Theologen
die Voraussetzung war, ihre Ideen überhaupt wirksam vertreten zu können.
Der spezifisch österreichische Konnex zwischen aufklärerischer Haltung und
Staatstreue war ein zufälliger, umständebedingter, nicht notwendiger ; in an-



— 125 —

dern Ländern, etwa Frankreich, wandten sich die aufgeklärten Theologen, in
ihrer Haltung konsequenter, gegen den bestehenden Staat. Was den von
Brandi sicher teilweise mit Recht beklagten Niveauschwund der Theologie
an der Innsbrucker Fakultät anbelangt, ist zu berücksichtigen, dass, ebenfalls

als Folge der Zentralisierung, die führenden aufgeklärten Theologen
eben praktisch alle in Wien lehrten; sie waren meistens auch die Verfasser
der vorgeschriebenen Lehrbücher. Wenn Brandi schliesslich immer wieder
die Zeitbedingtheit und Zeitverhaftetheit der Werke der aufgeklärten Theologen

betont, so wäre zu fragen, ob dieser Vorwurf nicht auch den Werken
der vorangehenden und der nachfolgenden Epoche, von Ausnahmen abgesehen,

gemacht werden könnte
Mit dem Problemkomplex «Staatsverwaltung und kirchliche Autorität»

befasst sich Grete Klingenstein anhand einer Darstellung der Zensur in
Österreich und ihrer Reform in der theresianischen Zeit19. Die österreichische

Zensur hat schon immer das Interesse der Historiker gefunden, doch
stand in den bekannteren Werken, etwa demjenigen von Gnau oder dem
neueren von Sashegyi20, die josephinische Zeit im Vordergrund. Klingenstein

dagegen holt sehr weit, bis ins 16. Jahrhundert, aus und bietet so eine
eigentliche Geschichte der österreichischen Zensur bis zum Abschluss der
van Swietenschen Reform, mit vielen Einzelheiten und manche ältere
Vorstellungen korrigierend. Als wesentlichstes Resultat ergibt sich, dass die
Zensurreform der theresianischen Zeit, deren mannigfache frühere Ansätze
die Verfasserin aufzeigt, weniger eine besonders durch die Verdrängung der
Jesuiten charakterisierte Säkularisierung als eine im Zusammenhang mit der
Staatsreform von 1748/49 stehende Zentralisierung, sowie eine «Episkopali-
sierung», worunter eine verstärkte Stellung der bischöflichen Gewalt innerhalb

der Zensurgremien verstanden wird, war. Wie gerade das Beispiel der
Zensur zeigt, wirkten Staat und Kirche in der Frühzeit des «Josephinismus»,

in ihren Absichten durchaus konform, noch zusammen; erst später
brach, mit der stärkeren Betonung der beidseitigen Rechte, aber auch
durch äussere Bedingungen, etwa den Veränderungen in Rom (hier vermisst
man im Literaturverzeichnis das wichtige Werk von Appolis21), das bislang
erspriessliche Verhältnis zwischen beiden zusammen. Diese grundsätzlichen
Fragen werden in zwei eingeschobenen Kapiteln « Staat und Gesellschaft im
Aufbruch» und «Reformkatholizismus oder Staatskirchentum ?», die den
Hintergrund darstellen, auf dem sich die Zensurreform abspielte, weiter
diskutiert; für den nicht speziell mit Fragen der Zensur Beschäftigten stellen
sie die wohl interessantesten Teile des Buches dar. Zunächst stellt die
Verfasserin das Jahr 1740 als Epochengrenze in Frage. Die traditionelle
Auffassung, der Beginn der Regierung Maria Theresias stelle eine der wichtigsten

Zäsuren in der österreichischen Geschichte dar, müsse revidiert werden,
wenn man strukturelle Gegebenheiten, also geistes-, kirchen-, verwaltungs-,
wirtschafts- und sozialgeschichtliche Aspekte miteinbeziehe. Für diese
Auffassung könnte man zwar auch Gegengründe vorbringen, andererseits Hessen
sich, etwa im Anschluss an Sedlmayr22, auch kulturgeschichtliche Parallelen
aufzeigen. Die Forderung, soziale und wirtschaftliche Motive bei der Ausfor-

11 Grete Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autorität im 18. Jahrhundert, Das
Problem der Zensur in der theresianischen Reform, Österreich-Archiv, Wien 1970.

20 Hermann Gnau, Die Zensur unter Joseph II., Strassburg 1911 ; Oskar Sashegyi, Zensur und
Geistesfreiheit unter Joseph IL, Budapest 1958.

21 Emile Appolis, Entre Jansénistes et Zelanti, Le «tiers parti» catholique au XVIIIe siècle,
Paris 1960.

!2 Hans Sedlmayr, Österreichische Barockarchitektur, Wien 1930.



— 126 —

mung dos Staatskirchentums mitzuberücksichtigen, impliziert eine vollauf
berechtigte Kritik eines grossen Teils der bisherigen Forschung. Der grosse
Umbruch in allen Lebensbereichen, die entschiedene Wendung zur Aufklärung

erfolgte in Österreich tatsächlich erst in den fünfziger Jahren. Die
Umbruchsituation traf auch die Herrscherin, ihre Person löste sich vom Staat,
und eine «Privatisierung» ihres Verhältnisses zu Gott fand statt. Mit dieser
Konfliktsituation hängt Maria Theresias Übergang vom Barockkatholizismus

zum Jansenismus ab, den wir kürzlich etwas näher zu beleuchten
versucht haben23. Im weiteren weist die Verfasserin darauf hin, dass die
staatskirchliche Komponente des «Josephinismus» anfänglich noch nicht das
spätere Gewicht hatte und dass die Reform mit tätiger Mitwirkung der
Kirchenvertreter vor sich ging. Wir würden hier sogar noch weiter gehen und
sagen, dass der Anstoss zur kirchlichen Reform von ihnen ausging. Dies
zeigt etwa das Beispiel Erzbischof Migazzis, den Klingenstein im Gegensatz
zu bisherigen »Auffassungen als Reformkatholiken herausstellt, indem sie
etwa auf sein Eintreten für Muratori hinweist. So neu ist diese Feststellung
allerdings nicht; der Kenner konnte selbst in der verklärenden Biographie
Wolfgrubers24 zwischen den Zeilen lesen, dass Migazzi keineswegs von
Anfang an der ultramontane Geist war, als der er dann bekanntgeworden ist25.
Dem Kardinal kommt eine Schlüsselstellung für den werdenden Joscphinis-
mus zu ; indessen bedarf die Klärung seiner Rolle noch weiterer Forschungen
und umfassonderer Betrachtungen. Hier sei nur darauf hingewiesen, dass er,
im Zusammenhang mit seinen Aufenthalten in Rom, auch von jansenistischen

Idoen stark beeinfiusst und indirekt an der Gründung der spätjanseni-
stischen Bewegung, die ebenfalls in das Umbruchsjahrzehnt 1750-1760 fällt,
massgeblich beteiligt war26. Der Anhang des Werkes enthält einige
Dokumente. Das interessanteste, wenn auch unseres Erachtens von der Autorin in
seiner Bedeutung etwas überschätzte, ist die Abschrift eines Briefes aus dem
Wiener Reformkreis an Gesinnungsfreunde in Italien, die darin über die
Roformbestrebungen um 1760 orientiert werden. Er stammt aus dem Nach-
lass Passionei in Fossombrone (dieser Fundort wird übrigens im Qucllenver-
zeiclmis nicht angegeben, nur im Text). Den von Klingenstein nicht eruierten

Verfasser glauben wir mit einiger Wahrscheinlichkeit in Abate Giovanni
Giuseppe Ramaggini zu finden27. Ramaggini, eine noch weitgehend
unbekannte Persönlichkeit, gehörte dem Wiener Jansenistenkreis an, war engster
Mitarbeiter von Ambros Simon Stock und soll nach dem Urteil des mit ihm
befreundeten späteren Nuntius Garampi auf ihn massgeblichen Einfluss in
Fragen der Studienreform gehabt haben. Aus römischen Reformerkreisen
stammend, stand er später mit diesen in brieflicher Verbindung; durch sie
könnte der Brief oder eine Abschrift davon, wie auch Klingonstein vermutet,

in die Hände Passioneis gelangt sein28. Die Muratori-iAffäro in Wien

33 Peter Hersche, War Maria Theresia eine Jansenistin?, in Österreich in Geschichte und
Literatur 15 (1971), 14-25.

2J Cölestin Wolfsgruber, Christoph Anton Kardinal Migazzi, Saulgau 1890.
25 Zuerst hat dies »»ppolis (vgl. »-»nm.21) gesehen.
2e Vgl. Peter Hersche, Erzbischof Migazzi und die ».nfänge der jansenistischen Bewegung in

Wien, in Mitteilungen des Österreichischen Staatsarchivs 24 (1971), 280-309. Ä
27 Im Gegensatz zur Meinung der Verfasserin (S.102) sind die deutschen bzw. ungarischen

Eigennamen keineswegs durchgehend korrekt geschrieben (vgl. Glimo statt Klimö, Trautsohn statt
Trautson, Busembau statt Busenbaum), so dass unseres Erachtens das Dokument in jedem Fall
einem Verfasser nichtdeutscher Muttersprache, d.h. hier am wahrscheinlichsten einem Italiener,
zuzuschreiben ist.

28 Am ehesten kommt als Empfänger wohl der Augustinergeneral F. X. Vazquez in Betracht.
Die an ihn gerichteten Briefe, so auch diejenigen von »»mbros Simon Stock, sind leider vernichtet
worden.



— 127 —

fand in Italien grossen Widerhall, auch die von dem Florentiner Aufklärer
Lami herausgegebenen bekannten «Novelle Letterarie», die von der Verfasserin

nicht beigezogen wurden, berichteten darüber ausführlich, und selbst
Muratoris Neffe Giovanni Francesco Soli-Muratori schaltete sich mit einem
Protestbrief an Lami ein29.

Das an neuen Einsichten reiche Buch von Klingenstein scheint uns nebst
demjenigen von Reinhardt30 und den Arbeiten Wünters der in theoretischer
Hinsicht wichtigste Beitrag zur neueren Josephinismusforschung zu sein. Es
bietet mannigfache Ansätze, die etwas festgefahrene Diskussion aufzulockern
und bisherige Positionen grundlegend zu revidieren. Wenn sich die Verfasserin

dabei mit Andeutungen begnügt und darauf verzichtet (hoffentlich nur
vorläufig), die Problome weiter zu diskutieren, so deshalb, weil sie sich der
damit verbundenen Schwierigkeiten wohl bewusst ist. Sie liegen zuallererst
darin, dass an brauchbaren Vorarbeiten herzlich wenig vorhanden ist. So
fehlen neuere Monographien, ja auch nur grössere Einzuarbeiten über die
Hauptakteure Maria Theresia, Joseph IL, Migazzi, Kaunitz; die für die
Entstehung des « Joscphinismus» so wuchtigen « Reform bischöfe» wie Thun,
Trautson, die Brüder Firmian, Kümo, Waldstein, Spaur u.a. sind monographisch

überhaupt nicht oder nur unzulänglich erfasst31. Gänzlich vernachlässigt,

zumindest für don hier interessierenden Zeitraum, ist in Österreich die
«Strukturgeschichte», die Erforschung der sozialen, wirtschaftlichen, geistigen,

kulturellen und religiösen Zustände - im Gegensatz etwa zu Frankreich,
wo gerade auch für die Religionsgeschichte von Le Bras, Taveneaux,
Chamiu, Dolumeau u.a. hier grundlegende, in methodischer Hinsicht neue
Wege weisende Untersuchungen vorgelegt wurden. Die Zusammenhänge mit
parallelen ausländischen Erscheinungen, etwa in Italien, sind bisher, von
wenigen Ausnahmen abgesehen, kaum gestreift worden. Man kann nicht
sagen, besonders nicht im Hinblick auf die vorangehende Epoche, die Zeit
des «Josephinismus» sei zuwenig beackert worden, doch ist dies nur von
recht eingeengten Gesichtspunkten aus erfolgt. Dem entspricht das Ungenü-
gen der theoretischen Grundlagen. Begriffe wie Reformkatholizismus, katholische

Aufklärung, Jansenismus u. dgl. werden häufig ohne Versuch einer
präzisen Umschreibung zur Beschreibung der verschiedensten Sachverhalte
verwendet. Zur Diskussion um den Begriff der «Aufklärung», deren zentrale
Bedeutung für den «Josephinismus», was immer man auch darunter im
Einzelnen verstehen will, nicht mehr hervorgehoben werden muss, haben
Fachhistoriker gegenüber Literaturwissenschaftern und Philosophen auffallend
wenig beigetragen. Dass die in der Josephinismusforschung immer wieder
herausgestellte Alternative Reformkatholizismus oder Staatskirchentum
eine falsche ist, ist bis zu Klingenstein kaum bemerkt worden. Die reaktionären

Züge des josephinischen Herrschaftssystems haben weder die liberale
noch die streng kirchliche Forschung in den Griff bekommen. Gerade ihre
Herausarbeitung würde auf die tiefen Antinomien fuhren, die den Josephinismus

in allen seinen Äusserungen kennzeichnen. Auf sie hingewiesen hat
schon Valjavoc32; doch sind die in seiner gewiss in vielem anfechtbaren
Darstellung gegebenen Ansätze zu einer umfassenderen Betrachtungsweise nicht

29 Novelle Letterarie 21 (1700), 9-11, 286-288, 292-294, 368.
" Budolf Reinhardt, Die Beziehungen von Hochstift und Diözese Konstanz zu Habsburg-

Österreich in der Neuzeit, Wiesbaden 1966.
31 Zu den in Seckau und Gurk wirkenden Bischöfen vgl. vorläufig Die Bischöfe von Graz-

Seckau 1218-1968, hg. von Karl Amon, Graz 1969, und Jakob Obersteiner, Die Bischöfe von Gurk
(1072-1822), Klagenfurt 1969.

32 Fritz Valjavee, Der Josephinismus, Wien 21945.



— 128 —

ausgebaut worden. Ähnliches gilt für Winter, dessen marxistisch fundierte
Darstellung zweifelsohne manche Sachverhalte ins Licht gerückt hat, die
andern Historikern zwangsläufig verborgen bleiben mussten. Allerdings könnten

auch hier die theoretische Reflexion und die Analyse der Fakten noch
um ein gutes Stück weiter vorangetrieben werden. Als Grundlage dazu böte
sich zuallererst der von Horkheimer und Adorno herausgearbeitete Sachverhalt

der «Dialektik der Aufklärung» dar, der, wie uns das in einigen der
angezeigten Werke ausgebreitete Material erneut zu belegen scheint, gerade
auch für den « Josephinismus » Wesentliches auszusagen vermöchte. Dass das
so betitelte, schon vor einem ViertelJahrhundert erstmals erschienene
Buch33, ein Hauptwerk der «Frankfurter Schule», von der traditionellen
akademischen Geschichtswissenschaft überhaupt nie rezipiert, geschweige denn
für die Spezialforschung fruchtbar gemacht worden ist, weist allerdings über
die Misere der Josephinismusforschung auf die Misere der herrschenden
Geschichtsforschung insgesamt hin, die, zumal im deutschen Sprachraum, allen
periodisch vernehmbaren Klagen über die Krise der Geschichtswissenschaft
zum Trotz, sich theoretischer Überlegungen entschlagend, immer noch weithin

mit positivistischer Faktenanhäufung, vorzüglich im Sektor der
diplomatischen Geschichte, begnügt, ein Faktum, das allerdings nur denjenigen
in Erstaunen setzen kann, der die Tradition der deutschen Geschichtsschreibung

selbst nicht mit den Ansprüchen der kritischen Theorie misst. Die in
einigen der hier genannten Neuerscheinungen angedeuteten Zielrichtungen,
die längst ausgetretenen Pfade der hergebrachten Historiographie zu verlassen,

sollten nicht unbegangen bleiben.

Bern Peter Hersche

33 Max Horkheimer/Theodor W.Adorno, Dialektik der Aufklärung, Amsterdam 1947, Neu-
ausg. Frankfurt a.M. 1969 und 1971 (Fischer-Taschenbuch 6144).


	Neuere Literatur zur katholischen Aufklärung in Österreich

