
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 2

Artikel: Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet : eine Studie über die
Struktur des Eucharistiegebetes in den altkatholischen Liturgien im
Lichte der Liturgiegeschichte

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79

Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet

Eine Studie über die Struktur
des Eucharistiegebetes in den altkathohschen Liturgien

im Lichte der Liturgiegeschichte

Vorbemerkung

Um Missverständnissen zuvorzukommen, müssen hier einige
Bemerkungen über den Gebrauch mehrerer in der vorliegenden
Arbeit immer wiederkehrender Ausdrücke gemacht werden.

Die Worte «darbringen, Darbringung» werden nicht in irgendeinem

spezifischen Sinn gebraucht, sondern ebenso allgemein wie
«offerre, oblatio», Tiooocpéoeiv, Ttoooyooa und synonym mit
«darbieten, Darbietung». Welche Bedeutung sie in einem bestimmten
Zusammenhang des näheren haben, muss sich erst aus der
Untersuchung der betreffenden Texte ergeben. Man hüte sich vor allem
davor, in ihnen jedesmal sogleich den Gedanken von «opfern, Opferung»
zu finden. Diese Bedeutung liegt nur dort und nur in dem Sinn vor,
wo und wie es sich aus dem engeren oder weiteren Zusammenhang
eines Textes ergibt.

»Ähnliches gilt für die Ausdrücke Konsekration und Wandlung,
die hier als Äquivalente der patristischen Termini âyiâÇetv, conse-
crare bzw. p,erußdA?^etv, /ueraTioisTv, /ÂETaQQv&uîÇetv, /ueraaTOf/Etovv,
transformare, transfigurare usw. gebraucht werden, also auf keine
bestimmte Konsekrationstheorie fixiert sind. Völlig verkehrt wäre
es natürlich, Wandlung mit Transsubstantiation gleichzusetzen.

Im Gegensatz zu den bisher genannten Ausdrücken wird
«Epiklese» in der vorliegenden Arbeit in einem ganz spezifischen Sinn
gebraucht. Im allgemeineren Sinn bedeutet das Wort die Nennung
des Gottesnamens, wodurch die Gotteskraft herbeigerufen wird (so

vor allem Odo Casel, Neue Beiträge zur Epiklesenfrage, Jahrbuch
für Liturgiewissenschaft 4 [1924], 169-178). So ist also das ganze
Eucharistiegebet die Epiklese über Brot und Wein. Erst von daher
ist die Epiklese im engeren Sinn zu verstehen, nämlich jene Bitte
im Eucharistiegebet, die die Gotteskraft ausdrücklich herbeiruft
und damit den Epiklesecharakter des ganzen Gebetes im besonderen

zum Ausdruck bringt. Mit dieser Epiklese im engeren Sinn werden

wir uns im folgenden zu beschäftigen haben.



— 80 —

Sigelverzeichnis
S Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz (in

deutscher Sprache, erste Ausgabe 1880).
Sf die Abweichungen der ersten französischen Ausgabe (Livre

de Prières Liturgiques à l'usage des Catholiques-chrétiens
de la Suisse, Genève 1881) vom deutsch-schweizerischen
Text. (Die Abweichungen der drei weiteren französischen
Ausgaben, die letzte von 1910, werden nicht berücksichtigt,

da als Altarbuch im allgemeinen weiterhin die erste

Ausgabe gebraucht wurde.)
Th1 (Erste) Ordnung des Hohen Amtes der Altkatholiken des

Deutschen Reiches, nach der Ausgabe Bonn 1888.
Th2 Zweite Ordnung des Hohen Amtes der Altkatholiken des

Deutschen Reichs, nach der Ausgabe Bonn 1888 (Th1 und
Th2 gehen auf das «Liturgische Gebetbuch» [Mannheim
1885] von A.Thürlings zurück).

Ö die Abweichungen des österreichischen «Heiligen Amtes
der Gemeinde» (nach «Gebetbuch der Alt-Katholischen
Kirche Österreichs», 2Wien 1962) von Th1.

D1 die Abweichungen der I.Ordnung der hl. Messe im «Altar¬
buch zur Feier der heiligen Eucharistie im katholischen
Bistum der Altkatholiken in Deutschland» (Bonn 1959)

von Th1.
D2 2. Ordnung der hl. Messe im «Altarbuch...» (Bonn 1959).
Sah die sahidische Übersetzung.
Ä die äthiopische Übersetzung.

+ fügt hinzu.
— lässt aus.
/ Antwort des Volkes.

Abweichungen, die nur die Orthographie oder Interpunktion
betreffen, wurden nicht vermerkt.

1. Einleitung
Als die Altkatholiken Deutschlands, der Schweiz und Österreichs

sich in der Folge des 1. Vatikanischen Konzils gezwungen
sahen, eine eigene kirchliche Organisation zu schaffen, waren dabei
keineswegs liturgische Reformbestrebungen als Motiv wirksam. Es

ging um die Opposition gegen die Dekrete des damaligen Konzils
über die päpstliche Gewalt und Lehrunfehlbarkeit und im Zusam-



—- 81 —

menhang damit um das Verhältnis von kirchlicher »Autorität und
persönlicher, intellektueller und politischer Freiheit. Von liturgischen

Reformen war wenigstens zunächst nicht die Rede. Als die
kirchliche Eigenexistenz aber einmal Wirklichkeit geworden war,
machte sich bald das Verlangen nach dem Glebrauch der Landessprache

im Gottesdienst bemerkbar. Die Entwicklung ging am
schnellsten in der Schweiz voran, wo die Synode 1876 im Prinzip
die Übersetzung der Messgebete in die Landessprache gestattete
und die Herausgabe eines Missales in deutscher und französischer
Sprache beschloss. In der von der Synode 1880 angenommenen
Liturgie war der Messkanon von Bischof Eduard Herzog bearbeitet
worden. Dieser hatte sich dabei nicht mit einer blossen Übersetzung

des römischen Kanons begnügt, sondern eine Neugestaltung
vorgenommen.

In der deutschen Kirche stiess der Gebrauch der Landessprache

wenigstens im Kanon auf stärkeren Widerstand. Auch als 1885

das «Liturgische Gebetbuch» von Adolf Thürlings erschien, wurde
der Gebrauch seines deutschsprachigen Kanons noch nicht gestattet.

Erst 1887 nahm die Synode eine andere Haltung ein, so dass

1888 ein Altarbuch erscheinen konnte, dessen beide Messordnungen
auf das «Liturgische Gebetbuch» zurückgehen. Für die erste hatte
sich Thürlings zum Teil die schweizerische Fassung zum Vorbild
genommen, doch schloss er sich wieder enger an den römischen
Kanon an. Das letztere gilt noch mehr für die zweite Thürlings-
sche Messordnung. In dem 1959 erschienenen neuen deutschen
Altarbuch ist die erste Messordnung mit nur geringen Abänderungen

aus dem früheren Buch übernommen, während die zweite
Messordnung eine völlige Neubearbeitung erfahren hat und sich

nun noch enger an den römischen Kanon anschliesst.
In der niederländischen altkatholischen Kirche, mit der Rom

bereits zu Beginn des 18. Jahrhunderts die Gemeinschaft abgebrochen

hatte, hielt man noch länger an der lateinischen Liturgiespra-
che fest. Erst 1909 kündigten die Bischöfe die Herausgabe der

liturgischen Bücher in der Landessprache an, und 1910 erschien das
niederländische Messbuch. Sein Kanon ist eine ziemlich wörtliche
Übersetzung des römischen und muss deshalb hier nicht besonders
behandelt werden. Das gleiche trifft auch für die Liturgie der polnischen

national-katholischen Kirche in USA und Kanada und der

polnisch-katholischen Kirche in Polen zu, die ebenfalls der Utrechter

Union der altkatholischen Kirchen angehören.



82

So zerfallen die heutigen altkatholischen Liturgien in zwei

Gruppen. Die einen, nämlich die holländische, die polnische und die
zweite deutsche Messordnung, halten sich besonders im Kanon eng
an das römische Vorbild. Die anderen, zu der die Messliturgie der

Schweiz, die deutsche erste und die österreichische Ordnung des

Heiligen Amtes gehören, verhalten sich der römischen Mutterliturgie

gegenüber freier.
Als die Altkatholiken zuerst in der Schweiz und dann in

Deutschland darangingen, den überkommenen römischen Kanon
nicht nur in die Landessprache zu übersetzen, sondern auch nach
altkirchlichen und biblischen Grundsätzen, so wie man sie sah, zu
reformieren, empfand man besonders in den beiden Fragenkreisen
der Darbringung und der Epiklese das Bedürfnis einer Änderung.
Die im römischen Kanon sogleich nach dem Sanctus einsetzenden
und sich von da an in immer neuen Wiederholungen und Abwandlungen

fast durch den ganzen Kanon, vor und nach dem
Abendmahlsbericht, hinziehenden Darbringungsgedanken wurden in der
schweizerischen christkatholischen Messe radikal reduziert und in
einer bestimmten Weise gedeutet. Die von Adolf Thürlings geschaffene

1. Messordnung der »Altkatholischen Kirche Deutschlands, die
dann auch von der österreichischen Kirche übernommen wurde, ist
dem fast ganz und die Thürlingssche 2. Ordnung wenigstens zum
Teil gefolgt.

Was die Epiklese betrifft, so enthält der römische Kanon zwar
an mehreren Stellen epikletische Motive, aber eine eigentliche
Geistepiklese fehlt ihm bekanntlich. Das wurde von den altkatholischen
Liturgiereformern als Mangel empfunden, und sie bildeten eines der

epikleseartigen Gebete des römischen Kanons zu einer richtigen
Geistepiklese um. Umstritten war dabei zunächst die Stellung dieser

Epiklese. Im römischen Kanon geht ein epikleseartiges Gebet dem

Einsetzungsbericht voran, während die Geistepiklese der orientalischen

Liturgien, aber auch der meisten altgallikanischen Messformulare

ihm folgt. Dass auch im römischen Kanon eines der auf den

Einsetzungsbericht folgenden Gebete epikletischen Charakter hat,
wurde damals und wird häufig noch heute wenig beachtet. So fiel
die Entscheidung in der Schweiz schliesslich zugunsten der Epiklese
vor dem Einsetzungsbericht, und Thürlings übernahm das.

Seit der Zeit der Entstehung dieser Liturgien hat die
liturgiewissenschaftliche Forschung so viele neue Erkenntnisse gewonnen,
dass es angezeigt erscheint, die nun etwa 90 Jahre alte altkatho-



83

lische Kanonreform im Lichte dieser neuen Erkenntnisse zu
untersuchen. In allgemeiner Form wurde eine solche Untersuchung
bereits durch L. Winterswyl1, A.E.Rüthy-, K.Amon3 und K.Pursch*
vorgenommen. Die vorliegende Arbeit will sich nun als Einzel
Untersuchung auf die genannten Fragenkreise der Darbringung und
der Epiklese beschränken, die an sich in engem inneren Zusammenhang

miteinander stehen und daher auch so behandelt werden sollen.

2. Der Bestand

a) Die Darbringung im römischen Kanon und im Kanon der
schweizerischen und Thürlingsschen altkatholischen Liturgien

(s. die Synopse S. 84 bis 89)

Im römischen Kanon findet die Darbringung ihren entscheidenden

»Ausdruck in den Worten «offerimus praeclarae maiestati
tuae Panem sanctum vitae aeternae, et Calicem salutis perpe-
tuae». Nach der seit dem Mittelalter herrschenden Auffassung des

römischen Kanons hat die Wandlung schon vorher im Augenblick
der Rezitation der Einsetzungsworte stattgefunden, so dass es sich
nicht um eine Darbringung von Brot und Wein, sondern von Leib
und Blut Christi handelt. Die nähere Erklärung dieser Darbringung
lässt allerdings verschiedene Deutungsmöglichkeiten zu.

Wenn die uns jetzt interessierenden altkatholischen Liturgien
statt der soeben erwähnten Worte des römischen Kanons sagen:
«Ihn (sc. Christus) stellen wir dir dar als unser reines, heiliges,
unbeflecktes Opfer», geben sie damit eine ganz bestimmte Deutung der
römischen Darbringungsformel. Christus selbst wird als unser Opfer
bezeichnet und der Blick damit von einer isoliertdinglichen
Betrachtung seines Leibes und Blutes als materieller Opfergaben weg-

1 Das eucharistische Hochgebet der altkatholischen Liturgien, IKZ 24
1934), 1-46. Diese Arbeit ist bis heute grundlegend und erlaubt uns, auf

verschiedene Punkte hier nicht näher einzugehen. Es sei also ganz allgemein
auf sie verwiesen, besonders auch, was die Geschichte und die näheren
Umstände der altkatholischen Liturgiereform und das Verhältnis der eucharistischen

Hochgebete der altkatholischen Kirchen zueinander betrifft. An
mehreren Stellen werden wir uns allerdings auch kritisch mit dem »Aufsatz von
Winterswyl auseinandersetzen müssen.

2 IKZ 50 (1900), 93-106 und 225-238.
3 Das eucharistische Hochgebet in den altkatholischen Kirchen des

deutschen Sprachgebiets, in: Liturgisches Jahrbuch 18 (1968), 1-18.
4 Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes, in: IKZ öS (1968),

251-269 und 59 (1969), 1-33.



84 —

Übersicht über die Darbringung

Canon Romamis Schweiz Thürlings1

1 Te igitur, clementis-

sime Pater, per Jesum
Christum Filium tuum,

5 Dominumnostrum supplices

rogamus, ac petimus,
uti accepta habeas et
benedicas haec dona,
haec mimera, haee sane-

10 ta sacrifieia illibata,
quae tibi offerimus pro
Ecclesia tua sancta
catholica :

(es folgen Fürbitten
15 für die Kirche, Papst,

Bisehof und die
Gläubigen:)

pro quibus tibi
offerimus : vel qui tibi

20 offerunt hoe sacrificium
laudis, pro se suisque
omnibus : pro redempti-
one animarum suarum,
pro spe salutis et in-

25 columitatis suae: tibi-
que reddunt vota sua
aeterno Deo, vivo et

So blicke denn, o
mildester Vater, gnädig

herab auf diese
Gaben, wie du wohlgefällig

herniederschautest

auf die
Opfer Abels, Abrahams
und Melchisedeohs. Du
hast uns in deiner
Barmherzigkeit deinen
eingeborenen Sohn da-
hingegeben, damit er
als ewiger Hoherpriester

mit seinem eigenen

Blute ein für
allemal eingehe in das
Heiligtum und uns
Erlösung erwerbe für
immer. Durch diesen
deinen Sohn hast du
uns gelehrt, wie wir
das Geheimnis seines
Todes feiern und an
dem Segen seines
Opfers teilnehmen sollen.

Allerbarmender Vater,
so nimm denn auf und
segne diese Gaben und
dies heilige Opfer.

(Es folgen Fürbitten
für die Teilnehmer an
der Abendmahlsfeier, für
die Kirche, den Bischof,
die Priester und Diener
der Gemeinden, für die
Gläubige'n, Volk, Vaterland

und seine Obrigkeit.

Die Fürbitten werden

abgeschlossen mit
dem Satz:)

Gedenke, o Herr, auch
deiner Diener und
Dienerinnen - wie wir, so
gehören auch sie alle dir
an mit ihrem Glauben
und ihrer »Andacht, und
bringen dir das Beste
ihres Herzens als ein
heiliges Gelübde und als
ein Opfer des Lobes.

(Hier folgt das Ge-
30 dächtnis der Heiligen

und dann das Gebet:)

Hanc igitur oblationem

servitutis nostrae,
35 sed et cunctae familiae

tuae, quaesumusDomine,
ut placatus accipias:
diesque nostros in tua
pace disponas, atque

40 ab aeterna damnatione
nos eripi, et in elec-
torum tuorum jubeas
grege numerari. Per
Christum. Dominum

45 nostrum. Amen.

50
Quam oblationem tu

Sende uns also, wir
bitten dich demütig,
deinen Heiligen Geist,
den Spender alles
Lebens und aller Heiligung,

und lass diese

(Hier folgt das
Gedächtnis der Heiligen
und unmittelbar darauf
die Epiklese:)

Sende uns also, wir
bitten dich demütig,
deinen Heiligen Geist,
den Spender alles
Lebens und aller Heiligung,

und lass diese

S 1 Sf reçois statt blicke nieder.
S 8-26 Sf Et puisque ...tu nous as donné et que par lui, tu nous as enseigné

de-nous de participer...
Th1 2 D1 nimm denn an.

aocor-



85

in den altkatholischen Liturgien

Thürlings2 Deutschland-

IQ

15

Allerbarmender Vater, so
nimm denn auf und segne diese
Gaben und dies heilige Opfer.

(Es folgen Fürbitten für die
Kirche, den Bischof, die Priester

und die Gläubigen.
Die Fürbitten
werden abgeschlossen
mit dem Satz:)

Gedenke, o Herr, auch deiner
Diener und Dienerinnen, und
aller Anwesenden, deren Glaube

und »Andacht dir bekannt
ist

Gütiger Vater Wir bitten Dich
in Demut durch Deinen Sohn, unsern
Herrn Jesus Christus:
Nimm gnädig an und segne die Gaben,
die wir Dir weihen für Deine heilige,
katholische Kirche:

(es folgen Fürbitten für die Kirche,

den Bischof, den ganzen Episkopat,
die Priester und die Gläubigen.

Dann wird fortgefahren:)

für welche wir dir
darbringen, oder welche selbst

20 dir darbringen das Opfer
des Lobes für sieh und
alle die Ihrigen, für ihre
Erlösung und die Hoffnung
ihres Heiles.

25

(Hier folgt das Gedächt-
30 nis der Heiligen und dann

das Gebet :

Sie bringen Dir das Lobopfer dar
für sich und alle, die ihnen
verbunden sind, damit sie der Erlösung
teilhaft werden und die Hoffnung
auf ihr Heil sich erfülle.

Dir, dem ewigen, lebendigen
und wahren Gott weihen sie darum
ihre Gaben
in Gemeinschaft und ehrendem
Gedenken der seligen Jungfrau Maria...
(es folgt das Gedächtnis der
Heiligen und dann das Gebet :

35

40

45

Nimm also huldreich, wir
bitten dich, o Herr, dies
Opfer an, welches wir, deine
Diener, und deine ganze
Gemeinde dir darbringen,
lenke unsere Tage in deinem
Frieden, bewahre uns vor
ewiger Verdammnis und lass
uns deinen »Auserwählten
beigesellet werden. Durch
Christum, unsern Herrn.
/Amen.

Herr, wir bitten, nimm gnädig
diese Gaben an, die wir, deine Diener
und deine ganze Familie, Dir
weihen

Lenke in Deinem Frieden unsere
Tage, bewahre uns gütig vor ewiger
Verdammnis und nimmt uns auf in
die Zahl Deiner Erwählten!

51)

Wolle denn, o Gott, dies Gott, wir bitten Dich, segne

Thl 3 f. Ö D1 diese Opfergaben statt diese Gaben und dies heilige Opfer.
Th1 16 Ö — auch D1 Herr, gedenke auch.
Th1 17 Ö nach Dienerinnen folgt Aufzählung mehrerer Personengruppen.
ThUSD1 —auch Th1 19f. D'in ihrem Glauben und ihrer Hingabe Th120-25D1-

und bringen Opfer des Lobes Th1 46 D1 — also.



86 —

Canon Romamis Schweiz Thürlings1

1 Deus, in omnibus, quae-
sumus, benedictam, ad-
seriptam, ratam, ratio-
nabilem, acceptabilem-

5 que facere digneris:

ut nobis Corpus et
Sanguis fiat dilectis-
simi Filii tui Domini

10 nostri Jesu Christi.

15 Qui pridie quam pate-
retur... (es folgt der
Abendmahlsbericht, der
mit den Worten
schliesst:)

20 Haec quotiescumque
feeeritis, in mei memo-
riam facietis.

Unde et memores, Do-
25 mine, nos servi tui,

sed et plebs tua sancta,
ejusdem Christi Filii
tui, Domini nostri, tarn
beatae passionis, nec

30 non ab inferis resur-
rectionis, sed et in
caelos gloriosae ascen-
sionis :

35

40

45

50

Gaben der Erde zu
himmlischen, verklärten,

geistigen Opfergaben

geweiht werden,

auf dass das Brot,
das wir brechen, sei
die Gemeinschaft des
Leibes des Herrn, und
der Kelch, den wir
segnen, die Gemeinschaft

des Blutes
Jesu Christi.

Welcher am Vorabend
vor seinem Leiden...
(es folgt der
Abendmahlsbericht, der mit
den Worten schliesst:)

Tuet dies zu meinem
Andenken.
/Amen.

Darum, o Herr,
gedenken wir, deine Diener,

des heiligen
Leidens dieses deines
Sohnes Jesu Christi,
unseres Herrn, wie
auch seiner Auferstehung

von den Toten und
seiner glorreichen
Himmelfahrt.

Siehe
an die unendliche Liebe

deines Sohnes, der
von seinen himmlischen

Höhen herabstieg
zu uns, der dir gehorsam

war bis zum Tode
am Kreuz, und den du,
himmlischer Vater,
erhöht hast zu deiner
Rechten. Auf ihn hast
du unsere Missetaten
gelegt und unsere
Sünden hast du auf
seine Schultern geladen.
Er hat unsere Schuld
getragen und unsern
Schuldbrief am Kreuze

Gaben der Erde geweihet
werden zu himmlischen,

verklärten,
geistigen Opfergaben,

auf dass das Brot,
das wir brechen, sei
die Gemeinschaft des
Leibes des Herrn, und
der Kelch, den wir
segnen, die Gemein
schaff des Blutes
Jesu Christi.

Denn am Tage vor
seinem Leiden...
(es folgt der
Abendmahlsbericht, der mit
den Worten schliesst:)

Solches tuet, so oft
ihr es tuet, zu meinem
Gedächtnis.
/»Amen.

Darum sind wir auch
eingedenk, o Herr : wir,
deine Diener, und deine
ganze Kirche, des
segensvollen Leidens
ebendesselben Jesu
Christi, deines Sohnes,
unseres Herrn, wie auch
seiner Auferstehung
von den Toten und
seiner glorreichen
Himmelfahrt.

S 1-4 S' bénis et sanctifie cette oblation terrestre pour en faire une offrande céleste,

glorieuse et vivifiante.
ThUf.Ö.pi geweiht Th14 D1-—geistigen Th1 7D1 — aufdass.
Th113f. 0 D1 Blutes unseres Herrn Jesus Christus.
S 15 Sf ohne relativisohe Anknüpfung.
Th120f.Ötut...tut.
S 20f. S'Toutes les fois que vous ferez ces choses, vous les ferez en mémoire de moi.



— 87 —

Thürlings2 Deutschland2

10

unser Opfer in allem
segnen, gutheissen, annehmen:

von deinem Geiste
sei es durchleuchtet und
deiner Liebe sei es wohlgcfäl-

so dass in diesen Gaben
zuteil uns werde die Gemeinschaft

des Leibes und Blutes
deines geliebten Sohnes,
unseres Herrn Jesu Christi.

in allem dieses Opfer! Nimm es in
Gnaden an und weihe es Von Deinem
Gieiste sei es erfüllt und Dir
wohlgefällig,

damit es uns werde der Leib und
das Blut

Deines geliebten Sohnes,
unseres Herrn Jesus Christus.

15 Denn am Tage vor seinem
Leiden... (es folgt der
Abendmahlsbericht, der mit
den Worten schliesst:)

»4m Tage vor seinem Leiden...
(es folgt der »Abendmahlsbericht,
der mit den Worten schliesst :)

20 Solches tuet, so oft ihr
es tuet, zu meinem Gedächtnis.

,Amen.
Darum sind wir auch ein-

25 gedenk, o Herr, wir, deine
Diener und deine ganze Kirche,
des segensvollen
Leidens ebendesselben Jesu
Christi, deines Sohnes, unse-

30 res Herrn, wie auch seiner
Auferstehung von den Toten
und seiner glorreichen
Himmelfahrt.

Tuet dies zu meinem Gedächtnis!

So feiern wir denn, Herr,
Deine Diener und Deine ganze
heilige Kirche, das Gedächtnis
des gesegneten Leidens, der
Auferstehung von den Toten und der
machtvollen Himmelfahrt Deines
Sohnes, Christus, unseres Herrn,
dessen Wiederkommen wir in froher
Hoffnung erwarten,

35

40

45

50

Th^aD'-o OoGott Th1 26 f. O — deine Diener Kirche.
Th1 27-31 Dl gesegneten Leidens deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus Ö

segensvollen Wirkens und Leidens eben dieses deines Sohnes. Jesus Christus,
unseres Herrn.

S 46 Sr + où il s'est assis pour toujours (nach Rechten).
S 51 f. Sr il a intercédé pour les coupables statt er hat unsere Schuld getragen.



88

Canon Romanus Schweiz Thürlings1

10

15

20

offerimus praeclarae
majestati tuae de tuis
donis ac datis, hostiam
puram, hostiam sanetam,
hostiam immaculatam,
Panem sanctum vitae
aeternae,et Calicem salutis
perpetuae.

25

30

35

40

45

50

Supra quae propitio ac
sereno vultu respicere dig-
neris : et accepta habere
sicuti accepta habere dig-
natus es munera pueri tui
justi Abel, et sacrificium
Patriarchae nostriAbrahae :

et quod tibi obtulit sum-
mus sacerdos tuus Melchi-
sedech, sanctum sacrificium,

immaculatam
hostiam.

Supplices te rogamus,
omnipotens Deus : jube haee
perferri per manus saneti
Angeli tui in sublime
altare tuum, in conspeetu
divinae majestatis tuae :

ut, quotquot ex hae alta-
ris partieipatione sacro-
sanctum Filii tui Corpus
et Sanguinem sumpserimus
omni benedictione caele-
sti et gratia repleamur.

zernichtet.
Ihn stellen wir

dir dar als unser
reines, heiliges,
unbeflecktes Opfer.

Mitleid hat er
gehabt mit unserer
Schwachheit und uns
in der Anordnung dieser

Feier seines Leibes

und Blutes einen
Altar errichtet, an
dem wir Erbarmung
finden und Gnade bei
dir erlangen immerdar.

Fürbittend
tritt nun der unter
uns weilende und
ewig vor deinem
Angesicht stehende
Hohepriester für uns
ein, um uns selig
zu machen.

Per Christum Dominum
nostrum. Amen.

Verleihe also,
wir bitten dich
demütig, Herr, himmlischer

Vater,

dass wir alle, die
wir an diesem »Altare
den hochheiligen
Leib und das Blut
deines Sohnes empfangen,

mit aller
himmlischen Segnung und
Gnade erfüllt werden.

Durch denselben
Christum, unsern Herrn.

Ihn stellen wir dir
dar, als unser reines,
heiliges, unbeflecktes
Opfer, als das heilige
Brot des ewigen Lebens,
als den Kelch unseres
immerwährenden Heiles.

In Demut flehen wir
dich an, allmächtiger
Gott:

dass wir alle,
die wir teilnehmen an
dieser Altarsgemeinschaft

und deines Sohnes

hochheiligen Leib
und sein Blut empfangen,

erfüllet werden
mit himmlischer
Segnung und Gnade.

Th '4D1 heiliges und unbeflecktes Th1 6 f. Ö D1 + und (nach Lebens
S 10-12 Sf Lui, il s'est chargé de nos douleurs statt Mitleid hat er gehabt mit unserer

Schwachheit.



89

Thürling 2 Deutschland2

Ihn stellen wir dir dar
als unser reines, heiliges,
unbeflecktes Opfer, als das
heilige Brot des ewigen
Lebens, als den Kelch unseres
immerwährenden Heiles.

10

15

20

und bringen Deiner erhabenen
Herrlichkeit ein reines, heiliges
und makelloses Opfer dar, das
heilige Brot des ewigen Lebens
und den Kelch des unvergänglichen
Heiles.

Allmächtiger Gott, wir bitten
Dich in Demut, lass dieses Opfer
durch die Hände Deines heiligen Engels
dargebracht werden aufDeinem
himmlischen »Altar vor dem Angesicht Deiner
göttlichen Herrlichkeit,
damit wir alle, die wir in dieses
.Altares Gemeinschaft den hochheiligen
Leib und das Blut Deines Sohnes
empfangen, mit dem Reichtum der
himmlischen Segnung und Gnade
erfüllt werden.

Schaue herab auf diese Ga-
25 ben mit huldreichem Blicke

und nimm sie wohlgefällig
auf. gleich wie du wohlgefällig
aufnahmst die Gaben
deines gerechten Dieners

30 Abel und das Opfer unseres
Erzvaters Abraham, und
dasjenige, welches dein
Hoherpriester Melchisedech dir
darbrachte, ein heiliges und

35 unbeflecktes Opfer.
In Demut flehen wir zu dir,

allmächtiger Gott, lass dieses
Opfer durch die Hände deines
heiligen Engels hinauftragen

40 auf deinen erhabenen Altar vor
das Angesicht deiner göttlichen

Majestät, damit wir alle,
die wir in dieses Altares
Gemeinschaft den hochheiligen

45 Leib und das Blut deines Soh¬
nes empfangen, erfüllet werden
mit aller himmlischen Segnung
und Gnade.

Blicke gnädig nieder auf dieses
Opfer und nimm es wohlgefällig an,
wie Du einst wohlgefällig angenommen

hast die Gaben Deines Dieners
»A.bel, des Gerechten, das Opfer
unseres Patriarchen »Abraham und
was Dir dargebracht Dein
Hoherpriester Melchisedech :

ein heiliges Opfer und eine makellose

Weihegabe.

50
Durch ebendenselben

Christum, unsern Herrn.
/»Amen.

S 26 f. Sr afin de nous obtenir la vie éternelle S 38 f. S' — himmlischer Vater Th '
46 D1 heiligen statt hochheiligen Th1 48 Ö D1 erfüllt.

Th^Ö +/»Amen.



90

und auf seine Person hingelenkt. Christus hat nicht bloss seinen
Leib und sein Blut als materielle Gaben geopfert, sondern sich
selbst, und das ist nicht weniger, sondern mehr. Wenn in der Bibel5
der Leib Christi als Opfergabe bezeichnet wird, steht er symbolisch
für Christus selbst nach seiner Menschheit.

Aber mit dem Satz «Ihn stellen wir dir dar als unser Opfer»
ist noch etwTas anderes gesagt. Diese Ausdrucksweise schliesst aus,
dass unser Tun als eine Wiederholung des Kreuzesopfers aufgefasst
werden könnte, wie das in der römisch-katholischen Theologie früher

häufig geschah. Nicht von einer Wiederholung ist die Rede,
sondern von einer Darstellung Christi als unseres Opfers, die dann
allerdings als eine Vergegenwärtigung in sehr realem Sinn zu
verstehen ist. Im schweizerischen Kanon wird das Missverständnis
einer Wiederholung des Kreuzesopfers noch zusätzlich durch den
ziemlich am Anfang stehenden Satz abgewehrt: «Du hast uns in
deiner Barmherzigkeit deinen eigenen Sohn dahingegeben, damit er
als ewiger Hohepriester mit seinem eigenen Blute ein fiir allemal
eingehe in das Heiligtum und uns Erlösung erwerbe für immer6.»

Die durch die Formulierungen der schweizerischen und der
1. Thürlingsschen Liturgie ausgeschlossenen Deutungen müssen
vom Neuen Testament und der altkirchlichen Tradition besonders
der ältesten Zeit her in der Tat entschieden zurückgewiesen werden.

Auch die römisch-katholische Theologie teilt heute weithin
diese altkatholische Auffassung oder nähert sich ihr doch stark.
Wir betrachten es nicht als unsere Aufgabe, uns hier mit den
abgelehnten Theorien im einzelnen auseinanderzusetzen, sondern
begnügen uns damit, festzustellen, dass die altkatholische Liturgiereform

des letzten Jahrhunderts in diesen Punkten gegenüber damals
verbreiteten römisch-katholischen Deutungen, die allerdings auch
heute noch nicht überall und vollständig überwunden sind, ein
berechtigtes Anliegen vertrat.

Auch eine nähere Begründung der positiven »Aussage des Satzes

«Ihn stellen wir dir dar als unser Opfer» würde den Rahmen
dieser ja in erster Linie liturgiegeschichtlichen und nicht dogmatischen

Arbeit überschreiten. Wir werden dazu jedoch weiter
unten noch einiges zu sagen haben. Aber die Frage, die uns vor allem
beschäftigen wird, lautet : entspricht die Deutung, die die altkatholische

Kanonreform des letzten Jahrhunderts der Darbringungsfor-
5 Hebr. 10, 10.
6 Nach Hebr. 9. 11 f.



— 91 —

mei des römischen Kanons gegeben hat, dem ursprünglichen Sinn
desselben, bzw. entspricht sie dem, was in den ältesten Eucharistiegebeten

mit einer ähnlichen Darbringungsformel gemeint war
Denn wenn ein Gedanke dogmatisch richtig ist, bedeutet das ja
noch nicht, dass er gerade auch an dieser Stelle ursprünglich
gemeint gewesen sein müsse, und sogar wenn das der Fall ist, bleibt
immer noch die Möglichkeit offen, dass dieser eine Gedanke

nur einen Teil des ursprünglich Gemeinten darstellt. Unsere
liturgiegeschichtliche Untersuchung wird aufzuzeigen suchen, wie es

damit steht.
Wir haben gesehen, dass der römische Kanon auch in vielen

anderen Gebeten Darbringungsgedanken und Darbringungsannah-
mebitten enthält. Sie wurden im schweizerischen Kanon alle beseitigt

und meist durch Ausführungen über das Opfer Christi und
seine Vergegenwärtigung in der Abendmahlsfeier ersetzt. Dabei ist
der enge »Anschluss an das Neue Testament und besonders an die
»Aussagen des Hebräerbriefs über das Hohepriestertum Christi und
sein Eintreten für uns unverkennbar7. Längere Betrachtungen über
das Heilswerk Christi mit seinem Opfertod als Zentrum finden sich
auch als Erweiterung der Anamnese.

Doch hat die schweizerische Messliturgie die Bitte des
römischen Kanons um gnädiges Herabschauen auf die Gaben mit dem
Hinweis auf das Vorbild der Opfer »Abels, Abrahams und Melchise-
dechs beibehalten, nur wurde sie von ihrer Stelle nach Einsetzungsbericht,

»Anamnese und Darbietung der Gaben weg an den Anfang
des Kanons verlegt. Der Grund dieser Umstellung ist offenbar, dass

man meinte, nicht um ein gnädiges Herabschauen Gottes auf Leib
und Blut Christi bitten zu können, sondern nur auf die Gaben von
Brot und Wein. Da man aber im »Anschluss an die damalige Auffassung

des römischen Kanons nach dem »Abendmahlsbericht die
Gaben bereits als zu Leib und Blut Christi konsekriert betrachtete,
mussten die Gedanken des römischen Supra quae an einen Platz
vor dem Einsetzungsbericht gestellt werden. Das ist geschehen,
indem man sie an die Stelle des in seinem ersten Teil verwandten Te

igitur setzte.
Der Thürlingssche 1. Kanon ist in der Tilgung der sich ständig

wiederholenden römischen Darbringungsformeln und »Annahmebit-
ten im allgemeinen dem schweizerischen Vorbild gefolgt. Nur zu Be-

Vgl. besonders Phil. 2, 8f.; Jes. 53, 6.11.12; Kol. 2,14; Hebr. 4,15; 9,24.



— 92 —

ginn des Kanons ist die Bitte «Allerbarmender Vater, so nimm denn
auf und segne diese Gaben und dies heilige Opfer» geblieben. Sowohl
Th1 als auch Th2 vermeiden jedoch die Wendung « quae tibi offerimus

pro... » des Te igitur und setzen an ihre Stelle «In tiefster Demut
flehen wir dich an und bitten dich darum...» mit folgenden Fürbitten.
In D'2 heisst es dagegen wieder in engem Anschluss an den
römischen Kanon «... die Gaben, die wir Dir weihen für Deine heilige,
katholische Kirche».

Th1 fügt dem von S übernommenen «Ihn stellen wir dir dar als

unser reines, heiliges, unbeflecktes Opfer» in Anlehnung an den
römischen Kanon bei: «als das heilige Brot des ewigen Lebens, als den
Kelch unseres immerwährenden Heiles». Anderseits fehlen in Th1

gegenüber dem schweizerischen Kanon der Hinweis aufAbel, Abraham
und Melchisedech und die etwas breiten, neutestamentlich inspirierten

Betrachtungen über das Kreuzesopfer Christi und seine Opferge-
genwart im Abendmahl.

Th2 schliesst sich im allgemeinen enger an den römischen Kanon
an, doch in der Anamnese und der Darstellung Christi als unseres
Opfers folgt es ganz Th1. D2 dagegen kehrt auch hier wieder zum
römiscnen Kanon zurück.

Wie alle diese Unterschiede und die Veränderungen gegenüber
der römischen Mutterliturgie im Lichte der Liturgiegeschichte zu
beurteilen sind, wird Gegenstand unserer Untersuchung sein müssen.

b) Die Epiklese in den altkatholischen Liturgien

Wie die folgende Aufstellung (S. 93) zeigt, wurde in S, dem Th1

folgt, das römische Gebet « Quam oblationem» zu einer eigentlichen
Geistepiklese umgebildet. Th2und D2geben im allgemeinen eine dem
lateinischen Vorbild mehr oder weniger genau folgende Übersetzung
von «Quam oblationem». Den Ausdruck «rationabilis» übersetzen
sie jedoch nicht einfach mit «geistig», wie das dem ursprünglichen
Sinn in diesem Zusammenhang entsprechen würde, sondern sie
umschreiben ihn mit den Worten «von Deinem Geiste sei es
durchleuchtet (bzw. erfüllt)». Auf diese Weise haben sie bloss durch eine
leichte Überinterpretation in der Übersetzung aus « Quam oblationem»

ebenfalls eine Art Geistepiklese gemacht. Mit der Nennung
des Heihgen Geistes haben sich diese altkatholischen Liturgien den
orientalischen genähert, die Stellung der Epiklese aber folgt der des

römischen « Quam oblationem » vor dem Einsetzungsbericht.



93

Übersicht über die Epiklese in den altkatholischen Liturgien

Canon Romanus Schweiz (und Th1) Thürlings2 Deutschland2

Quam
oblationem tu,
Deus, in Omnibus,

quaesumus,
benedictam, ad-
scriptam, ratam,
rationabilem
acceptabilemque
facere digneris :

10

15

20

ut nobis Corpus,

et Sanguis
fiat dilectis-
simi Filii tui,
Domini nostri
Jesu Christi.

25
Qui pridie

quam patere-
tur....

Sende uns
also, wir bitten
dich demütig,
deinen heiligen
Geist, den Spender

alles Lebens
und aller Heiligung,

und lass
diese Gaben der
Erde zu himmlischen,

verklärten,

geistigen
Opfergaben
geweiht werden,
auf dass das
Brot, das wir
brechen, sei
die Gemeinschaft
des Leibes des
Herrn, und der
Kelch, den wir
segnen, die
Gemeinschaft des
Blutes Jesu
Christi.

Welcher am
Vorabend vor
seinem Leiden...

Wolle denn,
O Gott, dies
unser Opfer
in allem
segnen, gutheissen,
annehmen ; von
deinem Geiste
sei es
durchleuchtet

und deiner
Liebe sei es

wohlgefällig,

so dass in diesen

Gaben
zuteil uns werde
die Gemeinschaft

des
Leibes und
Blutes deines
geliebtesten
Sohnes, unseres
Herrn Jesu
Christi.

Denn am Tage
vor seinem
Leiden...

Gott, wir bitten

Dich, segne in
allem dieses Opfer
Nimm es in Gnaden
an und weihe es
Von Deinem Geiste
sei es erfüllt und
Dir wohlgefällig,

damit es uns werde
der Leib und das
Blut Deines geliebten

Sohnes, unseres
Herrn Jesus
Christus.

Am Tage vor
seinem Leiden...

Th1 10 Erde geweihet werden zu himmlischen
Th1 26-28 wie Th2.
Abweichungen von Sf, Ö und D1 s. o. S. 84-87.

13 f. — geweiht werden.

Von den beiden Entwürfen eines Messordinariums, die der
schweizerischen christkatholischen Nationalsynode vom 23. Mai
1877 in Bern vorgelegt wurden, stellte der eine, der von Prof.
Eugène Michaud verfasst war, die Geistepiklese allerdings nach den

Einsetzungsbericht. Prof. Michaud war Mitglied der von der Synode

vom 8. Juni 1876 zur Ausarbeitung eines Rituales in deutscher
und französischer Sprache eingesetzten Kommission. Die Mehrheit
der Kommission mit Pfarrer Dr. J. Watterich an der Spitze schlug
dagegen in ihrem Entwurf eine dem Einsetzungsbericht vorangehende

Epiklese vor. Die dann von der Synode vom 20. Mai 1880 in
Genf für offiziell erklärte, noch heute gültige Liturgie hat vieles aus

jenen beiden Entwürfen übernommen. In der Stellung der Epi-



— 94 —

kiese, jedoch glücklicherweise wenigstens nicht in ihrem Wortlaut,
folgt sie dabei dem Watterich-Entwurf.

Michaud hatte sich für die Stellung der Epiklese nach dem

Einsetzungsbericht ausser auf die orientalischen vor allem auf die
alten gallikanischen Liturgien berufen. Tatsächlich stand in der
altgallischen, altspanischen (mozarabischen) und altmailändischen
(ambrosianischen) Liturgie, die miteinander die gallikanische
Liturgiefamilie bilden, die Epiklese gewöhnlich erst nach der
Abendmahlserzählung. Da dieser Liturgietyp ursprünglich im grössten
Teil der Westkirche, jedenfalls wenn man von Nordafrika absieht,
üblich war, kann man die dem Einsetzungsbericht vorausgehende
Epiklese nicht schlechthin als die westliche Tradition bezeichnen.
Man könnte allerdings einwenden, dass die gallikanischen Liturgien
ohnehin den orientalischen näher stehen als der römischen und
auch starken Einflüssen des Ostens ausgesetzt waren. Aber auch in
Rom selbst hat das älteste Muster eines Eucharistiegebetes, das

Formular Hippolyts aus der Zeit um 215-220 n.Chr., eine Heilig-
Geist-Epiklese nach, aber keine vor den Einsetzungsworten. Zur
Zeit der Entstehung unseres christkatholischen Messkanons war
allerdings jenes Formular als Schöpfung Hippolyts und Zeugnis der
römischen Liturgie noch nicht bekannt8.

Aber auch der spätere, heute noch gültige römische Kanon hat
ausser der schon erwähnten Konsekrationsbitte vor den

Einsetzungsworten auch nach denselben ein Gebet, das, allerdings in
bildhafter und nicht sehr deutlicher Form, eine Begegnung der Gaben
mit göttlicher Kraft erfleht und also einen epikletischen Gedanken
enthält. Näheres darüber wird weiter unten zu besprechen sein.
Jedenfalls lässt sich schon aus dem Gesagten erkennen, dass die

Behauptung, die Epiklese nach den Einsetzungsworten sei ein
typisches Merkmal orientalischer Liturgie, überhaupt nicht zutrifft,
und auch die Behauptung, dass sie im Westen eine typisch gallikanische

Erscheinung sei, nicht ganz den Tatsachen entspricht.
Michaud hatte seinen Entwurf weitgehend auf die gallikanische

Liturgie aufgebaut, auch in Fragen, in denen gegen den
römischen Ritus keine ernsthaften Bedenken bestehen. Ein solcher

liturgischer Gallikanismus war in der konkreten Situation der
christkatholischen Kirche, die doch vom römischen Ritus herkam,
ein etwas fragwürdiges Beginnen und konnte sich ja auch tatsäch-

8 Näheres zum Formular Hippolyts s. u. in den Kapiteln über Hippolyt
und über die lateinische Liturgie Roms.



— 95 —

lieh nicht durchsetzen. Das schliesst aber nicht aus, dass einzelne
Probleme bei Michaud doch besser gelöst sein könnten als in der
dann offiziell angenommenen Liturgie. Die Begründung, mit der im
Watterich-Entwurf die Epiklese nach den Einsetzungsworten abgelehnt

wurde, ist jedenfalls, wie noch gezeigt werden soll, unhaltbar.
Übrigens hat Watterich selbst seine Meinung später geändert9,
ohne dass das aber auf die damals bereits fest etablierte
christkatholische Liturgie irgendeinen Einfluss hätte ausüben können.
Auch war die spätere Auffassung Watterichs ihrerseits recht
merkwürdig, und dieser Mann hätte in seiner gerne über jedes Mass hin-
ausschiessenden, zwischen Extremen hin- und herpendelnden Art
nie eine zuverlässige Grundlage für die Gestaltung der altkatholischen

Liturgie geben können, obwohl er manches richtig gesehen
hat.

Was nun die Entscheidung der christkatholischen Kirche für
die Stellung der Epiklese vor dem Einsetzungsbericht betrifft, so

scheint sie uns nicht auf Grund wirklich durchschlagender
»Argumente gefallen zu sein. Wir verkennen allerdings nicht, dass der
breite Strom der späteren römisch-westlichen Entwicklung zugunsten

dieser Stellung spricht und dass es daher schon gewichtige
sachliche Gründe brauchte, um eine Änderung zu rechtfertigen.
»Aber gerade die neueren liturgiegeschichtlichen Erkenntnisse könnten

uns helfen, in dieser Frage zu einem klareren und besser

begründeten Urteil zu gelangen, als es in den siebziger und achtziger
Jahren des vergangenen Jahrhunderts möglich war. Dabei ist zu
beachten, dass es sich hier nicht bloss um ein Einzelproblem von
zweitrangiger Bedeutung handelt, sondern um einen für die ganze
Struktur des Eucharistiegebetes entscheidenden Punkt. Je nachdem

die Epiklese vor oder nach dem Einsetzungsbericht steht, ist
nämlich der Aufbau des Eucharistiegebetes ein ganz anderer, wie
wir dies noch im einzelnen zeigen werden. Auch der Sinn der
Darbringung im Eucharistiegebet hängt wenigstens zum Teil davon ab,
ob die Epiklese ihr vorausgeht oder folgt. Umgekehrt erlaubt aber
auch die Feststellung des Sinnes der Darbringung ein Urteil
darüber, welche Stellung der Epiklese sinnvoll ist und welche nicht.

9 In seinem Buch «Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl»
(1896) griff er die Theorie von der Konsekration durch die Rezitation der
Einsetzungsworte heftig an und bezeichnete die Konsekration durch eine
Epiklese nach dem Einsetzungsbericht als altkirchliche »Auffassung. Jesus
aber hätte beim letzten Abendmahl nach Watterich durch einen Segensge-
stus konsekriert.



— 96 —

3. Der Gedankengang des ältesten erhaltenen Eucharistiegebetes
mit Darbringung und Epiklese: Hippolyt

Sowohl zur Untersuchung der Darbringungs- als auch der
Epiklesenfrage müssen wir uns zunächst den Gedankengang des ältesten

Eucharistiegebetes vergegenwärtigen, das Darbringung und
Epiklese enthält. Es handelt sich dabei um das Formular der
Ägyptischen Kirchenordnung, das nach der Meinung der grossen Mehrheit

der Gelehrten von Hippolyt von Rom stammt und den Stand
der Liturgie zu Beginn des 3. Jahrhunderts wiedergibt10. Dabei ist
jedoch zu beachten, dass zu jener Zeit zwar die Grundlinien des

Gebetes und wohl auch einzelne, besonders wichtige Wendungen
durch die Tradition festgelegt waren, die Gestaltung im einzelnen
und die Entfaltung und Formulierung der Gedanken aber weitgehend

dem Liturgen überlassen war. Wir müssen also damit rechnen,

dass zwar der Grundaufbau der hippolytischen Eucharistie
gerade in ihrer Einfachheit und Ursprünglichkeit der damaligen
kirchlichen Übung entspricht, dass aber die Entfaltung und
Formulierung einzelner Gedanken auch stark das persönliche Gepräge

Hippolyts trägt.
An dieser Stelle müssen einige Worte darüber gesagt werden,

warum wir nicht die Eucharistiegebete der Didache zum Ausgangspunkt

unserer Untersuchung machen, obwohl sie ja mehr als ein
Jahrhundert älter sind als Hippolyt11. Zunächst sind die Meinungen

darüber geteilt, ob es sich in der Didache überhaupt um die
Eucharistie im späteren spezifischen Sinn des Wortes handelt, d.h.
um die Eucharistie des Leibes und Blutes Christi, oder nur um ein
christliches Gemeinschaftsmahl, das ebenfalls als Eucharistie
bezeichnet werden konnte12. Aber auch wenn man die Eucharistiegebete

der Didache als Abendmahlsgebete in unserem Sinn ansieht,

10 Näheres dazu s.u. im Kapitel über die lateinische Liturgie Roms.
11 Zur Didache s. besonders J.P.Audet, La Didache - Instructions des

»Apôtres, Paris 1958; über die Eucharistie dort S. 372-433, 458-467.
12 Zusammenfassung der »Argumente für die Auffassung, dass es sich in

der Didache um eigentliche Eucharistiegebete handelt, bei L.A. Winterswyl,
Die Zwölfapostellehre (Zeugen des Wortes 17), Freiburg i. Br. 21954,
S.60-63. J.P.Audet, a.a.O., S.404-407, 410-424, meint, es sei nur eine
Brotbrechung, der die «grosse Eucharistie» erst folge. Seine Hypothese ist
interessant und erwägenswert, aber alles andere als gesichert, ja auch nicht
von überwältigender Wahrscheinlichkeit. Eine einigermassen sichere
Entscheidung scheint mir nicht möglich zu sein.



97

sind sie als Ausgangspunkt unserer Untersuchung nicht sehr geeignet,

weil sich in ihnen weder Darbietung der Gaben noch Epiklese
ausdrücklich finden. Daraus kann nun aber nicht der Schluss gezogen

werden, dass beide als spätere Hinzufügungen im Eucharistiegebet

am besten überhaupt auszulassen wären. Sonst müsste ja
dasselbe auch vom Abendmahlsbericht gelten, der in der Didache
bekanntlich ebenfalls fehlt. Nun könnte aber doch nicht ernsthaft
davon die Rede sein, heute ein Eucharistiegebet ohne Abendmahlsbericht

einführen zu wollen. Ebensowenig kann man für den heutigen

Normalgebrauch daran denken, eine Kommunionfeier im Rahmen

einer Sättigungsmahlzeit und mit je einem besonderen
Eucharistiegebet über das Brot und den Kelch einzuführen, wie das alles
in der Didache offenbar vorausgesetzt ist. Ferner müssen wir
bedenken, dass in der Didache auch von den neutestamentlichen
Aussagen über den Zusammenhang des »Abendmahles mit dem Opfertod

Christi keine Spur zu finden ist. Falls es sich in der Didache nur
um ein Gemeinschaftsmahl handelt, kann das alles ja auch gar
nicht anders sein. Falls aber doch das Sakrament des Leibes und
Blutes Christi gemeint ist, werden wir sagen müssen, dass die
Gebete der Didache bei all ihrer Ehrwürdigkeit und Ursprünglichkeit
ein so unentwickeltes Stadium der Eucharistie darstellen, dass wir
unmöglich zu ihm zurückkehren können, ohne höchst wichtige
Elemente aufzugeben.

Bei der Eucharistie Hippolyts ist das alles ganz anders. Sie hat
bereits ein einziges Gebet über Brot und Kelch, dieses enthält den
Abendmahlsbericht und bringt die Feier im Sinne der Aussagen des

Neuen Testamentes in engen Zusammenhang mit dem Heilswerk
Christi und besonders seinem Opfertod. Zwar hat es nach Hippolyt
eine reiche Entwicklung des Eucharistiegebetes gegeben, aber in ihr
sind keine wirklich wesentlichen Elemente mehr hinzugekommen,
vielmehr findet sich alles, was in den späteren Eucharistiegebeten
als wesentlich und allgemein anerkannt gelten kann, auch schon bei

Hippolyt. Aus diesen Gründen eignet sich die Eucharistie Hippolyts

viel besser als Ausgangspunkt für unsere Untersuchungen als

die Eucharistiegebete der Didache mit ihrer unsicheren Deutung
und ihrem wenigstens für spätere Zeiten nicht mehr vollziehbaren
Schweigen vom Abendmahl Jesu und seiner Beziehung zum Opfertod

des Herrn.
Wir geben nun die Eucharistie Hippolyts in der alten lateinischen

Übersetzung des verlorenen griechischen Originals wieder und



OS

fügen eine deutsche Übersetzung bei, die allerdings stellenweise
vom lateinischen Text abweicht, weil in diesen Fällen die anderen
alten Übersetzungen und Bearbeitungen zeigen, class die lateinische
Fassung dem griechischen Original nicht genau entspricht13.

Dominus vobiscum.
Et cum spiritu tuo.
Sursum corda.
Habemus ad dominum.
Gratias agamus domino.
Dignum et iustum est.
Gratias tibi referimus deus,

per dilectum puerum tuum
Iesum Christum, quem in ulti-
mis temporibus misisti nobis
salvatorcm et redemptorem et
angelum voluntatis tuae,

qui est verbum tuum inseparabile,

por cjuem omnia fecisti
et beneplacitum tibi fuit,
misisti de caelo in matricem
virginis,

quique in utero habitus in-
carnatus est et filius tibi
ostensus est, ex spiritu saneto
et virgine natus,

Der Herr sei mit euch.
Und mit deinem Geiste.
Empor die Herzen.
Wir halten sie zum Herrn (erhoben).
Lasset uns danken dem Herrn.
Würdig ist es und gerecht.
Wirdanken14dir, Gott, durch deinen
geliebten Knecht Jesus Christus,
den du uns in der Endzeit als Retter
und Erlöser und Boten deines
Ratschlusses gesandt hast,

der dein von dir untrennbares
Wort (dein Logos) ist, durch den
du alles gemacht hast und den du
nach deinem Wohlgefallen aus dem
Himmel in den Leib der Jungfrau
gesandt hast,

und der, im Mutterleib empfangen.
Fleisch geworden ist und als dein
aus dem heiligen Geist und der
Jungfrau geborener Sohn erwiesen
wurde,

13 Ausser der lateinischen ist eine äthiopische Übersetzung erhalten, die
über die arabische auf die alte sahidische zurückgeht. Dazu kommt die syrische

Übersetzung des Testamentum Domini nostri Jesu Christi, das eine
Bearbeitung der Apostolischen Tradition Hippolyts enthält. Nur mit grosser
Vorsicht ist zur Rekonstruktion des Urtextes das 8. Buch der »Apostolischen
Konstitutionen heranzuziehen, dessen griechischer Text eine sehr freie und
mit aus anderen Quellen stammendem Stoff vermischte Bearbeitung der
Kirchenordnung Hippolyts enthält. Unsere deutsche L'bersetzung beruht
auf der »Arbeit von Bernard Botte, Lei, tradition apostolique de Saint Hippo-
lyte, Münster 1963, S. 11-17. Im folgenden worden auch alle Zitate und
Stellenangaben aus dor Apostolischen Tradition nach dem Werk von Botte
gemacht.

14 Danken, Dankgebet usw. sind im Zusammenhang mit dor Eucharistie

immer als lobpreisende Danksagung aufzufassen. J. P.Audet, a.a.O.,
S. 377-391, zeigt, dass evyaqiajeiv im jüdisch-griechischen Sprachgebrauch
in diesem Zusammenhang nicht «danken», sondern «lobpreisen» bedeutet,
worin allerdings ein Nebenton des Dankens mitschwingen kann.

Zusätzlich zu den Ausführungen Audets sei darauf hingewiesen, dass
das Hebräische und auch das Syrisch-Aramäische für «danken», «Dank»
Wörter gebrauchen, die eigentlich «loben», «preisen» bedeuten, nämlich
hebr. hödä, tödä, syr. audi, taudïthâ.

Man wird wohl sagen dürfen, dass wenigstens die alte Kirche das
Bewusstsein, dass die Eucharistie nicht bloss Danksagung in einem verengten



qui voluntatem tuaru com-
plcns et populum sanctum tibi
adquirens extendit manus cum
pateretur, ut a passione libe-
raret eos qui in te credide-
runt,

qui cumque traderetur volun-
tariae passioni, ut mortem
solvat et vincula diaboli di-
rumpat, et internum Calcet
et iustos inluminet, et ter-
minum figat ot resurrcctionem
manifestet, accipiens panem
gratias tibi agens dixit :

Accipite, manducate, hoc est

99

der, deinen Willen erfüllend
und ein heiliges Volk für dich
erwerbend, seine blande im Leiden
ausspannte, um die vom Leiden zu
befreien, die auf dich vertrauen,

und der, als er sich dem
freiwilligen Leiden auslieferte, um
den Tod zu vernichten und die Ketten

des Teufels zu zerbrechen, die
Hölle (den Hades) zu zertreten, die
Gerechten zum Lichte zu führen, eine
Grenze zu setzen15 und die »Auferstehung

zu erweisen, Brot nahm, dir
Dank sagte und sprach : Nehmet,
esset, dies ist mein Leib, der für

Sinn, sondern Lobpreisung Gottes ist, nie verloren hatte. Davon zeugt der
Inhalt der alten Hochgebete, besonders der orientalischen »Anaphoren. Nur
so ist z.B. auch die Fortführung des Hochgebotes nach dem Sanctus durch
«vere sanctus» und ähnliche Formeln in den gallikanischen und
syrischbyzantinischen Liturgien erklärbar. «Vere sanctus» führt ja nicht eigentlich
eine Danksagung, sondern eine Lobpreisung weiter. Was die altkatholischen
Liturgien betrifft, so ist bemerkenswert, wie im einleitenden Dialog zur
Präfation das «Gratias agamus Domino. Deo nostro» der römischen Messe
wiedergegeben wird. S sagt dafür «Dank und Preis sei dargebracht dem Herrn,
unserm Gotte», Th (l und 2) «Dank und Preis lasset uns bringen dem Herren,

unserm Gotte». Es ist allerdings zuzugeben, dass trotz alledem der
Dank fiir unser Bewusstsein seit langem im Vordergrund stand und der
Lobpreis ihm gegenüber zurücktrat, während es im Hinblick auf die alttesta-
mentlich-jüdischen Wurzeln dieser Gebetsart umgekehrt sein müsste. Man
kann sieh daher ernsthaft fragen, ob die Forderung »Audets, EvyjioiaTelv nicht
mit «danken» zu übersetzen, nicht zu Recht besteht.

Wir können uns jedoch hier nicht näher mit dieser Frage beschäftigen
und behalten die herkömmliehe Übersetzung bei, ohne damit aber eine
Vorentscheidung treffen zu wollen.

15 Das griechische Original muss öqov nr\çn gehabt haben. Was mit
diesem «eine Grenze festsetzen» gemeint ist, kann allerdings nicht mit
Sicherheit gesagt werden. Botte, a.a.O., S. 15, deutet es als «fixer la regle (de
foi fragt sich jedoch, ob nicht besser zu verstehen wäre: «fixer la limite
(de Confer)» (a.a.O., »Anm. 5). Lietzmann, Messe imd Herrenmahl, S. 161,
versteht es «als »Aufrichtung des Kreuzes als des Grenzsteins, der die Sphäre
der Hölle von dem Reich des Lichtes trennt» und bringt Parallelen dazu.
Wie Lietzmann übersetzt auch R.Stählin. Die Geschichte des christlichen
Gottesdienstes von der L'rkirehe bis zur Gegenwart, in: Leiturgia I (1952).
1-80, S.21. J.Betz, a.a.O, S.164 f., übersetzt: «das Ende (des"Alten Bundes)

festzusetzen». Erweist dafür auf Hebr. 4, 7 (ôoi'~eiv r)/Ltégav) und Diognet
11, 5 (öoia ^aréoojv TiaooQi^civ) hin. Theodor Klauser, Kleine abendländische
Liturgiegeschichte, S.21, schlägt vor, «(ihrer Gefangenschaft?) oin Ende
zu setzen». Das entspricht dem Sinn nach ungefähr der Interpretation Lietz-
manns und der zweiten von Botte vorgesehenen Möglichkeit. Diese scheint
mir überzeugender zu sein als die erste Deutung Bottes und die Übersetzung
von Betz.



— 100 —

corpus meum quod pro vobis
confringetur. Similiter et
calicem dicens : Hie est
sanguis meus qui pro vobis effun-
ditur. Quando hoc facitis,
meam commemorationem facitis.

Memores igitur mortis
et resurrectionis eius, offe-
rimus tibi panem et calicem,
gratias tibi agentes quia nos
dignos habuisti adstare coram
te et tibi ministrare, et
petimus ut mittas spiritum
tuum sanctum in oblationem
sanetae ecclesiae : in unum
congregans des omnibus qui
pereipiunt Sanctis in reple-
tionem spiritus saneti ad con-
firmationem fidei in veritate,
ut te laudemus et glorifice-
mus per puerirm tuum Iesum
Christum, per quem tibi gloria

et honor patri et filio
cum saneto spiritu in sancta
ecclesia tua et nunc et in
saeculasaeculorum. Amen.

euch zerbrochen wird. In gleicher
Weise auch den Kelch, indem er sprach :

Dies ist mein Blut, das für euch
vergossen wird. Sooft ihr dies tut, tut
es zu meinem Gedächtnis.

Eingedenk also seines Todes
und seiner Auferstehung bringen w i r
dir dar dieses Brot und diesenKelch,
dir dankend, dass du uns gewürdigt
hast, vor dir zu stehen und dir
priesterlich zu dienen, und bitten
dich, deinen heiligen Geist auf die
Darbringung der heiligen Kirche zu
senden. Bringe alle, die vom Heiligen153
empfangen, zur Einheit zusammen
und gewähre ihnen, (dass sie davon
empfangen) zur Erfüllung mit dem
heiligen Geist zum Zweck der
Stärkung des Glaubens in der Wahrheit,
aufdass wir dich loben und verherrlichen

durch deinen Knecht Jesus
Christus, durch den dir Herrlichkeit
und Ehre ist (mit dem heiligen Geiste16)
in der heiligen Kirche, jetzt und
in die Ewigkeiten der Ewigkeiten.
»Amen.

lisS.u.S. 112, Anm.31.
16 Botte, a.a.O., S. 11, Anm.3, und S. 19, »Anm.7, meint wohl zu Recht,

dass die Worte «patri et filio» bei Hippolyt dort nicht ursprünglich seien, wo
die Doxologie mit «per quem» beginnt. Man kann sich aber fragen, ob an
diesen Stellen nicht auch die Worte «cum saneto spiritu» sekundär sind. In
der äthiopischen Übersetzung fehlen sie in der Schlussdoxologie des
Eucharistiegebetes (Botte, a.a.O., S. 16) und beim Gebet über die Erstlingsfrüchte
(S. 76) fehlen siesogar in der lateinischen Übersetzung und im dort erhaltenen
griechischen Text. »Auch sachlich passt «cum spiritu saneto» nicht gut zur
Einleitung «per quem». Diese würde eigentlich eher «in spiritu saneto» erfordern,

das allerdings von Hippolyt nirgends gebraucht wird. «Per quem tibi
gloria cum spiritu saneto» ist nur im Gebet der Diakonsweihe (c.8, p. 26)
von A bezeugt, sowie in dem dunklen, nur in »Ä erhaltenen Kapitel über das
abendliche Gemeinschaftsmahl (c.25, p. 64). Es ist aber leichter erklärlich,
dass «cum spiritu saneto» hier nachträglich eingefügt wurde, als class es an
den Stellen, wo es fehlt, später ausgelassen worden wäre. Es wäre aber auch
nicht ganz unmöglich, dass schon Hippolyt selbst sowohl eine Form ohne als
auch eine mit «cum spiritu saneto» gebraucht hätte. Im Eucharistiegebet
wäre aber nach Ä auf jeden Fall die kürzere Form gestanden.

Wo die Doxologie nicht durch «per quem» eingeleitet wird, ist die Formel

«patri et filio cum saneto spiritu» unbestritten echt. In den andoren Fällen

aber hat sie meines Erachtens ursprünglich nur gelautet : per puerum
tuum Iesum Christum (dominum nostrum)*, per quem tibi gloria (et honor
in sancta ecclesia et nunc et)b in saecula saeculorum.

a: nur im Gebet über die Erstlingsfrüchte ; b: nur im Eucharistiegebet.



101

a) Die ungebrochene Danksagung

Das erste, was wir beachten müssen, ist der Umstand, dass das

Eucharistiegebet Hippolyts in seinem Hauptteil wirklich eine

Danksagung ist, wie es ja der Name «Eucharistie» besagt. Diese

Danksagung erwähnt gewisse Heilstaten im einzelnen und findet
ihren abschliessenden Höhepunkt im Abendmahlsbericht. Es ist
wichtig, dass auch der »Abendmahlsbericht noch ganz unter dem
Vorzeichen der Danksagung steht, etwa in diesem Sinn : Wir danken

Gott durch Jesus Christus für alles, was er getan hat,
insbesondere, dass er durch seinen Sohn das Abendmahl eingesetzt
hat mit den Worten: Dies ist mein Leib Dies ist mein Blut.
Tut dies zu meinem Gedächtnis. Die Heilstaten, für die Gott
gedankt wird, werden dabei nicht in Form von Begründungssätzen
«wir danken dir, Gott, dass du das und das getan hast» genannt,
sondern in Form von Relativsätzen «wir danken dir, Gott, durch
Jesus Christus, den du gesandt hast..., der Fleisch geworden ist
usw.». Diese relativischen Aussagen waren, wie E.Norden11 gezeigt
hat, in der antiken religiösen Danksagung weit verbreitet (vgl.
auch das Register der sehr typischen Qui-Prädikationen bei
C.Mohlberg, Sacramentarium Veronense, Rom 1956, S.226 f.).
Der Grossteil des Präfationsmaterials fällt in diese formgeschichtliche

Kategorie.
Das Dankgebet über Brot und Wein beim Abendmahl muss

aus den Segenssprüchen und Dankgebeten hervorgegangen sein, die
bei den jüdischen Mahlzeiten, besonders beim Mahl zum Sabbateingang

und beim Passamani, üblich waren. Nach I.Kor. 11, 24 ff. und
Luk. 22, 19 ff. sprach auch Jesus beim letzten Abendmahl ein Dankgebet

über das Brot und nach dem Mahle über den Kelch, während
Mk. 14, 22 ff. und Mt. 26, 26 ff. sagen, Jesus habe über das Brot den

Segen (Lobpreis) und über den Kelch das Dankgebet gesprochen.

b) Die «Darbringung»

Das zweite, worauf wir unsere Aufmerksamkeit richten müssen,

ist die Art, wie nach den Einsetzungsworten fortgefahren wird.
Es heisst nicht einfach «Darum gedenken wir des Todes und der

17 »Agnostos Theos. Untersuchungen zur Formengeschichte religiöser
Rede, Leipzig und Berlin 1913, S. 201-276.



— 102 —

Auferstehung Christi», sondern «Eingedenk also seines Todes und
seiner Auferstehung bringen wir dir dar dieses Brot und diesen
Kelch». Am Schluss des Einsetzungsberichtes, dessen Text sich bei

Hippolyt an I.Kor. 11, 25 anschliesst, sagt Jesus ja nicht: «Gedenket

meiner», sondern «Tut dies zu meinem Gedächtnis». Das
Gedächtnis, das wir begehen, besteht nicht bloss in irgendwelchen
Gedanken, die wir uns machen, sondern in einem Tun, und zwar ganz
konkret in einem Tun mit Brot und Wein. Darum heisst es eben

nicht «wir gedenken», sondern «offerimus tibi panem et calicem».

Allerdings geschieht unser Tun mit Brot und Wein zum Gedächtnis
des Herrn, darum wird beigefügt «eingedenk seines Todes und
seiner Auferstehung».

Nun fragt sich allerdings, was die Worte «offerimus tibi panem
et calicem» eigentlich bedeuten. Eine spätere, im Mittelalter
herrschend gewordene Theorie sieht darin eine Darbringung von Leib
und Blut Christi, da Brot und Wein ja bereits in dem Augenblick,
da der Priester die Worte «Dies ist mein Leib» und «Dies ist mein
Blut» sprach, in Leib und Blut Christi verwandelt worden seien.

Aber kann das auch bei Hippolyt und überhaupt in der alten Kirche

so gemeint sein
Es ist bekannt, dass nach der älteren »Auffassung die

Konsekration dem ganzen Eucharistiegebet zugeschrieben wird, und
nicht nur den Worten «Dies ist mein Leib», «dies ist mein Blut».
Man legte Wert darauf, dass nach Abschluss dieses Gebetes Brot
und Wein zu Leib und Blut Christi geweiht waren, machte sich
aber keine Gedanken darüber, in welchem »Augenblick des Gebetes
die Konsekration stattfand.

An der Stelle, wo die liturgische Tradition die Worte «nooacpé-

Qopev, offerimus» hat, nämlich kurz nach den Einsetzungsworten,
ist das Eucharistiegebet noch nicht beendet. Hier eine Darbringung
der bereits in Leib und Blut Christi gewandelten Gaben sehen zu
wollen, ist nur unter der Voraussetzung möglich, dass der
Konsekrationsmoment bereits im späteren mittelalterlich-abendländischen
Sinn festgelegt ist. Bei Hippolyt und überhaupt in der ältesten Zeit
ist das nun eindeutig nicht der Fall, in den Kirchen des Ostens bis
heute nicht. Zum erstenmal wird die spätere abendländische
Auffassung zwar schon ziemlich früh vertreten, nämlich in der wohl
gegen 400 n.Chr. oder nicht viel später entstandenen Schrift «De

sacramentis». Es ist eigentlich erstaunlich, dass nachher viele
Jahrhunderte vergingen, bis diese Meinung wiederum so entschieden ge-



— 103 —

äussert wurde. Im allgemeinen hatte man in der abendländischen
Kirche auch lange Zeit nach «De sacramentis» immer noch auf eine

genaue Fixierung des Konsekrationsmomentes verzichtet und den

ganzen Kanon als konsekrierend betrachtet. Die anders lautenden
Stimmen gewinnen erst im 9. Jahrhundert die Überhand18.

Was der ursprüngliche Sinn der Wendung «offerimus tibi
panem et calicem» ist, lässt sich gerade in der Apostolischen Tradition

Hippolyts gut aufzeigen. Offerre, Tiooocpéoeiv, wird dort in
bezug auf die Eucharistie in dreifachem Sinn gebraucht. Einmal
wird es von den Gläubigen ausgesagt, die Brot und Wein von zu
Hause mitbringen und für die Abendmahlsfeier zur Verfügung
stellen. In diesem Sinn wird z.B. bei der Beschreibung der
Vorbereitungen auf die Taufe in der Osternacht gesagt, dass die Täuflinge
nichts mit sich bringen sollen ausser dem, was sie für die auf die
Taufe und Firmung folgende Eucharistiefcier mitbringen. «Bapti-
zandi ne adducant secum ullam rem, nisi solum quod unusquisque
adducit propter eucharistiam (cv%y.oiarict. in der sahidischen
Übersetzung, während die lateinische für diesen ganzen Abschnitt fehlt).
Decet enim ut qui digitus effectus est offerat oblationem (ziooacpooa

im Sah) eadem hora» (Botte, c.21, p.44). Das Substantiv Tiooacpood

muss hier die von den Gläubigen gebrachten Gaben meinen.
Denselben Sinn muss oblatio auch dort haben, wo gesagt wird, dass
die Diakone dem Bischof die oblatio darreichen sollen (c. 4, p. 10, und
c. 21, p.54, s. auch unten) und der Bischof dann mit dem ganzen
Presbyterium die Hände auf sie legen und danksagend sprechen
soll: Der Herr sei mit euch usw. Aber auch der Ausdruck «oblatio
sanctae ecclesiae» im Eucharistiegebet («mittas spiritum tuum
sanctum in oblationem sanctae ecclesiae») kann nicht anders
verstanden werden.

In der zweiten Bedeutung wird offerre von den Diakonen
ausgesagt. Gemeint ist damit, dass sie die Gaben der Gläubigen zu
Beginn der eigentlichen Eucharistiefeier dem Bischof bringen oder
darreichen. «Uli (sc. ejyiseopo) vero offerant diacones oblationem»
(c. 4, p. 10) heisst es bei der Alesse anlässlich der Bischofsweihe, und
bei der Taufmesse in der Osternacht wird gesagt: «...iam offeratur

u Vgl. dazu insbesondere J. R.Geiselmann, Die »Abendmahlslehre an der
Wende der christlichen Spätantike zum Frühmittelalter, München 1933,
S. 86-156 und 180-224. Ferner P.Cagin, L'Eucharistia, 1912, S. 69 f.;
./. Pascher, Eucharistia, Gestalt und Vollzug, 21953, S. 118; J. Betz, a.a.O.,
S. 328-331.



— 104 —

oblatio a diaconibus episcopo et gratias agat...»(c. 21, p.54). »Auch

beim Gebet zur Diakonsweihe ist davon die Rede (c. 8, p. 26), und
wir werden sogleich noch näher auf diese Stelle zu sprechen kommen.

Die dritte Bedeutung hat offerre, wenn es vom Bischof ausgesagt

wird. Das geschieht im Gebet zur Bischofsweihe, wo unter den

Aufgaben des Bischofsamtes genannt wird «pascere gregem sanetam
tuam, et primatum sacerdotii tibi exhibere sine repraehensione,
servientem noctu et die, incessanter repropitiari vultum tuum et
offerre dona sancta<e> ecclesiae tuae», «<7ioiuaivetv xr)v noip,vnv>

aov xi]v âylav, xai agyiEqaxEVEiv aoi âfxépjtxcoç, ÀEtxovgyovvxa vvxxoç
xal i)p.ÉQaç, àòta).£Ì7ixmc xe U.aoxEOUat xcp TtoootoTitu aov xai nooa-
cf,£OEiv aoi xà ôcoga xffç âyiaç aov exxhrjotac»18*.

Gewiss ist das «TiooacpéoEiv xà ôcoga xfjç àyiaç aov èxxXrjoîaçi»,
«offerre dona sanctae ecclesiae tuae», hier in einen Zusammenhang
gestellt, der von den Gedanken des alttestamentlichen Hohepriester-
tums geprägt ist, die sich auf das christliche Bischofsamt nur im
übertragenen und vergeistigten Sinne anwenden lassen. Viele der
in diesem Gebet gebrauchten Ausdrücke sind ursprünglich in
Beziehung auf das alttestamentliche Opferwesen zu verstehen, das nur
ein schattenhaftes Vorbild des Opfers Christi war und darum im
Neuen Testament aufgehoben ist. Es versteht sich von selbst, dass
diese Wendungen bei Hippolyt nicht im alttestamentlichen, sondern
in einem neutestamentlichen, übertragenen Sinn gemeint sind. Doch
kann das «Darbringen der Gaben der heiligen Kirche» nicht bloss
als symbolischer Ausdruck für das geistige Opfer der Gebete und
Danksagungen gedeutet werden, denn der Vergleich mit anderen
Stellen zeigt, dass es sich nicht nur um Gebete, sondern auch um
konkrete Gaben handelt. Besonders interessant ist auch in dieser
Hinsicht die oben schon kurz erwähnte Stelle aus dem Gebet der
Diakonsweihe. In ihr wird als Aufgabe des Diakons genannt «(L)
offerre (Ä) in saneto sanctorum tuo quod tibi offertili' a constitute
principe sacerdotum tuo ad gloriam nominis tui» (c. 8, p. 26).
Hier wird offere unmittelbar hintereinander vom Diakon und vom
Hohepriester, d. h. vom Bischof, ausgesagt. Nach dem, Avas bereits

1Sa c. 3, p. 8; bei diesem Gebet ist der griechische Originaltext in der
Epitome des 8. Buches der Apostolischen Konstitutionen erhalten, allerdings
in teilweise veränderter Form, weshalb wir im »Anschluss an Botte die mit < >

bezeichneten Stellen nach L ergänzt bzw. korrigiert haben. Anderseits ist
sancta< e > statt L sancta nach dem griechischen Text korrigiert.



— 105 —

über das offere der Diakone ausgeführt wurde, ist klar, dass es sich
hier um die Gaben der Gläubigen, vor allem Brot und Wein, für die
Eucharistie handelt, die dann vom Bischof dargebracht werden.
Wenn man nun fragen wollte, wie diese Darbringung geschieht,
kann die Antwort nach allem, was wir in der Kirchenordnung Hippolyts

hören, nur lauten : nicht nur irgendeine materielle Handlung,
sondern durch das Dankgebet, das der Bischof über die Gaben spricht.

Es sind also drei verschiedene Bedeutungen, in denen offerre
von den Gläubigen, den Diakonen und dem Bischof ausgesagt wird,
aber sie stehen in einem engen Zusammenhang miteinander. Das
offerre der Gläubigen ist ja die Voraussetzung für das offerre der
Diakone, und beide sind wiederum die Voraussetzung für das

offerre des Bischofs. Es sind eigentlich nur drei Stufen einer einzigen

Handlung. Ebenso klar ist, dass das eigentlich entscheidende
Moment der ganzen Handlung, die einzige liturgische Darbringung
im strengen Sinn, diejenige durch das Danksagungsgebet des

Bischofs ist. Das offerre der Gläubigen und der Diakone hat
demgegenüber nur vorbereitenden Charakter. Diese ganze Handlung mit
dem offerre des Bischofs als entscheidendem Moment ist gemeint,
wenn die eucharistische Feier einfach als oblatio bezeichnet wird19.

Das bisherige Ergebnis unserer Untersuchung wird durch das,

was in der Apostolischen Tradition über die Darbringung von
Nahrungsmitteln und Feldfrüchten gesagt wird, bestätigt und verdeutlicht.

Die Diakone haben hier zwar keine besondere Funktion, aber
das offerre der Gläubigen und des Bischofs wird ganz analog zu dem
bei der Eucharistie verstanden. Das wird direkt gesagt, wenn es im
Abschnitt, der von der Ölweihe handelt, heisst: «Si quis oleum
offert, secundum panis oblationem et vini, et non ad sermonem
dicat (sc. episcopus), sed simili virtute gratias referat...» (c.5,
p.18).

Das vom Bischof ausgesagte «offerre» wird fast synonym mit
«danksagen über», «segnen» oder «weihen» gebraucht. Das kommt
besonders deutlich bei der Segnung der Erstlinge der Feldfrüchte
zum Ausdruck, wo es heisst: «Fructus omnes festinent offerre
episcopo; qui autem offerit benedicat et nominet eura qui optulit
dicens» (c. 31, p. 74). « Qui autem offerit» ist ungeschickte und sinn-

19 Nach der Beschreibung der Osternachtsfeier mit Taufe und Messe
heisst es: «Haec autem tradidimus vobis in brevi de baptismo saneto et obla-
tione (Sah aooacpopâ) sancta» (c. 21, p. 58). In einem späteren Abschnitt
wird gesagt: «Nemo in pascha, antequam oblatio fiat, pereipiat» (c. 33, p.78).



106

entstellende Übersetzung des griechischen Originals, das
wahrscheinlich «o ôè (sc. episcopus) TigootpEQCüv evXoyeixm» hatte (nach
Botte, p. 75, Anm. 3). Nicht die Gläubigen, die die Erstlinge bringen,

segnen, wie es die lateinische Übersetzung genau genommen

besagen würde, sondern der Bischof segnet, indem er
darbringt. Das geschieht wiederum durch ein Dankgebet, das auch in
griechischer, allerdings etwas fehlerhafter Textüberlieferung erhalten

ist, und das ein schönes Beispiel für die Synonymität von
Danksagung über einen Gegenstand und Darbringung des
Gegenstandes ist. Dieses Gebet lautet (c. 31, p. 76) :

Gratias tibi agimus, deus, et
offerimus tibi primitivas fructuum,
quos dedisti nobis ad percipiendum,
per verbum tuum enutriens ea,
iubens terrae omnes fructus adferre
ad laetitiam et nutrimentum homi-
num et omnibus animalibus. Super
his omnibus laudamus te, deus, et
in omnibus quibus nos iuvasti, ad-
ornans nobis omnem creaturara
variis fructibus, per puerum tuum
Iesum Christum dominum nostrum,
per quem tibi gloria in saecula
saeculorum. »Amen.

G (Barberini gr. 336)

Eùyy.giorov/j,Év aoi, y.vgie
ó {reo;, yxl Tigoaipégofiev àn-
txgyr)v y.xoTicov, ov; ëôcoxixç r)/ilv
el; fieraXvyiu' <TeZsa<pogrj(Ta;> Sia
rov /.óyov aov y.al yeAcvocaç

irfj yfj xagnovc 7ia.vTooa.7iov!;
< ipégeiv > els evipgooûvnv xa.1

TQotprjV roi; àvûgvjjioi; xeni 710.vtì
Cebo). 'Ev < tovtoi; > jzàaiv vßvov-
/.tév os, ô &eó;, ètiì jiâaiv ol;
eviigyérnoaç tffiîv < xoo/.icov r)pûv >

nâactv y.riotv < noiy.i'hoïc
y.oignoi;, ôià tov Tiaiòó;
aov 'Inaov Xqiotov tov xvgiov
r)f.icov, ói'oS y.al noi f] ôoÇa elç
tovç alcova; tcov aicbvcov. 'A/xrjv.

< > Korrekturen des schlecht überlieferten griechischen Textes
nach Botte, a.a.O.

Das offere der Gläubigen bedeutet also ein Herbeibringen von
Gaben zur Segnung, während das offere des Bischofs die Segnung
der Gaben durch ein Dankgebet bezeichnet.

Dass das Herbeibringen der Gaben durch die Gläubigen
speziell ein Herbeibringen zur Segnung ist, kommt auch an anderen
Stellen zum Ausdruck. Der Abschnitt über die Darbringung von
Käse und Oliven z.B. beginnt mit den Worten «Similiter, si quis
caseum et olivas offeret», führt dann das Gebet des Bischofs über
diese Nahrungsmittel an und fährt fort: «In omni vero benedizione
dicatur: Tibi gloria, patri et filio cum saneto spiritu...» (c.6, p. 18).
Und nachdem von der Darbringung der Erstlinge der Früchte die
Rede war, werden diejenigen Früchte aufgezählt, die gebracht werden

sollen, und zwar mit den Worten: «Benedicuntur quidem fruc-



107

tus, id est uva, ficus...» (c.32, p.78). Es geht bei all diesen Darbringungen

also um eine Segnung, das Darbringen der Gläubigen ist
auf eine Segnung ausgerichtet und das Darbringen des Bischofs ist
die Segnung selbst. Dabei ist offenbar gemeint, dass die
«dargebrachten», also gesegneten Nahrungsmittel hernach von den
Darbringern zur Ehre Gottes genossen werden, wie es am Schluss der
Ausführungen über die Segnung der Früchte heisst: «In omnibus
autem, quae pereipiuntur, saneto deo gratias agant in gloriam eius

pereipientes» (c.32, p. 78n~15).

Da diese Darbringungen in Parallele zur eucharistischen Dar-
bringung gesehen werden, wie das die oben erwähnte Stelle bei der
Ölweihe ja ausdrücklich sagt, meint also die Darbringung von Brot
und Wein in der Eucharistie ihre Segnung durch das Dankgebet
des Bischofs. Die Eucharistie ragt zwar aus allen Darbringungen
hervor, sie ist die oblatio xax' è^oyfyv, weil das gesegnete Brot Leib
Christi (c. 37, p.845), bzw. antitypus corporis Christi (c. 21, p.5418),
und der gesegnete Wein antitypus (c 38, p.8413f), bzw. o/jtoico/ia

(c.21, p. 542M-, vgl.a.a.O., S. 55, Anm. 2) des Blutes Christi ist.
Der übergeordnete Begriff der Segnung erlaubt aber, die Eucharistie

trotz ihrer einzigartigen Stellung in Parallele zu den anderen
Darbringungen zu setzen.

Interessant ist in diesem Zusammenhang auch der Gebrauch
von offere bei den Ausführungen über das Gemeinschaftsmahl. Es ist
zunächst vom Fasten die Rede, und zwar wird gesagt, dass Witwen
und Jungfrauen oft fasten und für die Kirche beten sollten. Die Priester

sollen fasten, wann sie wollen, und die Laien desgleichen. «"Eni-
OX0710Ç ov ôvvaxat vnaxevEtv, êàv pr) öxe xal nâc. ô Xaóc,. "Ew& Sxe

yàg vxé?.Ei xiz ngoaevEyxeîv, xal ânvijoaa&at ov ôvvaxat, xÀâaaÇ ôè

nâvxcoç yevExai» (c. 23, p. 60; der griechische Text dieser Stelle ist
erhalten in Codex Vindobonensis gr. 7). ngoaeveyxeiv, offere, bedeutet

hier ein Gemeinschaftsmahl veranstalten, wobei der Bischof ein
Dank- oder Darbringungsgebet, was ja dasselbe ist, sprach. Die
Gläubigen sollen dann aus der Hand des Bischofs ein Stück von dem
Brote nehmen, das eine Eulogie sei, aber nicht Eucharistie, wie der
Leib des Herrn (c. 26, p. 66). Die Fortsetzung heisst nach dem sahidi-
schen Text: «Omnes autem priusquam bibant, decet ut sumant
calicem et gratias agant (ev'/aotaxElv) super eum, et bibant et man-
clucent in puritate hoc modo. Catechumenis vero detur panis exor-
cismi (ë^oQxtapoç) et calix» (c. 26, p. 68). Der lateinische Text, der
kurz vorher wieder einsetzt, hat den letzten Satz in folgender Form :



108

«Catecuminis vero panis exorcizatus detur et calicem singuli offe-
rant» (a.a.O.). Die letzten Worte geben offenbar das griechische
Original wieder, wurden aber vom sahidischen Übersetzer nicht
verstanden, so dass er den Satz verstümmelte. «Calicem singuli offerant»
kann nur heissen, dass jeder einzelne über seinem Becher ein Dankgebet

spricht, ihn so segnet oder darbringt, ähnlich wie der Bischof
es für alle gemeinsam mit dem Brot tut20.

20 Umstritten ist die Deutung von «offert» in der Fortsetzung: «Cate-
cuminus in cena dominica non concumbat. Per omnem vero oblationem memor
sit qui offert eius qui ilium vocavit ; propterea enim deprecatus est ut ingre-
cliatur sub tecto eius» (c. 27, p. 68). Der sahidische Text hat statt «qui offert»
«qui comedit»: « Qui autem comedit faciat memoriam eius qui ilium vocavit
quotiescumque comeditur» (c. 27, p. 68). H. Lietzmann, Messe und Herren-
mahl, S. 185, meint, dass der sahidische Übersetzer das «offert» nicht mehr
verstanden und daher durch «comedit» ersetzt habe. «Offort» entspreche aber
dem Original und bedeute eben, dass jeder Teilnehmer den Becher nicht wie
ein beliebiges Glas Wein trinkt, sondern erst darüber betet und es dadurch
Gott weiht. Botte dagegen (a.a.O., S. 69, Anm. 3) meint, dass der lateinische
Übersetzer das mediale Verb 7igonrpÉgoiia.i vorgefunden habe, das «zu sich
nehmen, geniessen» bedeutet. Er habe es jedoch im Sinn des »Aktivums
aufgefasst und daher falsch übersetzt. In diesem Fall wäre also die sahidische
Übersetzung gegenüber der lateinischen im Recht.

Für Lietzmann spricht die Parallele von «et calicem singuli offerant»,
sowie der Umstand, dass die sahidische Übersetzung einige Male Formen von
offerre oder oblatio beseitigt. Lietzmann erwähnt (a.a.O., S. 185) die
Auslassung der beiden letzten Worte von «calicem singuli offerant», die übrigens
auch von Botte als ursprünglich anerkannt werden, durch Sah und die Wiedergabe

von «per omnem vero oblationem» (griechisch wahrscheinlich «arò
Tiäarxv âé ngooipogdv durch «quotiescumque comeditur». Ferner beruft er sich
(a.a.O., S. 183, Anm. 1) auf die oben genannte Stelle «"Eoü-'öte yàg fîékei

ti; TtqooEvcyy.Eiv, deren sahidische Fassung Lietzmann nach der »Ausgabe von
F. X. Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum, Paderborn 1905, wie
folgt wiedergibt: «Denn es wird geschehen, dass irgend jemand etwas zu sich
nehmen will in der Kirche». Danach hätte der sahidische Übersetzer das
aktive jigoaeveyxeiv im Sinne des Mediums verstanden, was dafür sprechen
würde, dass bei der Stelle «Per omnem vero oblationem memor sit qui offert))
das gleiche geschehen ist. Lietzmann hat recht, dass das Sahidische das
nqoOEvsyxsiv nicht mit «darbringen» wiedergibt, aber dass es das Wort im
medialen Sinn aufgefasst hätte, trifft nicht zu. Die oben mit «zu sich nehmen
in der Kirche» übersetzten Worte heissen im Sahidischen e-gi u-laau e-t-
ekklësia Walter Till, und Johannes Leipoldt, Der koptische Text der Kirchen-
ordnung Hippolyts, Berlin 1954. Texte und Untersuchungen zur Geschichte
der altchristlichen Literatur, 58.Band V.Reihe, Bd. 3, S. 24), wörtlich
«zu nehmen eine Sache in die Kirche». Die koptische Präposition «e» gibt die
Richtung an, nicht den Aufenthaltsort, daher muss «e-t-ekklêsia» mit «in die
Kirche» übersetzt werden, nicht «in der Kirche». Till, a.a.O., S. 25, übersetzt
dementsprechend : «Denn es wird geschehen, dass jemand etwas in die Kirche
bringen will». Der sahidische Übersetzer hat zwar ngooEveyxsiv nicht genau



— 109 —

Bei der Eucharistie geschieht auch die Darbringung des Kelches

nur durch den Bischof. Aber es ist zu beachten, dass dieser

dort, wo er allein das Dankgebet spricht, auch als Repräsentant der

ganzen Gemeinde handelt. Das kommt in der Pluralform «offerimus»

— «ngoacfégo/x£v» sowohl im Eucharistiegebet als auch im
Gebet zur Segnung der Erstlingsfrüchte (s.o. S. 106) zum Ausdruck.

«Wir bringen dir dar dieses Brot und diesen Wein» muss bei

Hippolyt also ungefähr das gleiche bedeuten wie «wir weihen dir
dieses Brot und diesen Wein», und zwar durch das Dankgebet, das

über sie gesprochen wird und durch das sie gesegnet werden. Der

ganze Gedankengang des hippolytischen Eucharistiegebetes lässt
sich nur mit Hilfe dieses Darbringungsbegriffes verstehen. Wenn
man ihn zugrunde legt, kann man aber wie Lietzmann, der nur mit
etwas anderer Nuancierung zu ähnlichen Ergebnissen kommt wie

wiedergegeben, aber er hat es jedenfalls als Aktivum und nicht als Medium
aufgefasst.

Dieses Ergebnis wird durch die äthiopische Übersetzung bestätigt, die
über die arabische auf die sahidische zurückgeht. Hugo Duensing, Der
äthiopische Text der Kirchenordnung Hippolyts, Göttmgen 1946 (Abhandlungen
der »Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Philol.-histor. Klasse, 3. Folge,
Nr. 32), S. 67, gibt sie wie folgt wieder: «denn wenn man etwas, was es auch
ist, (mit-)bringt, um es in die Kirche hineinzubringen». Das ist zwar vom Original

schon ziemlich weit entfernt, aber die entscheidenden Worte sind klar.
Zwar kann man im Gegensatz zum Koptischen nicht sagen, ob das «in» vor
«Kirche» die Richtung oder den »Aufenthaltsort angibt. «Wësta» in äthiopisch
«wésta bêta krëstijân» kann beide Bedeutungen haben. »Aber bei den Verben
ist es eindeutig, dass sie nicht «nehmen» oder gar «zu sich nehmen» bedeuten
können, den jâmasë'û heisst bringen und jâbë'û hineinbringen (vgl. hebr.
jâwï'û).

Wenn Lietzmann also in diesem Punkt nicht Recht zu geben ist, so
haben seine »Argumente trotzdem noch ziemlich grosses Gewicht. Übrigens
könnte man zu den von ihm angeführten Stellen, an denen das Sahidische
ursprüngliches Tigooepégeiv beseitigt, noch die Stelle c. 31, p. 74 hinzufügen,
wo bei der Darbringung der Erstlingsfrüchte der Lateiner sagt «qui autem
offerit benedicat», griechisch wahrscheinlich ô de (sc. ètzìoxotzo;) ngooepégcov
EÙXoyciTto, während das Sahidische umschreibt: «Episcopus autem accipiat
cum gratiarum actione et benedicat eos ». Ä hat allerdings « et hie offerat bene-
dicens», steht also in diesem Fall L näher als S und A.

Für die »Auffassung Bottes spricht dagegen, dass die lateinische
Übersetzung zwar im allgemeinen ziemlich genau ist, aber doch öfters griechische
WTorte oder Formen mit ähnlichen verwechselt (vgl. Botte, a.a.O., XXXVII).

Aufs ganze gesehen, hat Lietzmanns Auffassung meines Erachtens die
grössere Wahrscheinlichkeit für sich, doch ist keine Sicherheit zu erreichen.
Für die Bestimmung des Sinns von offerre bei Hippolyt im allgemeinen und
besonders im Eucharistiegebet ist übrigens die Deutung dieser einen
umstrittenen Stelle nicht entscheidend.



— 110 —

wir21, mit Recht sagen: «alles greift ineinander und wird ohne

Schwierigkeiten und ohne die Notwendigkeit künstlicher
Hilfskonstruktionen verständlich »21a.

Mit dieser Erklärung sind zwei Missverständnisse der Darbrin-
gungsformel ausgeschlossen, nämlich einerseits die schon genannte
spätabendländischeDeutung aufdie bereits gewandelten Opfergaben,
anderseits die Auffassung der Darbringung von Brot und Wein als
eines materiellen Opfers im Sinne eines alttestamentlichen Speiseopfers.

Wenn mit den Worten «Wir bringen dir dar das Brot und
den Kelch» die Gaben Gott geweiht werden22, können nicht bereits
geweihte Gaben gemeint sein. Hippolyt nennt die Eucharistie ja
auch nicht eine oblatio corporis et sanguinis Christi, sondern eine
panis oblatio et vini (c. 5, p. 18), die in Parallele gesetzt wird mit
der Darbringung bzw. Segnung von anderen Gegenständen,
allerdings mit dem wichtigen Unterschied, dass bei der Eucharistie Brot
und Wein durch die oblatio zu Antitypa des Leibes und Blutes
Christi werden. Damit wird das Ergebnis unserer früheren
Überlegungen, die uns aus anderen Gründen zur Ablehnung der spät-
abendländischen Deutung geführt haben, bestätigt.

Aber auch um eine materielle Darbringung von Brot und Wein
an Gott im Sinne eines alttestamentlichen Speiseopfers kann es sich
nicht handeln. Dieses wurde ja ganz23 oder teilweise24 durch
Verbrennung zerstört oder auf andere Art verdorben. Eine Ausnahme
bildet das Hebeopfer25, das von den Priestern gegessen wurde. Eine
Segnung von Nahrungsmitteln durch Gebet mit anschliessendem
Genuss durch alle Anwesenden ist im Sinne des Alten Testaments
keine Darbringung und kein Opfer. Es sind zwar materielle Gaben
da, aber ihre Darbringung meint kein materielles, sondern ein

geistiges Geschehen. In diesem Sinn von Darbringung zu reden, ist

21 a.a.O.. S. 182-186.
21a A.a.O., S. 186.
22 Das ist natürlich nicht so gemeint, dass allein durch diese Worte die

Gaben Gott geweiht werden. Das geschieht vielmehr durch die heilige Handlung

und das Dankgebet als Ganzes, in diesen Worten aber wird es ausgesprochen.

23 Lev.6, 19-23; Num. 15, 1-12; Kap.28 und 29 u.a.
24 Lev.2; 5, 11-13; 6, 14-18; 8, 26-28.31.32; 9, 4.17; 10, 12.13; 14,

10-12.15-18; 14, 21.24.26-29; Num.5, 15.18.25.26; 6, 15-17.19.20; 15, 1-12
u.a.

25 Lev.7, 11-14; 24, 5-9;Num.l5, 17-21: 18, 8-13 u.a.



— Ill —

kein alttestamentlicher, aber auch kein antik-heidnischer26, sondern
ein rein christlicher Sprachgebrauch.

c) Die Epiklese

Die Epiklese ist bei Hippolyt sehr einfach gehalten und eng
mit einer Bitte um die Segensfrüchte der Kommunion verbunden.
In griechischer Rückübersetzung lautet sie27 :

(Zum bequemeren Vergleich sei die
lateinische Übersetzung danebon-
gestellt) :

Kaù àÇiovuév ere ôtïcoç ùtiooteì- Et petimus ut mittas spiritum
Xij;2S tò nvEVfxó oov tò äyiov èrti tuum sanctum in oblationem sanctae
rr)v Ttgooqjooàv^ ti'/ç dyia; èxxXrj- ecclesiae: in unum congregans des
m'aç. eIç cv avvdyojv30 ôoç ïzâoiv omnibus qui percipiunt Sanctis in

26 S. Lietzmann, a.a.O., S. 185, »Anm. 1.
27 Nach B. Botte, L'épiclèse de l'anaphore d'Hippolyte, in: Recherches

de Théologie ancienne et médiévale li (1947), 241-251, bes. 248 ff., und (fera..
La tradition apostolique, S. 17, Anm. 7. Wir vermerken im folgenden nur die
wichtigeren »Abweichungen anderer Rückübersetzungsversuche.

28 Lietzmann, a.a.O.. S.80, X3.T3.7iéutpij;. Doch zieht R.H.Connolly,
The eucharistie prayer of Hippolytiis, in: Journal of Theological Studies 39
(1938), 350, ànooTEÎXrj; vor. weil es mit dem sonstigen Sprachgebrauch
Hippolyts besser' übereinstimmt. Klaus Camber, Der griechische Urtext des
Eucharistiegebetes in der »ÄgyptischenKirchenordnung, in : Ostkirchliche
Studien 17 (1968), 44-47, schlägt allerdings wieder y.%nx7ié^iy>n; vor (S. 47),
vermerkt jedoch auch ànooreiAri;.

29 Lietzmann, a.a.O., &voixv wie in den Ap.Konst. »Aber Botte, L'épiclèse,

S. 249, und La tradition. S. 17, »Anm. 5, weist mit Recht daraufhin, dass
L dieses Wort nicht mit oblationem übersetzt hätte. Überall, wo man L mit S

vergleichen kann, entspricht «oblatio» - «ngooepogd», das im Sahidischen
unverändert aus dem Griechischen übernommen ist. Merkwürdigerweise nimmt
Gamber, a. a. O., S. 47, wieder ßvoioiv an, ohne Tigoacpogdv auch nur anzumerken.

30 Connolly, a.a.O., ei; êv ovvoLyacyóv; TAetzmann, a.a. O., eiç r\v êvcôoaç,
G. Dix, ''AnoOToXixi] Ttagdaooi;. The treatise on the »Apostolic Tradition of
St. Hippolytus of Rome, London 1937, S. 75—78, evovoüai aoi (nach âyicov
bzw. àyioi;), dazu s.u. S. 112f. Gamber, a.a.O. 44f., will für «in unum congregans»

nach Didache 9, 3, (xXdoua awzyßev) ovviyßeion; oder ovvnypiévn;
setzen. «Congregans» statt «congregatae» hält Gamber für ein Versehen des
Übersetzers oder wahrscheinlicher des »Abschreibers. Nun hat aber schon Botte,
La tradition, S. 17, Anm. 6, darauf hingewiesen, dass auch die äthiopische
Übersetzung L bestätigt. Die mit dem Pronominalsuffix der 2. Pers. sing, (-ka)
versehene Gerundivform «damiraka» (coniungendo-tu) ist ein Ersatz fürdas
im »Äthiopischen verlorengegangene Partizip. Oder meint Gamber etwa, dem
äthiopischen Übersetzer oder einem der äthiopischen Abschreiber sei genau
das gleiche Versehen passiert wie dem lateinischen Es wäre schon in einem
einzigen Fall nicht sehr wahrscheinlich, aber zweimal unabhängig voneinander

ist es sozusagen unmöglich.



— 112 —

roi; neTa.X!x.ßovaiv tcov âylœv31 repletionem spiritus sancti ad conci;

7tXr)go)Oiv 71vEVj.fx.T0; âyîov firmationem fidei in veritate.
Tigò; ßEßaivJcnv tiîoteoj; èv

àX.n&EÌq.

Die meisten späteren Epiklesen haben die Form: (1) Sende
deinen heiligen Geist auf die Gaben (2) und mache sie zu Leib und
Blut Christi, (3) auf dass die Empfänger mit dem heiligen Geist
erfüllt werden. Von ihnen unterscheidet sich die Epiklese bei Hippolyt

dadurch, dass das zweite Glied mit der Bitte um die Wandlung
noch fehlt. Der Gedankengang ist, auf seine knappste Form
gebracht, folgender: Gott möge seinen heiligen Geist auf die Gaben
senden, damit diejenigen, die von ihnen gemessen, selbst mit dem

heiligen Geiste erfüllt werden.
Der anglikanische Benediktiner und. bedeutende Liturgiker

Gregory Dix versuchte zwar nachzuweisen, dass die Epiklese bei

Hippolyt nicht ursprünglich sei32. Er führte vor allem zwei Gründe
dafür an. Erstens, meint er, ergebe der lateinische und der äthiopische

Text ohne jede Korrektur keinen rechten Sinn und sei grammatikalisch

unmöglich. Zweitens fehle die Epiklese im syrisch erhaltenen

Testamentum Domini, das ja eine Bearbeitung der »Apostolischen

Tradition Hippolyts enthält. Nun wäre aber vom Testamentum
als einem östlichen, vermutlich syrischen Dokument des späten 4.

oder des 5. Jahrhunderts zu erwarten, class es auf die Epiklese sogar
einen gewissen Nachdruck lege. Wenn es das nicht tue, ja überhaupt
keine Epiklese enthalte, könne der Grund nur der sein, dass es in der
Vorlage, nämlich bei Hippolyt, keine Epiklese vorgefunden habe.
Dix versucht dann, mit Hilfe des Testamentum Domini den

ursprünglichen Text ohne Epiklese zu rekonstruieren. Das Resultat
seines Versuchs lautet: «ôàç Tiàaiv xolç, iiexa).aßovaiv âyîoiç; évovaSai

croi eie; yiArjgcoatv nvEvuaxoç âyîov...» Mit dieser Korrektur glaubt

Die Lesart des Test Dom «ut tibi uniantur», auf die sich Dix stützt, führt
Botte, L'épiclèse, S. 249, auf eine Verwechslung von el; ev mit eì; aé zurück.

Zum Ganzen vgl. auch Jh. 11, 52, «îva xs.i rà réxvx rov ûeov tu ôieoxog-
Tiiofièva. Gvvxydyn si; ev» (darauf verweist auch Gamber, a.a.O., S. 44).

31 Die meisten statt tcov dyicov: âyîoi;. Botte, L'épiclèse, S. 250, und La
tradition, S. 17, Anm. 7, weist jedoch daraufhin, dass tcov dyicov den äthiopischen

Text und den des Test Dom besser erkläre und auch mit L nicht unvereinbar

sei, L hätte dann verstanden: «alle von den Heiligen, die Anteil
erhalten»^ und Test Dom dagegen-jedenfalls richtiger -«alle, die am Heiligen
»Anteil erhalten».

32 A.a.O., Textual Notes zu IV, 11-12. The Epiclesis.



— 113 —

Dix, dem Satz einen Sinn geben zu können, während er in der
lateinischen Übersetzung (s.o.) keinen findet.

Gegen die Auffassung von Dix wandte C.C. Richardson ein33:

] Die Theorie von Dix erkläre nicht, wieso der Partizipialsatz,
der in seiner Rekonstruktion nach «des» steht, in der lateinischen

Übersetzung vor dieses gestellt wurde.
2. Sie erklärt nicht, wie ein Infinitiv Passiv (evovadai) in ein

Participium Activi (congregans) übergegangen ist.
3. Wie hätte ein so wörtlicher Übersetzer wie der lateinische das

Verbum èvovadai durch 3 Worte wiedergeben können: in unum

congregans
4. Was ist in L aus dem aoi geworden, das das Testamentum ge¬

lesen haben muss
5. Wieso hätte ein von Dix angenommener Interpolator des

4. Jahrhunderts, der die Epiklese kannte, eine so armselige
eingefügt, die nicht um die Wandlung der Gaben in Leib
und Blut Christi bittet wie die orientalischen Epiklesen jener
Zeit?

Schliesslich hat Dom Bernard Botte31 aufgezeigt, dass auch
das Testamentum Domini eine Epiklese enthält. Damit fällt das

einzige Argument von Gewicht, das für Dix sprach, dahin. Der
englische Gelehrte hatte sich durch die lateinische Übersetzung des

Testamentum in der Ausgabe von Rahmani3'5 täuschen lassen, wo
die Stelle lautet:

«Offerimus tibi hanc gratiarum actionem, aeterna Trinitas,
Domine Jesu Christe, Domine Pater a quo omnis creatura et omnis
natura contremiscit in se confugiens, Domine Spiritus sancte adfer
potum hunc et escam hanc sanctitatis tuae, fac ut nobis sint non in
iudicium neque in ignominiam vel in perditionem, secl in sanatio-
nem et in robur spiritus nostri...»

Die Worte «Domine Spiritus sancte adfer potum hunc et escam
hanc sanctitatis tuae» sind merkwürdig. Sie ergeben jedenfalls viel
weniger einen rechten Sinn als die lateinische Übersetzung der Apo-

33 The so-called Epiclesis in Hippolytus, in : Harvard Theological Review
40 (1947), 101-108. Die Zusammenfassung nach Botte, L'épiclèse, S. 243.

34 A.a.O.
35 I. Rahmani, Testamentum Domini Nostri Iesu Christi, Mainz 1899

(syrischer Text mit lateinischer Übersetzung), S. 43.



— 114 —

stolischen Tradition, die Dix mit ihrer Hilfe korrigieren will. Botte
versucht nun, ins Griechische zurückzuübersetzen. «Domine Spiritus
sancte» ergibt KvgtE, Ttvevfia äytov. «Adfer» ist im Syrischen Af'el
von età, also eigentlich «kommen lassen», «bringen»; Botte vermutet
im Griechischen né/uipov oder eine Zusammensetzung davon. «Potum
htmc et escam hanc» hat im Syrischen die Präposition Ie, kann also
Akkusativ oder Richtungsangabe sein: (èrti) xovxov ròv nóxov xal
xavxnv xi]v ßgcoatv.

Der ganze Satzteil müsste auf griechisch geheissen haben:
Kvgie TiVEVfxa äyiov Jiépipov (erri) xovxov xòv nóxov xal (ênl) xavxnv
xrjv ßgcoatv xrjv âyiav aov. Nur die Übersetzung mit eni ergibt einen
Sinn. Dann ist aber auch im Testamentum Domini eine Epiklese
vorhanden. Über gewisse Einzelheiten der Rückübersetzung kann
man verschiedener Meinung sein. Botte selbst rechnet mit der
Möglichkeit, dass es statt «rzé/xyjov» «ëg%ov» geheissen haben könnte36,
und Richardson macht noch einen anderen Versuch37. Aber die
Hauptsache, dass nämlich auch das Testamentum Domini eine Epi-

36 A.a.O., S. 247. Der syrische Übersetzer hatte tzvevuoi äyiov nicht wie
Botte als Akkusativ, sondern als Subjekt des Imperativs aufgefasst, da er die
Femininform «aitai» gebraucht. Botte meint, wenn man TivEVfia. äyiov als
Subjekt auffassen wolle, könne statt des Af 'el das Pa'el «attäi» gelesen werden

oder auch die einfache Pecal-Form «täi», die durch «une mauvaise
coupure ou par reduplication du olaf qui termine le mot précédent» zu atâi
geworden wäre. Botte zieht aber seine erste Hypothese vor, das heisst die
Auffassung von TzvEvntc äyiov als »Akkusativobjekt.

37 C.C. Richardson, A Note on the Epicleses in Hippolylus and the
Testamentum Domini, in: Recherches de théologie ancienne et médiévale
15 (1948), 357-359. R. goht davon aus, dass der von Botte als Epiklese erkannte
Satz des Testamentum Domini mit einer Anrufung der Trinität beginnt, der
eine dreifache »Anrufung der Personen folgt : «Domine Jesu Christe», «Domine
Pater etc.» und «Domine Spiritus Sancte». Wenn man tivev/liol äyiov als Objekt
von Tießipov auffasst, wird dieser Parallelismus zerstört und das dreifache
xvgie bleibt ohne Bezug auf den »Aufbau des Satzes. R. meint, dass die
syrischen Femininimperativa adfer und fac sich auch auf trinitas beziehen können,
statt auf Domine Spiritus Sancte, wie Botte meinte. »Als direktes Objekt zu
adfer (neßipov) schlägt R. sanctitatis tuae vor, das er als partitiven Genitiv
auffasst und nicht wie Botte als syrische Umschreibung von aytav oder
äyiov;. Das Griechische wäre dann gewesen: Tießipov ini tovtov tòv tiótov
xal ètti ravrnv xi]v ßgtooiv Tij; ayiÓTtjTÓ; aov. R. weist darauf hin, dass auch
in anderen Gebeten des Test Dom eine ziemliche Verwirrung der angeredeten
Personen herrsche. Nirgends werde der Geist allein angerufen. Bei der Öl-
weihe etwa werde der Geist zwar dreimal genannt, aber nicht zur Heiligung
angerufen. »Auch das Postcommunio-Gebet, das sich auf die Epiklese bezieht,
ist an die Trinität gerichtet. Auf jeden Fall, sagt R., sei es aber klar, dass eine
»Art Epiklese im Testamentum gestanden habe.



— 115 —

kiese enthält, ist nach den Darlegungen Bottes nicht mehr bestreitbar38.

Wir müssen die Epiklese bei Hippolyt also für ursprünglich
halten. Doch uns interessiert ja nicht nur das Vorhandensein der
Epiklese, sondern vor allem ihre Stellung. Bei Hippolyt, und das

heisst in der frühesten uns bekannten Form, ist sie nach den

Einsetzungsworten und der Darbringungsformel bezeugt. Betz39 findet
zwar bei Justin eine Epiklese vor dem Einsetzungsbericht bezeugt.
Er beruft sich darauf, dass Justin «zunächst von der auf das Gebet

um den Logos hin geschehenden sakramentalen Inkarnation Jesu

spricht und erst im Anschluss daran die Stiftungserzählung zitiert»
(S. 333). Aber das ist eine unhaltbare Argumentation. Justin
spricht zuerst davon, dass die Abendmahlselemente, wenn sie
durch ein Gebet um den Logos (Logosepiklese ?40) Eucharistie
geworden sind, Fleisch und Blut Jesu seien. Zur Begründung dieser
Lehre fährt Justin fort: «Denn die Apostel haben überliefert, es sei

ihnen folgende Anweisung gegeben worden: Jesus habe Brot
genommen (es folgt der Einsetzungsbericht)41». Die Reihenfolge ist
hier durch den Zusammenhang bedingt, in dem Justin vom Glauben

der Christen an die eucharistische Gegenwart des Herrn spricht
und dann zur Begründung den Einsetzungsbericht anführt. Über
die Reihenfolge von Abendmahlsbericht und Epiklese im
Eucharistiegebet ist damit gar nichts gesagt. Um den eucharistischen Glauben

der Kirche zu erklären, müsste auch ein Schriftsteller, der in
der Liturgie die Epiklese dem Einsetzungsbericht folgen lässt, die
Gedanken in der gleichen Reihenfolge anführen wie Justin.

38 Über einen völlig läppischen Versuch, die »Authentizität der Epiklese
bei Hippolyt doch wieder zu bestreiten, s. B. Botte, A propos de la Tradition
apostolique, in: Recherches de Théol. anc. et med. XXXIII (1966), 177-186.
S. 183 ff.

39 A.a.O., S. 164, »Anm. 88, bes. S. 333; S. 337, »Anm. 353.
40 Zur Frage der Logosepiklese s.u. im Kapitel über die ägyptischen

Liturgien.
41 Apologie I 66: «Ov yàg io; xoivòv ägrov ovòè xoivòv 7ió/ia ravra

Xaiißdvoßsv àXX Sv rgàrzov olà Aóyov Qsov aagxoTtoiijd-EÌ; 'lijoov; Xgiarò;
6 ncoTr)g r)ßcov, xaì odgxa xaì alßa vnèg oooTtjgia; rfßcdv 'Enyev, ovroj; xal rip
òi Evyji; Xóyov tov Tiag'avrov ev y_agioT7]iï eioav rgoipifv, èf r); alßa xaì adgxe;
TOÉipovTai r)ßi~>v, èxeivov tov nagxonoirj&ÉvTo; 'Inoov xaì adqy.a, xaì alßa
eoioäyßiyiEv slvai .Ol yàg ùtióotoXoi èv toì; ysvoßevoi; vti'avTiov änoßvrjßovev-
ßaoiv.ä xaXelrai eiayyéXia. ovtüj; Tragêdoxav èvtetoXûxi avroï; tòv' Irjoofv
Xaßovra äorov, EvyagiaTrjoavra eÌtieìv Tovto tioieìte ei; Tr)v avdßvnaiv ßov
TOVTÉOTi tó oöjßd ßov. xaì to 7i0T?]oiov oßoicoc XaßovTU zìi Evyagimr)aii.vTa
eItieiv Tovtó êari aißä ßov »



116

Übrigens mussten nach der Exegese von Betz die Elemente
schon nach der dem Einsetzungsbericht vorangehenden Epiklese
eucharistiert und konsekriert sein, und der Einsetzungsbericht
würde nur als Begründung der bereits vollzogenen Konsekration
nachfolgen. Von alledem kann aber in Wirklichkeit keine Rede
sein. Die Konsekration erfolgt für Justin wie für die älteste Kirche
überhaupt durch das Dankgebet als Ganzes (£v%agioxr]§eïoa xgocpr]\12)

einschliesslich Einsetzungsbericht und Epiklese. Dafür, dass Justin
im Gegensatz zu Hippolyt eine Epiklese vor dem Einsetzungsbericht
voraussetzen würde, gibt es auch nicht die Spur einer Andeutung.

So gilt also, dass der älteste Zeuge für die Stellung der
Epiklese Hippolyt ist und dass er sie dem Einsetzungsbericht folgen
lässt. Aber könnte sie nicht grundsätzlich genauso gut auch vor den

Einsetzungsworten stehen, wie dies in einzelnen späteren Liturgien
und gerade auch in einem Teil der altkatholischen Liturgien der
Fall ist Das ist die Frage, mit der wir uns jetzt beschäftigen müssen.

Um sie zu beantworten, müssen wir uns noch einmal ganz kurz
den Gedankengang der Hippolyteucharistie vergegenwärtigen, und
zwar zuerst ohne die Epiklese, die wir deshalb in Klammer setzen,
und dann mit ihr. Der Gedankengang lässt sich etwa, wie folgt,
umschreiben :

Danksagung

Einsetzungsbericht
mit Einsetzungsworten
als abschliessender
Höhepunkt der
Danksagung.

Unser Tun mit Brot und
Wein als Durchführung
des Wiederholungsbefehles

Jesu zu seinem
Gedächtnis («...einge¬
denk...»). «Wir bringen

Brot und Wein Gott
dar» im Sinne von : «Wir

WTir danken dir. o Gott, durch Jesus Christus
für alles43, was du durch ihn getan hast...,
(insbesondere) dass43 du durch deinen Sohn
das »Abendmahl eingesetzt hast mit den Worten

: Dies ist mein Leib... D ies ist mein
Blut, das für euch vergossen wird. Tut dies
zu meinem Gedächtnis.
Darum (in Befolgung seines Gebotes «Tut
dies») bringen wir, eingedenk des Leidens
und der »Auferstehung Christi, Brot und
W'eindirdar.

42 Apologie I 66.
43 Wir haben hier anstelle der traditionellen relativischen Prädikation

(s.o. S. 101,»Anm. 17) Wendimgenmit«fivr»rmd«dass»eingeführt, weil so noch
deutlicher wird, wie sehr der Einsetzungsbericht in dieser Form des Hoch-
gebetes unter dem Vorzeichen der Danksagung steht. Es handelt sich dabei
aber nur run eine Verdeutlichung, nicht um eine Veränderung des Sinns.



in
übereignen sie ihm» oder
«weihen sie ihm».
Bitte um Herabkunft (Sende deinen Heiligen Geist aufdiese
des Heiligen Geistes Gaben und)
auf die Gaben
Bitte um Erfüllung verleihe, dass alle, die davon gemessen.
der Empfänger der mit dem Heiligen Geiste erfüllt werden,
Gaben mit dem Heiligen

Geist
Schlussdoxologie auf dass wir dich preisen durch Jesum Chri¬

stum, durch den dir mit dem Heiligen Geiste
alle Herrlichkeit ist in alle Ewigkeit.
»Amen.

Wenn wir nun anhand dieser Darstellung den Gedankengang
zuerst ohne und dann mit der Epiklese betrachten, werden wir
sagen müssen, dass er durch die Epiklese keineswegs gestört oder
unterbrochen, sondern nur in durchaus glücklicher Weise erweitert
wird. An die Darbietung von Brot und Kelch an Gott zur Weihe
(«wir bringen dar die Gaben») schliesst sich die Bitte «Sende deinen
heiligen Geist auf diese Gaben» ganz folgerichtig an, denn durch
den Heiligen Geist wird ja die Weihe vollzogen. Aber auch wenn
nun die Epiklesebitte « Sende deinen heiligen Geist auf die Gaben »

vor der anderen Bitte «Verleihe, dass die Empfänger der Gaben mit
dem heiligen Geiste erfüllt werden» steht, ist das höchst sinnvoll,
denn der Heilige Geist soll ja auf die Gaben herabkommen, damit
die Kommunikanten, die von den Gaben gemessen, selbst mit dem

Heiligen Geiste erfüllt werden. Die Epiklese fügt sich also an dieser
Stelle wirklich auf das allerbeste in den Zusammenhang ein. Ja,
man kann sagen, dass die folgende Bitte für die Empfänger der
Gaben eigentlich die Epiklese voraussetzt, da die Erfüllung der
Kommunikanten mit dem Heiligen Geist mit der Bitte um die
Herabkunft desselben eng verbunden ist44.

Als Ergebnis der bisherigen Untersuchungen halten wir fest,
dass die Epiklese an der Stelle nach den EinsetzungsWorten, wo sie
sich bei Hippolyt findet, ausgezeichnet in den gesamten Gedankengang

passt und vom Zusammenhang geradezu gefordert wird.
Wallbach Herwig Aldenhoven

44 Vgl. Botte, L'épiclèse, S. 247: Die 71X7)01001; nvEVßaro; äyiov «est
étroitement liée à l'invocation du Saint-Esprit et n'en est qu'une conséquence».

(Fortsetzung folgt)


	Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet : eine Studie über die Struktur des Eucharistiegebetes in den altkatholischen Liturgien im Lichte der Liturgiegeschichte

