Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 1

Artikel: Gerard van Swietens Stellung zum Jansenismus
Autor: Hersche, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 8383 _—
Gerard van Swietens Stellung zum Jansenismus

Es gehort zu den Gemeinplatzen der Josephinismusforschung,
namentlich seit der Darstellung Eduard Winters, dass Gerard van
Swieten eine der fithrenden Gestaltendes Osterreichischen Jansenis-
mus gewesen sei, ja wie Winter schreibt, «der eigentliche Begriin-
der und bis zu seinem Tode die Seele» des jansenistischen Kreises
der « Grossen in Wien»!. Die wenigen bekannten Quellen iiber van
Swieten verbieten vorldufig ein abschliessendes Urteil dariiber, wel-
che geistigen Stromungen ihn bestimmend pragten; was ihnen
jedoch mit einiger Sicherheit entnommen werden kann, ist die Tat-
sache, dass er, entgegen der weitverbreiteten und immer wiederhol-
ten Meinung, kein Jansenist gewesen ist. Der Irrtum ist letzten
Endes auf einen allzu undifferenzierten Jansenismusbegriff zuriick-
zufithren. So etwa hat man héaufig einen engen, ja notwendigen Zu-
sammenhang des Jansenismus mit antiromischen kirchenrechtlichen
Theorien, etwa des Gallikanismus, Episkopalismus, Febronianis-
mus usw., gesehen. Diese gehdren jedoch nicht zur genuinen Sub-
stanz des Jansenismus und haben sich, als Folge der historischen
Entwicklung, erst spater mit ihm verbunden, vor allem im
18. Jahrhundert, aber auch dann nicht durchwegs, etwa bei man-
chen italienischen Jansenisten nicht. Solche Theorien kénnen daher

1 Winter Eduard, Der Josefinismus, Berlin 21962. Das Zitat S.34. In
einem spéiteren Werk (Frihaufkliarung, Berlin 1966) hat Winter sein Urteil
tiber van Swietens positives Verhéltnis zum Jansenismus wesentlich abge-
schwiicht.

Eine umfassende Biographie hat van Swieten trotz seiner Bedeutung
immer noch nicht erhalten. Fiir unsere Fragestellung kommen neben Winter
in Betracht:

Fournier August, Gerhard van Swieten als Censor, Wien 1877,

Miuller Wilibald, Gerhard van Swieten, Wien 1883,

Walter Friedrich, Manner um Maria Theresia, Wien 1951,

Die sonstigen Arbeiten iiber van Swieten sind vorwiegend medizinisch
ausgerichtet. Die neueste und ausfihrlichste Bibliographie iiber van Swieten
findet sich in der Neuausgabe seiner « Rede tiber die Erhaltung der Gesundheit
der Greise», hg. von Hugo Glaser, Leipzig 1964 (Sudhoffs Klassiker der Medizin
und Naturwissenschaften Bd. 38).

Das Buch von Grete Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche
Autoritdt im 18. Jahrhundert. Das Problem der Zensur in der theresianischen
Reform, Wien 1970, ist uns erst nach Abschluss des Manuskripts zugekommen.
Aufgrund von Uberlegungen zur Literatur zweifelt die Verfasserin darin, ob
van Swieten dem Jansenismus zugerechnet werden kénne, ebenso ob er dem
Kreis der « Grossen in Wien» im Sinne Winters (vgl. unten) angehért habe
(8.123 ff.).



nur ein mogliches, nicht aber ein notwendiges Kriterium einer
jansenistischen Haltung sein. Dasselbe gilt fiir die Ideen
der Aufklirung, die, gerade in Osterreich und Italien, vom Janse-
nismus aufgenommen wurden. Zwar lassen sich die meisten Er-
scheinungsformen des Spétjansenismus unter dem Begriff der
«katholischen Aufklarung» subsumieren, aber diese reichte doch
weit iiber den Jansenismus hinaus, und gerade einer ihrer bedeu-
tendsten Vertreter, Lodovico Antonio Muratori, hat mit dem Janse-
nismus nichts zu tun. Vor allem aber hat das negative Verhaltnis
der Jansenisten zu den Jesuiten zu manchen Fehldeutungen ge-
fithrt. Die Jansenisten waren vielleicht die entschiedensten Feinde
der Gesellschaft Jesu, aber selbstverstiandlich nicht ihre einzigen.
Dennoch pflegten die Angehdrigen des Ordens gerne jeden, der sich
ihm in irgendeiner Weise in den Weg stellte oder auch nur seine
Auffassungen nicht teilte, pauschal als «Jansenisten» zu bezeich-
nen. Diese Praxis haben schon Zeitgenossen beklagt, und einige
sind so weit gegangen, den Jansenismus als Phantom zu bezeich-
nen, das die Jesuiten erfunden hitten, um ihre Gegner als « Héreti-
ker» disqualifizieren zu koénnen und sie so leichter zu Fall zu brin-
gen? Der aufgezeigte Sachverhalt hat in der Forschung noch lange
nachgewirkt, in der allerdings nicht sehr umfangreichen deutschen
sogar bis in die Gegenwart3. Damit aber verbaute man sich nicht.
nur eine sachgerechte Erkenntnis des Phanomens des Jansenismus,
sondern kam sogar zu den grobsten Fehlurteilen, wie gerade der
Fall Gerard van Swieten exemplarisch zeigt.

? Unter den Osterreichischen Jansenisten z. B. (Wittola Marx Anton), Der
Jansenismus, ein Schreckenbild fiir Kinder, Miinchen 1771, Friedburg 21776,
(Spaur Joseph Philipp Graf), Das entlarvte Gespenst des Jansenismus (Janse-
nismi Spectrum detectum), 0. 0. 1782.

3 Deinhardt Wilhelm, Der Jansenismus in deutschen Landen, Miinchen
1929 (Miinchener Studien zur historischen Theologie, Heft 8).

Rieser Herbert, Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben, Wien
1963. Fir Rieser ist der Jansenismus einfach eine «protestantisierende Héire-
sie» (S.81).

Dass der Jansenismus mit dem Terminus « Héaresien, den Rieser bevor-
zugt verwendet, nicht zu erfassen ist, hat der fihrende belgische Jansenismus-
forscher P. Lucien Ceyssens O.F. M. in einem grundlegenden Aufsatz gezeigt:

Ceyssens Lucien, Le jansénisme, Considérations historiques préliminaires
a sa notion, Analecta Gregoriana 71, Roma 1954, 3-32 (wiederabgedruckt in
L.Ceyssens, Jansenistica minora, Bd. 3, Fasc. 24, Malines 1957).

Vgl. ausserdem:

Appoiis IEmile, Entre Jansénistes et Zelanti, Le tiers parti» catholique
au X VIIIe siecle, Paris 1960.



35 —

Es ist behauptet worden, van Swieten entstamme einer Janseni-
stenfamilie?. Nun fand zwar die Trauung der Eltern van Swietens
1697 in Leiden in einer Kirche statt, die vor allem von Jansenisten
frequentiert wurde®. Bijleveld, der die Familiengeschichte der van
Swieten erforscht hat, meint aber, dass die Wahl dieser Kirche vor
allem aus familidren Riicksichten erfolgt sei, da dort ein Verwandter
des Brautigams wirkte, der dann auch die Trauung vornahm. Nun
wiirde diese Tatsache zwar eine Affinitat der Familie van Swieten
zum Jansenismus nicht ausschliessen, im Gegenteil. Indessen wird
diese Vermutung dadurch wieder entkraftet, dass der zweite Sohn
Gerard drei Jahre spiter,am 7. Mai 1700, ausgerechnet in der Leidener
Jesuitenkirche getauft wurde®. Die Familie van Swieten dem Jan-
senismus zuzurechnen, bleibt daher eine recht unsichere Annahme.

Uber die Jugend van Swietens ist wenig bekannt. Im Alter von
15 Jahren studierte er ein Semester an der Artistenfakultit der Uni-
versitit Lowen, die damals noch, etwa durch den berihmten van
Espen, vom Jansenismus gepriagt war.” Kin Einfluss jansenistischer
Ideen auf den jungen Studenten ist bei der von ihm gewihlten
Fakultat wenig wahrscheinlich, um so mehr als der kurze Aufent-
halt in Léwen, der wahrscheinlich mehr einer allgemeinen Erkun-
dung, als einem reguliren Studium diente, kaum einen priagenden
Eindruck auf van Swieten ausiiben konnte, wie etwa spéter die
Leidener Studienjahre. Dass sich van Swieten bei der Kirchenspal-

Die Probleme sollen in einer in Vorbereitung befindlichen Arbeit «Der
Spéatjansenismus in Osterreich» ausfiihrlicher diskutiert werden.

Vorldufig sei auf die entsprechenden theologischen Nachschlagewerke
und die Fachliteratur verwiesen. Als notwendige Kriterien einer jansenisti-
schen Haltung kénnen angesehen werden : die aus der augustinischen Gnaden-
lehre in der Interpretation des Jansenius hergeleiteten antimolinistischen Auf-
fassungen, der moraltheologische Rigorismus, die aus diesen beiden Kriterien
abgeleiteten Folgerungen fiir die religiése Praxis und die Lebensfithrung, der
Richerismus, das entschiedene Eintreten fiir die jansenistische Literatur, die
Ablehnung der gegen die Jansenisten gerichteten Bulle «Unigenitus» (1713)
bzw.ihres dogmatischen Charakters, die Anerkennung der Rechtgliubigkeit
der Utrechter Kirche.

¢ Rieser, Josephinismus, 21. Vgl. auch Anm. 63.

5 Bijleveld W.J.J.C., Dr. Gerard van Swieten en zijn vorgeslacht, in De
nederlandsche Leeuw, 1924, Sp. 261 ff. und Sp. 311 f.

¢ Die Taufeintragung, ebd. Sp.312.

7 Schillings A., Matricule de I'Université de Louvain de décembre 1633
a fin février 1734, Publications de la Commission Royale d’Histoire, Bruxel-
les 1963, t. VII, 325, Anm. 202.

Zu van Espen und die Situation in Léwen vgl.

Leclerc Gustave, Zeger-Bernard van Espen (1646-1728) et 1’autorité
ecclésiastique, Ziirich 1964.



tung von 1723 nicht der Kleinen Kirche von Utrecht angeschlossen
hat, kann mit Sicherheit aus seiner spiteren Haltung dieser gegen-
iber angenommen werden.

1745 berief Maria Theresia den erfolgreichen Schiiler des be-
rithmten Boerhave als Professor der Medizin nach Wien, gleichzei-
tig ernannte sie ihn zu ihrem Leibarzt. Spater wurde van Swieten
auch Direktor der medizinischen Fakultiat und damit Mitglied der
Studienhofkommission, ferner war er Mitglied und dann Président
der Biicherrevisionskommission. Die drei Schliisselstellungen als
Leibarzt, Fakultitsdirektor und Biicherzensor waren die Grund-
lage des grossen Einflusses, den sich van Swieten in der Folge im
theresianischen Wien erringen konnte.

Van Swieten war nicht nur als Arzt um das leibliche Wohl sei-
ner Herrscherin besorgt, sondern auch einer ihrer bevorzugten Rat-
geber in vielen anderen Fragen, ja, wie die Kaiserin selbst mehr-
mals bekannte, einer ihrer besten und offenherzigsten Freunde, zu
dem sie volles Vertrauen hatte 8. Das wussten schondie Zeitgenossen,
und der Obersthofmeister Fiirst Khevenhiiller-Metsch notiert bei
van Swietens Tod, am 18.Juni 1772, in sein Tagebuch: «Selber ...
hat eine grosse Role an Hof gespillet, indem die Kaiserin ihn nicht
allein in sua sphaera und zur Einrichtung der Studien consultieret
und recht blindlings seinen Rath- und Vorschligen gefolget, son-
dern ihr Vertrauen in selben immer so weit erstreckt hat, dass sie
auch in internis, zumahlen in Religions-Sachen, sich von ihme zum
offtern und leider nicht allzeit zum besten leiten lassen»® .Der grosse
Kinfluss van Swietens auf die Kaiserin steht ausser jedem Zweifel,
doch zeigen die Berichte und Aufzeichnungen der Nuntien, die ja
alle wirklichen und potentiellen Ratgeber der Herrscherin argwoh-
nisch beobachteten, aber auch andere Quellen, dass Khevenhiiller
mit seiner Aussage etwas zu weit gegangen ist, und Maria Theresia
in den «Religions-Sachen» ihren Leibarzt doch nur in wenigen Fal-
len konsultierte, und zwar meistens in solchen, die seine Funktion

8 Vgl. die Briefe Maria Theresias an van Swieten in:

BRriefe der Kaiserin Maria Theresia an ithre Kinder und Freunde, hg. von
Alfred von Arneth, Wien 1881, Bd. 4, und

Osterreichische Nationalbibliothek, Handschriftensammlung (im fol-
genden ONB), Autographen 6/80 — 5 und 12, Autographen Series nova 296/7
— 1 bis 18.

® Khevenhitiller-Metsch Johann Josef Graf, Aus der Zeit Maria There-
sias. Tageblicher des Fiirsten Johann Josef Khevenhiiller-Metsch, hg. von
Rudolf Graf Khevenhuller-Metsch und Dr.Hanns Schlitter, Wien 1925,
Bd.7, S.132.



als Zensor betrafen!®. Méanner, die ihr weniger nahestanden, wie
Erzbischof Migazzi, Bischof Kerens von Wiener Neustadt, den
Direktor der Theologischen Fakultat Ambros Simon Stock u.a. zog
die Kaiserin ebensooft, wenn nicht hidufiger in diesen Fragen, in de-
nen sie als Theologen ja auch kompetenter waren, bei. Auf alle
Falle aber konnte van Swieten hierin nicht im entferntesten mit
dem nicht weniger in der Gunst der Kaiserin stehenden Ignaz Miil-
ler, ihrem Beichtvater, konkurrieren. Im tibrigen ist das Verhéltnis
zwischen van Swieten und der Kaiserin keineswegs immer unge-
triibt gewesen!!. Dass van Swieten Maria Theresia in jansenisti-
schem Sinn beeinflusste und ihr anstelle des Jesuiten Kampmiller
den Jansenisten Miiller als Beichtvater empfohlen haben soll, ist
nicht belegt!?. Jansenistische Biicher hat Maria Theresia schon in
ihrer Jugend durch ihre Mutter erhalten, und beim Wechsel des
Beichtvaters spielte ihre eigene Initiative die entscheidende Rolle,
hatte sie doch schon einige Jahre zuvor (1760) bei ihren jiingsten
Kindern die jesuitischen Beichtvéter durch einen Jansenisten er-
setzt13. Ein jansenistischer Einfluss auf die Kaiserin muss wohl
eher auf den frithen Migazzi und auf Stock als auf van Swieten zu-
riickgefiihrt werden!4. Ohne weiteres glaubhaft ist hingegen, dass

10 Vgl. z. B. Archivio segreto vaticano, Nunziatura di Germania (im fol-
genden N () 388 fol. 173 ff. und 209 ff., Berichte vom 16.Juli und 15. August
1768 wegen eines Buches iiber Joseph von Copertino.

Besonders interessant ist das Tagebuch des Nuntius Visconti in NG
393, 394 (Diario del Mons. Visconti, im folgenden DV). Vgl. dazu

Ellemunter Anton, Antonio Eugenio Visconti und die Anfinge des
Josephinismus, Graz 1963 (Publikationen der Abteilung fiir historische Stu-
dien des Osterreichischen Kulturinstitutes in Rom, I. Abt., Bd. 3).

11 Auf den Vorwurf von van Swietens Kollegen de Haen, die Kaiserin
habe Schriften gegen ihn, de Haen, erlaubt, soll sie ihm geantwortet haben:
« Pardonnez-mor, de Haen, ma faiblesse: je n’ai pas pu resister @ cet homme;
i’en dois souffrir, souffrez-vous en ausst.»

Rijksarchief te Utrecht, Archief Oud-Bisschoppelijke Clerezij, Fonds
Oud-Bisschoppelijke Clerezij (im folgenden OBC) 828, 1. Aug. 1767.

Vgl. dazu noch die Feststellung des Nuntius in DV fol. 394, Sp.II, Juli
1768.

12 Winter, Frithaufklarung, 141 f., gibt keine Quelle an. Die «freund-
schaftliche Verbundenheit» zwischen van Swieten und Miuller beschrankte
sich offenbar auf die ihnen gemeinsame Jesuitenfeindschaft.

13 Die Haltung Maria Theresias soll in einem andern Aufsatz néher be-
leuchtet werden.

14 Migazzi war in seinen ersten Wiener Jahren ein Feind der Jesuiten
und Freund der Jansenisten, er wurde erst spiter ein Parteigdnger Roms.
Wolfsgruber (Colestin Wolfsgruber, Christoph Anton Kardinal Migazzi,
Saulgau 1890) hat dies, bewusst oder unbewusst, iibersehen. Das Problem
soll ebenfalls an anderer Stelle noch erértert werden.



der Leibarzt von sich aus versucht hat, in Zusammenarbeit mit
Miiller, Maria Theresia gegen den Jesuitenorden einzunehmen?5.

1749 betraute die Kaiserin van Swieten mit der schon langst
fallig gewordenen Universitatsreform, deren Planung und Durch-
fithrung sein unbestrittenes Verdienst ist. Die Universitidten der
Monarchie waren bis dahin fast vollig von der Gesellschaft Jesu be-
herrscht gewesen. Van Swieten trachtete nun mit einer Hartnék-
kigkeit sondergleichen, den verhassten Orden seines tiberméchtigen
Einflusses zu berauben, was ihm Schritt fiir Schritt auch gelang.
Beim theologischen Studium, das ja davon in erster Linie betroffen
sein musste, war er allerdings gezwungen, seine Ziele vorerst etwas
zuriickzustecken, da der Initiator der ersten Reform der Fakultit
im Jahre 1752, Kardinal Trautson, der Sozietit gewogen war und
mit ihr zusammenarbeitete, wodurch er in Gegensatz zu van Swie-
ten geriet!®. Um so reibungsloser gestaltete sich dann aber die Zu-
sammenarbeit mit Trautsons Nachfolger, dem Jesuitenfeind
Migazzi. Nachdem van Swieten schon 1757 den Rektor des Jesui-
tenkollegiums von den Beratungen des akademischen Senats aus-
schliessen konnte, gelang es ihm und Migazzi bald darauf, in der
umfassenden Reform wvon 1759 durch die Ernennung Ambros
Simon Stocks und Johann Peter Simens als Direktoren der theolo-
gischen und philosophischen Fakultit, sowie durch die Berufung
neuer Theologieprofessoren, némlich des Dominikaners Pietro
Maria Gazzaniga und des Augustiners Giuseppe Azzoni, eine Bre-
sche in die starke Stellung der Sozietdt zu schlagen. 1767 wurde
den Jesuiten an allen Gsterreichischen Universititen der wichtige
Lehrstuhl des Kirchenrechts weggenommen. Endgiiltig verloren sie
ihre akademischen Amter an den theologischen Fakultiten erst
1773 durch die Aufhebung des Ordens. Wie aus der Universitat
verdrangte van Swieten durch langsames, aber systematisches Vor-
gehen die Jesuiten auch aus der Blicherzensur, die sie bis dahin
ebenfalls véllig beherrscht hatten. Auch sonst liess er keine Gelegen-
heit ungenutzt, die Gesellschaft Jesu in ihrer Gesamtheit, wie ein-
zelne ihrer Mitglieder zu befehden. Worauf van Swietens Hass ge-
gen die Jesuiten zurlickzufiihren ist, kann vorerst nur vermutet
werden. Am naheliegendsten scheint, dass der aufgekliarte Natur-
~ 15NG 387, fol. 1 ff., Juni 1769; NG 388, fol. 62 ff., 21. Januar 1768.

18 Der wichtigste Mitarbeiter Trautsons bei dieser Reform war der
Jesuit P.Ludwig Debiel.

Zschokke Hermar}p, Die theologischen Studien und Anstalten der
katholischen Kirche in Osterreich, Wien 1894.



wissenschaftler in ihnen ein Hindernis fiir den Fortschritt der Wis-
senschaft gesehen hat. Dazu kamen wohl auch der Neid auf die
Machtstellung des Ordens und vielleicht sehr weit zuriickreichende
personliche Ressentiments. Jedenfalls kann nicht eine jansenisti-
sche Haltung, fiir die ja eine jesuitenfeindliche Einstellung generell
kein ausreichendes Kriterium sein kann, die Ursache dafiir gewesen
sein, denn van Swieten wirft in seinen vielen an die Kaiserin ge-
richteten Denkschriftenl” dem Orden alles mogliche vor: Herrsch-
sucht, Habgier, privilegierte Stellung, Verschleuderung von Stif-
tungsvermogen usw., nie aber seine theologischen Ansichten!8, auf
deren Verderblichkeit, auch fiir den Staat, hinzuweisen ein Janse-
nist ganz gewiss nicht versaumt hétte.

Van Swietens Wirken als Zensor gibt ebenfalls kein Indiz fir
eine projansenistische Haltung. Er selbst hatte ja nur die medizini-
sche und philosophische sowie die schone Literatur zu beurteilen,
doch wuchs seine Macht iiber diese Teilbereiche hinaus, als er 1759
das Prasidium der Revisionskommission iibernehmen konnte. Auf-
fallend ist, wie er gerade in dieser Funktion antirémische Kirchen-
rechtstheorien unterstiitzte. Bekannt ist sein Eintreten fiir Febro-
nius, das ihn mit Migazzi in Konflikt brachte und den Bruch seiner
Freundschaft mit ihm bewirkte. Auch in Rom veriibelte man
van Swieten ausser seiner Jesuitenfeindschaft nichts so sehr, als
dass er das unbequeme Buch fiir Osterreich erlaubt hatte, wo es,
wie Wittola schreibt, zum Tagesgesprich wurde und durch alle
Hénde lief1®. In den 1772 niedergeschriebenen Zensurgrundséitzen
betonte van Swieten ferner, dass Biicher, welche fiir die Steuerbe-
freiung des Klerus oder das Recht des Papstes auf die Temporalien
eintraten, keine Gnade vor der Zensur finden kénnten??. Nach van
Swietens Tod meldet der Nuntius ferner nach Rom, er hitte als
Président der Zensurkommission aus allen Brevieren, die iiber die
Grenze gekommen wiren, das Kapitel mit der Lebensbeschreibung

17 Beispiele bei Fournier und Miiller, vgl. ferner Winter, Josefinismus
38 f.

18 Der Molinismus, Probabilismus und Laxismus.

1» Neueste Beitrage zur Religionslehre und Kirchengeschichte 1790,
910 ff. Vgl. zu Febronius in Wien ausserdem noch

NG 388, 45 f., 2. Januar 1768,

Wehrl Franz, Der «neue Geist». Eine Untersuchung der Geistesrichtun-
gen des Klerus in Wien von 1750-1790, in Mitteilungen des 6sterreichischen
Staatsarchivs 20, 1967, 36-114.

2 « Remarques sur la censure des livres» vom 24.Februar 1772, abge-
druckt bei Fournier und Miiller.



— 40 —

Gregors VII. herausreissen lassen und die Biicher so verstiimmelt
wieder den Eigentiimern zuriickgegeben?!. Dies sind nur einige un-
ter vielen Beispielen, die van Swietens antikuriale Einstellung bele-
gen. Nun teilten zwar die meisten Osterreichischen Jansenisten
diese kirchenrechtlichen Anschauungen, doch waren sie bei weitem
nicht die einzigen, die das taten?2. Daher kann die Haltung van
Swietens in diesen Fragen nicht als iiberzeugender Beleg eines Ein-
flusses jansenistischer Ideen gelten.

Van Swietens Urteile iiber die Literatur, die er in eigener
Kompetenz zensierte, sind in einem umfangreichen Verzeichnis er-
halten geblieben?3. Es enthalt insgesamt 3120 Werke, 595 davon
wurden verboten. Etwas mehr als zwei Drittel dieser Literatur
hatte van Swieten selbst gelesen — bei seiner starken Beanspru-
chung durch den Beruf und die verschiedenen Amter eine erstaun-
liche Leistung — rund ein Viertel hatte er dem zweiten Kustos der
Hofbibliothek, Johann Gottfried Quandt, ilibergeben, den Rest
verschiedenen Personen, worunter auch seiner Frau. Die Bemer-
kungen zu den gelesenen Biichern schrieb er lateinisch nieder, in
einer Stenographie, die er eigens zu diesem Zweck aus der damals
gerne verwendeten Ramsay-Tacheographie abgeleitet hatte?d. Das
Verzeichnis ist nicht nur von hohem Interesse fiir die Kulturge-
schichte Osterreichs im 18. Jahrhundert, sondern auch eine wichtige
Quelle zu van Swietens geistiger Umwelt. Es zeigt, dass er das un-
angenehme und undankbare Geschaft der Zensur, dasihn zu einem
Zweifrontenkrieg gegen die konservativ Denkenden wie gegen die
radikalen freigeistigen Aufklarer zwang, mit Geschick und einer,
gemessen an den Umstdnden, grossen Liberalitdt zu handhaben
wusste, wobei er sich von jedem Schematismus freihielt. Die diffe-
renzierte Beurteilung zeigt sich etwa darin, dass er viele Werke von
Voltaire, Rousseau, Fielding und Wieland erlaubte, andere wieder
nicht. Dass er die Werke Humes, Montesquieus und Lessings,
soweit publiziert, gesamthaft freigab, war bei dem geistigen Klima,

21 NG 386, fol.419, 14.Juli 1774.

22 Sonst muisste man ja auch Kaunitz und seine Mitarbeiter als Janse-
nisten bezeichnen.

2 ONB Cod. 11934, ¢Supplementum librorum prohibitorumy.

2 Leersum E.C. van, Gérard van Swieten en qualité de censeur, in
Janus, Archives internationales pour I'Histoire de la Médecine, 11, 1906,
381-398,446-469, 501-522. Van Leersumhatals erster die von van Swieten ver-
wendete Kurzschrift — es ist dieselbe, die auch Leopold von Toscana fir

seine geheimen Aufzeichnungen benutzte — entziffert und auch die Anteile
der verschiedenen Lektoren festgestellt.



— 41 —

das damals in Wien ausserhalb einiger exklusiver Kreise noch
herrschte, nicht selbstverstandlich. Nur zwei Kategorien von
Biichern konnte er nicht leiden, die abergliubigen im Sektor der
Populdrmedizin und die satirische und galante — in seinen Augen
obszéne — Literatur, die ja gerade in dieser Zeit eine Bliite erlebte.
Hier fielen sogar anerkannte Meisterwerke, wie Wielands « Agathon»,
die « Beggars Opera» von Gay und die « Rime ed Satire» von Ariost
unter das Verdikt des « Damnatur»?®. Die priide Haltung, die van
Swieten hier an den Tag legte, kann, aber muss nicht unbedingt
auf rigoristische Grundsitze zuriickgehen; die Tatsache allein
scheint uns jedenfalls zu wenig iiberzeugend, ihn dem Jansenismus
zuzuzahlen. Wie die Zensurgrundsatze zeigen, wusste der Arzt hier
durchaus die richtigen Grenzen zu ziehen?®, und es gibt Belege
dafiir, dass die Wiener Jansenisten in diesen Dingen noch weit
strenger dachten. Ein Beispiel ist die damals grosses Aufsehen erre-
gende Zulassung des Romans « Bélisaire» von Jean-Frangois Mar-
montel, auf den van Swietens Sohn Gottfried sogar eine Eloge in
franzosischer Sprache verfasste. In der Ablehnung des «schénd-
lichen» und «religionslosen» Buches waren sich Ultramontane und
Jansenisten ausnahmsweise einmal einig??’. Nuntius Visconti be-

25 Was van Swieten sonst noch verbot, scheint allerdings von minderer
literarischer Qualitdt gewesen zu sein. Ohne die Werke nidher zu ermitteln,
seien zur Illustration einige Titel aufgezdhlt (in Klammer die Seitenzahl des
Verzeichnisses):

«Histoire des intrigues galantes de la reine Christine de Suéde» (29), «Die
neue Colonie der Venusy (30), ¢«Les frivolités galantesy (99), «Le luxurieux»
(235), «La nouvelle Messalinen (267), « Le Petrone allemand» (346), «Histoire
de Madame de Pompadoury (348), « Le pornographey» (359).

% S0 war van Swieten gegeniiber medizinischen Publikationen vollig
vorurteilsfrei. Der Kuriositdt halber sei erwahnt, dass er sich anerbot, eine
Abhandlung Uber die Lues, die sein Freund Ribeiro Sanchez zu schreiben
beabsichtigte, in Wien drucken zu lassen, weil dieser in Portugal Schwierig-
keiten mit der Zensur befiirchtete (ONB Cod. 12713 Sanchez Ribeiro Anto-
nio Commercium epistolicum, 24.0ktober 1750).

27 Zur Affire des « Bélisairen:

Archivio segreto vaticano, Archivio Nunziatura di Vienna (im folgen-
den ANV) 87, fol. 73, 9. Mérz 1768,

NG 388, fol.113 ff., 26. Mérz 1768,

NG 389, fol.121 f., 30. November 1769,

Rijksarchief te Utrecht, Archief der Oud-Bisschoppelijke Clerezij,

OBC 828, 26. September 1768 und 15. Oktober 1769,

Fonds Port-Royal et Unigenitus (im folgenden PR) 2256, 10. Septem-
ber 1767.

Vgl. auch Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autoritét,
198 f. Direkt den jansenistischen Doktrinen entgegengesetzt war der «Zusatz



49 __

richtete in mehreren Depeschen iiber den skandalésen Vorfall nach
Rom und suchte dort das Werk auf den Index zu bringen; Erzbi-
schof Migazzi protestierte bei der Kaiserin dagegen, geriet dann
allerdings in eine peinliche Lage, als er in einem Streitgesprich mit
van Swieten vor Ihrer Majestidt die verdammenswiirdigen Stellen
nicht mehr auffinden konnte. Unter den Jansenisten schrieb Anton
de Haen nach Utrecht, Stock habe in der Zensurkommission ver-
geblich Vorstellungen gegen das Buch erhoben. Ignaz Miiller wollte
den Nachdruck nur mit einer angehéngten Gegenschrift gestatten,
drang aber bei der Kaiserin damit nicht durch. Auch der jansenisti-
sche Hofbeichtvater Anton Giirtler fand es unbegreiflich, dass ein
solches Buch zugelassen werden konnte. Aber nicht einmal der Ver-
kauf einer deutschen Ausgabe, die ja noch schlimmere Wirkungen
haben musste, konnte verhindert werden.

Der Vorfall mit dem « Bélisaire» zeigt, dass zwischen van Swie-
ten und dem Kreis der Wiener Jansenisten Spannungen bestanden.
Sie hatten ihren guten Grund. Aus der Korrespondenz Anton de
Haens, eines bekannten Jansenisten und Mitglieds der Utrechter
Kirche, mit dem Kanonikus Lodewijk van Zeller in Utrecht geht
zwelfelsfrel hervor, dass van Swieten versucht hat, die EKinfuhr jan-
senistischer Literatur aus den Niederlanden nach Osterreich zu ver-
hindern. Im Juli 1767 hatte van Zeller ein Paket nach Wien ge-
sandt, das mehrere Exemplare der gedruckten Akten der Utrech-
ter Synode von 1763 enthielt?8. Es wurde von de Haen in Gegen-
wart Millers, Agostino Gervasios, des Professors fur augustinische
Theologie an der Universitat Wien, und Stocks Mitarbeiter, Gio-
vanni Giuseppe Ramaggini, getffnet. In seinem Antwortbrief an
van Zeller schreibt de Haen, er habe veranlasst, dass das Paket
direkt an Stock in dessen Wohnung gebracht werde, damit es nicht
wieder in die Hande van Swietens falle, der «ein geschworener
Feind» der Utrechter Kirche sei??. Offenbar hatte also van Swieten
ein erstes Biicherpaket aus Utrecht, das vielleicht in ungeschickter

des Verfassers zur Anmerkung b)» des Kapitels XV, wo er sich auf den
Jesuiten Suarez bezieht (S.446 der 1768 bei Trattner erschienenen deut-
schen Ausgabe).

%% Acta e decreta synodi cleri romano-catholici provinciae Ultrajecten-
sis celebratae 1763, s.1. 1764.

2 OBC 828, 1.August 1767. Auf den Brief hat Boersma zuerst hinge-
wiesen {Jacob Boersma, Antonius de Haen, 1704-1776. Leven en werk,
Assen 1963 [Van Gorcum’s Historische Bibliotheek Nr.71]).



— 43 —

Weise an de Haen adressiert worden war, beschlagnahmt. In spite-
ren Briefen wiederholt de Haen seine Klagen und fithrt weiter aus,
van Swieten lasse auch die « Nouwvelles Ecclésiastiques», das interna-
tionale Organ der Jansenisten, im Postabonnement nicht zu, so
dass sie Miiller durch die gewohnliche Post senden lassen musste,
was den Bezug natiirlich verteuerte. Trotz mancher Vorstellungen
Stocks in der Zensurkommission, ihn zu einer Anderung zu bewe-
gen, habe er schlechte Biicher zugelassen und andererseits Stock
darauf hingewiesen, dass jansenistische Biicher aus Holland in
Wien verboten seien®?. Ein dauernder Erfolg blieb diesen Bemii-
hungen van Swietens, die jansenistische Literatur zu unterdrik-
ken, allerdings versagt, vor allem deswegen, weil unter den theolo-
gischen Zensoren in den beiden Jahrzehnten von 1760 bis 1780
stindig auch Jansenisten vertreten waren 3!. An diese wurden die
Biicherpakete direkt adressiert, falls man nicht, was ebenfalls haufig
vorkam, diese Literatur durch die Vermittlung von Gesinnungsfreun-
den in Passau auf Umwegen bezog. Diese Zensoren gestatten natiir-
lich auch den Nachdruck jansenistischer Biicher; seit 1760 erschien
durchschnittlich fast jedes Jahr ein solches Werk in franzdsischer
Sprache in Wien32.

Uber die Lebensfithrung, die Charaktereigenschaften und die
Meinungen van Swietens ist wenig Prézises bekannt, die persénlich-

30 OBC 828, 24.September 1768 und 18. November 1769. Van Swieten
hat sich vielleicht auf frithere Schweigegebote liber den Jansenismus, die
aber nur fur die 6sterreichischen Niederlande erlassen worden waren (Vgl.
Max Braubach, Prinz Eugen und der Jansenismus, in Historica, Festschrift
fir F. Engel-Janosi, hg. von Hugo Hantsch u.a., Wien 1965, 117-134) bezo-
gen. Die jansenistischen Zensoren kiimmerten sich tiberhaupt nicht um sol-
che Verbote, um so mehr als sie bei ihren Bemuhungen, die jansenistische
Literatur in Osterreich zu verbreiten, von allerhéchster Stelle gefordert

wurden.
Eine Bemerkung Wittolas (Wienerische Kirchenzeitung 1785, 269), wo-

nach van Swieten («der unsterbliche van Swieten» — Epitheta wie dieses flies-
sen Wittola leicht in die Feder!) mitgeholfen habe, einen jesuitischen Zensor
in Linz, der dort die Einfuhr jansenistischer Literatur ins Kloster Lambach
zu hindern suchte, zu entlassen, stellt unseres Erachtens kein stichhaltiges
Gegenargument dar. Die Initiative war némlich von Wittola ausgegangen,
bzw. in Wien von Stock, und van Swieten hat sich wohl ihnen angeschlossen,
weill thr Wunsch seinem alten Plan, alle Jesuiten aus der Zensur zu entfer-
nen, entsprach.

31 Zu Lebzeiten van Swietens waren dies A.S.Stock, A.Girtler und
J.P.Simen, der den Jansenisten zumindest nahestand. Spéter traten an ihre
Stelle Marx Anton Wittola, Kaspar Karl und Joseph Strohmayer.

32 Noch grésser war die Zahl der in Osterreich gedruckten Ubersetzungen
ins Deutsche.



— 44 —

sten bis jetzt vorgefundenen Offenbarungen seiner selbst sind die
freundschaftlichen Briefe an den portugiesischen Arzt Ribeiro San-
chez33. Sie zeigen, dass van Swieten stark von Ideen der Aufkla-
rung gepriagt war. Das waren auch die Osterreichischen Janseni-
sten, und es lassen sich zwischen ihnen und van Swieten hier auch
Parallelen aufzeigen, etwa ihre neuen fortschrittlichen Gedanken in
der Karitas. Aber hier handelt es sich um Gemeingut der Aufkla-
rung, das nicht Kriterium einer jansenistischen Einstellung sein
kann. Einige Kleinigkeiten im Sanchez-Briefwechsel zeigen viel-
mehr, dass van Swieten auch in seiner Lebensfithrung kaum vom
Jansenismus beeinflusst sein kann. So schreibt er etwa, dass er
zwar fir Zerstreuungen nichts iibrig habe, aber auch kein Misan-
throp sein wolle. Deshalb, und um seinen melancholischen Stim-
mungen, an denen er nicht selten litt, loszuwerden, besuchte er das
Theater und die Oper, ja einmal sogar einen Ball, und spielte Vio-
line; dieses wire zumindest einem strengen Jansenisten als Zeitver-
schwendung erschienen, jenes aber ganz und gar undenkbar gewe-
sen®. Van Swietens Nekrolog Wurtz teilt ferner mit, er habe als
eifriger Christ tédglich die Messe besucht und sei gewohnlich allmo-
natlich zur Beichte und Kommunion gegangen®. Ein Jansenist
hitte die Messe eher seltener besucht, aber hdufiger gebeichtet.

Am deutlichsten zeigt jedoch der Katalog von van Swietens
Privatbibliothek, dass er nichts mit dem Jansenismus zu tun hat,
Nebst dem Zensurverzeichnis und den Sanchez-Briefen stellt der
um 1753 angelegte und bis zum Tode nachgefiihrte Katalog das
dritte wichtige Dokument dar, um van Swietens geistige Umwelt
wenigstens einigermassen zu erkennen3®. Er verzeichnet mehrere
tausend Werke, und es ist kaum denkbar, dass van Swieten sie alle
gelesen hat. Uns interessiert hier einzig die jansenistische Literatur.
Sie hat in van Swietens Bibliothek einen verschwindend kleinen
Platz eingenommen. Nur sechs Werke sind anerkannt jansenisti-
schen Inhalts, nimlich «La tradition de Uéglise sur la pénitence et la
commumnion» von Arnauld, der «Catéchisme de Montpellier» von Col-
bert und Pouget, Duguets «Explications des qualités que St-Paul

3 ONB Cod. 12713, Sanchez Ribeiro Antonio Commercium epistolicum.

3 Ebd. 25. April und 24. August 1746.

35 Wurtz Ignaz, Trauerrede auf Gerard Freiherrn von Swieten, Wien
1772.

3 ONB Cod. 11928, «Catalogus B. V. S.».



— 45 —

donne & la charité», Nicoles « Instructions théologiques et moralesy,
Pascals «Lettres a un Provincial» und die «Annales de la société des
sov-disants jésuttes» von Philibert. Ausserdem finden sich noch drei
Werke von Claude Fleury, der aber nur bedingt dem Jansenismus
zugerechnet werden kann?®. Die «Annales» und die « Provinciales»
sind Kampfschriften gegen die Jesuiten, Nicole und der «Caté-
chisme» waren auch ausserhalb der jansenistischen Bewegung ver-
breitet, von beiden existierten iiberdies auch «gereinigte» Ausga-
ben. Dieser Mangel an jansenistischen Werken ist bemerkenswert,
vor allem wenn man bedenkt, dass die jansenistischen Ideen gerade
im 18.Jahrhundert in erster Linie durch die Literatur, die «guten
Biicher», wie es gewohnlich heisst, verbreitet wurden. Ganz auffal-
lend aber ist, dass mit Ausnahme eines einzigen Werks die grossen
spatjansenistischen Autoren wie Quesnel, Mésenguy, Duguet,
Treuvé, Besoigne, Morel, Paccori u.a. iiberhaupt nicht vertreten
sind. Gerade sie wurden von den ésterreichischen Jansenisten fleis-
sig gelesen und bevorzugt iibersetzt. Zahlenmaéssig waren nur einige
Prozente der etwas liber 229 theologischen Werke in van Swietens
Bibliothek jansenistisch. Zum Vergleich sei angefiihrt, dass die Pri-
vatbibliothek Ignaz Miillers, die, was die theologische Literatur an-
belangt, etwa vergleichbare Grosse aufwies, bei vorsichtiger Schét-
zung etwa zur Haélfte jansenistische Werke enthielt38. Bestétigt
wird das aus dem Katalog gewonnene Ergebnis durch zwei erhalten
gebliebene Notizbiicher mit Lesefriichten, die van Swieten schon in
jungen Jahren anlegte®®. Er notierte darin auch die Literatur, die
er zu lesen beabsichtigte. Nun finden sich dabei auch zwei Werke
von Mésenguy, nimlich der «Abrégé de Uhistoire de I’Ancien Testa-

37 Die drei Werke waren der bekannte «Catéchisme historigue» sowie
«Les meoeurs des Israélitesy und « Les meeurs des chrétiensy.

Nicht gezédhlt werden konnen als «donum autorisy», wie es im Katalog
heisst, die Werke von Gazzaniga und Gervasio. Diese Geschenke sind wohl
mehr als Zeichen des Dankes an den grossen Reformer zu werten, denn als
Zeichen einer freundschaftlichen Verbundenheit.

Anders als die Protektoren des Jansenismus (Migazzi, Stock, Maria
Theresia usw.) erhielt van Swieten auch nie ein Buch eines 6sterreichischen
Jansenisten zugeeignet.

3 Allgemeines Verwaltungsarchiv Wien, B.A.F. 73, U.2 (Inventarium
der Canonicos regulares bei St.Dorothé in Wien). Vgl. dazu auch

Wintermayr Siegfried Felix, Die Aufhebung des Chorherrenstiftes
St. Dorothea in Wien, in Mitteilungen des Vereines fiir Geschichte der Stadt
Wien, Bd. 17, 1938, 52-86.

% ONB Cod.11063/64, «Excerpta e libris perlectis».



— 46 —

ment » (der sog. «grosse» Abrégé) und der « Abrégé de Uhistoire et de la
morale de U'Ancien Testament» (der «kleine» Abrégé), sowie ein
Werk von J.F.Bourgoing de Villefore, « Les vies des saints Péres des
déserts d’Occident». Doch hat sie van Swieten offenbar nicht gelesen,
da sie, wie noch andere Biicher, nicht durchgestrichen sind, wie die
Werke, von denen er sich Notizen machte.

Die Kontakte van Swietens mit den Wiener Jansenisten be-
schrankten sich auf ein Minimum. Er soll Graf Spaur, den spéteren
Bischof von Seckau und Brixen, und den bekannten Pfarrer von
Sindelburg, Karl Joseph Huber, in ihren Anfingen geférdert
haben. Ferner habe er den Domherrn Werner Praitenaicher von
Praitenau, der sich spiter wieder vom Jansenismus abwandte, ge-
kannt, moglicherweise auch den letzten Fiihrer der Wiener Janse-
nisten, Johann Baptist de Terme??. Jedoch ist in keiner der Quel-
len dazu, die iiberhaupt diese Beziehungen nur eben fliichtig erwiih-
nen, von einem naheren oder gar freundschaftlichen Verhiltnis die
Rede!, ebensowenig wird darin gesagt, der Jansenismus hitte
dabei eine Rolle gespielt. Naturgeméss musste van Swieten durch
seine mannigfachen Funktionen auch mit vielen Leuten in Kontakt
kommen, so dass man sich nicht wundern darf, darunter auch Jan-
senisten zu finden. Das gilt besonders fiir Stock und Miiller, die
durch ihren Téatigkeitsbercich mit van Swieten in Verbindung stan-
den, was aber natiirlich nicht zum Schluss berechtigt, er sei ihr Ge-
sinnungsfreund gewesen, auch wenn sie einige Ansichten miteinan-
der teilten.

Nach all dem Gesagten scheint es fast iiberfliissig, noch darauf
hinzuweisen, dass van Swieten selbstverstindlich nicht der bekann-
ten Miillerschen Sonntagsgesellschaft angehorte, nicht einmal gele-
gentlich, wie Winter dies offenbar annimmt%. Noch viel weniger ist
er mit dem Haupt der internationalen jansenistischen Bewegung,

40 Neueste Beitrdge zur Religionslehre und Kirchengeschichte 1791,
694 f. (Spaur).

Wienerische Kirchenzeitung 1784, 411 (Huber).

Ebd. 1787, 809 (de Terme).

Nouwvelles Ecclésiastiques 1778, 166 (Praitenau). Bei de Terme ist wohl
eher der jlingere van Swieten gemeint.

4 Nur bei Praitenau heisst es «fort lié». Aber gerade von ihm ist ausser
der Tatsache seiner Bekehrung zur Gegenpartei tiberhaupt kein Zeugnis
einer jansenistischen Haltung bekannt, was schliessen lédsst, er habe in der
Bewegung, wenn tiberhaupt, nur eine ganz untergeordnete Rolle gespielt.

8 Winter, Josefinismus 45, ohne Queilenangabe. Uber die wirkliche
Zusammensetzung der Sonntagsgesellschaft s. unten.



— 47 —

Graf Dupac de Bellegarde, in Briefverkehr gestanden, wie Wolfs-
gruber ohne jeden Nachweis kithn behauptete?®. Im Gegenteil
taucht der Name van Swieten in der gesamten Korrespondenz der
Wiener Jansenisten mit ihren Freunden in Utrecht nur ganz selten
und beilaufig auf; wenn iberhaupt auf ihn eingegangen wird, so
deshalb, weil er ein Feind der Utrechter Kirche und ihrer Bestre-
bungen, wieder zu einer Union mit Rom zu kommen, war!

Schon im ersten Brief an van Zeller informiert ihn de Haen,
dass van Swieten «ein geschworener Feind» der Utrechter Kirche
sei, eine Formulierung, die spiter wortlich oder sinngeméss noch
mehrmals wiederkehrt4t. Nun darf man allerdings dieses scharfe
Wort de Haens nicht fiir bare Miinze nehmen, da er um diese Zeit
auch aus beruflichen und persénlichen Griinden mit van Swieten
verfeindet war. Wenn er daher vermutlich etwas ubertrieben hat,
so kann doch kaum ein Zweifel bestehen, dass van Swieten der
Utrechter Kirche nicht gilinstig gesinnt war, zumindest aber die
Unionsbestrebungen in keiner Weise gefordert hat 5. Der Prasident
des conseil privé in Briissel, Patrice de Neny, ein Bruder von Maria
Theresias geheimem Kabinettssekretir Cornelius von Neny, er-
kannte van Swietens Haltung am klarsten. In einem Brief an
Dupac schreibt er, auf die Unionsplane Bezug nehmend, es gibe
einige weise und gemissigte Leute in Wien (d.h. solche, die nichts
gegen die Union einzuwenden héatten), aber auch solche mit Ideen,
die nicht leicht zu zerstéren wiren, «le baron van Swieten, par exem-
ple, n’est point ame des Jésuiles, mais il n’aime pas davantage I’ Eglise
d’Utrecht»*8. Deshalb war de Haen wohl mit Recht besorgt, die Kai-

13 Wolfsgruber, Migazzi 385. Wolfsgruber hat anscheinend die unten,
Anm. 63 und 63a, zitierten Stellen bei Picot oder Michaud gelesen und sehr
frei interpretiert. Der Verfasser konnte in der Korrespondenz an Bellegarde
in Utrecht keine Briefe van Swietens finden. Ein Verlust ist zwar nicht
mit Sicherheit auszuschliessen, aber dusserst unwahrscheinlich.

#4 OBC 828, 1. und 12. August 1767, 9. Januar, 9. April und 24. Septem-
ber 1768, 10.Juni und 18. November 1769.

Zum erstenmal erscheint das Urteil in einem Brief de Haens an Erzbi-
schof Meindaerts von Utrecht vom 31.Januar 1769 (OBC 1402).

45 Zur Geschichte der Utrechter Kirche vgl.

Dupac de Bellegarde Gabriel, Histoire abrégée de 1'Eglise Métropoli-
taine d’Utrecht, Utrecht 31852,

Kleef B. A. van, Geschiedenis van de oud-katholieke Kerk van Neder-
land, Assen 21953

zu den Unionsbestrebungen im besonderen

de Vries Frits Carel, Vredespogingen tusschen de Oud-Bisschoppelijke
Clerezie van Utrecht en Rome, Diss. theol. Groningen 1930.

i PR 2437, 20.Mérz 1769.



serin konnte ein Memorandum iiber die Kleine Kirche, das er ihr
iberreichen wollte, um sie fiir die Unionsbestrebungen einzuspan-
nen, van Swieten zur Beurteilung weitergeben®?’. Diese Befiirch-
tung erwies sich dann zwar als unbegriindet, da die Kaiserin in die-
ser Angelegenheit Cornelius von Neny konsultierte?s. Dieser unter-
richtete seinen Freund Kerens dariiber, der als Vertrauensmann
der Kurie seinerseits die Information dem Nuntius weitergab, aber
anscheinend nicht ganz richtig, denn dieser vermutete, auch van
Swieten hatte diesen Vorstoss de Haens unterstiitzt?®. Dem war
jedoch nicht so, denn Patrice de Neny war gerade im Anschluss an
diese Angelegenheit, iiber die ihn vermutlich sein Bruder in Kennt-
nis setzte, zu seinem Urteil tber van Swieten gekommen. Auch de
Haen zahlt ihn kurze Zeit nach dem Bericht des Nuntius noch aus-
driicklich zu den Gegnern der Utrechter Kirche3?. Die grosse Uber-
raschung kam dann wenige Monate spiter. «Swieten, d’ennemi for-
madable et dangereux est devenw votre ami, votre avocat, votre protec-
teury, beginnt de Haen einen Brief an van Zeller und schildert dann,
wie es zu der erstaunlichen Wendung gekommen war?®. Demnach
habe van Swieten Miiller getroffen, sei mit ihm ins Gesprach ge-
kommen und habe ihn gefragt, ob es wahr sei, dass die Wiener Jan-
senisten die Utrechter Kirche der Kaiserin empfohlen hitten. Miil-
ler hitte es zugegeben und eine Schimpftirade erwartet. Van Swie-
ten aber habe diese Bestrebungen gelobt und Miiller ermuntert,
darin weiterzufahren. Er habe Schriften iiber die unterdriickte
Kleine Kirche gelesen und glaube selber auch, dass das Unrecht auf
seiten Roms liege, deswegen und wegen ihrer untadeligen Moralauf-
fassung verdiene sie jede Unterstiitzung. Er werde tun, was in sei-
nen Kriften stehe, auch bei der Kaiserin, damit die Union erreicht
werden kénne. De Haen konnte in dieser Wandlung des Saulus in
einen Paulus, wie er schreibt, nichts anderes als ein Werk des
Herrn, ein Wunder des Allméchtigen erblicken und hegte schon die
schonsten Hoffnungen. Einige Zeit danach konnte er noch nach
Utrecht berichten, dass ihm van Swieten versprochen habe, er
werde in der Sache der Utrechter Kirche beim Thron intervenieren
und sie auch seinem Sohn empfehlen, der als Gesandter nach Rom

47 OBC 828, 9.Januar und 9, April 1768.
48 Ebd. 1.Mérz 1769.

9 NG 389, fol.82 f., 25.Mai 1769.

DV fol.415, Sp.II1, 24.Mai 1769.

30 OBC 828, 10.Juni 1769.

51 Kbd. 18.November 1769.



— 49 —

vorgesehen sei®2. Aber nur einen Monat spiter war der ganze Spuk
wieder verflogen und van Swieten wieder ganz der alte. Wie de
Haen in einem etwas konfusen Brief van Zeller schrieb, habe ihn
van Swieten nach einer Audienz, die Maria Theresia de Haen ge-
wihrte und bei der man iiber Utrecht gesprochen habe, grob be-
schimpft und ihm vorgeworfen, mit seinen standigen Bitten fiir die
Kleine Kirche verwirre er die Monarchin, er verbiete ihm deshalb,
dies weiterhin zu tun®3.

Was waren die Hintergriinde dieses merkwiirdigen Verhal-
tens ? De Haen vermutete, van Swieten hitte sich wieder von ihm
abgewandt, weil er ihm das Wohlwollen missgénnte, das ihm die
Kaiserin um diese Zeit in zunehmendem Masse gewdhrte. In der
iibrigen Korrespondenz der Wiener Jansenisten findet sich die rét-
selhafte Angelegenheit mit keinem Wort erwéhnt. Einen Finger-
zeig auf die wahren Hintergriinde gibt eine beildufige und nicht
weiter begriindete Bemerkung de Haens in dem erwdhnten die
Affire abschliessenden Brief an van Zeller. Er schreibt darin, der
wankelmiitige van Swieten lasse sich ginzlich von politischen Prin-
zipien leiten. Um diese Zeit nun war allerdings fiir van Swieten eine
politische Frage, die ihn zugleich persénlich sehr beriihrte, aktuell,
namlich die geplante Ernennung seines Sohnes Gottfried als Bot-
schafter in Rom.

Gottfried van Swieten war sowenig ein Jansenist wie sein Vater,
sondern allgemein als Freigeist bekannt, ein «filosofo alla moda», wie
sich der Nuntius ausdriickte’. Wittola glaubte zwar noch zur
Regierungszeit Josephs II., er wire den Jansenisten gewogen, und
weiss zu melden, dass er Kaspar Karl, den Direktor des jansenisti-
schen Priesterseminars in Briinn, vor Verfolgungen geschiitzt
habe?. Aber gerade Karl kritisierte spiter van Swieten scharf; er

52 Ebd. 18.Mérz 1770.

53 Ebd. 3. Juni 1770. Die Audienz fand am 22. April 1770 statt, doch er-
folgte der definitive erneute Bruch zwischen van Swieten und de Haen offen-
bar erst einige Wochen spéater, da de Haen in der Zwischenzeit zwei weiltere
Briefe an van Zeller schrieb, ohne den Vorfall zu erwiahnen. Darauf deutet
auch der Schlusssatz des Briefes hin, wo de Haen schreibt, er hitte bei
ihrem Auseinandergehen nach der Audienz von van Swieten gerade noch
erreichen koénnen, dass er sich nicht als Feind der Utrechter Kirche erklére.

3¢ NG 388, fol. 113 ff., 26. Mérz 1768.

Uber Gottfried van Swieten gibt es sowenig wie fiir seinen Vater eine
befriedigende Biographie. Die Dissertation von Kurt Radlecker (Diss. phil.
masch. Wien 1950) uiber ihn ist ein indiskutables Elaborat.

55 PR 2583, 28. April 1784, vgl. ferner ebd. 22. Dezember 1783.



sei der erste, der immer von Rigorismus schreie und habe als Prési-
dent der Studienhofkommission Freigeister und Sozinianer als Pro-
fessoren berufen; seine Entlassung, die verlangt worden sei, wiire
eine Gnade des Himmels®6. Als nun im Spéatherbst 1769 Gerlichte
zu zirkulieren begannen, Gottiried van Swieten, der als besonderer
Protégé des Fiirsten Kaunitz eine erfolgversprechende diplomati-
sche Karriere eingeschlagen hatte, sei anstelle des bisherigen Ver-
treters, Kardinal Albani, als Botschafter am péapstlichen Hof vor-
gesehen, war de Haen sehr bestiirzt; jetzt sollte ein Mann in Rom
itber die Unionspléane verhandeln miissen, der von seinem Vater die
Feindschaft gegen die Utrechter Kirche geerbt hatte und der aus-
serdem ein Jesuitenschiiler war®?! Aber auch der Kurie war van
Swieten, «das Produkt Kaunitz’», nicht genehm, besonders nach-
dem er und sein Vater sich eben fiir den verdammenswerten « Béli-
saire» eingesetzt hatten®8. Allerdings musste der Nuntius im
November 1769 nach Rom melden, ein Widerstand gegen eine all-
fallige Ernennung van Swietens wiirde kaum von Erfolg gekrént
sein und nur neue Schwierigkeiten bringen. Man habe allerdings bei
der Kaiserin Einwendungen erhoben und hoffe auch, dass Migazzi
und Miiller noch auf sie einwirken wiirden®°. Maria Theresia war
der Sohn ihres Leibarztes wegen seiner freigeistigen Anschauungen
nicht sympathisch, und so scheint sich zwischen ihr, den Wiener
Jansenisten und den Vertretern der Kurie eine Einheitsfront gegen
die Ernennung van Swietens gebildet zu haben, wobei vermutlich
Miiller die Rolle des Verbindungsmannes iibernahm. Was lag da fiir
den Vater, dem an der Ernennung seines noch in verhaltnismassig
jungen Jahren stehenden Sohnes zu diesem einflussreichen Posten
offenbar viel gelegen war, néher, als diese I'ront aufzusprengen, in-
dem er sich durch ein Lippenbekenntnis den Jansenisten anzubie-
dern versuchte, in der Hoffnung, so nicht nur ihren Widerstand ge-
gen seinen Sohn und durch sie auch denjenigen der Kaiserin, deren

% PR 2109, 11.Juni und 1.0ktober 1788, vgl. ferner noch ebd. 6. Au-
gust 1788.

57 OBC 828, 15.0ktober 1769. Gottfried war Schiiler des von Jesuiten
geleiteten Theresianums. Es ist sehr merkwiirdig, dass van Swieten seinen
Sohn gerade bei diesen erziehen liess. Vielleicht hat er sich iber allfdllige
Bedenken hinweggesetzt, weil das Theresianum das Sprungbrett fiir erfolg-
reiche Karrieren junger Leute war, die nicht den Vorzug adliger Herkunft
genossen.

% Vgl. oben Anm. 27,

NG 389, f01.199 f., 22, November 1769,

3 Ebd.



— 51 —

Ohr sie, besonders Miiller, aber auch Stock und de Haen, ja eben-
falls besassen, zu beseitigen, sondern dariiber hinaus gegen das Ver-
sprechen, seinen Einfluss fiir die Sache der Kleinen Kirche in die
Waagschale zu werfen, Verbiindete fir die Beférderung Gottfrieds
zu gewinnen ? Der immer etwas zu gutglaubige de Haen scheint
dem schlauen Mann auf den Leim gekrochen zu sein, nicht aber der
gewiegte Miiller, der wohl die Gelegenheit nicht versdumte, seinem
grossten Konkurrenten im Kampf um die Gunst der Herrscherin
eins auszuwischen, und der ausserdem gerade damals unter star-
kem Druck der Kurie stand, die sich um sein Wohlwollen sehr be-
miihte 8%, Nachdem die Sache bis in den Spatsommer 1770 ver-
schleppt worden war, verweigerte jedenfalls Maria Theresia im ent-
scheidenden Moment die Unterschrift unter das Ernennungsde-
kret ®1. Sei es nun, dass der alte van Swieten schon frither gewahren
musste, dass Miiller sein Projekt bei der Kaiserin hintertrieb, wor-
auf sich zwar in den in Frage kommenden Quellen kein ausdriick-
licher Hinweis findet, aber durch die spitere Reaktion Maria The-
resias sehr wahrscheinlich anzunehmen ist, und auch die Wut er-
kliren wiirde, die van Swieten nun an dem bedauernswerten de
Haen, der die Zusammenhéinge iiberhaupt nicht erkannte®, aus-
liess; sei es, dass er selbst das Interesse an der Sache verlor, wie der
Nuntius meinte, jedenfalls hatte er seit diesem Zeitpunkt keinen
Grund mehr, seinen Flirt mit den Jansenisten fortzusetzen. Er
konnte sich ja damit trosten, dass Gottfried den ebenfalls nicht un-
bedeutenden Gesandtenposten in Berlin erhielt.

Somit kann auch diese, auf den ersten Blick unerklirliche Epi-
sode nicht an der Feststellung riitteln, dass GGerard van Swieten
nicht fiir den Jansenismus, ja nicht einmal fir den bescheidensten

% Nuntius Visconti beklagte sich zuerst, dass sich Miiller und Stock
von ihm fernhielten. Im September 1770 gelang es ihm aber, durch Verlei-
hung von Privilegien beide in sein Haus zu ziehen. Miiller suchte seitdem
den Nuntius immer hdufiger auf. Vgl.

NG 389, fol. 133 f., 2. Juni und fol. 156 ff., 29. September 1770,

ANV 89, fol.214, 8. September 1770,

Winter, Josefinismus, 44 f.

81 Winter, Josefinismus, 89.

82 Miiller ging bei allen seinen Schritten bei der Kaiserin immer sehr
vorsichtig und heimlich vor, wie gerade de Haens Briefe nach Utrecht leh-
ren. Um seinen Plan nicht zu gefdhrden, hat er den redseligen Arzt, der die
Kunst des diplomatischen Intrigenspiels nur sehr ungentigend beherrschte
vermutlich — wenn tiberhaupt — erst nach Abschluss der Affire iiber den
Verlauf derselben véllig orientiert.



«Philojansenismus» in Anspruch genommen werden kann. In der
Tat liefert die nihere Untersuchung des einflussreichen Mannes in
seinen Funktionen als Berater Maria Theresias, als Fakultatsdirek-
tor und vor allem als Zensor, ferner in seiner Lebenshaltung und
seiner geistigen Umwelt, wie auch in seinen (fehlenden) Beziehun-
gen zu den Wiener Jansenisten, endlich seine Einstellung gegen-
iber der Kleinen Kirche von Utrecht und indirekt sogar das Zwi-
schenspiel um die Ernennung seines Sohnes, zusammengefasst den
Beweis, dass die bisherigen Auffassungen iiber van Swietens Ver-
héltnis zum Jansenismus nicht mehr aufrechtzuerhalten sind. Was
van Swieten mit den Jansenisten gemeinsam hat: seine Feindschaft
gegen die Jesuiten, seine kirchenrechtlichen Auffassungen sowie ge-
wisse Ideen der Aufklirung sind gerade jene Kriterien, die nicht
berechtigen, auf eine jansenistische Haltung zu schliessen, weil sie
eben, wie einleitend schon ausgefiihrt, dem Jansenismus nicht ge-
nuin zugehoéren. Ein notwendiges Kriterium lidsst sich kein einziges
feststellen, wohl aber hiufig gegenteilige Auffassungen.

Priift man zum Schlusse noch die Literatur, die bisher das
Verhiltnis van Swietens zum Jansenismus eingehender unter-
suchte, so muss man feststellen, dass die darin zur Stitzung der
Auffassung, van Swieten sel ein Jansenist gewesen, beigebrachten
Argumente auf recht wankendem Grunde stehen. Als dlteste Quel-
len fiir die Behauptungen, van Swieten sei ein Jansenist gewesen,
wurden gerne zwei Stellen bei Picot und eine bei Michaud herange-
zogen, wenn auch meist ohne entsprechenden Nachweis. In Picots
«Mémoires pour servir & Uhistoire ecclésiastique pendant le XVIII°
siecle»®3 liest man, van Swieten entstamme einer jansenistischen
Familie und er sei mit Graf Dupac de Bellegarde in Verbindung ge-
standen. Worauf Picot in seinem erst zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts verfassten Werk sich hier stiitzt, ist nicht bekannt. Viele Un-
richtigkeiten in anderen Feststellungen iiber van Swieten (etwa, er
sei von Maria Theresia durch Boerhave berufen worden und gleich-
zeitig mit de Haen nach Wien gekommen), aber auch sonst in Stel-
len iiber den Jansenismus in Wien, lassen es angezeigt sein, diese
Aussagen mit grosser Vorsicht aufzunehmen. In dem von dem fran-
zosischen Spétjansenisten Tabaraud ebenfalls erst lange nach den
Ereignissen verfassten Artikel tiber Dupac de Bellegarde in
Michauds « Biographie universelle»®3* heisst es dann noch, van Swie-

83 2e édition augmentée, Paris 1815, Bd. 4, 355 und 507.
8a Paris 1854, Bd. 3, 560.



ten habe jenem die Moglichkeit verschafft, franzosische (d.h. janse-
nistische) Biicher in Osterreich zu verbreiten, die dort «eine Revo-
lution der ultramontanen Meinungen hervorgerufen hitten». Die
Aussagekraft dieser Stelle ist schon von Kerker, der sonst seinen
Quellen nicht immer genug kritisch gegeniibersteht, beméngelt
worden #3°, Ob diesen unsicheren spiteren Aussagen oder den un-
mittelbar unter dem FEindruck der Ereignisse abgefassten, wenn
auch gewiss subjektiv geférbten brieflichen Mitteilungen de Haens,
die erstern diametral widersprechen, entscheidende Bedeutung zu-
kommt, diirfte in der Tat keine Frage sein. In Osterreich hat dann,
offenbar ohne Kenntnis Picots oder Michauds, zuerst der den Jesui-
ten nahestehende Historiker Albert Jéger 1878 in einem Aufsatz
van Swieten zu den Totengrabern des einst erspriesslichen Verhéalt-
nisses zwischen Staat und Kirche in Osterreich gerechnet®, Nach
dem Grunde seiner Haltung fragend, stellt Jéager fest, er sei ein
Jesuitenfeind gewesen, was nicht zu bezweifeln ist, schliesst aber
dann unbedenklich und mit einer recht sonderbaren Logik aus der
blossen Herkunft van Swietens aus Holland, wo es bekanntlich
viele Jansenisten gab, auch er sei ein solcher gewesen®. Dieser un-
haltbaren Schlussfolgerung sind dann alle spiteren Arbeiten unbe-
sehen gefolgt. Nun wird man Jéger zugute halten miissen, dass
er ein Opfer seiner Zeit, genauer der damaligen undifferenzierten
Auffassungen iiber den Jansenismus geworden ist. Weniger verstind-
lich ist dies bei Eduard Winter, der sich dann nachher am ausfiihr-
lichsten mit van Swieten beschaftigt hat. Er glaubte vermutlich, in
den Nuntiaturakten, besonders in der Weisung des Kardinalstaats-
sekretirs Torrigiani an den neuen Nuntius Visconti aus dem Jahre
1767, ein bestétigendes Zeugnis fiir die hergebrachte Auffassung zu
finden®®. Unter den Méannern, vor denen Visconti in Wien gewarnt

830 Moriz Kerker, Wanderungen des Jansenismus durch die katho-
lischen Staaten Europas, in Historisch-politische Blitter fiir das katholische
Deutschland 86, 1880, 655.

6¢ Jiger Albert, Das Eindringen des modernen kirchenfeindlichen Zeit-
geistes in Osterreich unter Karl VI. und Maria Theresia, in Zeitschrift far
kathol. Theologie 2, 1878, 259-311, 417-472.

85 Ebd. S.286, «...dieser (der Jesuitenhass) mochte seinen Ursprung in
dem Hasse des in Frankreich und in den Niederlanden die Gesellschaft Jesu
anfeindenden Jansenismus, dem van Swieten angehorte, oder in jener Ver-
schworung haben, welche bereits in Halb-Europa auf die Vernichtung des
Ordens lossteuerte.»

6 NG 383, fol. 257 ff., 24. August 1767.

ANY 86, fol.278, 9. September 1767.
Winter, Josefinismus, 87, bezieht sich auf NG 630 vom 12. ( ?) August



— 54 —

werden sollte, befand sich auch van Swieten, verféanglicherweise in
einer Gesellschaft von lauter Jansenisten aufgezihlt. Nun war
allerdings van Swieten wegen seiner antiromischen Gesinnung und
als bekannter Jesuitenfeind — als solcher, nicht als Jansenist, wird
er, auch in anderen Nuntiaturakten, denn auch ausdriicklich be-
zeichnet — der Kurie gewiss kein angenehmer Mann. Aber nach dem
Gesagten diirfte es klar geworden sein, dass nichts berechtigt, aus
dieser und dhnlichen Stellen zu schliessen, er sei auch ein Jansenist
gewesen. Dies um so weniger, als man gewiss Torrigiani, der wie der
damals regierende Papst Klemens XIII. den Jesuiten horig war,
bestimmt nicht zumuten darf, genau zwischen Jansenisten und
Jesuitenfeinden unterscheiden zu kénnen®?. Winters Schlussfolge-
rung ist um so unverstindlicher, als ihm die schon von Zeitgenos-
sen gedusserte Vermutung, dass der Jansenismus «nur ein Mittel
der Jesuiten sei, um ihre Gegner unschédlich zu machen», um ihn
mit seinen eigenen Worten zu zitieren, durchaus bekannt ist 68. Was
die zweite Quelle anbelangt, die Winter zur Stiitzung seiner Auffas-
sung heranzieht, nimlich das bekannte Zitat Jordan Simons, die
Werke Nicoles seien das Handbuch der « Grossen in Wien», so ist es
eine blosse Annahme Winters, Simon habe mit den «Grossen» ge-
rade die vier Personen gemeint, die er dann aufzihlt, unbeschadet
der Tatsache, dass van Swieten eines der verbreiteten Werke Nico-
les effektiv in seiner Bibliothek hatte®®. Simon aber kann ebenso-
gut nur an die «Grossen» im Klerus, oder noch eingeschrinkter, an

1767; die Bestdnde sind in der Zwischenzeit neu geordnet worden. Als
Bischof von Wiener Neustadt nennt Winter statt Ferdinand von Hallweil
seinen Nachfolger Kerens (seit 1773). Die Feststellung der Jesuitenfeind-
schaft bezieht sich wohl nicht allein auf die beiden Bischéfe Firmian und
Hallweil, sondern auf den ganzen, in der Weisung ANV genannten Perso-
nenkreis.

87 Enthiillend ist die Stelle in dem eben erwihnten Dokument ANV,
wo die Bischofe Firmian und Hallweil charakterisiert werden. Es heisst von
ihnen «...che essere nemict der gesuitr vogliono essere nemsici nostri e dell’auto-
riti e giuridizione ecclesiastica» (zitiert bei Winter, Josefinismus, 88). Aussa-
gen wie diese zeigen, dass der Vorwurf der Jansenisten Rom gegentiber, man
betrachte dort die Interessen der Gesellschaft Jesu mit denjenigen der Kir-
che als identisch, ja der Orden glaube, er verkorpere sozusagen allein die
Kirche, nicht unbegriindet war. Deshalb hielten sich die Jansenisten auch
fiir berechtigt, gegen die «jesuitische» Bulle Unigenitus zu appellieren, und
scharf zwischen dem pépstlichen Stuhl und dem «rémischen Hof» zu unter-
scheiden.

58 Winter, Josefinismus, 56. Besonders die « Nouvelles Ecclésiastiques»
wiesen unablissig auf diesen Sachverhalt hin.

80 Winter, Josefinismus, 34.



sy BE e

die «Grossen» unter den Jansenisten, gedacht haben, in welchem
Fall erst das Zitat ohne weiteres verstdndlich wird. Denn auch ein
anderer der vier «Grossen», Martini, war kein Jansenist’?. Es ist
durchaus berechtigt und sinnvoll, wenn Winter das Quartett van
Swieten, Martini, Stock und Miiller als «Grosse» bezeichnet, was
ihren geistigen Einfluss im Wien der theresianischen Zeit anbe-
langt, doch wire es falsch, sie dem Kreis der Jansenisten gleichzu-
setzen 71. Die « Grossen» im Osterreichischen Spéitjansenismus waren
in der ersten, gemassigten Generation Erzbischof Migazzi bis zu sei-
ner Bekehrung, Stock, Miiller, de Haen, Gazzaniga, Gervasio und
Ramaggini, die letzten sechs waren auch der Kern der beriihmten
Sonntagsgesellschaft von St. Dorothea??; in der zweiten Generation
der radikalen Jansenisten war das Triumvirat de Terme, Blarer
und Wittola fithrend.

Van Swietens grosser Bedeutung fiir die Zeit Maria Theresias
geschieht kein Abbruch, wenn festgestellt werden muss, er sei kein

0 Winter, Josefinismus, 37 f. und 78, vermutet dies auch, sah sich aber
offenbar nicht veraniasst, den Sinn, den er dem Zitat Simons unterlegt, zu
verandern. Die Stellung Martinis zu den Wiener Jansenisten soll an anderer
Stelle noch ausfiihrlich behandelt werden.

Zum Problem der «Grossen in Wien» vgl. jetzt die interessanten Ausfiih-
rungen bei Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autoritét, 126 ff.
Die Verfasserin weist ebenfalls darauf hin, dass der Begriff in dem Sinn, den
er bei Winter und anderen hat, nicht verwendet werden kann und stellt zu
Recht fest, dass das Zitat Simons einen andern Sinn bekommt, wenn man
die dazugehérige Anmerkung Oberthiirs wegldsst. Die von Klingenstein vor-
geschlagene Verwendung des Begriffs der « Grossen» fir eine weitere, zahlen-
massig nicht eindeutig zu begrenzende Schicht von Gebildeten ist vollig
plausibel und wird durch die von uns bereits im Falle van Swietens getrof-
fene Feststellung erginzt, dass die Werke Nicoles auch {iber jansenistische
Kreise hinaus weite Verbreitung gefunden haben.

t Wie dies vor allem in der Nachfolge Winters geschen ist.

2 An Gervasios Stelle trat seit 1768 sein Nachfolger im Lehramt, Giu-
seppe Bertieri. Die Zusammensetzung der Sonntagsgesellschaft ergibt sich
aus der Korrespondenz de Haens mit Utrecht, wo die sechs mehrmals mit-
einander genannt werden (zuerst in OBC 828, 9. Januar 1768). Als gelegent-
liche Besucher werden von de Haen genannt Bischof Hallweil, Freiherr von
Sperges und der kurmainzische Gesandte und spitere Erzbischof F.K.J.
von Erthal. In den letzten Regierungsjahren Maria Theresias verinderte
sich der Charakter des Kreises wesentlich.

Nuntius Borromei rechnet in seinem bereits erwihnten Bericht (NG
383, fol.257 ff., 24. August 1767) zwar auch van Swieten unter die «Tischge-
nossen» Miillers. Ob die detaillierten Berichte de Haens oder derjenige des
Nuntius mehr Glaubwiirdigkeit verdienen, diirfte keine Streitfrage sein. Ge-
rade uber die Titigkeit der Wiener Jansenisten waren die Vertreter der
Kurie grosstenteils auf ithnen zugetragene Mitteilungen, Geriichte und Ver-
mutungen angewiesen.



— 56 —

Jansenist gewesen, im Gegenteil. Ob van Swieten sonst Einfliisse
der katholischen Aufklirung,etwa Muratoris, erfahren und sich
nach ihnen gerichtet hat, oder ob er, wie etwa Kaunitz, innerlich
radikaler dachte und die &dusserlichen Religionsitbungen nur als
Pflicht erfiillte, lasst sich angesichts der schlechten Quellenlage
vorderhand nicht endgiiltig entscheiden. In der Literatur wird, ge-
stutzt vor allem auf die Totenrede von Ignaz Wurtz?3, meist die
Auffassung vertreten, er sei ein treuer Christ gewesen. Gerade die
hier neu herangezogenen Quellen lassen aber auch die zweite Mog-
lichkeit zumindest nicht ganz ausgeschlossen scheinen. Es darf
auch nicht vergessen werden, dass van Swieten seine Ansichten im
Laufe seines Lebens gedndert haben kann; unter dieser Annahme
kann vielleicht sogar eine voriibergehende «jansenistische Periode»
in seiner Biographie Platz finden, die dann allerdings wohl in seine
Jugendzeit, nicht in seine spiteren Wiener Jahre zu verlegen wire.
Bis jetzt fehlt allerdings jeder Anhaltspunkt dazu. In der spéteren
josephinischen Zeit waren bei den Gebildeten innerliche Wandlun-
gen, die vom orthodoxen Katholizismus tber verschiedene Zwi-
schenstufen, auch den Jansenismus, zum Deismus, ja zum Atheis-
mus fiihrten, nicht selten; dieser Sachverhalt illustriert nur die Fol-
gerichtigkeit des aufklarerischen Denkens. Van Swieten ist aller-
dings wohl kaum so weit gegangen.

Zollikofen-Bern Peter Hersche

# Wurtz, Trauerrede auf Gerard Freiherrn von Swieten



	Gerard van Swietens Stellung zum Jansenismus

