
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 1

Artikel: Gerard van Swietens Stellung zum Jansenismus

Autor: Hersche, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 33 —

Gerard van Swietens Stellung zum Jansenismus

Es gehört zu den Gemeinplätzen der Josephinismusforschung,
namentlich seit der Darstellung Eduard Winters, dass Gerard van
Swieten eine der führenden Gestalten des österreichischen Jansenismus

gewesen sei, ja wie Winter schreibt, «der eigentliche Begründer

und bis zu seinem Tode die Seele» des jansenistischen Kreises
der «Grossen in Wien»1. Die wenigen bekannten Quellen über van
Swieten verbieten vorläufig ein abschliessendes Urteil darüber, welche

geistigen Strömungen ihn bestimmend prägten; was ihnen
jedoch mit einiger Sicherheit entnommen werden kann, ist die
Tatsache, dass er, entgegen der weitverbreiteten und immer wiederholten

Meinung, kein Jansenist gewesen ist. Der Irrtum ist letzten
Endes auf einen allzu undifferenzierten Jansenismusbegriff
zurückzuführen. So etwa hat man häufig einen engen, ja notwendigen
Zusammenhang des Jansenismus mit antirömischen kirchenrechtlichen
Theorien, etwa des Gallikanismus, Episkopalismus, Febronianismus

usw., gesehen. Diese gehören jedoch nicht zur genuinen
Substanz des Jansenismus und haben sich, als Folge der historischen
Entwicklung, erst später mit ihm verbunden, vor allem im
18. Jahrhundert, aber auch dann nicht durchwegs, etwa bei manchen

italienischen Jansenisten nicht. Solche Theorien können daher

1 Winter Eduard, Der Josefinismus, Berlin 21962. Das Zitat S. 34. In
einem späteren Werk (Frühaufklärung, Berlin 1966) hat Winter sein Urteil
über van Swietens positives Verhältnis zum Jansenismus wesentlich
abgeschwächt.

Eine umfassende Biographie hat van Swieten trotz seiner Bedeutung
immer noch nicht erhalten. Für unsere Fragestellung.kommen neben Winter
in Betracht :

Fournier »August, Gerhard van Swieten als Censor, Wien 1877,
Müller Wilibald, Gerhard van Swieten, Wien 1883,
Walter Friedrich, Männer um Maria Theresia, Wien 1951,
Die sonstigen Arbeiten über van Swieten sind vorwiegend medizinisch

ausgerichtet. Die neueste und ausführlichste Bibliographie über van Swieten
findet sich in der Neuausgabe seiner «Rede über die Erhaltung der Gesundheit
der Greise», hg. von Hugo Glaser, Leipzig 1964 (Sudhoffs Klassiker der Medizin
und Naturwissenschaften Bd. 38).

Das Buch von Grefe Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche
Autorität im 18. Jahrhundert. Das Problem der Zensur' in der theresianischen
Reform, Wien 1970, ist uns erst nach »Abschluss des Manuskripts zugekommen.
Aufgrund von Überlegungen zur Literatur zweifelt die Verfasserin darin, ob
van Swieten dem Jansenismus zugerechnet werden könne, ebenso ob er dem
Kreis der «Grossen in Wien» im Sinne Winters (vgl. unten) angehört habe
(S.123ff.).



— 34 —

nur ein mögliches, nicht aber ein notwendiges Kriterium einer
jansenistischen Haltung sein. Dasselbe gilt für die Ideen
der Aufklärung, die, gerade in Österreich und Italien, vom
Jansenismus aufgenommen wurden. Zwar lassen sich die meisten
Erscheinungsformen des SpätJansenismus unter dem Begriff der
«katholischen Aufklärung» subsumieren, aber diese reichte doch
weit über den Jansenismus hinaus, und gerade einer ihrer
bedeutendsten Vertreter, Lodovico Antonio Muratori, hat mit dem
Jansenismus nichts zu tun. Vor allem aber hat das negative Verhältnis
der Jansenisten zu den Jesuiten zu manchen Fehldeutungen
geführt. Die Jansenisten waren vielleicht die entschiedensten Feinde
der Gesellschaft Jesu, aber selbstverständlich nicht ihre einzigen.
Dennoch pflegten die Angehörigen des Ordens gerne jeden, der sich
ihm in irgendeiner Weise in den Weg stellte oder auch nur seine

Auffassungen nicht teilte, pauschal als «Jansenisten» zu bezeichnen.

Diese Praxis haben schon Zeitgenossen beklagt, und einige
sind so weit gegangen, den Jansenismus als Phantom zu bezeichnen,

das die Jesuiten erfunden hätten, um ihre Gegner als «Häretiker»

disqualifizieren zu können und sie so leichter zu Fall zu
bringen2. Der aufgezeigte Sachverhalt hat in der Forschung noch lange
nachgewirkt, in der allerdings nicht sehr umfangreichen deutschen

sogar bis in die Gegenwart3. Damit aber verbaute man sich nicht
nur eine sachgerechte Erkenntnis des Phänomens des Jansenismus,
sondern kam sogar zu den gröbsten Fehlurteilen, wie gerade der
Fall Gerard van Swieten exemplarisch zeigt.

2 Unter den österreichischen Jansenisten z. B. (Wittola Marx Anton), Der
Jansenismus, ein Schreckenbild für Kinder, München 1771, Friedburg 21776,
(Spaur Joseph Philipp Graf), Das entlarvte Gespenst des Jansenismus (Jansenismi

Spectrum defectum), o.O. 1782.
3 Deinhardt Wilhelm, Der Jansenismus in deutschen Landen, München

1929 (Münchener Studien zur historischen Theologie, Heft 8).
Rieser Herbert, Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben, Wien

1963. Für Rieser ist der Jansenismus einfach eine «protestantisierende Häresie»

(S.81).
Dass der Jansenismus mit dem Terminus «Häresie», den Rieser

bevorzugtverwendet, nicht zu erfassen ist, hat der führende belgische Jansenismusforscher

P. Lucien Ceyssens O. F. M. in einem grundlegenden Aufsatz gezeigt :

Ceyssens Lucien, Le jansénisme, Considérations historiques prélimmaires
à sa notion, »Analecta Gregoriana 71, Roma 1954, 3-32 (wiederabgedruckt in
L. Ceyssens, Jansenistica minora, Bd. 3, Fase. 24, Malines 1957).

Vgl. ausserdem :

»Appolis Emile, Entre Jansénistes et Zelanti, Le «tiers parti» catholique
au XVIIIe siècle, Paris 1960.



— 35 —

Es ist behauptet worden, van Swieten entstamme einer Janseni-
stenfamilie4. Nun fand zwar die Trauung der Eltern van Swietens
1697 in Leiden in einer Kirche statt, die vor allem von Jansenisten
frequentiert wurde5. Bijleveld, der die Familiengeschichte der van
Swieten erforscht hat, meint aber, dass die Wahl dieser Kirche vor
allem aus familiären Rücksichten erfolgt sei, da dort ein Verwandter
des Bräutigams wirkte, der dann auch die Trauung vornahm. Nun
würde diese Tatsache zwar eine Affinität der Familie van Swieten
zum Jansenismus nicht ausschliessen, im Gegenteil. Indessen wird
diese Vermutung dadurch wieder entkräftet, dass der zweite Sohn
Gerard drei Jahre später, am 7. Mai 1700, ausgerechnet in der Leidener
Jesuitenkirche getauft wurde6. Die Familie van Swieten dem
Jansenismus zuzurechnen, bleibt daher eine recht unsichere Annahme.

Über die Jugend van Swietens ist wenig bekannt. Im Alter von
15 Jahren studierte er ein Semester an der Artistenfakultät der
Universität Löwen, die damals noch, etwa durch den berühmten van
Espen, vom Jansenismus geprägt war.7 Ein Einfluss jansenistischer
Ideen auf den jungen Studenten ist bei der von ihm gewählten
Fakultät wenig wahrscheinlich, um so mehr als der kurze Aufenthalt

in Löwen, der wahrscheinlich mehr einer allgemeinen Erkundung,

als einem regulären Studium diente, kaum einen prägenden
Eindruck auf van Swieten ausüben konnte, wie etwa später die
Leidener Studienjahre. Dass sich van Swieten bei der Kirchenspal-

Die Probleme sollen in einer in Vorbereitung befindlichen Arbeit «Der
Spätjansenismus in Österreich» ausführlicher diskutiert werden.

Vorläufig sei auf die entsprechenden theologischen Nachschlagewerke
und die Fachliteratur verwiesen. Als notwendige Kriterien einer jansenistischen

Haltung können angesehen werden : die aus der augustinischen Gnadenlehre

in der Interpretation des Jansenius hergeleiteten antimolinistischen
Auffassungen, der moraltheologische Rigorismus, die aus diesen beiden Kriterien
abgeleiteten Folgerungen für die religiöse Praxis und die Lebensführung, der
Richerismus, das entschiedene Eintreten für die jansenistische Literatur, die
Ablehnung der gegen die Jansenisten gerichteten Bulle «Unigenitus» (1713)
bzw. ihres dogmatischen Charakters, die Anerkennung der Rechtgläubigkeit
der Utrechter Kirche.

4 Rieser, Josephinismus, 21. Vgl. auch Anm. 63.
5 Bijleveld W. J. J. C, Dr. Gerard van Swieten en zijn vorgeslacht, in De

nederlandsche Leeuw, 1924, Sp. 261 ff. und Sp. 311 f.
6 Die Taufeintragung, ebd. Sp.312.
' Schillings »V, Matricule de l'Université de Louvain de décembre 1633

à fin février 1734, Publications de la Commission Royale d'Histoire, Bruxelles
1963, t. VIT, 325, »Anm. 202.

Zu van Espen und die Situation in Löwen vgl.
Leclerc Gustave, Zeger-Bernard van Espen (1646-1728) et l'autorité

ecclésiastique, Zürich 1964.



— 36 —

tung von 1723 nicht der Kleinen Kirche von Utrecht angeschlossen
hat, kann mit Sicherheit aus seiner späteren Haltung dieser gegenüber

angenommen werden.
1745 berief Maria Theresia den erfolgreichen Schüler des

berühmten Boerhave als Professor der Medizin nach Wien, gleichzeitig

ernannte sie ihn zu ihrem Leibarzt. Später wurde van Swieten
auch Direktor der medizinischen Fakultät und damit Mitglied der

Studienhofkommission, ferner war er Mitglied und dann Präsident
der Bücherrevisionskommission. Die drei Schlüsselstellungen als

Leibarzt, Fakultätsdirektor und Bücherzensor waren die Grundlage

des grossen Einflusses, den sich van Swieten in der Folge im
theresianischen Wien erringen konnte.

Van Swieten war nicht nur als Arzt um das leibliche Wohl
seiner Herrscherin besorgt, sondern auch einer ihrer bevorzugten
Ratgeber in vielen anderen Fragen, ja, wie die Kaiserin selbst mehrmals

bekannte, einer ihrer besten und offenherzigsten Freunde, zu
dem sie volles Vertrauen hatte8. Das wussten schon die Zeitgenossen,
und der Obersthofmeister Fürst Khevenhüiler-Metsch notiert bei

van Swietens Tod, am 18. Juni 1772, in sein Tagebuch: «Selber
hat eine grosse Rôle an Hof gespillet, indem die Kaiserin ihn nicht
allein in sua sphaera und zur Einrichtung der Studien consultieret
und recht blindlings seinen Rath- und Vorschlägen gefolget,
sondern ihr Vertrauen in selben immer so weit erstreckt hat, dass sie

auch in internis, zumahlen in Religions-Sachen, sich von ihme zum
öfftern und leider nicht allzeit zum besten leiten lassen»9.Der grosse
Einfluss van Swietens auf die Kaiserin steht ausser jedem Zweifel,
doch zeigen die Berichte und Aufzeichnungen der Nuntien, die ja
alle wirklichen und potentiellen Ratgeber der Herrscherin argwöhnisch

beobachteten, aber auch andere Quellen, dass Khevenhüller
mit seiner Aussage etwas zu weit gegangen ist, und Maria Theresia
in den «Religions-Sachen» ihren Leibarzt doch nur in wenigen Fällen

konsultierte, und zwar meistens in solchen, die seine Funktion
8 Vgl. die Briefe Maria Theresias an van Swieten in:
Briefe der Kaiserin Maria Theresia an ihre Kinder und Freunde, hg. von

Alfred von »Arneth, Wien 1881, Bd. 4, und
Österreichische Nationalbibliothek, Handschriftensammlung (im

folgenden ÖNB), Autographen 6/80 - 5 und 12, »Autographen Series nova 296/7
- 1 bis 18.

9 Khevenhüiler-Metsch Johann Josef Graf, »Aus der Zeit Maria Theresias.

Tagebücher des Fürsten Johann Josef Khevenhüiler-Metsch, hg. von
Rudolf Graf Khevenhüiler-Metsch und Dr. Hanns Schütter, Wien 1925,
Bd.7, S. 132.



37

als Zensor betrafen10. Männer, die ihr weniger nahestanden, wie
Erzbischof Migazzi, Bischof Kerens von Wiener Neustadt, den

Direktor der Theologischen Fakultät Ambros Simon Stock u.a. zog
die Kaiserin ebensooft, wenn nicht häufiger in diesen Fragen, in
denen sie als Theologen ja auch kompetenter waren, bei. Auf alle
Fälle aber konnte van Swieten hierin nicht im entferntesten mit
dem nicht weniger in der Gunst der Kaiserin stehenden Ignaz Müller,

ihrem Beichtvater, konkurrieren. Im übrigen ist das Verhältnis
zwischen van Swieten und der Kaiserin keineswegs immer ungetrübt

gewesen11. Dass van Swieten Maria Theresia in jansenisti-
schem Sinn beeinflusste und ihr anstelle des Jesuiten Kampmiller
den Jansenisten Müller als Beichtvater empfohlen haben soll, ist
nicht belegt12. Jansenistische Bücher hat Maria Theresia schon in
ihrer Jugend durch ihre Mutter erhalten, und beim Wechsel des

Beichtvaters spielte ihre eigene Initiative die entscheidende Rolle,
hatte sie doch schon einige Jahre zuvor (1760) bei ihren jüngsten
Kindern die jesuitischen Beichtväter durch einen Jansenisten
ersetzt13. Ein jansenistischer Einfluss auf die Kaiserin muss wohl
eher auf den frühen Migazzi und auf Stock als auf van Swieten
zurückgeführt werden14. Ohne weiteres glaubhaft ist hingegen, dass

10 Vgl. z.B. »Archivio segreto vaticano, Nunziatura di Germania (im
folgenden NG) 388 fol. 173 ff. und 209 ff., Berichte vom 16. Juli und 15. August
1768 wegen eines Buches über Joseph von Copertino.

Besonders interessant ist das Tagebuch des Nuntius Visconti in NG
393, 394 (Diario del Mons. Visconti, im folgenden DV). Vgl. dazu

Ellemunter Anton, Antonio Eugenio Visconti und die Anfänge des
Josephinismus, Graz 1963 (Publikationen der »Abteilung für historische
Studien des österreichischen Kulturinstitutes in Rom, I.Abt., Bd.3).

11 »Auf den Vorwurf von van Swietens Kollegen de Haen, die Kaiserin
habe Schriften gegen ihn, de Haen, erlaubt, soll sie ihm geantwortet haben :

« Pardonnez-moi, de Haen, ma faiblesse: je n'ai pas pu resister à cet homme;
j'en dois souffrir, souffrez-vous en aussi.»

Rijksarchief te Utrecht, Archief Oud-Bisschoppelijke Clerezij, Fonds
Oud-Bisschoppelijke Clerezij (im folgenden OBC) 828, 1. Aug. 1767.

Vgl. dazu noch die Feststellung des Nuntius in DV fol. 394, Sp.II, Juli
1768.

12 Winter, Frühaufklärung, 141 f., gibt keine Quelle an. Die
«freundschaftliche Verbundenheit» zwischen van Swieten und Müller beschränkte
sich offenbar auf die ihnen gemeinsame Jesuitenfeindschaft.

13 Die Haltung Maria Theresias soll in einem andern Aufsatz näher
beleuchtet werden.

14 Migazzi war in seinen ersten Wiener Jahren ein Feind der Jesuiten
und Freund der Jansenisten, er wurde erst später ein Parteigänger Roms.
Wolfsgruber (Cölestin Wolfsgruber, Christoph »Anton Kardinal Migazzi,
Saulgau 1890) hat dies, bewusst oder unbewusst, übersehen. Das Problem
soll ebenfalls an anderer Stelle noch erörtert werden.



— 38 —

der Leibarzt von sich aus versucht hat, in Zusammenarbeit mit
Müller, Maria Theresia gegen den Jesuitenorden einzunehmen15.

1749 betraute die Kaiserin van Swieten mit der schon längst
fällig gewordenen Universitätsreform, deren Planung und
Durchführung sein unbestrittenes Verdienst ist. Die Universitäten der
Monarchie waren bis dahin fast völlig von der Gesellschaft Jesu
beherrscht gewesen. Van Swieten trachtete nun mit einer Hartnäk-
kigkeit sondergleichen, den verhassten Orden seines übermächtigen
Einflusses zu berauben, was ihm Schritt für Schritt auch gelang.
Beim theologischen Studium, das ja davon in erster Linie betroffen
sein müsste, war er allerdings gezwungen, seine Ziele vorerst etwas
zurückzustecken, da der Initiator der ersten Reform der Fakultät
im Jahre 1752, Kardinal Trautson, der Sozietät gewogen war und
mit ihr zusammenarbeitete, wodurch er in Gegensatz zu van Swieten

geriet16. Um so reibungsloser gestaltete sich dann aber die
Zusammenarbeit mit Trautsons Nachfolger, dem Jesuitenfeind
Migazzi. Nachdem van Swieten schon 1757 den Rektor des

Jesuitenkollegiums von den Beratungen des akademischen Senats aus-
schliessen konnte, gelang es ihm und Migazzi bald darauf, in der
umfassenden Reform von 1759 durch die Ernennung Ambros
Simon Stocks und Johann Peter Simens als Direktoren der
theologischen und philosophischen Fakultät, sowie durch die Berufung
neuer Theologieprofessoren, nämlich des Dominikaners Pietro
Maria Gazzaniga und des Augustiners Giuseppe Azzoni, eine
Bresche in die starke Stellung der Sozietät zu schlagen. 1767 wurde
den Jesuiten an allen österreichischen Universitäten der wichtige
Lehrstuhl des Kirchenreehts weggenommen. Endgültig verloren sie

ihre akademischen Ämter an den theologischen Fakultäten erst
1773 durch die Aufhebung des Ordens. Wie aus der Universität
verdrängte van Swieten durch langsames, aber systematisches
Vorgehen die Jesuiten auch aus der Bücherzensur, die sie bis dahin
ebenfalls völlig beherrscht hatten. Auch sonst liess er keine Gelegenheit

ungenutzt, die Gesellschaft Jesu in ihrer Gesamtheit, wie
einzelne ihrer Mitglieder zu befehden. Worauf van Swietens Hass
gegen die Jesuiten zurückzuführen ist, kann vorerst nur vermutet
werden. Am naheliegendsten scheint, dass der aufgeklärte Natur-

15 NG 387, fol.l ff., Juni 1769; NG 388, fol. 62 ff., 21. Januar 1768.
16 Der wichtigste Mitarbeiter Trautsons bei dieser Reform war der

Jesuit P.Ludwig Debiel.
Zschokke Hermann, Die theologischen Studien und Anstalten der

katholischen Kirche in Österreich, Wien 1894.



— 39 —

Wissenschaftler in ihnen ein Hindernis für den Fortschritt der
Wissenschaft gesehen hat. Dazu kamen wohl auch der Neid auf die

Machtstellung des Ordens und vielleicht sehr weit zurückreichende
persönliche Ressentiments. Jedenfalls kann nicht eine jansenisti-
sche Haltung, für die ja eine jesuitenfeindliche Einstellung generell
kein ausreichendes Kriterium sein kann, die Ursache dafür gewesen
sein, denn van Swieten wirft in seinen vielen an die Kaiserin
gerichteten Denkschriften17 dem Orden alles mögliche vor: Herrschsucht,

Habgier, privilegierte Stellung, Verschleuderung von
Stiftungsvermögen usw., nie aber seine theologischen Ansichten18, auf
deren Verderblichkeit, auch für den Staat, hinzuweisen ein Jansenist

ganz gewiss nicht versäumt hätte.
Van Swietens Wirken als Zensor gibt ebenfalls kein Indiz für

eine projansenistische Haltung. Er selbst hatte ja nur die medizinische

und philosophische sowie die schöne Literatur zu beurteilen,
doch wuchs seine Macht über diese Teilbereiche hinaus, als er 1759
das Präsidium der Revisionskommission übernehmen konnte.
Auffallend ist, wie er gerade in dieser Funktion antirömische
Kirchenrechtstheorien unterstützte. Bekannt ist sein Eintreten für Febro-
nius, das ihn mit Migazzi in Konflikt brachte und den Bruch seiner
Freundschaft mit ihm bewirkte. Auch in Rom verübelte man
van Swieten ausser seiner Jesuitenfeindschaft nichts so sehr, als
dass er das unbequeme Buch für Österreich erlaubt hatte, wo es,
wie Wittola schreibt, zum Tagesgespräch wurde und durch alle
Hände lief19. In den 1772 niedergeschriebenen Zensurgrundsätzen
betonte van Swieten ferner, dass Bücher, welche für die Steuerbefreiung

des Klerus oder das Recht des Papstes auf die Temporalien
eintraten, keine Gnade vor der Zensur finden könnten20. Nach van
Swietens Tod meldet der Nuntius ferner nach Rom, er hätte als

Präsident der Zensurkommission aus allen Brevieren, die über die
Grenze gekommen wären, das Kapitel mit der Lebensbeschreibimg

17 Beispiele bei Founder und Müller, vgl. ferner Winter, Josefinismus
38 f.

18 Der Molinismus, Probabilismus und Laxismus.
19 Neueste Beiträge zur Religionslehre und Kirchengeschichte 1790,

910 ff. Vgl. zu Febronius in Wien ausserdem noch
NG 388, 45 f., 2. Januar 1768,
Wehrl Franz, Der «neue Geist». Eine Untersuchung der Geistesrichtungen

des Klerus in Wien von 1750-1790, in Mitteilungen des österreichischen
Staatsarchivs 20, 1967, 36-114.

20 «Remarques sur la censure des livres» vom 24.Februar 1772,
abgedruckt bei Fournier und Müller.



— 40 —

Gregors VII. herausreissen lassen und die Bücher so verstümmelt
wieder den Eigentümern zurückgegeben21. Dies sind nur einige unter

vielen Beispielen, die van Swietens antikuriale Einstellung belegen.

Nun teilten zwar die meisten österreichischen Jansenisten
diese kirchenrechtlichen Anschauungen, doch waren sie bei weitem
nicht die einzigen, die das taten22. Daher kann die Haltung van
Swietens in diesen Fragen nicht als überzeugender Beleg eines
Einflusses jansenistischer Ideen gelten.

Van Swietens Urteile über die Literatur, die er in eigener
Kompetenz zensierte, sind in einem umfangreichen Verzeichnis
erhalten geblieben23. Es enthält insgesamt 3120 Werke, 595 davon
wurden verboten. Etwas mehr als zwei Drittel dieser Literatur
hatte van Swieten selbst gelesen - bei seiner starken Beanspruchung

durch den Beruf und die verschiedenen Ämter eine erstaunliche

Leistung - rund ein Viertel hatte er dem zweiten Kustos der
Hofbibliothek, Johann Gottfried Quandt, übergeben, den Rest
verschiedenen Personen, worunter auch seiner Frau. Die
Bemerkungen zu den gelesenen Büchern schrieb er lateinisch nieder, in
einer Stenographie, die er eigens zu diesem Zweck aus der damals

gerne verwendeten Ramsay-Tacheographie abgeleitet hatte24. Das
Verzeichnis ist nicht nur von hohem Interesse für die Kulturgeschichte

Österreichs im 18. Jahrhundert, sondern auch eine wichtige
Quelle zu van Swietens geistiger Umwelt. Es zeigt, dass er das

unangenehme und undankbare Geschäft der Zensur, das ihn zu einem

Zweifrontenkrieg gegen die konservativ Denkenden wie gegen die
radikalen freigeistigen Aufklärer zwang, mit Geschick und einer,

gemessen an den Umständen, grossen Liberalität zu handhaben
wusste, wobei er sich von jedem Schematismus freihielt. Die
differenzierte Beurteilung zeigt sich etwa darin, dass er viele Werke von
Voltaire, Rousseau, Fielding und Wieland erlaubte, andere wieder
nicht. Dass er die Werke Humes, Montesquieus und Lessings,
soweit publiziert, gesamthaft freigab, war bei dem geistigen Klima,

21 NG 386, fol. 419, U.Juli 1774.
22 Sonst müsste man ja auoh Kaunitz und seine Mitarbeiter als Jansenisten

bezeichnen.
23 ÖNB Cod. 11934, « Supplementum librorum prohibitorum».
24 Leersum E.C. van, Gérard van Swieten en qualité de censeur, in

Janus, Archives internationales pour l'Histoire de la Médecine, 11, 1906,
381-398,446-469,501-522. Van Leersum hat als erster die von van Swieten
verwendete Kurzschrift - es ist dieselbe, die auch Leopold von Toseana für
seine geheimen Aufzeichnungen benutzte — entziffert und auch die Anteile
der verschiedenen Lektoren festgestellt.



— 41 —

das damals in Wien ausserhalb einiger exklusiver Kreise noch
herrschte, nicht selbstverständlich. Nur zwei Kategorien von
Büchern konnte er nicht leiden, die abergläubigen im Sektor der

Populärmedizin und die satirische und galante - in seinen Augen
obszöne - Literatur, die ja gerade in dieser Zeit eine Blüte erlebte.
Hier fielen sogar anerkannte Meisterwerke, wieWielands«»4gfa!,/iera»,
die «Beggars Opera» von Gay und die «Rime ed Satire» von Ariost
unter das Verdikt des «Damnatur»25. Die prüde Haltung, die van
Swieten hier an den Tag legte, kann, aber muss nicht unbedingt
auf rigoristische Grundsätze zurückgehen; die Tatsache allein
scheint uns jedenfalls zu wenig überzeugend, ihn dem Jansenismus
zuzuzählen. Wie die Zensurgrundsätze zeigen, wusste der Arzt hier
durchaus die richtigen Grenzen zu ziehen26, und es gibt Belege
dafür, dass die Wiener Jansenisten in diesen Dingen noch weit
strenger dachten. Ein Beispiel ist die damals grosses Aufsehen
erregende Zulassung des Romans «Bélisaire» von Jean-François Mar-
montel, auf den van Swietens Sohn Gottfried sogar eine Eloge in
französischer Sprache verfasste. In der Ablehnung des «schändlichen»

und «religionslosen» Buches waren sich Ultramontane und
Jansenisten ausnahmsweise einmal einig27. Nuntius Visconti be-

25 Was van Swieten sonst noch verbot, scheint allerdings von minderer
literarischer Qualität gewesen zu sein. Ohne die Werke näher zu ermitteln,
seien zur Illustration einige Titel aufgezählt (in Klammer die Seitenzahl des
Verzeichnisses) :

«Histoire des intrigues galantes de la reine Christine de Suède» (29), «Die
neue Colonie der Venus» (30), «Les frivolités galantes» (99), «Le luxurieux»
(235), «La nouvelle Messaline» (267), «Le Pétrone allemand» (346), «Histoire
de Madame de Pompadour» (348), «Le pornographe» (359).

26 So war van Swieten gegenüber medizinischen Publikationen völlig
vorurteilsfrei. Der Kuriosität halber sei erwähnt, dass er sich anerbot, eine
Abhandlung über die Lues, die sein Freund Ribeiro Sanchez zu schreiben
beabsichtigte, in Wrien drucken zu lassen, weil dieser in Portugal Schwierigkeiten

mit der Zensur befürchtete (ÖNB Cod. 12 713 Sanchez Ribeiro Antonio

Commercium epistolicum, 24. Oktober 1750).
2' Zur Affäre des «Bélisaire»:
Archivio segreto vaticano, »Archivio Nunziatura di Vienna (im folgenden

ANV) 87, fol. 73, 9.März 1768,
NG 388, fol. 113 ff., 26.März 1768,
NG 389, fol. 121 f., 30.November 1769,
Rijksarchief te Utrecht, Archief der Oud-Bisschoppelijke Clerezij,
OBC 828, 26. September 1768 und 15. Oktober 1769,
Fonds Port-Royal et Unigenitus (im folgenden PR) 2256, 10. September

1767.
Vgl. auch Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autorität,

198 f. Direkt den jansenistischen Doktrinen entgegengesetzt war der «Zusatz



— 42 —

richtete in mehreren Depeschen über den skandalösen Vorfall nach
Rom und suchte dort das Werk auf den Index zu bringen ; Erzbischof

Migazzi protestierte bei der Kaiserin dagegen, geriet dann
allerdings in eine peinliche Lage, als er in einem Streitgespräch mit
van Swieten vor Ihrer Majestät die verdammenswürdigen Stellen
nicht mehr auffinden konnte. Unter den Jansenisten schrieb Anton
de Haen nach Utrecht, Stock habe in der Zensurkommission
vergeblich Vorstellungen gegen das Buch erhoben. Ignaz Müller wollte
den Nachdruck nur mit einer angehängten Gegenschrift gestatten,
drang aber bei der Kaiserin damit nicht durch. Auch der jansenisti-
sche Hofbeichtvater Anton Gürtler fand es unbegreiflich, dass ein
solches Buch zugelassen werden konnte. Aber nicht einmal der
Verkauf einer deutschen Ausgabe, die ja noch schlimmere Wirkungen
haben müsste, konnte verhindert werden.

Der Vorfall mit dem «Bélisaire» zeigt, dass zwischen van Swieten

und dem Kreis der Wiener Jansenisten Spannungen bestanden.
Sie hatten ihren guten Grund. Aus der Korrespondenz Anton de

Haens, eines bekannten Jansenisten und Mitglieds der Utrechter
Kirche, mit dem Kanonikus Lodewijk van Zeller in Utrecht geht
zweifelsfrei hervor, dass van Swieten versucht hat, die Einfuhr jan-
senistischer Literatur aus den Niederlanden nach Österreich zu
verhindern. Im Juli 1767 hatte van Zeller ein Paket nach Wien
gesandt, das mehrere Exemplare der gedruckten Akten der Utrechter

Synode von 1763 enthielt28. Es wurde von de Haen in Gegenwart

Müllers, Agostino Gervasios, des Professors für augustinische
Theologie an der Universität Wien, und Stocks Mitarbeiter,
Giovanni Giuseppe Ramaggini, geöffnet. In seinem Antwortbrief an
van Zeller schreibt de Haen, er habe veranlasst, dass das Paket
direkt an Stock in dessen Wohnung gebracht werde, damit es nicht
wieder in die Hände van Swietens falle, der «ein geschworener
Feind» der Utrechter Kirche sei29. Offenbar hatte also van Swieten
ein erstes Bücherpaket aus Utrecht, das vielleicht in ungeschickter

des Verfassers zur Anmerkung b)» des Kapitels XV, wo er sieh auf den
Jesuiten Suarez bezieht (S.446 der 1768 bei Trattner erschienenen
deutsehen »Ausgabe).

28 Acta e decreta synodi cleri romano-catholici provinciae Ultrajectensis
celebratae 1763, s.l. 1764.

29 OBC 828, 1. August 1767. Auf den Brief hat Boersma zuerst
hingewiesen (Jacob Boersma, »Antonius de Haen, 1704r-1776. Leven en werk,
Assen 1963 [Van Gorcum's Historische Bibliotheek Nr. 71]).



— 43 —

Weise an de Haen adressiert worden war, beschlagnahmt. In späteren

Briefen wiederholt de Haen seine Klagen und führt weiter aus,
van Swieten lasse auch die «Nouvelles Ecclésiastiques», das internationale

Organ der Jansenisten, im Postabonnement nicht zu, so
dass sie Müller durch die gewöhnliche Post senden lassen müsste,
was den Bezug natürlich verteuerte. Trotz mancher Vorstellungen
Stocks in der Zensurkommission, ihn zu einer Änderung zu bewegen,

habe er schlechte Bücher zugelassen und andererseits Stock
darauf hingewiesen, dass jansenistische Bücher aus Holland in
Wien verboten seien30. Ein dauernder Erfolg blieb diesen
Bemühungen van Swietens, die jansenistische Literatur zu unterdrük-
ken, allerdings versagt, vor allem deswegen, weil unter den
theologischen Zensoren in den beiden Jahrzehnten von 1760 bis 1780

ständig auch Jansenisten vertreten waren 31. An diese wurden die

Bücherpakete direkt adressiert, falls man nicht, was ebenfalls häufig
vorkam, diese Literatur durch die Vermittlung von Gesinnungsfreunden

in Passau auf Umwegen bezog. Diese Zensoren gestatten natürlich

auch den Nachdruck jansenistischer Bücher; seit 1760 erschien
durchschnittlich fast jedes Jahr ein solches Werk in französischer
Sprache in Wien32.

Über die Lebensführung, die Charaktereigenschaften und die

Meinungen van Swietens ist wenig Präzises bekannt, die persönlich-

30 OBC 828, 24. September 1768 und IS.November 1769. Van Swieten
hat sich vielleicht auf frühere Schweigegebote über den Jansenismus, die
aber nur für die österreichischen Niederlande erlassen worden waren (Vgl.
Max Braubach, Prinz Eugen und der Jansenismus, in Historica, Festschrift
für F. Engel-Janosi, hg. von Hugo Hantsch u.a., Wien 1965, 117-134) bezogen.

Die jansenistischen Zensoren kümmerten sich überhaupt nicht um solche

Verbote, um so mehr als sie bei ihren Bemühungen, die jansenistische
Literatur in Österreich zu verbreiten, von allerhöchster Stelle gefördert
wurden.

Eine Bemerkung Wittolas (Wienerische Kirchenzeitung 1785. 269),
wonach van Swieten («der unsterbliche van Swieten»-Epitheta wie dieses flies-
senWittola leicht in die Feder!) mitgeholfen habe, einen jesuitischen Zensor
in Linz, der dort die Einfuhr jansenistischer Literatur ins Kloster Lambach
zu hindern suchte, zu entlassen, stellt unseres Erachtens kein stichhaltiges
Gegenargument dar. Die Initiative war nämlich von Wittola ausgegangen,
bzw. in Wien von Stock, und van Swieten hat sich wohl ihnen angeschlossen,
weil ihr Wunsch seinem alten Plan, alle Jesuiten aus der Zensur zu entfernen,

entsprach.
31 Zu Lebzeiten van Swietens waren dies A. S. Stock, A. Gürtler und

J.P. Simen, der den Jansenisten zumindest nahestand. Später traten an ihre
Stelle Marx »Anton Wittola, Kaspar Karl und Joseph Strohmayer.

32 Noch grösser war die Zahl der in Österreich gedruckten Übersetzungen
ins Deutsche.



44

sten bis jetzt vorgefundenen Offenbarungen seiner selbst sind die
freundschaftlichen Briefe an den portugiesischen Arzt Ribeiro
Sanchez33. Sie zeigen, dass van Swieten stark von Ideen der Aufklärung

geprägt war. Das waren auch die österreichischen Jansenisten,

und es lassen sich zwischen ihnen und van Swieten hier auch
Parallelen aufzeigen, etwa ihre neuen fortschrittlichen Gedanken in
der Karitas. Aber hier handelt es sich um Gemeingut der Aufklärung,

das nicht Kriterium einer jansenistischen Einstellung sein

kann. Einige Kleinigkeiten im Sanchez-Briefwechsel zeigen
vielmehr, dass van Swieten auch in seiner Lebensführung kaum vom
Jansenismus beeinfiusst sein kann. So schreibt er etwa, dass er
zwar für Zerstreuungen nichts übrig habe, aber auch kein Misanthrop

sein wolle. Deshalb, und um seinen melancholischen

Stimmungen, an denen er nicht selten litt, loszuwerden, besuchte er das

Theater und die Oper, ja einmal sogar einen Ball, und spielte Violine

; dieses wäre zumindest einem strengen Jansenisten als

Zeitverschwendung erschienen, jenes aber ganz und gar undenkbar gewesen34.

Van Swietens Nekrolog Wurtz teilt ferner mit, er habe als

eifriger Christ täglich die Messe besucht und sei gewöhnlich
allmonatlich zur Beichte und Kommunion gegangen35. Ein Jansenist
hätte die Messe eher seltener besucht, aber häufiger gebeichtet.

Am deutlichsten zeigt jedoch der Katalog von van Swietens

Privatbibliothek, dass er nichts mit dem Jansenismus zu tun hat.
Nebst dem Zensurverzeichnis und den Sanchez-Briefen stellt der

um 1753 angelegte und bis zum Tode nachgeführte Katalog das

dritte wichtige Dokument dar, um van Swietens geistige Umwelt
wenigstens einigermassen zu erkennen36. Er verzeichnet mehrere
tausend Werke, und es ist kaum denkbar, dass van Swieten sie alle

gelesen hat. Uns interessiert hier einzig die jansenistische Literatur.
Sie hat in van Swietens Bibliothek einen verschwindend kleinen
Platz eingenommen. Nur sechs Werke sind anerkannt jansenistischen

Inhalts, nämlich «La tradition de l'église sur la pénitence et la
communion» von Arnauld, der «Catéchisme de Montpellier» von
Colbert und Pouget, Duguets «Explications des qualités que St-Paul

33 ÖNB Cod. 12 713, Sanchez Ribeiro Antonio Commercium epistolicum.
34 Ebd. 25. April und 24. August 1746.
35 Wurtz Ignaz, Trauerrede auf Gerard Freiherrn von Swieten, Wien

1772.
36 ÖNB Cod. 11 928, «CatalogusB. V. S.».



— 45 —

donne à la charité», Nicoles «Instructions théologiques et morales»,
Pascals «Lettres à un Provincial» und die «Annales de la société des

soi-disants jésuites» von Philibert. Ausserdem finden sich noch drei
Werke von Claude Fleury, der aber nur bedingt dem Jansenismus
zugerechnet werden kann87. Die «Annales» und die «Provinciales»
sind Kampfschriften gegen die Jesuiten, Nicole und der
«Catéchisme» waren auch ausserhalb der jansenistischen Bewegung
verbreitet, von beiden existierten überdies auch «gereinigte» Ausgaben.

Dieser Mangel an jansenistischen Werken ist bemerkenswert,
vor allem wenn man bedenkt, dass die jansenistischen Ideen gerade
im 18. Jahrhundert in erster Linie durch die Literatur, die «guten
Bücher», wie es gewöhnlich heisst, verbreitet wurden. Ganz auffallend

aber ist, dass mit Ausnahme eines einzigen Werks die grossen
spätjansenistischen Autoren wie Quesnel, Mésenguy, Duguet,
Treuvé, Besoigne, Morel, Paccori u.a. überhaupt nicht vertreten
sind. Gerade sie wTurden von den österreichischen Jansenisten fleis-
sig gelesen und bevorzugt übersetzt. Zahlenmässig waren nur einige
Prozente der etwas über 220 theologischen Werke in van Swietens
Bibliothek jansenistisch. Zum Vergleich sei angeführt, dass die
Privatbibliothek Ignaz Müllers, die, was die theologische Literatur
anbelangt, etwa vergleichbare Grösse aufwies, bei vorsichtiger Schätzung

etwa zur Hälfte jansenistische Werke enthielt38. Bestätigt
wird das aus dem Katalog gewonnene Ergebnis durch zwei erhalten
gebliebene Notizbücher mit Lesefrüehten, die van Swieten schon in
jungen Jahren anlegte39. Er notierte darin auch die Literatur, die
er zu lesen beabsichtigte. Nun finden sich dabei auch zwei Werke
von Mésenguy, nämlich der «Abrégé de l'histoire de l'Ancien Testa-

37 Die drei Werke waren der bekannte «Catéchisme historique» sowie
«Les mœurs des Israélites» und «Les mœurs des chrétiens».

Nicht gezählt werden können als «donum autoris», wie es im Katalog
heisst, die Werke von Gazzaniga und Gervasio. Diese Geschenke sind wohl
mehr als Zeichen des Dankes an den grossen Reformer zu werten, denn als
Zeichen einer freundschaftlichen Verbundenheit.

»Anders als die Protektoren des Jansenismus (Migazzi, Stock, Maria
Theresia usw.) erhielt van Swieten auch nie ein Buch eines österreichischen
Jansenisten zugeeignet.

38 »Allgemeines Verwaltungsarchiv Wien, B.A.F. 73, U. 2 (Inventarium
der Canonicos reguläres bei St.Dorothé in Wien). Vgl. dazu auch

WintermayT Siegfried Felix, Die »Aufhebimg des Chorherrenstiftea
St. Dorothea in Wien, in Mitteilungen des Vereines für Geschichte der Stadt
Wien, Bd. 17, 1938, 52-86.

39 ÖNB Cod. 11063/64, «Excerpta e libris perleetis».



— 46 —

ment » (der sog. «grosse» Abrégé) und der «Abrégé de l'histoire et de la
morale de l'Ancien Testament» (der «kleine» Abrégé), sowie ein
Werk von J.F.Bourgoing de Villefore, «Les vies des saints Pères des

déserts d'Occident». Doch hat sie van Swieten offenbar nicht gelesen,
da sie, wie noch andere Bücher, nicht durchgestrichen sind, wie die
Werke, von denen er sich Notizen machte.

Die Kontakte van Swietens mit den Wiener Jansenisten
beschränkten sich auf ein Minimum. Er soll Graf Spaur, den späteren
Bischof von Seckau und Brixen, und den bekannten Pfarrer von
Sindelburg, Karl Joseph Huber, in ihren Anfängen gefördert
haben. Ferner habe er den Domherrn Werner Praitenaicher von
Praitenau, der sich später wieder vom Jansenismus abwandte,
gekannt, möglicherweise auch den letzten Führer der Wiener
Jansenisten, Johann Baptist de Terme40. Jedoch ist in keiner der Quellen

dazu, die überhaupt diese Beziehungen nur eben flüchtig erwähnen,

von einem näheren oder gar freundschaftlichen Verhältnis die
Rede41, ebensowenig wird darin gesagt, der Jansenismus hätte
dabei eine Rolle gespielt. Naturgemäss müsste van Swieten durch
seine mannigfachen Funktionen auch mit vielen Leuten in Kontakt
kommen, so dass man sich nicht wundern darf, darunter auch
Jansenisten zu finden. Das gilt besonders für Stock und Müller, die
durch ihren Tätigkeitsbereich mit van Swieten in Verbindung standen,

was aber natürlich nicht zum Schluss berechtigt, er sei ihr
Gesinnungsfreund gewesen, auch wenn sie einige Ansichten miteinander

teilten.
Nach all dem Gesagten scheint es fast überflüssig, noch darauf

hinzuweisen, dass van Swieten selbstverständlich nicht der bekannten

Müllerschen Sonntagsgesellschaft angehörte, nicht einmal
gelegentlich, wie Winter dies offenbar annimmt42. Noch viel weniger ist
er mit dem Haupt der internationalen jansenistischen Bewegung,

40 Neueste Beiträge zur Religionslehre und Kirchengeschichte 1791,
694 f. (Spaur).

Wienerische Kirchenzeitung 1784, 411 (Huber).
Ebd. 1787, 809 (de Terme).
Nouvelles Ecclésiastiques 1778, 166 (Praitenau). Bei de Terme ist wohl

eher der jüngere van Swieten gemeint.
41 Nur bei Praitenau heisst es «fort lié». »Aber gerade von ihm ist ausser

der Tatsache seiner Bekehrung zur Gegenpartei überhaupt kein Zeugnis
einer jansenistischen Haltimg bekannt, was schliessen lässt, er habe in der
Bewegung, wenn überhaupt, nur eine ganz untergeordnete Rolle gespielt.

42 Winter, Josefinismus 45, ohne Quellenangabe. Über die wirkliche
Zusammensetzung der Sonntagsgesellschaft s. unten.



Graf Dupac de Bellegarde, in Briefverkehr gestanden, wie
Wolfsgruber ohne jeden Nachweis kühn behauptete43. Im Gegenteil
taucht der Name van Swieten in der gesamten Korrespondenz der
Wiener Jansenisten mit ihren Freunden in Utrecht nur ganz selten
und beiläufig auf; wenn überhaupt auf ihn eingegangen wird, so

deshalb, weil er ein Feind der Utrechter Kirche und ihrer
Bestrebungen, wieder zu einer Union mit Rom zu kommen, war!

Schon im ersten Brief an van Zeller informiert ihn de Haen,
dass van Swieten «ein geschworener Feind» der Utrechter Kirche
sei, eine Formulierung, die später wörtlich oder sinngemäss noch
mehrmals wiederkehrt44. Nun darf man allerdings dieses scharfe
Wort de Haens nicht für bare Münze nehmen, da er um diese Zeit
auch aus beruflichen und persönlichen Gründen mit van Swieten
verfeindet war. Wenn er daher vermutlich etwas übertrieben hat,
so kann doch kaum ein Zweifel bestehen, dass van Swieten der
Utrechter Kirche nicht günstig gesinnt war, zumindest aber die
Unionsbestrebungen in keiner Weise gefördert hat45. Der Präsident
des conseil privé in Brüssel, Patrice de Neny, ein Bruder von Maria
Theresias geheimem Kabinettssekretär Cornelius von Neny,
erkannte van Swietens Haltung am klarsten. In einem Brief an
Dupac schreibt er, auf die Unionspläne Bezug nehmend, es gäbe
einige weise und gemässigte Leute in Wien (d.h. solche, die nichts
gegen die Union einzuwenden hätten), aber auch solche mit Ideen,
die nicht leicht zu zerstören wären, «le baron van Swieten, par exemple,

n'est point ami des Jésuites, mais il n'aime pas davantage l'Eglise
d'Utrecht»**. Deshalb war de Haen wohl mit Recht besorgt, dieKai-

43 Wolfsgruber, Migazzi 385. Wolfsgruber hat anscheinend die unten,
Anm. 63 und 63a, zitierten Stellen bei Picot oder Michaud gelesen und sehr
frei interpretiert. Der Verfasser konnte in der Korrespondenz an Bellegarde
in Utrecht keine Briefe van Swietens finden. Ein Verlust ist zwar nicht
mit Sicherheit auszuschliessen, aber äusserst unwahrscheinlich.

44 OBC 828, 1. und 12.»August 1767, 9. Januar, 9.»April und 24. September

1768, 10. Juni und 18.November 1769.
Zum erstenmal erseheint das Urteil in einem Brief de Haens an Erzbischof

Meindaerts von Utrecht vom 31. Januar 1769 (OBC 1402).
45 Zur Geschichte der Utrechter Kirche vgl.
Dupac de Bellegarde Gabriel, Histoire abrégée de l'Eglise Métropolitaine

d'Utrecht, Utrecht 31852,
Kleef B. A. van, Geschiedenis van de oud-katholieke Kerk van Neder-

land, Assen 21953;
zu den Unionsbestrebungen im besonderen
de Vries Frits Carel, Vredespogingen tusschen de Oud-Bisschoppelijke

Clerezie van Utrecht en Rome, Diss, theol. Groningen 1930.
46 PR 2437, 20.März 1769.



48

serin könnte ein Memorandum über die Kleine Kirche, das er ihr
überreichen wollte, um sie für die Unionsbestrebungen einzuspannen,

van Swieten zur Beurteilung weitergeben47. Diese Befürchtung

erwies sich dann zwar als unbegründet, da die Kaiserin in dieser

Angelegenheit Cornelius von Neny konsultierte48. Dieser
unterrichtete seinen Freund Kerens darüber, der als Vertrauensmann
der Kurie seinerseits die Information dem Nuntius weitergab, aber
anscheinend nicht ganz richtig, denn dieser vermutete, auch van
Swieten hätte diesen Vorstoss de Haens unterstützt49. Dem war
jedoch nicht so, denn Patrice de Neny war gerade im Anschluss an
diese Angelegenheit, über die ihn vermutlich sein Bruder in Kenntnis

setzte, zu seinem Urteil über van Swieten gekommen. Auch de

Haen zählt ihn kurze Zeit nach dem Bericht des Nuntius noch
ausdrücklich zu den Gegnern der Utrechter Kirche50. Die grosse
Überraschung kam dann wenige Monate später. «Swieten, d'ennemi
formidable et dangereux est devenu votre ami, votre avocat, votre protecteur»,

beginnt de Haen einen Brief an van Zeller und schildert dann,
wie es zu der erstaunlichen Wendung gekommen war51. Demnach
habe van Swieten Müller getroffen, sei mit ihm ins Gespräch
gekommen und habe ihn gefragt, ob es wahr sei, dass die Wiener
Jansenisten die Utrechter Kirche der Kaiserin empfohlen hätten. Müller

hätte es zugegeben und eine Schimpftirade erwartet. Van Swieten

aber habe diese Bestrebungen gelobt und Müller ermuntert,
darin weiterzufahren. Er habe Schriften über die unterdrückte
Kleine Kirche gelesen und glaube selber auch, dass das Unrecht auf
seilen Roms liege, deswegen und wegen ihrer untadeligen Moralauffassung

verdiene sie jede Unterstützung. Er werde tun, was in
seinen Kräften stehe, auch bei der Kaiserin, damit die Union erreicht
werden könne. De Haen konnte in dieser Wandlung des Saulus in
einen Paulus, wie er schreibt, nichts anderes als ein Werk des

Herrn, ein Wunder des Allmächtigen erblicken und hegte schon die
schönsten Hoffnungen. Einige Zeit danach konnte er noch nach
Utrecht berichten, dass ihm van Swieten versprochen habe, er
werde in der Sache der Utrechter Kirche beim Thron intervenieren
und sie auch seinem Sohn empfehlen, der als Gesandter nach Rom

47 OBC 828, 9. Januar und 9. April 1768.
4S Ebd. I.März 1769.
49 NG 389, fol. 82 f., 25.Mai 1769.
DV fol.415, Sp.III, 24.Mai 1769.
50 OBC 828, 10. Juni 1769.
51 Ebd. 18.November 1769.



— 49 —

vorgesehen sei52. Aber nur einen Monat später war der ganze Spuk
wieder verflogen und van Swieten wieder ganz der alte. Wie de

Haen in einem etwas konfusen Brief van Zeller schrieb, habe ihn
van Swieten nach einer Audienz, die Maria Theresia de Haen
gewährte und bei der man über Utrecht gesprochen habe, grob
beschimpft und ihm vorgeworfen, mit seinen ständigen Bitten für die
Kleine Kirche verwirre er die Monarchin, er verbiete ihm deshalb,
dies weiterhin zu tun53.

Was waren die Hintergründe dieses merkwürdigen Verhaltens

Ì De Haen vermutete, van Swieten hätte sich wieder von ihm
abgewandt, weil er ihm das Wohlwollen missgönnte, das ihm die
Kaiserin um diese Zeit in zunehmendem Masse gewährte. In der

übrigen Korrespondenz der Wiener Jansenisten findet sich die
rätselhafte Angelegenheit mit keinem Wort erwähnt. Einen Fingerzeig

auf die wahren Hintergründe gibt eine beiläufige und nicht
weiter begründete Bemerkung de Haens in dem erwähnten die
Affäre abschliessenden Brief an van Zeller. Er schreibt darin, der

wankelmütige van Swieten lasse sich gänzlich von politischen
Prinzipien leiten. Um diese Zeit mm war allerdings für van Swieten eine

politische Frage, die ihn zugleich persönlich sehr berührte, aktuell,
nämlich die geplante Ernennung seines Sohnes Gottfried als
Botschafter in Rom.

Gottfried van Swieten war sowenig ein Jansenist wie sein Vater,
sondern allgemein als Freigeist bekannt, ein «filosofo alla moda»,wie
sich der Nuntius ausdrückte54. Wittola glaubte zwar noch zur
Regierungszeit Josephs IL, er wäre den Jansenisten gewogen, und
weiss zu melden, dass er Kaspar Karl, den Direktor des jansenistischen

Priesterseminars in Brunn, vor Verfolgungen geschützt
habe55. Aber gerade Karl kritisierte später van Swieten scharf; er

52 Ebd. 18.März 1770.
53 Ebd. 3. Juni 1770. Die »Audienz fand am 22. April 1770 statt, doch

erfolgte der definitive erneute Bruch zwischen van Swieten und de Haen offenbar

erst einige Wochen später, da de Haen in der Zwischenzeit zwei weitere
Briefe an van Zeller schrieb, ohne den Vorfall zu erwähnen. Darauf deutet
auch der Schlusssatz des Briefes hin, wo de Haen schreibt, er hätte bei
ihrem Auseinandergehen nach der Audienz von van Swieten gerade noch
erreichen können, dass er sich nicht als Feind der Utrechter Kirche erkläre.

54 NG 388, fol. 113 ff., 26.März 1768.
Über Gottfried van Swieten gibt es sowenig wie für seinen Vater eine

befriedigende Biographie. Die Dissertation von Kurt Radlecker (Diss. phil.
masch. Wien 1950) über ihn ist ein indiskutables Elaborat.

55 PR 2583, 28.April 1784, vgl. ferner ebd. 22.Dezember 1783.



— 50 —

sei der erste, der immer von Rigorismus schreie und habe als Präsident

der Studienhofkommission Freigeister und Sozinianer als
Professoren berufen; seine Entlassung, die verlangt worden sei, wäre
eine Gnade des Himmels56. Als nun im Spätherbst 1769 Gerüchte
zu zirkulieren begannen, Gottfried van Swieten, der als besonderer
Protégé des Fürsten Kaunitz eine erfolgversprechende diplomatische

Karriere eingeschlagen hatte, sei anstelle des bisherigen
Vertreters, Kardinal Albani, als Botschafter am päpstlichen Hof
vorgesehen, war de Haen sehr bestürzt; jetzt sollte ein Mann in Rom
über die Unionspläne verhandeln müssen, der von seinem Vater die
Feindschaft gegen die Utrechter Kirche geerbt hatte und der
ausserdem ein Jesuitenschüler war57! Aber auch der Kurie war van
Swieten, «das Produkt Kaunitz'», nicht genehm, besonders nachdem

er und sein Vater sich eben für den verdammenswerten «Beli-
saire» eingesetzt hatten58. Allerdings müsste der Nuntius im
November 1769 nach Rom melden, ein Widerstand gegen eine
allfällige Ernennung van Swietens würde kaum von Erfolg gekrönt
sein und nur neue Schwierigkeiten bringen. Man habe allerdings bei
der Kaiserin Einwendungen erhoben und hoffe auch, dass Migazzi
und Müller noch auf sie einwirken würden59. Maria Theresia war
der Sohn ihres Leibarztes wegen seiner freigeistigen Anschauungen
nicht sympathisch, und so scheint sich zwischen ihr, den Wiener
Jansenisten und den Vertretern der Kurie eine Einheitsfront gegen
die Ernennung van Swietens gebildet zu haben, wobei vermutlich
Müller die Rolle des Verbindungsmannes übernahm. Was lag da für
den Vater, dem an der Ernennung seines noch in verhältnismässig
jungen Jahren stehenden Sohnes zu diesem einflussreichen Posten
offenbar viel gelegen war, näher, als diese Front aufzusprengen,
indem er sich durch ein Lippenbekenntnis den Jansenisten anzubiedern

versuchte, in der Hoffnung, so nicht nur ihren Widerstand
gegen seinen Sohn und durch sie auch denjenigen der Kaiserin, deren

56 PR 2109, 11. Juni und 1. Oktober 1788, vgl. ferner noch ebd. 6.»Au¬

gust 1788.
57 OBC 828, 15. Oktober 1769. Gottfried war Schüler des von Jesuiten

geleiteten Theresianums. Es ist sehr merkwürdig, dass van Swieten seinen
Sohn gerade bei diesen erziehen liess. Vielleicht hat er sich über allfällige
Bedenken hinweggesetzt, weil das Theresianum das Sprungbrett für erfolgreiche

Karrieren junger Leute war, die nicht den Vorzug adliger Herkunft
genossen.

58 Vgl. oben »Anm. 27.
NG 389, fol. 199 f., 22.November 1769.
59 Ebd.



— 51 —

Ohr sie, besonders Müller, aber auch Stock und de Haen, ja ebenfalls

besassen, zu beseitigen, sondern darüber hinaus gegen das
Versprechen, seinen Einfluss für die Sache der Kleinen Kirche in die
Waagschale zu werfen, Verbündete für die Beförderung Gottfrieds
zu gewinnen Der immer etwas zu gutgläubige de Haen scheint
dem schlauen Mann auf den Leim gekrochen zu sein, nicht aber der
gewiegte Müller, der wohl die Gelegenheit nicht versäumte, seinem

grössten Konkurrenten im Kampf um die Gunst der Herrscherin
eins auszuwischen, und der ausserdem gerade damals unter starkem

Druck der Kurie stand, die sich um sein Wohlwollen sehr
bemühte60. Nachdem die Sache bis in den Spätsommer 1770

verschleppt worden war, verweigerte jedenfalls Maria Theresia im
entscheidenden Moment die Unterschrift unter das Ernennungsdekret61.

Sei es nun, dass der alte van Swieten schon früher gewahren
müsste, dass Müller sein Projekt bei der Kaiserin hintertrieb, worauf

sich zwar in den in Frage kommenden Quellen kein ausdrücklicher

Hinweis findet, aber durch die spätere Reaktion Maria
Theresias sehr wahrscheinlich anzunehmen ist, und auch die Wut
erklären würde, die van Swieten nun an dem bedauernswerten de

Haen, der die Zusammenhänge überhaupt nicht erkannte62, aus-
liess ; sei es, dass er selbst das Interesse an der Sache verlor, wie der
Nuntius meinte, jedenfalls hatte er seit diesem Zeitpunkt keinen
Grund mehr, seinen Flirt mit den Jansenisten fortzusetzen. Er
konnte sich ja damit trösten, dass Gottfried den ebenfalls nicht
unbedeutenden Gesandtenposten in Berlin erhielt.

Somit kann auch diese, auf den ersten Blick unerklärliche
Episode nicht an der Feststellung rütteln, dass Gerard van Swieten
nicht für den Jansenismus, ja nicht einmal für den bescheidensten

60 Nuntius Visconti beklagte sieh zuerst, dass sich Müller und Stock
von ihm fernhielten. Im September 1770 gelang es ihm aber, durch Verleihung

von Privilegien beide in sein Haus zu ziehen. Müller suchte seitdem
den Nuntius immer häufiger auf. Vgl.

NG 389, fol. 133 f., 2. Juni und fol. 156 ff., 29. September 1770,
ANV 89, fol.214, S.September 1770,
Winter, Josefinismus, 44 f.
61 Winter, Josefinismus, 89.
62 Müller ging bei allen seinen Schritten bei der Kaiserin immer sehr

vorsichtig und heimlich vor, wie gerade de Haens Briefe nach L'trecht lehren.

Um seinen Plan nicht zu gefährden, hat er den redseligen Arzt, der die
Kunst des diplomatischen Intrigenspiels nur sehr ungenügend beherrschte
vermutlich — wenn überhaupt — erst nach »Abschluss der Affäre über den
Verlauf derselben völlig orientiert.



— 52 —

«PhiloJansenismus» in Anspruch genommen werden kann. In der
Tat liefert die nähere Untersuchung des einflussreichen Mannes in
seinen Funktionen als Berater Maria Theresias, als Fakultätsdirektor

und vor allem als Zensor, ferner in seiner Lebenshaltung und
seiner geistigen Umwelt, wie auch in seinen (fehlenden) Beziehungen

zu den Wiener Jansenisten, endlich seine Einstellung gegenüber

der Kleinen Kirche von Utrecht und indirekt sogar das
Zwischenspiel um die Ernennung seines Sohnes, zusammengefasst den
Beweis, dass die bisherigen Auffassungen über van Swietens
Verhältnis zum Jansenismus nicht mehr aufrechtzuerhalten sind. Was
van Swieten mit den Jansenisten gemeinsam hat : seine Feindschaft
gegen die Jesuiten, seine kirchenrechtlichen Auffassungen sowie
gewisse Ideen der Aufklärung sind gerade jene Kriterien, die nicht
berechtigen, auf eine jansenistische Haltung zu schliessen, weil sie

eben, wie einleitend schon ausgeführt, dem Jansenismus nicht
genuin zugehören. Ein notwendiges Kriterium lässt sich kein einziges
feststellen, wohl aber häufig gegenteilige Auffassungen.

Prüft man zum Schlüsse noch die Literatur, die bisher das
Verhältnis van Swietens zum Jansenismus eingehender
untersuchte, so muss man feststellen, dass die darin zur Stützung der
Auffassung, van Swieten sei ein Jansenist gewesen, beigebrachten
Argumente auf recht wankendem Grunde stehen. Als älteste Quellen

für die Behauptungen, van Swieten sei ein Jansenist gewesen,
wurden gerne zwei Stellen bei Picot und eine bei Michaud herangezogen,

wenn auch meist ohne entsprechenden Nachweis. In Picots
«Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique pendant le XVIIIe
siècle»63 liest man, van Swieten entstamme einer jansenistischen
Familie und er sei mit Graf Dupac de Bellegarde in Verbindung
gestanden. Worauf Picot in seinem erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts

verfassten Werk sich hier stützt, ist nicht bekannt. Viele
Unrichtigkeiten in anderen Feststellungen über van Swieten (etwa, er
sei von Maria Theresia durch Boerhave berufen worden und gleichzeitig

mit de Haen nach Wien gekommen), aber auch sonst in Stellen

über den Jansenismus in Wien, lassen es angezeigt sein, diese

»Aussagen mit grosser Vorsicht aufzunehmen. In dem von dem
französischen Spätjansenisten Tabaraud ebenfalls erst lange nach den

Ereignissen verfassten Artikel über Dupac de Bellegarde in
Michauds «Biographie universelle»63* heisst es dann noch, van Swie-

63 2e édition augmentée, Paris 1815, Bd. 4, 355 und 507.
63a Paris 1854, Bd. 3, 560.



— 53 —

ten habe jenem die Möglichkeit verschafft, französische (d.h.
jansenistische) Bücher in Österreich zu verbreiten, die dort «eine Revolution

der ultramontanen Meinungen hervorgerufen hätten». Die
Aussagekraft dieser Stelle ist schon von Kerker, der sonst seinen
Quellen nicht immer genug kritisch gegenübersteht, bemängelt
worden63b. Ob diesen unsicheren späteren Aussagen oder den
unmittelbar unter dem Eindruck der Ereignisse abgefassten, wenn
auch gewiss subjektiv gefärbten brieflichen Mitteilungen de Haens,
die erstem diametral widersprechen, entscheidende Bedeutung
zukommt, dürfte in der Tat keine Frage sein. In Österreich hat dann,
offenbar ohne Kenntnis Picots oder Michauds, zuerst der den Jesuiten

nahestehende Historiker Albert Jäger 1878 in einem Aufsatz
van Swieten zu den Totengräbern des einst erspriesslichen Verhältnisses

zwischen Staat und Kirche in Österreich gerechnet64. Nach
dem Grunde seiner Haltung fragend, stellt Jäger fest, er sei ein
Jesuitenfeind gewesen, was nicht zu bezweifeln ist, schliesst aber
dann unbedenklich und mit einer recht sonderbaren Logik aus der
blossen Herkunft van Swietens aus Holland, wo es bekanntlich
viele Jansenisten gab, auch er sei ein solcher gewesen65. Dieser
unhaltbaren Schlussfolgerung sind dann alle späteren Arbeiten unbesehen

gefolgt. Nun wird man Jäger zugute halten müssen, dass

er ein Opfer seiner Zeit, genauer der damaligen undifferenzierten
Auffassungen über den Jansenismus geworden ist. Weniger verständlich

ist dies bei Eduard Winter, der sich dann nachher am ausführlichsten

mit van Swieten beschäftigt hat. Er glaubte vermutlich, in
den Nuntiaturakten, besonders in der Weisung des Kardinalstaatssekretärs

Torrigiani an den neuen Nuntius Visconti aus dem Jahre
1767, ein bestätigendes Zeugnis für die hergebrachte Auffassung zu
finden66. Unter den Männern, vor denen Visconti in Wien gewarnt

63b Moriz Kerker, Wanderungen des Jansenismus durch die
katholischen Staaten Europas, in Historisch-politische Blätter für das katholische
Deutschland 86, 1880, 655.

64 Jäger Albert, Das Eindringen des modernen kirchenfeindlichen
Zeitgeistes in Österreich unter Karl VI. und Maria Theresia, in Zeitschrift für
kathol. Theologie 2, 1878, 259-311, 417-472.

65 Ebd. S.286, «...dieser (der Jesuitenhass) mochte seinen Ursprung in
dem Hasse des in Frankreich und in den Niederlanden die Gesellschaft Jesu
anfeindenden Jansenismus, dem van Swieten angehörte, oder in jener
Verschwörung haben, welche bereits in Halb-Europa auf die Vernichtung des
Ordens lossteuerte.»

66 NG 383, fol.257 ff., 24.August 1767.
ANV 86, fol. 278, 9. September 1767.
Winter, Josefinismus, 87, bezieht sich auf NG 630 vom 12. August



— 54 —

werden sollte, befand sich auch van Swieten, verfänglicherweise in
einer Gesellschaft von lauter Jansenisten aufgezählt. Nun war
allerdings van Swieten wegen seiner antirömischen Gesinnung und
als bekannter Jesuitenfeind - als solcher, nicht als Jansenist, wird
er, auch in anderen Nuntiaturakten, denn auch ausdrücklich
bezeichnet - der Kurie gewiss kein angenehmer Mann. Aber nach dem

Gesagten dürfte es klar geworden sein, dass nichts berechtigt, aus
dieser und ähnlichen Stellen zu schliessen, er sei auch ein Jansenist

gewesen. Dies um so weniger, als man gewiss Torrigiani, der wie der
damals regierende Papst Klemens XIII. den Jesuiten hörig war,
bestimmt nicht zumuten darf, genau zwischen Jansenisten und
Jesuitenfeinden unterscheiden zu können67. Winters Schlussfolgerung

ist um so unverständlicher, als ihm die schon von Zeitgenossen

geäusserte Vermutung, dass der Jansenismus «nur ein Mittel
der Jesuiten sei, um ihre Gegner unschädlich zu machen», um ihn
mit seinen eigenen Worten zu zitieren, durchaus bekannt ist68. Was
die zweite Quelle anbelangt, die Winter zur Stützung seiner Auffassung

heranzieht, nämlich das bekannte Zitat Jordan Simons, die
WTerke Nicoles seien das Handbuch der «Grossen in Wien», so ist es

eine blosse Annahme Winters, Simon habe mit den «Grossen»
gerade die vier Personen gemeint, die er dann aufzählt, unbeschadet
der Tatsache, dass van Swieten eines der verbreiteten Werke Nicoles

effektiv in seiner Bibliothek hatte69. Simon aber kann ebensogut

nur an die «Grossen» im Klerus, oder noch eingeschränkter, an

1767; die Bestände sind in der Zwischenzeit neu geordnet worden. »Als

Bischof von Wiener Neustadt nennt Winter statt Ferdinand von Hallweil
seinen Nachfolger Kerens (seit 1773). Die Feststellung der Jesuitenfeindschaft

bezieht sich wohl nicht allein auf die beiden Bischöfe Firmian und
Hallweil, sondern auf den ganzen, in der Weisung »ANV genannten
Personenkreis

67 Enthüllend ist die Stelle in dem eben erwähnten Dokument ANV,
wo die Bischöfe Firmian und Hallweil charakterisiert werden. Es heisst von
ihnen «...che essere nemici dei gesuiti vogliono essere nemici nostri e dell'autorità

e giuridizione ecclesiastica» (zitiert bei Winter, Josefinismus, 88). »Aussagen

wie diese zeigen, dass der Vorwurf der Jansenisten Rom gegenüber, man
betrachte dort die Interessen der Gesellschaft Jesu mit denjenigen der Kirche

als identisch, ja der Orden glaube, er verkörpere sozusagen allein die
Kirche, nicht unbegründet war. Deshalb hielten sich die Jansenisten auch
für berechtigt, gegen die «jesuitische» Bulle Unigenitus zu appellieren, und
scharf zwischen dem päpstlichen Stuhl und dem «römischen Hof» zu
unterscheiden.

68 Winter, Josefinismus, 56. Besonders die «Nouvelles Ecclésiastiques»
wiesen unablässig auf diesen Sachverhalt hin.

69 Winter, Josefinismus, 34.



55

die «Grossen» unter den Jansenisten, gedacht haben, in welchem
Fall erst das Zitat ohne weiteres verständlich wird. Denn auch ein
anderer der vier «Grossen», Martini, war kein Jansenist70. Es ist
durchaus berechtigt und sinnvoll, wenn Winter das Quartett van
Swieten, Martini, Stock und Müller als «Grosse» bezeichnet, was
ihren geistigen Einfluss im Wien der theresianischen Zeit
anbelangt, doch wäre es falsch, sie dem Kreis der Jansenisten gleichzusetzen71.

Die «Grossen» im österreichischen SpätJansenismus waren
in der ersten, gemässigten Generation Erzbischof Migazzi bis zu seiner

Bekehrung, Stock, Müller, de Haen, Gazzaniga, Gervasio und
Ramaggini, die letzten sechs waren auch der Kern der berühmten
Sonntagsgesellschaft von St.Dorothea72; in der zweiten Generation
der radikalen Jansenisten war das Triumvirat de Terme, Blarer
und Wittola führend.

Van Swietens grosser Bedeutung für die Zeit Maria Theresias
geschieht kein Abbruch, wenn festgestellt werden muss, er sei kein

70 Winter. Josefinismus, 37 f. und 78, vermutet dies auch, sah sich aber
offenbar nicht veranlasst, den Sinn, den er dem Zitat Simons unterlegt, zu
verändern. Die Stellung Martinis zu den Wiener Jansenisten soll an anderer
Stelle noch ausführlich behandelt werden.

Zum Problem der «Grossen in Wien» vgl. jetzt die interessanten Ausführungen

bei Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche »Autorität, 126 ff.
Die Verfasserin weist ebenfalls daraufhin, dass der Begriff in dem Sinn, den
er bei Winter und anderen hat, nicht verwendet werden kann und stellt zu
Recht fest, dass das Zitat Simons einen andern Sinn bekommt, wenn man
die dazugehörige »Anmerkung Oberthürs weglässt. Die von Klingenstein
vorgeschlagene Verwendung des Begriffs der «Grossen» für eine weitere, zahlen-
massig nicht eindeutig zu begrenzende Schicht von Gebildeten ist völlig
plausibel und wird durch die von uns bereits im Falle van Swietens getroffene

Feststellung ergänzt, dass die Werke Nicoles auch über jansenistische
Kreise hinaus weite Verbreitung gefunden haben.

71 Wie dies vor allem in der Nachfolge Winters gesehen ist.
72 »An Gervasios Stelle trat seit 1768 sein Nachfolger im Lehramt,

Giuseppe Bertieri. Die Zusammensetzung der Sonntagsgesellschaft ergibt sich
aus der Korrespondenz de Haens mit Utrecht, wo die sechs mehrmals
miteinander genannt werden (zuerst in OBC 828, 9. Januar 1768). Als gelegentliche

Besucher werden von de Haen genannt Bischof Hallweil, Freiherr von
Sperges und der kurmainzische Gesandte und spätere Erzbischof F.K.J.
von Erthal. In den letzten Regierungsjahren Maria Theresias veränderte
sich der Charakter des Kreises wesentlich.

Nuntius Borromei rechnet in seinem bereits erwähnten Bericht (NG
383, fol.257 ff., 24.»August 1767) zwar auch van Swieten unter die «Tischgenossen»

Müllers. Ob die detaillierten Berichte de Haens oder derjenige des
Nuntius mehr Glaubwürdigkeit verdienen, dürfte keine Streitfrage sein.
Gerade über die Tätigkeit der Wiener Jansenisten waren die Vertreter der
Kurie grösstenteils auf ihnen zugetragene Mitteilungen, Gerüchte und
Vermutungen angewiesen.



56

Jansenist gewesen, im Gegenteil. Ob van Swieten sonst Einflüsse
der katholischen Aufklärung, etwa Muratoris, erfahren und sich
nach ihnen gerichtet hat, oder ob er, wie etwa Kaunitz, innerlich
radikaler dachte und die äusserlichen Religionsübungen nur als

Pflicht erfüllte, lässt sich angesichts der schlechten Quellenlage
vorderhand nicht endgültig entscheiden. In der Literatur wird,
gestützt vor allem auf die Totenrede von Ignaz Wurtz73, meist die
Auffassung vertreten, er sei ein treuer Christ gewesen. Gerade die
hier neu herangezogenen Quellen lassen aber auch die zweite
Möglichkeit zumindest nicht ganz ausgeschlossen scheinen. Es darf
auch nicht vergessen werden, dass van Swieten seine Ansichten im
Laufe seines Lebens geändert haben kann; unter dieser Annahme
kann vielleicht sogar eine vorübergehende «jansenistische Periode»
in seiner Biographie Platz finden, die dann allerdings wohl in seine

Jugendzeit, nicht in seine späteren Wiener Jahre zu verlegen wäre.
Bis jetzt fehlt allerdings jeder Anhaltspunkt dazu. In der späteren
josephinischen Zeit waren bei den Gebildeten innerliche Wandlungen,

die vom orthodoxen Katholizismus über verschiedene
Zwischenstufen, auch den Jansenismus, zum Deismus, ja zum Atheismus

führten, nicht selten ; dieser Sachverhalt illustriert nur die
Folgerichtigkeit des aufklärerischen Denkens. Van Swieten ist
allerdings wohl kaum so weit gegangen.

Zollikofen-Bern Peter Hersche

' Wurtz, Trauerrede auf Gerard Freiherrn von Swieten


	Gerard van Swietens Stellung zum Jansenismus

