
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 4

Artikel: Überlegungen zu Hans Küngs Buch "Unfehlbar?"

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


272

Überlegungen zu Hans Küngs Buch «Unfehlbar?»

(Referat, gehalten an der Internationalen altkatholischen
Theologenwoche vom September 1971 in St. Polten)

Vor einem Jahr trat Hans Küng mit der Veröffentlichung seiner

Anfrage «Unfehlbar.» ins Feld der theologischen Diskussion.
Dass seine Gedanken »Anlass zu Konflikten bieten, zeigen die
Stellungnahmen, die sowohl von offiziell kirchlicher Seite als auch von
einzelnen Theologen ausgingen. xAls Beispiel für offizielle Äusserungen

sei che Erklärung der deutschen Bischofskonferenz genannt, die
sich mit Küngs Thesen über dogmatische Sätze und die kirchliche
Lehrautorität befasst. Von den vielen Theologen, welche die
Auseinandersetzung mit Küng aufnahmen, seien vor allem Congar,
Rahner und Gregory Baum erwähnt1. Von selten protestantischer
Theologen liess sich besonders Eberhard Jüngel vernehmen.
Auffallenderweise ist aus Holland keine eingehendere Erörterung zu
Küngs Buch erschienen. Alle diese Reaktionen beschäftigen sich
intensiv mit der theologischen Argumentation Küngs.

Bevor wir uns aber auf die von Küng in Diskussion gebrachte
Problematik als solche einlassen, scheint es mir wichtig, nach ihrem
«Sitz im Leben» zu fragen. Ist die Fragestellung von der ökumenischen

Mode verursacht, wie Lehmann voraussetzt. Handelt es sich
für Küng um die sachliche Nötigung, in seinem Buch «Die Kirche»
bereits gestreifte Probleme gründlicher zu bearbeiten Ist es die
Sorge um das Stagnieren des vom Vaticanum II eröffneten xAggior-
namento Sosehr diese Faktoren mitspielen mögen, meine ich, dass
doch ein anderes Motiv bestimmend sei: das pastorale. In Küngs
Antwort an Rahner tritt das klar hervor. Er sagt dort: «Ich meine,
es gehört zur Aufgabe des Theologen heute, in unprätentiöser
Nachfolge Christi, anders als die Schrifttheologen von damals, das
«Mich erbarmt des Volkes» sich nüchtern zu eigen zu machen und
sich so schlecht und recht, wie es einer eben kann, für die armen
Teufel ohne Stimme einzusetzen. Und diese «armen Teufel» ohne

1 Erst nach Abschluss dieser Arbeit erschien in der Reihe « Quaestiones
disputatae» der Band: «Zum Problem der Unfehlbarkeit. »Antworten auf die
»Anfrage von Hans Küng», hg. von Karl Rahner, Herder, Freiburg 1971. Leider
konnte diese Sammlung katholischer Reaktionen auf Küngs Buch nicht mehr
verwendet werden. »Als wichtig erscheint mir auch der Beitrag von Victor
Conzemius in «Concilium» 1971, Nr. 4.



— 273 —

Stimme sind heute, wenn wir zuerst einmal vor der eigenen Kirchentüre

kehren wollen, che durch kirchliche Gesetzgebung, in Lehre und
Disziplin, durch Mischehenvorschriften, Geburtenregelungsverbot,
Zölibatsgesetz und weitere Zwänge des kirchlichen Systems und
manche sich noch immer unfehlbar aufführende Amtsträger mannigfach

geschädigten und bedrückten Menschen.» Unter dieser
Perspektive geht es Küng darum, die pastorale Relevanz, die
Funktionalität oder Disfunktionalität des heutigen Lehramtes an
Kriterien des Evangeliums zu messen, mit dem Ziel, die Funktion
zu bessern.

Zuerst konstatiert Küng eine Disfunktionalität. Seiner

Meinung nach lässt sie sich am besten vor dem Hintergrund erläutern,
der dadurch gegeben ist, dass dem Lehramt die Unfehlbarkeit
zuerkannt wird. In diesem Hintergrund fliesst sozusagen von selbst, un-
reflektiert, der Gedanke und die Erwartung mit, dass den Aussagen
des Lehramtes auch Unabänderlichkeit zukomme. Zwar lässt sich
anhand einer Textanaylse von «Pastor aeternus» zeigen, dass das

Unfehlbarkeitscharisma sowohl in seiner Begründung als auch nach
seiner Extensivität an genau umschriebene Bedingungen gebunden
ist. Grenzüberschreitungen sind jedoch nicht ausgeblieben. Das
sucht Küng in dem Abschnitt aufzuweisen, wo er sich mit der
Enzyklika «Humanae vitae» beschäftigt, die er unter diesem

Gesichtspunkt nicht ad malam partem deutet. Es geht u. a. aber auch

aus der Enzyklika «Humani generis» hervor, in der Pius XII. den

Inhalt der Enzykliken als theologisch verpflichtende Lehre erklärt.
Auf Grund dieser Analyse kommt Küng zu zwei Fragen: die

erste betrifft das Lehramt und fragt nach seinem Wesen, seiner
Funktion und Kompetenz ; die zweite richtet sich auf das Problem
dogmatischer Sätze und fragt, ob es für den Glauben notwendig
sei, sich auf unfehlbare Sätze stützen zu können, wobei «unfehlbar»

im Sinn inhaltlicher Irrtumslosigkeit verstanden sein soll. Mit
andern Worten: Bedarf es unfehlbarer Sätze, wenn Glaubensge-
wissheit gewährt und erhalten bleiben soll Mag die erste Frage
Ausgangspunkt der Erörterung sein, beschäftigt ihn doch
hauptsächlich die zweite. Der kritische Rückblick auf das Vaticanum I
dient dazu, sie möglichst profiliert herauszuarbeiten.

Nun stand im Zentrum der damaligen Konzilsdiskussion
bekanntlich die erste Frage, während die zweite kaum ins Blickfeld
trat. Küng erklärt dies damit, dass man zur Zeit von Vaticanum I
so sehr in einem bestimmten Vorverständnis dogmatischer Defini-



— 274 —

tionen befangen war, dass man diese andere Frage überhaupt nicht
stellen konnte. Eben diese Achillesferse greift er nun an, indem er
die nicht bewusste Voraussetzung aufdeckt, nämlich die unkritische

Anerkennung Cartesianischen Wahrheitsverständnisses. Eine
auf diese Voraussetzung gegründete Unfehlbarkeitslehre wird des

Glaubensmangels bezichtigt, da der Glaube nicht auf Evidenz
beruht, sondern von göttlicher Verheissung lebt, auf Grund welcher
es nicht bezweifelt werden kann, dass Gott durch den Heihgen
Geist seine Kirche trotz menschlichen Irrens in der Wahrheit
erhält. Dies lässt sich weder neutral verifizieren, noch durch unfehlbare

Lehrsätze garantieren. Die Glaubensreahtät, die hier gemeint
ist, wird mit dem Begriff der «Indefektibihtät» der Kirche angedeutet.

Diese Rückführung der Unfehlbarkeitslehre auf den klassischen

Gedanken der Indefektibihtät eröffnet nicht nur ökumenische

Perspektiven ; sie ermöglicht auch, das Wesen und die Funktion

des Lehramtes in der Reziprozität von Gläubigen, Vorstehern
und Lehrern zu bestimmen.

Es stellt sich nun aber die Frage, ob Küng auf diese Weise für
die von ihm herausgestellten Probleme auch in bezug auf die kirchliche

Praxis eine genügende Lösung erreicht. Man wird sagen müssen,

dass das Fragezeichen, das sein Buch ziert, noch immer
dasteht. Das zeigen nicht nur die übelwollenden, sondern auch die
wohlwollenden Kritiker. Küngs »Antwort weckt neue Fragen, die
nicht so sehr die Vergangenheit als das Heute und che Zukunft der
Kirche betreffen. So betont Houtepen, ein junger holländischer
Theologe, in seiner Buchbesprechung2, dass die der Unfehlbarkeitsproblematik

zugrunde liegende Frage, die Frage also, wer oder was
für den Glauben und das Gewissen des Christen normierend sei,
schliesslich von Küng doch nicht eindeutig beantwortet werde.
Diese Frage aber war es, die im Vaticanum I die zentrale Stelle
einnahm und, wenigstens was diesen Zusammenhang anbelangt, auch
für das Vaticanum II die Einsatzstelle ausmachte. Insofern wird
Küngs Betrachtung den Unfehlbarkeitsdiskussionen und den
Intentionen des Konzils von 1870 nicht gerecht.

Damit müssen wir nun auf che Frage nach der Motivation des

Vaticanum I eintreten, welche die Formulierung und die »Annahme
des Unfehlbarkeitsdogmas als notwendig erscheinen hess. Die
Untersuchungen von Aubert wie auch die von Congar geben hier Auf-

2 In «De Bazuin», 24. Januar 1971.



— 275 —

schluss. Beide weisen nach - und das scheint mir wichtig zu sein -,
dass viele Konzilsväter sowohl im Blick auf den Staat als auch
hinsichtlich der grundsätzlichen Einstellung in den Bereichen der Kultur
und der Geisteswissenschaften reaktionären Strömungen zugetan
waren. Gleich wie in bestimmten reformatorisch-kirchlichen Kreisen,
z. B. in der «gereformeerde kerk» in Holland, handelte es sich um den

Widerstand gegen den Zeitgeist. »Als Hilfe gegen die von den demokratischen

Bewegungen, von Liberalismus und Sozialismus verursachte
strukturelle und geistige Ungewissheit hielt man es nicht nur theologisch,

sondern besonders auch pastoral für grundlegend, die Kirche
als Zeichen und Hort von Einheit und Gewissheit darzustellen. Dieses

Ideal glaubte man nur durch Verstärkung der einheitlichen
kirchlichen Leitung verwirklichen zu können. Von da her wandte man sich
den Problemen der Jurisdiktion zu, und in diesem Rahmen verwendete

man das Prädikat der Unfehlbarkeit3. Es stand also die
Autoritätsfrage im Mittelpunkt. Ihre Lösung sollte die Lösung für die Nöte
der Zeit bringen. Dabei schloss man an eme Entwicklung an, die in
der westlichen Kirche bereits eine lange Tradition hatte und die man
nur noch bis zu ihrer letzten Konsequenz weiterzuführen brauchte,
und zwar nur noch nach einer Seite ; denn hinsichtlich der Unterscheidung

zwischen materieller und formeller Autorität war die Entscheidung

schon im 15. Jahrhundert zugunsten der formellen Autoritätsansprüche

gefallen. Nicht das «Was», sondern das «Wer» der »Autorität

rückte in den Mittelpunkt. Damit wurde der xAutoritätsinhaber
zur «régula fidei», und die Kompetenzfrage wurde akut. Wer hat in
der Kirche die höchste »Autorität : das Konzil oder der Papst

Von der römischen Schultheologie wird diese Linie konsequent
zu Ende geführt, wie etwa Perrone, ein Vertreter dieser Schule, zeigt.
Er erklärt : Der Inhalt der Offenbarung ist an sich nicht klar und keine
genügende Stütze für die Glaubensgewissheit. Glaube muss daher

notwendigerweise auf die Autorität eines Zeugen fundiert sein. Die
authentischen Zeugen sind auf Grund der apostohschen Sukzession
die Inhaber des Lehramtes. Dem Lehramt kommt somit Unfehlbarkeit

als Grund und Garantie für die Glaubensgewissheit zu.
Nachdem auf diese Weise das Lehramt als «régula proxima fidei»

und als «motivum principale credibihtatis» fixiert ist, erübrigt sich
die Frage, wie diese Autorität innerhalb der Kirche institutionalisiert

3 Dies zeigt A.Houtepen in seiner »Arbeit «Onfeilbaarheid enHermeneu-
tiek», in Maschinenschrift in der Bibliothek des Theologischen Instituts der
Universität Ximwegen.



— 276 —

werde und wer die höchste Lehrgewalt besitze. Inhaltliche Probleme
bezüglich der Glaubenstrachtion und des Glaubensaktes, mit denen
sich die heutige Theologie beschäftigt, wurden damals nicht relevant.
Houtepen zeigt dies in einer präzisen Analyse der Konzilsakten von
Mansi. Er kommt zum Schluss : Der Freiheit in der Kirche gegenüber
wünschte man die Autorität zu betonen. Dabei tritt neben dem Glau-
bensgrund in Schrift und Tradition das Magisterium als eigene
«régula fidei» in den Vordergrund. Mit dem »Ausdruck «unfehlbar»
beabsichtigte man, der Autoritätsinstanz eine Qualifikation zu geben,
welche die Möglichkeit einer Berufung gegen diese Instanz ausschlies-
sen sollte. Die magisteriellen Aussagen müssen darum als «irreformabel»

gelten. Die Frage des Subjekts der Unfehlbarkeit steht so sehr im
Zentrum des Interesses, dass man sich der hermeneutischen Tragweite

des Ausdrucks überhaupt nicht bewusst wird. Man will nur
sagen, wer unfehlbar ist. Die Frage nach den Implikationen der
Unfehlbarkeitslehre für die Interpretation des Dogmas und der Glau-
benstradition hat man sich gar nicht gestellt. Vor und über allem
andern will man das Petrusamt als zentrales Prinzip der Einheit in
Glauben und Bekenntnis herausstellen, weshalb man in der Hierarchie

der «auctoritates» die «auctoritas pontificis »über die des Konzils
stellt.

Das Konzil hat also nur eine Kompetenzfrage gelöst und somit
nur eine partielle Entscheidung vorgenommen. Deshalb wirft Houtepen

Küng vor, er habe mit seiner Analyse dem Konzil unrecht getan,
weil das Konzil mit dem Ausdruck « unfehlbar » nur den « verpflichtenden

Charakter» der dogmatischen xAussagen und nicht die inhaltliche
Zuverlässigkeit oder Irrtumsfreiheit aussprechen wollte.

Wenn die Analysen und Schlussfolgerungen Houtepens zutreffen,

muss man im Blick auf das Vaticanum I aber nicht nur von einer

partiellen, sondern im weitern ökumenischen Bereich auch von einer
einseitigen Entscheidung sprechen. Und dies stellt einen prinzipiellen
Einwand gegen das Konzil von 1870 dar, wie es Küppers in seinem
Aufsatz «Die altkatholische Position heute im Rückblick auf Vatikanum

I » ausgeführt hat4.

Was uns hier besonders interessiert, ist, dass das Konzil die von
ihm empfundene pastoral-kirchliche Krise durch Steigerung der
formellen Autorität innerhalb der Kirche zu überwinden suchte. Der
Ausdruck «unfehlbar» hat dabei die Nebenbedeutung oder den Un-

1 Vgl. IKZ 1970, S. 124 ff.



terton, dass die »Autoritätsinstanz nicht trügen und nicht betrogen
werden könne. Dass diese Prätention der formellen Unfehlbarkeit
zugleich Konsequenzen bezüglich des Inhalts der »Aussagen zeitigen
müsste, erscheint mir als unvermeidlich. Formelle und materielle
Unfehlbarkeit lassen sich zwar gedanklich unterscheiden, in der Praxis
werden sie sich jedoch überschneiden. So muss auch Houtepen
einräumen, dass, obwohl das Konzil keine xAussagen über den definitiven
Wahrheitscharakter der päpstlichen Verlautbarungen gemacht hat,
bei den Konzilsteilnehmern selber diese Voraussetzung wohl im Spiel
war. Es kommt darum kaum von ungefähr, dass sich für Küng, indem
er die theologische Reflexion und the pastorale Pra»»is nach dem
Vaticanum I skizziert, die Frage schliesslich auf die der materiellen
Unfehlbarkeit zuspitzt. Das Problem stellt sich ihm dann so, dass er fragen

muss : Wie kann das Wort Gottes, das Wort der Wahrheit in
menschlicher Sprache fixiert werden »Auf Grund welcher Kriterien
kann ich gewiss sein, dass in menschlichen »Aussagen die heilbringende

Wirklichkeit Gottes vermittelt wird Ist die Steigerung der
Lehrautoritäc eine genügende Garantie dafür Und gewährt sie die

Lösung des pastoralen Problems
Dass hier eine nicht eben leichte Frage berührt wird, die mit der

Weitergabe des Evangeliums und mit der Gewissheit des Glaubens
aufs engste zusammenhängt, wird jedem klar sein, der in der pastoralen

und theologischen »Arbeit steht. Er wird auch konstatieren müssen,

dass Küng, weil er so sehr mit dem xAusräumen von historischen
Bürden beschäftigt ist, zu retrospektiv arbeitet und zu rasche Lösungen

bietet, in diesem Sinn also ein «unfertiges » Buch geliefert hat.
Wir möchten darum die von ihm eröffnete Perspektive im Blick

auf ihre theologisch-pastorale Relevanz weiterverfolgen, wobei wir
uns auf zwei Beiträge in dem letztes Jahr veröffentlichten Sammelband

«L'Infaillibilité»5 stützen. In seinem iAufsatz «Le sujet de

l'infaillibilité » zeigt Raymond Panikkar, wie sich das Bedürfnis nach
Unfehlbarkeit steigert, wenn einerseits das Verlangen nach Glauben
stark, andererseits aber die innere Verständlichkeit des Glaubensobjektes

schwach ist. Wenn in den Glaubwürdigkeitsstrukturen, die
der Wahrheit dienen wollen, eine Erschütterung eintritt, stellt sich in
der Religion das Bedürfnis nach Unfehlbarkeitsformen ein. Wenn
nämlich eine bestimmte Aussage aus sich selbst als wahr erscheint,

5 «L'Infaillibilité, son aspect philosophique et théologique», hg. von
E. Castelli, »Aubier. Paris 1970. Die zwei erwähnten Beiträge finden sich S. 423
ff. (von Panikkar) und S. 375 ff. (von Vergote).



— 278 —

bedarf sie keiner Unfehlbarkeitsdeklaration für ihre Gültigkeit. Bei
einer Überzeugungskrise ist man geneigt, den Unfehlbarkeitsanspruch

zu steigern. Mit andern Worten : Bei wachsender Diastase
zwischen auctoritas und ratio wächst das Bedürfnis nach Sicherheitsgarantien

für die Erkenntnis. In dieser Spannung verspricht die
Unfehlbarkeit, die Wahrscheinlichkeit zur gewährleisteten Gewissheit zu
machen. So gab das Unfehlbarkeitsdogma den Christen den Halt, der
sie vor dem iAbrutschen in Skeptizismus bewahren sollte, führte aber
die Gefahr mit sich, das Verständnis anderer Positionen zu blockieren,

den Fortschrittselan zu hemmen und schliesslich die Grundlagen
wahrer Frömmigkeit anzugreifen, da das geistliche Leben sich nicht
auf autoritätskräftigende Argumente, sondern auf freie Überzeugung
und persönliche Erfahrung gründet. Die Steigerung des iAutoritäts-
anspruchs entpuppt sich somit als eine pastoral höchst gewagte
Sache, gewagt nicht nur im Blick aufdie Autoritätskompetenz,
sondern erst recht gewagt in bezug auf die Gewissheit des Glaubens, die
sie stützen sollte.

Dieses Risiko tritt auch in den Darlegungen des Rehgionspsy-
chologen A. Vergote (Löwen) in Sicht6. iAngesichts der menschlichen
Erfahrungen von Chaos und Anomalie und als iAbwehr gegen sie gibt
es in den Religionen eine Tendenz zu absoluten Erkenntnissen, durch
die man unbezweifelbare Gewissheit gewinnen will. Mit dieser Sehnsucht

korreliert die Notwendigkeit eines unfehlbaren Dogmatismus,
der präzis die Ordnungsgrenzen und Autoritätsprinzipien angibt.
So führt das Verlangen nach absoluter Gewissheit zu einem theologischen

Autoritarismus, der seinerseits die Zeichen und die Sprache
der Religion in apodiktische, unabänderliche Formen zu verfestigen
sucht. Vergote kommt zum Schluss : «Le durcissement rationaliste de

l'infailhbilité ecclésiale relève sans doute du même processus. En
toute religion le désir de savoir fonctionnel risque de convertir
l'énoncé de la réalité originaire en système clos. » Wenn dann dieses

System durch die Vernunft durchschaut und aufgedeckt wird, wobei
die Rehgionskritik den eigenständigen Wert der Religion aber nicht
aufzeigt, sondern sie ablehnt, weil sie falsche Sicherheit bieten wolle,
stellen sich zwei mögliche Reaktionen ein: entweder tritt die
Vernunft als Halt für wahre Sicherheit auf, oder man lehnt es ab,
überhaupt nach absoluten Erkenntnissen zu suchen, bevorzugt die Nega-

fi Siehe Beitrag «L'Infaillibilité entre le désir et le refus de savoir», S. 375
ff. des in Anm. 5 genannten Sammelbandes.



— 279 —

tivität des «non-sens» und die Unsicherheit als notwendige
Voraussetzung menschlicher Freiheit, Autonomie und der Möglichkeit der

Selbsttranszencherung. Die Gefahr ist dann, dass der Mensch als «passion

inutile» betrachtet wird und dass Absurditätsgefühle Raum
bekommen.

Dies Zweite ist die Situation, mit der wir heute konfrontiert
sind; der zuerst genannten Reaktionsmöglichkeit standen die Väter
des Vaticanum I gegenüber. Wollte man damals in Konkurrenz zur
angeblichen Vernunftgewissheit gläubig bleiben, so suchte man in der

Religion einen letzten Halt. Dazu schien eine Instanz notwendig zu
sein, die mit klaren Urteilen auszusprechen vermochte, was recht
oder schlecht ist. iAls solche Instanz liess sich das römische Magisterium

präsentieren, so dass es, diesem Verlangen nachkommend, einer

dogmatischen und pastoralen Akribie verfiel und sich, namentlich zur
Zeit von Pius XII., wie ein Orakel verhielt, und zwar in zunehmender

Funktionsverengung in Richtung auf immer noch präzisere
Definitionen. Zweifellos kam es damit einem religiösen Bedürfnis entgegen.
Klar deutet das der holländische Kulturpsychologe Han Fortmann7
an: «Für ermüdete Sucher, auch für wissenschaftlich gebildete Geister

bot die Kirche auf diese Weise gleich viel Ruhe und Ordnung
wie für oberflächliche Leute, die nie das Bedürfnis empfanden, sich
über derlei Dinge Gedanken zu machen. Der Preis, den man dafür
bezahlte, bestand in einer Akzeptation, bei der Kritik ausgeschaltet
war.» Und: «»Autoritäre Gewalt, die sich nicht nur auf Gott beruft,
sondern auch jede Diskussion verbietet, ruft einem autoritären
Gehorsam, der weder Ungewissheit bei sich selbst noch abweichende

Meinungen bei andern erträgt. Damit lernten die Gläubigen während

so langer Zeit, dass ihr zeitliches wie ewiges Heil an bestimmten

wörtlichen Formulierungen und ihrer traditionellen Erklärung
hänge, dass sie in höchste Angst geraten, wenn sich am System
etwas zu ändern droht. Manch andere wären zwar bereit, dies zu
akzeptieren und eine Wendung zu vollziehen, wenn nur der Papst
sagte, dass dies nun gestattet sei. Dies ist genau die Definition
autoritären Denkens : Denken ohne eigenen inneren Halt. »

Diese Bemerkungen betreffen aber nicht nur die »Autoritätsentwicklung

in der römisch-katholischen Kirche; sie zeigen vielmehr,
was jeder autoritären Machtposition in der Kirche inhärent ist. Wie

7 In «»Als ziende de Onzienlijke», 3.b, Geloof en geestelijke gezondheid,
S. 248 und 249. Die Zitate sind vom Verf. aus dem Holländischen übersetzt.



— 280 —

viele Gläubige erwarten nicht vom Pfarrer oder Bischof ein «letztes
Wort» Und wie naheliegend ist es, dieser Erwartung entsprechen
zu wollen, nicht zuletzt da, wo die eigene Position als fragwürdig
erfahren wird Und wie viele wandten sich nicht nach dem Vaticanum

I, ganz im Sinn der von Vergote skizzierten Dialektik, in
Gleichgültigkeit oder rationalistischer Freiheit von der Religion
ab Ganz abgesehen davon, ob wir die Lösung, die das Vaticanum I
wählte, bezweifeln oder verwerfen, zeigen diese Fragen, wie sehr
die Probleme, die den « Sitz im Leben » des Vaticanum I bestimmten,

uns weiterhin zu schaffen machen. Sei es, dass die Positionen
sich so sehr geändert haben, dass sie aufs neue einen Ruf nach
Autorität und eine Abneigung gegen Progressivität und jegliche
Änderung bewirken, sei es, dass sie, genau gegenteilig, die Tendenz
zur Ablehnung jeder Autorität zugunsten formeller Progressivität
und Freiheit auf die Spitze treiben. Deshalb stellt sich die Frage,
mit der sich das Vaticanum I befasste, die es aber, wie die Praxis
zeigte, nicht wirklich zu lösen vermochte, von neuem: WTas ist das
Wesen und die Funktion des Lehramtes und der Lehrautorität

Es kommt denn auch nicht von ungefähr, dass sowohl Rahner
als auch Congar die Frage an Küng richteten, ob er nicht der

Meinung sei, die Kirche bedürfe eines iAmtes oder einer Instanz, um
konkret die Gewissheit zu erlangen, dass Gott sie in alle Wahrheit
führt. In seiner Antwort an Rahner wiederholt Küng die schon in
seinem Buch eingeführte Unterscheidung zwischen «Leadership by
proclamation» und «Scholarship by investigation» und betont
wiederum, dass der Glaube nicht auf von vorneherein unfehlbare Sätze

angewiesen sei. WTenn ich recht verstehe, geht er aber damit nicht
auf das Anliegen Rahners ein. Seine Frage ist : Gibt es in der Kirche
Instanzen, die auf Grund ihres Auftrags und ihrer Position die
Verpflichtung haben, angesichts einer gewissen Situation auszusprechen,

dass und inwiefern theologische Aussagen den Zusammenhang

zwischen dem Christusereignis und den von ihm her zu
bestimmenden Zielrichtungen gefährden In ähnlichem Sinne fragt
Rahner auch : Wer entscheidet im Konfliktsfall bei der
Glaubensinterpretation, der Bischof oder der Professor Darauf antwortet
Küng : Das letzte Wort ist Gottes. Das tönt zwar gut und fromm, ist
aber wenig konkret, geht der Schwierigkeit aus dem W^eg und lässt
eher vermuten, Küng wolle jede Autoritätsinstanz prinzipiell
abweisen. Die Wahrheit eines Glaubenssatzes ist von keiner Instanz
abhängig; wie es sich immer mit historischen Differenzen verhalte,



— 281 —

ist die »Autorität einer Aussage durch ihre wesentliche Indentität
mit dem apostolischen Zeugnis bestimmt. Dann lässt sich fragen,
wie und durch wenn dies verifiziert werde. Fragen und »Antworten
häufen sich aufeinander.

Vielleicht kommt Küng in dieser Sache darum nicht weiter, weil
er zu sehr in der Aufstellung von Gegensätzen verhaftet bleibt, die in
der westlichen Theologie gängig ist. Der Gedanke, dass die Kirche
eine Instanz haben kann, welche zur Kommunikation im Glauben
eine dogmatische Sprachregelung vorzunehmen hat, die den Gläubigen

eine Orientierung bietet, auf Grund deren die Kirche nicht so sehr

zum blossen Assens als vielmehr zur Entscheidung im Glauben aufgerufen

und instand gesetzt werden soll - dieser Gedanke wird von
Küng völlig übersehen. So wird auch die Wechselwirkung zwischen
einem solchen Amt und der aktiven Rezeption durch die Gläubigen
zuwenig beachtet. Und Küng gerät insofern auch in eine Inkonsequenz,

als er einerseits die Rechtskompetenz angreift, andererseits
doch von Mitspracherecht spricht8. Dieses Dilemma kann überwunden

werden, wenn es in der Kirche diese Instanz gibt, die nicht
kraft einer Kompetenz die Fragen entscheidet, sondern auf Grund
ihres Auftrags den Gläubigen die Orientierung gibt, die sie zur
Glaubensentscheidung einlädt und sie ihnen ermöglicht9. In diese

Richtung weist meines Erachtens auch Metz10. Nach seiner Sicht
hat sich die kirchliche Lehrautorität zu einer autonomen, dezisioni-
stischen Vaterautorität entwickelt, wodurch sie zu einer für sich
stehenden Grösse wurde, die einerseits von den Glaubensinhalten
abgelöst, andererseits gegenüber der Glaubensgeschichte des
Kirchenvolkes isoliert ist. Oder, umgekehrt gesagt : Die Isolierung von
der Glaubensgeschichte des Kirchenvolkes und die Ablösung von
den Glaubensinhalten, die bezeugt werden sollten und immer Freiheit

bewirkende Inhalte sind, zu einer für sich stehenden Grösse,
führte zu dem Effekt, dass die Lehrautorität viel zu dezisionistisch
wirken müsste. Dieser Entwicklung gegenüber plädiert Metz für
eine «Zeugnisautorität, die in sich selbst das institutionell-repräsentative

Element nicht ausschliesst, die es aber unmittelbar mit den
Grundelementen dessen verbindet, was man vielleicht ,ethische

8 So Stalder in «Der Bund». Bern. Nr. 36 vom 14.Februar 1971.
9 Vgl. die «Bonner Thesen», IKZ 1969. S.294 f.
10 Siehe: «Kirche im Prozess der »Aufklärung». München 1970, den

Beitrag «Kirchliche »Autorität im »Anspruch der Freiheitsgeschichte», vor allem
S. 64 ff. und 79 ff.



— 282 —

iAutorität' nennen könnte». Als Leitbild für solche Macht des Wirkens

dient dabei das Martyrium; denn: «diese Form der
Zeugnisautorität bindet kirchliche iAutoritätsformen auch deutlich zurück
an die Autorität Jesu selbst, der die in ihm begründete Überlieferung

der Freiheit und der Hoffnung durch das Zeugnis seiner
Selbstüberlieferung am Kreuz in ihrem ^Anspruch abdeckt und
autorisiert».

Ist die Autoritätsfrage vom Zeugnis her zu verstehen, so hat
das auch Folgen für die Unfehlbarkeitslehre. Um sie klar darstellen
zu können, ist noch viel Arbeit erforderlich, die ich noch nicht zu
leisten vermochte. Zur Anregung der Reflexion und des Gesprächs
seien aber wenigstens einige »Andeutungen gemacht.

In einem Zeugnis kann das konzeptuelle Moment nicht fehlen.
Es gründet jedoch primär nicht in rational-sicherer Erkenntnis und
kann deshalb nicht dem Bedürfnis nach absoluter theoretischer
Gewissheit dienstbar gemacht werden. Das Zeugnis zielt auf das

«Amen», und der Glaube verhält sich korrelativ zu ihm. Es gründet
in einem dem Menschen widerfahrenen Geschehen, in Offenbarung,
für Christen also in der Offenbarung der Wahrheit Gottes in Jesus
Christus. Diese Wahrheit aber ist nicht primär die Mitteilung
kognitiver Inhalte oder Sicherheiten, sondern die in Jesus Christus
als Person geschenkte, das Leben begründende und orientierende
Verheissung. Diesem Verheissungsgeschehen dient das Zeugnis,
indem es auf seine Wahrheitsquelle und ihre für die aktuelle Existenz
orientierende Bedeutung weist. Die Zuverlässigkeit des Zeugnisses
liegt im Wahrheitsgeschehen selbst, das im «Amen»-Sagen
anerkannt wird. Die Zuverlässigkeit kann somit nicht durch theoretische

Verifikation festgestellt werden. Der eschatologische Charakter

der Verheissung schliesst dies aus. Es ist vielmehr die Praxis des

Glaubenslebens, in der sich das Zeugnis als zuverlässig erweist.
Dies zeigt auch der altchristliche Martyria-Begriff.

In diesem Zusammenhang lässt sich vielleicht auch der Begriff
der Unfehlbarkeit situieren und deuten. Er steht in Korrelation
zum Glaubensakt im Sinne der Annahme des bezeugten Zeugen
Gottes und seiner Zuverlässigkeit. Das besagt nicht, dass solche
Annahme risikolos wäre. «L'infaillibilité authentique représente
l'assomption plénière du risque »n ; aber gerade dieses Risiko
durchschreitend, gelangt der Glaube zur wahren Gewissheit. Im Glau-

So Panikkar, am oben Anm. 5 genannten Ort, S.445.



— 283 —

bensakt wird das rational-menschliche Gewissheitsbedürfnis
überstiegen. Die wahre Gewissheit wird darum nicht gewonnen, indem
man che Ungewissheit verbannt, sondern nur indem die der
Verheissung entsprechende Grundentscheidung vollzogen wird12.

Das normative Modell solcher Entscheidung ist Jesus Christus
selbst als Quelle des Glaubens. Er erscheint in bezug auf das menschliche

Gewissheitsbedürfnis als Zeichen des Widerspruchs, da er, der
den »Anspruch erhebt, die letzte Wahrheit und Gewissheit zu sein, in
menschlicher Machtlosigkeit zugrunde geht. In dem Mass aber, in
dem er die menschliche Ungewissheit nicht abwehrt, sondern
durchschreitet, eröffnet er den Zugang zur letzten Gewissheit : der Knecht
ist der Herr. So zeigt er, was Vergote als für den christlichen
Glaubensakt konstitutiv erachtet: eine grosse Durchsichtigkeit, eine
letzte «Armut im Geiste», ein so radikales Vertrauen in die göttliche
Wahrheit, dass er das mächtige menschliche Bedürfnis nach Sicherheit

aufzugeben vermag.
Von dieser Sicht her kann es in der Kirche keine »Autorität geben,

die, rein von oben kommend, einfach Glaubenszustimmung zu
fordern hätte. Sie kann zum Glauben einladen und aufrufen, und in der

Wechselwirkung von Zuspruch und ^Anerkennung kann im Glaubensakt

Unfehlbarkeit Ereignis werden. Die Aufgabe aber des Lehramtes
wird es sein, die der Kommunikation des Glaubens mit dem Inhalt
des Zuspruchs entsprechende kirchliehe Struktur zu schaffen. Man
könnte dies mit Jüngel13 als eine «betende» Autorität umschreiben,
die, gerade weil und indem sie betend ist, ihre Untrüglichkeit erweist.

Die pastoralen Folgerungen aus diesen Einsichten dürften, wie
ich meine, klar sein. Ihre Verwirklichung erfordert jedoch von denen,
die in der Kirche eine besondere Instanz darzustellen haben, eine
fundamentale sachliche und persönliche ^Ausbildung, starken Glauben
und kritische Selbstrefiexion, damit bei der Autoritätsausübung keiner

der Wege eingeschlagen wird, die sich so leicht «von selbst anbieten

» und oft so verfehlt sind. Die Befolgung dieser Einsichten könnte
zweifellos einen durch nichts anderes ersetzbaren Beitrag zur
Überwindung der heutigen menschlichen Nöte mit sich bringen.

Von unsern Analysen des Vaticanum I herkommend, haben wir
uns, wie uns wohlbewusst ist, bis jetzt nur mit den sog. formellen

12 Wü' begegnen somit dem dieser Ebene entsprechenden
Theorie-Praxis-Problem.

13 Siehe im oben »Anm. 5 genannten Sammelband die Arbeit «L'autorité
du Christ suppliant», S.201-209.



— 284 —

Aspekten der Unfehlbarkeitsfrage beschäftigt. Wir haben uns
deshalb auch noch dem von Küng so energisch bezweifelten Gedanken
zuzuwenden, es könne und müsse Sätze geben, für die von vornherein
der xAnspruch auf Unfehlbarkeit zu erheben sei. Nun ist es gewiss eine

Frage, ob man überhaupt von unfehlbaren Sätzen sprechen könne.
Personen oder Instanzen könnten allenfalls unfehlbar sein, in bezug
auf Sätze wäre es sinnvoller, zu fragen, ob sie wahr oder falsch sind.

Küng stellt aber, ungeachtet dieses Problems, die Frage, ob es für den
Glauben notwendig sei, sich auf Sätze stützen zu können, che aus sich
selbst die Wahrheit klar und evident auszusagen vermögen. Man
sollte meinen : da die Wahrheit unabänderlich ist, seien auch die Sätze
unabänderlich wahr, welche die Wahrheit aussagen. Sind Sätze wahr,
die einmal formuliert wurden, so bleiben sie wahr. Aber eben diese
These wird von Küng auf Grund sprachanalytischer Überlegungen
angefochten. Er verweist auf die Unadäquatheit menschlicher Sprache.

Sätze sind deshalb für Fehlinterpretationen und Bedeutungsänderungen

anfällig und vermögen somit nicht, die Wirklichkeit wahr

auszusagen. Darum können sie auch nicht a priori unfehlbar wahr
sein. Besonders defensiv-polemische Sätze können wahr und falsch
sein. So hat denn das Lehramt manche Aussagen gemacht, die sich
hinterher als irrig erwiesen. Auch Glaubenssätze bleiben folglich
korrekturbedürftig.

Küng betont, von seiner Intention her verständlich, unseres Er-
achtens aber zu einseitig, die negativen Prädikationen menschlicher
Sätze. Ihre positive Funktion in der Wahrheitsaussage wird von ihm
zuwenig beachtet und untersucht. Daran stösst sich nicht nur Rahner,

sondern auch Jüngel14. Man kann sagen : zu sehr befangen von
der Unfehlbarkeitsproblematik, begibt sich Küng, «mangelhaft
beschuht», auf die Ebenen der Hermeneutik. Damit ist ein Gesichtspunkt

visiert, der mit der Autoritätsfrage zusammenhängt : denn die

Zeugnisautorität, die wir befürworten, muss sich auch in der Sprache
verwirklichen, wenn das, was im Zeugnis zur Sprache zu bringen ist,
nicht nurkommunikabel, sondern auch effektiv sein soll. Rahner und
Jüngel weisen denn daraufhin, dass die Indefektibihtät der Kirche in
der Wahrheit, in der Küng die Lösung des Problems sieht, im Dienste
der Verkündigung ebenfalls aufwrahre »Aussagen angewiesen sei. »Auch

wenn von der Frage einer unfehlbaren Garantie abgesehen wird, sind
absolut bejahbare Sätze notwendig. Von der Anthropologie her zeigt

In «Evangelische Kommentare» 1971, S.75 ff.



— 285 —

Rahner15, wie der Mensch nicht existieren kann ohne Grundent-
scheidungen, che er mit absolutem Engagement und damit als
undiskutabel vollzieht. Diese Entscheidungen lassen sich in Sätzen
ausdrücken, die mit demselben Engagement vorgebracht werden wie die

Grundentscheidungen selbst. Die Sätze, die aus dem Vollzug und der
Reflexion des Glaubensaktes heraus ihre Gestalt gewinnen, partizipieren

an der »Absolutheit des Aktes, dem sie sich verdanken.
Küng bleibt jedoch auch dieser Überlegung gegenüber bei seiner

These, dass dazu immer noch keine a priori unfehlbaren Sätze nötig
seien, und sagt: «In der konkreten Situation zeigt ein Satz, was er
taugt, zeigt er sein wahres Gesicht. »An der Wirklichkeit ist der Satz so

zu messen, class sich zeigt, ob und wiefern er wahr ist. Der Satz in der
konkreten Situation sagt (oder sagt nicht) Wirklichkeit aus, ist (oder
ist nicht wahr16. » Aber Rahner betont in seiner Replik, für einen

verpflichtenden Glaubenssatz genüge es nicht, dass er von einem Theologen

durch historische Verifikation an Schrift und Tradition als

zuverlässig aufgewiesen wird. Auch das aktuelle Glaubensbewusstsein

ist ihm eine theologische Instanz, die sich in Glaubensassens
fordernden Lehrentscheidungen des ordentlichen und ausserordentlichen

Lehramtes äussert. Der Theologe ist in dem Sinn an dieses

Glaubensbewusstsein gebunden, dass er jederzeit bereit sein muss,
seine Glaubensinterpretation der Kirche vorzulegen, damit sie sich
darüber äussern kann, ob sie ihr Glaubensbewusstsein in seiner

Interpretation wiedererkennt. Dass Theologie in der Gemeinschaft der
Kirche getrieben wird, soll dadurch gewährleistet werden, dass es als

infallibel prädizierte Glaubenssätze des Lehramtes gibt.
Es ist bemerkenswert, dass Rahner das Problem sofort wieder

auf die Ebene der formellen Lehrautorität zurückführt. Gregory
Baum17 bemerkt zu dieser Diskussion zwischen Rahner und Küng,
dass sie stark durch ein konzeptualistisches Wahrheitsverständnis
bestimmt sei, während, nach Baum, das Evangelium in der Kirche
auf verschiedenen Ebenen tradiert wird, nicht nur lehrmässig. Er
versteht die Weitergabe des Evangeliums als «a multileveled
process», der sich mit dem Begriff der «traditio vitalis» bezeichnen

15 Siehe seine Aufsätze in «Stimmen der Zeit» 1970 und 1971, nun auch
abgedruckt ün Sammelband «Zum Problem der Unfehlbarkeit» (vgl.
»Anm. 1).

16 »Antwort an Karl Rahner in «Stimmen der Zeit», 1971, S.l 10 (vgl.
»Anm. 15).

1? In «The Ecumenist », Vol. 9 (1971), Nr. 3.



— 286 —

lässt und durch ungenügend begründete oder gar irrtümhche Sätze,
die als Glaubenssätze vorgebracht werden, nicht gefährdet werden
kann. Überdies ist die rehgiöse Wahrheit symbolisch und kann
darum nie völlig objektiviert werden. Dass dies unmöglich sei,
betont auch Mulders18, wobei er hauptsächlich darauf hinweist, dass
das ganz Eigene der Offenbarung die Identität von Verkündiger und
Verkündigtem sei. Sie ist nicht Mitteilung einer für sich stehenden
Botschaft, sondern Mitteilung einer Person. Und weil die Verkündigung

die Person des Herrn zum Inhalt hat, mehr noch: selber die

Gegenwart cheses Herrn ist, ist ihr eine Kraft eigen, durch die sie

mehr ist und bleibt als die verschiedenen Interpretationen. Die
Verkündigung vermittelt darum nicht theoretische Inhalte, sie appelliert
vielmehr an den Entscheidungsgrund des Menschen. Weil der
Inhalt der Verkündigung eine Person ist, hält sie sich kraft der
pneumatischen Gegenwart des Herrn in der ekklesialen Realität durch
die Geschichte hin durch. Diese Realität zeigt sich in verschiedenen
Formen (Verkündigung, Feier, Lebenspraxis, Glaubensreflexion)
und lässt sich nicht eindeutig festlegen. Sie zielt nicht nur auf
Orthodoxie, sondern vor allem auf Orthopraxia Denn Gottes
Wahrheit selber zielt auf Stiftung einer neuen Ordnung, auf
Gemeinschaft, auf eschatologisches Recht.

In diesen grössern Zusammenhang sollte die Frage der Unfehlbarkeit

situiert werden. Dies wird aber sowohl von Küng als auch

von Rahner zuwenig ins Auge gefasst. Bei beiden wird nicht klar
genug bestimmt, welches die Funktion der Glaubensreflexion und
damit auch des Dogmas und welches Ort und Bedeutung der
Lehrentwicklung im Ganzen des Traditionsprozesses, der «traditio vita-
hs», sei. Manchmal bekommt man beispielsweise bei Küng den
Eindruck, dass er die grundsätzliche Bedeutung des historischen
Moments der Glaubenssätze zu negativ beurteilt, so dass er das

darin mitklingende Wahrheitsmoment nicht mehr recht zu vernehmen

vermag und so seine hermeneutische Arbeit zu negativ
betreibt. Dabei müssen wir aherdings zugeben, dass das vatikanische

18 Zum folgenden vgl. Jac. Mulders, «De term ,onfeilbaarheid'» in:
« Onfeilbaarheid, Annalen van het Thijmgenootschaap», Hilversum, 1968,
S.7 ff. - Nochmals sei an dieser Stelle unterstrichen, dass wir uns genau be-
wnxsst sind, wie sehr die hier folgenden Betrachtungen einer weitern Bearbeitung

bedürfen. Im Rahmen unserer Aufgabe meinten wir aber, auf diese
Problematik eingehen zu müssen und es auch, im Sinne einer Diskussionsanregung,

mit diesen bloss knappen »Andeutungen tun zu dürfen.



— 287 —

Dogma selber dazu den iAnlass gibt; denn es ist in seiner Explikation

der oben skizzierten «Unfehlbarkeitswirklichkeit» mangelhaft
und selber einseitig, so dass das mitschwingende transzendentale
Wahrheitsmoment vom Kategorialen verfinstert, wenn nicht völlig
verdeckt wird. Vielleicht wurde Küng dadurch zu einer These
verführt, die nicht haltbar ist, da sie den assertorischen Charakter der
Glaubenssätze zu negieren droht. Es gibt ja doch in der Kirche
absolut bejahbare Sätze, die nach dem Zeugnis und der Glaubenserfahrung

der Kirche, geprüft am normativen apostolischen Zeugnis,
der Glaubensorientierung und Glaubensentscheidung dienen müssen.

In dem Masse, in dem dies geschieht, zeigt sich ihre Wahrheit.
»Auch die Glaubensreflexion hat das Ziel, die aktuellen

kommunikativen Strukturen zuzubereiten, damit die göttliche Wahrheit
gehört, akzeptiert und wirksam sein kann. Dass dies bleibend
in der Kirche und durch sie geschieht, können wir mit dem Begriff
der «Unfehlbarkeit» bezeichnen. Obwohl das Lehramt die
Verpflichtung hat, der internen Kommunikation in der Kirche zu
dienen, kann, es aber, weh es sich dabei um einen « multileveled
process» handelt, doch keinen exklusiven Unfehlbarkeitsanspruch
erheben, der in der Gefahr stünde, solipsistisch und ideologieanfällig
zu werden. Darauf aufmerksam gemacht und so eine Neubesinnung
gefordert und in Gang gebracht zu haben, bleibt das Verdienst
Küngs, auch wenn er bei seinen sprachanalytischeii Überlegungen
die Unterschiede des Sprachgeschehens auf seinen verschiedenen
Feldern verkannt und deshalb die Problematik nicht zu einer
befriedigenden Lösung geführt hat. Zudem hat er - ein weiteres
Verdienst - wesentlich dazu beigetragen, die pastorale Relevanz von
Lehre und »Amtsausübung gebührend in Sicht zu bringen19.

Jan Visser

19 In der Linie des Gesagten träte nun die Frage von Einheit und Plu-
ralität in Lehre und Leben ins Blickfeld. Sie zu erörtern hätte jedoch zu
weit geführt.


	Überlegungen zu Hans Küngs Buch "Unfehlbar?"

