Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 4

Artikel: Uberlegungen zu Hans Kiings Buch "Unfehlbar?"
Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ﬁberlegungen zu Hans Kiings Buch «Unfehlbar?»

(Referat, gehalten an der Internationalen altkatholischen
Theologenwoche vom September 1971 in St. P6lten)

Vor einem Jahr trat Hans Kiing mit der Veroffentlichung sei-
ner Anfrage «Unfehlbar ?» ins Feld der theologischen Diskussion.
Dass seine Gedanken Anlass zu Konflikten bieten, zeigen die Stel-
lungnahmen, die sowohl von offiziell kirchlicher Seite als auch von
einzelnen Theologen ausgingen. Als Beispiel fiir offizielle Ausserun-
gen sei die Erkldrung der deutschen Bischofskonferenz genannt, die
sich mit Kiings Thesen iiber dogmatische Sitze und die kirchliche
Lehrautoritiat befasst. Von den vielen Theologen, welche die Aus-
einandersetzung mit Kiing aufnahmen, seien vor allem Congar,
Rahner und Gregory Baum erwihnt!. Von seiten protestantischer
Theologen liess sich besonders Eberhard Jiingel vernehmen. Auffal-
lenderweise ist aus Holland keine eingehendere Erérterung zu
Kiings Buch erschienen. Alle diese Reaktionen beschiftigen sich in-
tensiv mit der theologischen Argumentation Kiings.

Bevor wir uns aber auf die von Kiing in Diskussion gebrachte
Problematik als solche einlassen, scheint es mir wichtig, nach ihrem
«Sitz im Leben» zu fragen. Ist die Fragestellung von der 6kumeni-
schen Mode verursacht, wie Lehmann voraussetzt ? Handelt es sich
fiir Kiing um die sachliche Notigung, in seinem Buch «Die Kirche»
bereits gestreifte Probleme griindlicher zu bearbeiten ? Ist es die
Sorge um das Stagnieren des vom Vaticanum II eréffneten Aggior-
namento ? Sosehr diese Faktoren mitspielen mégen, meine ich, dass
doch ein anderes Motiv bestimmend sei: das pastorale. In Kiings
Antwort an Rahner tritt das klar hervor. KEr sagt dort: «Ich meine,
es gehort zur Aufgabe des Theologen heute, in unpratentidser
Nachfolge Christi, anders als die Schrifttheologen von damals, das
«Mich erbarmt des Volkes» sich niichtern zu eigen zu machen und
sich so schlecht und recht, wie es einer eben kann, fiir die armen
Teufel ohne Stimme einzusetzen. Und diese «armen Teufel» ohne

1 Erst nach Abschluss dieser Arbeit erschien in der Reihe « Quaestiones
disputatae» der Band: ¢« Zum Problem der Unfehlbarkeit. Antworten auf die
Anfrage von Hans Kiing», hg. von Karl Rahner, Herder, Freiburg 1971. Leider
konnte diese Sammlung katholischer Reaktionen auf Kiings Buch nicht mehr
verwendet werden. Als wichtig erscheint mir auch der Beitrag von Victor Con-
zemius in « Concilium» 1971, Nr. 4.



Stimme sind heute, wenn wir zuerst einmal vor der eigenen Kirchen-
tiire kehren wollen, die durch kirchliche Gesetzgebung, in Lehre und
Disziplin, durch Mischehenvorschriften, Geburtenregelungsverbot,
Zolibatsgesetz und weitere Zwéange des kirchlichen Systems und
manche sich noch immer unfehlbar auffithrende Amtstriger mannig-
fach geschidigten und bedriickten Menschen.» Unter dieser Per-
spektive geht es Kiing darum, die pastorale Relevanz, die
Funktionalitit oder Disfunktionalitit des heutigen Lehramtes an
Kriterien des Evangeliums zu messen, mit dem Ziel, die Funktion
zu bessern.

Zuerst konstatiert Kiing eine Disfunktionalitit. Seiner Mei-
nung nach lésst sie sich am besten vor dem Hintergrund erldutern,
der dadurch gegeben ist, dass dem Lehramt die Unfehlbarkeit zuer-
kannt wird. In diesem Hintergrund fliesst sozusagen von selbst, un-
reflektiert, der Gedanke und die Erwartung mit, dass den Aussagen
des Lehramtes auch Unabédnderlichkeit zukomme. Zwar lisst sich
anhand einer Textanaylse von «Pastor aeternus» zeigen, dass das
Unfehlbarkeitscharisma sowohl in seiner Begriindung als auch nach
seiner Extensivitdt an genau umschriebene Bedingungen gebunden
ist. Grenziiberschreitungen sind jedoch nicht ausgeblieben. Das
sucht Kiing in dem Abschnitt aufzuweisen, wo er sich mit der
Enzyklika «Humanae vitae» beschaftigt, die er unter diesem Ge-
sichtspunkt nicht ad malam partem deutet. Es geht u.a. aber auch
aus der Enzyklika « Humani generis» hervor, in der Pius XII. den
Inhalt der Enzykliken als theologisch verpflichtende Lehre erklart.

Auf Grund dieser Analyse kommt Kiing zu zwei Fragen: die
erste betrifft das Lehramt und fragt nach seinem Wesen, seiner
Funktion und Kompetenz; die zweite richtet sich auf das Problem
dogmatischer Sitze und fragt, ob es fiir den Glauben notwendig
sel, sich auf unfehlbare Satze stitzen zu konnen, wobei «unfehl-
bar» im Sinn inhaltlicher Irrtumslosigkeit verstanden sein soll. Mit
andern Worten: Bedarf es unfehlbarer Satze, wenn Glaubensge-
wissheit gewdhrt und erhalten bleiben soll ? Mag die erste Frage
Ausgangspunkt der Erorterung sein, beschéftigt ihn doch haupt-
sichlich die zweite. Der kritische Riickblick auf das Vaticanum I
dient dazu, sie moéglichst profiliert herauszuarbeiten.

Nun stand im Zentrum der damaligen Konzilsdiskussion be-
kanntlich die erste Frage, wahrend die zweite kaum ins Blickfeld
trat. Kiing erklirt dies damit, dass man zur Zeit von Vaticanum I
so sehr in einem bestimmten Vorverstindnis dogmatischer Defini-



— 274 —

tionen befangen war, dass man diese andere Frage iiberhaupt nicht
stellen konnte. Eben diese Achillesferse greift er nun an, indem er
die nicht bewusste Voraussetzung aufdeckt, nimlich die unkriti-
sche Anerkennung Cartesianischen Wahrheitsverstiandnisses. Eine
auf diese Voraussetzung gegriindete Unfehlbarkeitslehre wird des
Glaubensmangels bezichtigt, da der Glaube nicht auf Evidenz be-
ruht, sondern von gottlicher Verheissung lebt, auf Grund welcher
es nicht bezweifelt werden kann, dass Gott durch den Heiligen
Geist seine Kirche trotz menschlichen Irrens in der Wahrheit er-
halt. Dies liasst sich weder neutral verifizieren, noch durch unfehl-
bare Lehrsitze garantieren. Die Glaubensrealitat, die hier gemeint
ist, wird mit dem Begriff der «Indefektibilitit» der Kirche angedeu-
tet. Diese Riickfiihrung der Unfehlbarkeitslehre auf den klassi-
schen Gedanken der Indefektibilitit eroffnet nicht nur ékumeni-
sche Perspektiven; sie ermoglicht auch, das Wesen und die Funk-
tion des Lehramtes in der Reziprozitit von Gliubigen, Vorstehern
und Lehrern zu bestimmen. |

Es stellt sich nun aber die Frage, ob Kiing auf diese Weise fiir
die von ihm herausgestellten Probleme auch in bezug auf die kirch-
liche Praxis eine geniigende Losung erreicht. Man wird sagen miis-
sen, dass das Fragezeichen, das sein Buch ziert, noch immer
dasteht. Das zeigen nicht nur die iibelwollenden, sondern auch die
wohlwollenden Kritiker. Kiings Antwort weckt neue Fragen, die
nicht so sehr die Vergangenheit als das Heute und die Zukunft der
Kirche betreffen. So betont Houtepen, ein junger hollandischer
Theologe, in seiner Buchbesprechung?, dass die der Unfehibarkeits-
problematik zugrunde liegende Frage, die Frage also, wer oder was
fiir den Glauben und das Gewissen des Christen normierend sei,
schliesslich von Kiing doch nicht eindeutig beantwortet werde.
Diese Frage aber war es, die im Vaticanum I die zentrale Stelle ein-
nahm und, wenigstens was diesen Zusammenhang anbelangt, auch
fir das Vaticanum II die Einsatzstelle ausmachte. Insofern wird
Kiings Betrachtung den Unfehlbarkeitsdiskussionen und den In-
tentionen des Konzils von 1870 nicht gerecht.

Damit miissen wir nun auf die Frage nach der Motivation des
Vaticanum I eintreten, welche die Formulierung und die Annahme
des Unfehlbarkeitsdogmas als notwendig erscheinen liess. Die Unter-
suchungen von Aubert wie auch die von Congar geben hier Auf-

2 In «De Bazuiny, 24. Januar 1971.



schluss. Beide weisen nach — und das scheint mir wichtig zu sein —,
dass viele Konzilsviter sowohl im Blick auf den Staat als auch hin-
sichtlich der grundsétzlichen Einstellung in den Bereichen der Kultur
und der Geisteswissenschaften reaktiondren Strémungen zugetan
waren. Gleich wie in bestimmten reformatorisch-kirchlichen Kreisen,
z.B. in der «gereformeerde kerk» in Holland, handelte es sich um den
Widerstand gegen den Zeitgeist. Als Hilfe gegen die von den demokra-
tischen Bewegungen, von Liberalismus und Sozialismus verursachte
strukturelle und geistige Ungewissheit hielt man es nicht nur theolo-
gisch, sondern besonders auch pastoral fiir grundlegend, die Kirche
als Zeichen und Hort von Einheit und Gewissheit darzustellen. Dieses
Ideal glaubte man nur durch Verstarkung der einheitlichen kirch-
lichen Leitung verwirklichen zu kénnen. Von da her wandte man sich
den Problemen der Jurisdiktion zu, und in diesem Rahmen verwen-
dete man das Pradikat der Unfehlbarkeit?. Es stand also die Autori-
tatsfrage im Mittelpunkt. Thre Losung sollte die Losung fiir die Note
der Zeit bringen. Dabei schloss man an eine Entwicklung an, die in
der westlichen Kirche bereits eine lange Tradition hatte und die man
nur noch bis zu ihrer letzten Konsequenz weiterzufiihren brauchte,
und zwar nur noch nach einer Seite ; denn hinsichtlich der Unterschei-
dung zwischen materieller und formeller Autoritit war die Entschei-
dung schon im 15. Jahrhundert zugunsten der formellen Autoritats-
anspriiche gefallen. Nicht das «Was», sondern das «Wer» der Autori-
tit rickte in den Mittelpunkt. Damit wurde der Autoritétsinhaber
zur «regula fidei», und die Kompetenzfrage wurde akut. Wer hat in
der Kirche die héchste Autoritdt: das Konzil oder der Papst ?

Von der rémischen Schultheologie wird diese Linie konsequent
zu Ende gefiihrt, wie etwa Perrone, ein Vertreter dieser Schule, zeigt.
Er erklirt : Der Inhalt der Offenbarung ist an sich nicht klar und keine
geniigende Stiitze fir die Glaubensgewissheit. Glaube muss daher
notwendigerweise auf die Autoritit eines Zeugen fundiert sein. Die
authentischen Zeugen sind auf Grund der apostolischen Sukzession
die Inhaber des Lehramtes. Dem Lehramt kommt somit Unfehlbar-
keit als Grund und Garantie fiir die Glaubensgewissheit zu.

Nachdem auf diese Weise das Lehramt als «regula proxima fidei»
und als «motivum principale credibilitatis» fixiert ist, eriibrigt sich
die Frage, wie diese Autoritit innerhalb der Kirche institutionalisiert

3 Dies zeigt A. Houtepen in seiner Arbeit « Onfeilbaarheid en Hermeneu-
tiek», in Maschinenschrift in der Bibliothek des Theologischen Instituts der
Universitit Nimwegen.



— 276 —

werde und wer die hochste Lehrgewalt besitze. Inhaltliche Probleme
beziiglich der Glaubenstradition und des Glaubensaktes, mit denen
sich die heutige Theologie beschaftigt, wurden damals nicht relevant.
Houtepen zeigt dies in einer prazisen Analyse der Konzilsakten von
Mansi. Er kommt zum Schluss: Der Freiheit in der Kirche gegeniiber
wiinschte man die Autoritét zu betonen. Dabei tritt neben dem Glau-
bensgrund in Schrift und Tradition das Magisterium als eigene
«regula fidei» in den Vordergrund. Mit dem Ausdruck «unfehlbar» be-
absichtigte man, der Autorititsinstanz eine Qualifikation zu geben,
welche die Moglichkeit einer Berufung gegen diese Instanz ausschlies-
sen sollte. Die magisteriellen Aussagen miissen darum als «irreforma-
bel» gelten. Die I'rage des Subjekts der Unfehlbarkeit steht so sehr im
Zentrum des Interesses, dass man sich der hermeneutischen Trag-
weite des Ausdrucks iiberhaupt nicht bewusst wird. Man will nur
sagen, wer unfehlbar ist. Die Frage nach den Implikationen der Un-
fehlbarkeitslehre fiir die Interpretation des Dogmas und der Glau-
benstradition hat man sich gar nicht gestellt. Vor und iiber allem an-
dern will man das Petrusamt als zentrales Prinzip der Einheit in
Glauben und Bekenntnis herausstellen, weshalb man in der Hierar-
chie der «auctoritates» die «auctoritas pontificis» iiber die des Konzils
stellt.

Das Konzil hat also nur eine Kompetenzfrage gelost und somit
nur eine partielle Entscheidung vorgenommen. Deshalb wirft Houte-
pen King vor, er habe mit seiner Analyse dem Konzil unrecht getan,
weil das Konzil mit dem Ausdruck «unfehlbar» nur den «verpflichten-
den Charakter» der dogmatischen Aussagen und nicht die inhaltliche
Zuverlassigkeit oder Irrtumsfreiheit aussprechen wollte.

Wenn die Analysen und Schlussfolgerungen Houtepens zutref-
fen, muss man im Blick auf das Vaticanum I aber nicht nur von einer
partiellen, sondern im weitern 6kumenischen Bereich auch von einer
einseitigen Entscheidung sprechen. Und dies stellt einen prinzipiellen
Einwand gegen das Konzil von 1870 dar, wie es Kiippers in seinem
Aufsatz «Die altkatholische Position heute im Riickblick auf Vatika-
num I» ausgefithrt hat?.

Was uns hier besonders interessiert, ist, dass das Konzil die von
ihm empfundene pastoral-kirchliche Krise durch Steigerung der for-
mellen Autoritidt innerhalb der Kirche zu iiberwinden suchte. Der
Ausdruck «unfehlbar» hat dabei die Nebenbedeutung oder den Un-

1 Vgl. IKZ 1970, S. 124 ff.



terton, dass die Autorititsinstanz nicht triigen und nicht betrogen
werden konne. Dass diese Priatention der formellen Unfehlbarkeit zu-
gleich Konsequenzen beziiglich des Inhalts der Aussagen zeitigen
musste, erscheint mir als unvermeidlich. Formelle und materielle Un-
fehlbarkeit lassen sich zwar gedanklich unterscheiden, in der Praxis
werden sie sich jedoch iiberschneiden. So muss auch Houtepen ein-
raumen, dass, obwohl das Konzil keine Aussagen tiber den definitiven
Wahrheitscharakter der papstlichen Verlautbarungen gemacht hat,
bei den Konzilsteilnehmern selber diese Voraussetzung wohl im Spiel
war. Es kommt darum kaum von ungefédhr, dass sich fiir Kiing, indem
er die theologische Reflexion und die pastorale Praxis nach dem Vati-
canum I skizziert, die Frage schliesslich auf die der materiellen Un-
fehlbarkeit zuspitzt. Das Problem stellt sich ihm dann so, dass er fra-
gen muss: Wie kann das Wort Gottes, das Wort der Wahrheit in
menschlicher Sprache fixiert werden ? Auf Grund welcher Kriterien
kann ich gewiss sein, dass in menschlichen Aussagen die heilbrin-
gende Wirklichkeit Gottes vermittelt wird ? Ist die Steigerung der
Lehrautoritit eine geniigende Garantie dafiir ¢ Und gewéhrt sie die
Losung des pastoralen Problems ?

Dass hier eine nicht eben leichte Frage beriihrt wird, die mit der
Weitergabe des Evangeliums und mit der Gewissheit des Glaubens
aufs engste zusammenhéngt, wird jedem klar sein, der in der pastora-
len und theologischen Arbeit steht. Er wird auch konstatieren miis-
sen, dass Kiing, weil er so sehr mit dem Ausrdumen von historischen
Biirden beschéftigt ist, zu retrospektiv arbeitet und zu rasche Loésun-
gen bietet, in diesem Sinn also ein «unfertiges» Buch geliefert hat.

Wir méchten darum die von ihm eréffnete Perspektive im Blick
auf ihre theologisch-pastorale Relevanz weiterverfolgen, wobei wir
uns auf zwei Beitrdge in dem letztes Jahr veroffentlichten Sammel-
band «L’Infaillibilité»® stiitzen. In seinem Aufsatz «Le sujet de I'in-
faillibilité » zeigt Raymond Panikkar, wie sich das Bediirfnis nach Un-
fehlbarkeit steigert, wenn einerseits das Verlangen nach Glauben
stark, andererseits aber die innere Verstiandlichkeit des Glaubensob-
jektes schwach ist. Wenn in den Glaubwirdigkeitsstrukturen, die
der Wahrheit dienen wollen, eine Erschiitterung eintritt, stellt sich in
der Religion das Bediirfnis nach Unfehlbarkeitsformen ein. Wenn
niamlich eine bestimmte Aussage aus sich selbst als wahr erscheint,

5 «L’Infaillibilité, son aspect philosophique et théologique», hg. von
E. Castelli, Aubier, Paris 1970. Die zwei erwidhnten Beitrige finden sich S.423
ff. (von Panikkar)und 8. 375 ff. (von Vergote).



— 278 —

bedarf sie keiner Unfehlbarkeitsdeklaration fir ihre Giltigkeit. Bei
einer Uberzeugungskrise ist man geneigt, den Unfehlbarkeitsan-
spruch zu steigern. Mit andern Worten : Bei wachsender Diastase zwi-
schen auctoritas und ratio wéchst das Bediirfnis nach Sicherheitsga-
rantien fiir die Erkenntnis. In dieser Spannung verspricht die Unfehl-
barkeit, die Wahrscheinlichkeit zur gewéhrleisteten Gewissheit zu
machen. So gab das Unfehlbarkeitsdogma den Christen den Halt, der
sie vor dem Abrutschen in Skeptizismus bewahren sollte, fithrte aber
die Gefahr mit sich, das Verstandnis anderer Positionen zu blockie-
ren, den Fortschrittselan zu hemmen und schliesslich die Grundlagen
wahrer Frommigkeit anzugreifen, da das geistliche Leben sich nicht
auf autorititskriftigende Argumente, sondern auf freie Uberzeugung
und personliche Erfahrung griindet. Die Steigerung des Autoritits-
anspruchs entpuppt sich somit als eine pastoral hiéchst gewagte
Sache, gewagt nicht nur im Blick auf die Autorititskompetenz, son-
dern erst recht gewagt in bezug auf die Gewissheit des Glaubens, die
sie stiitzen sollte.

Dieses Risiko tritt auch in den Darlegungen des Religionspsy-
chologen A.Vergote (Léwen) in Sicht®. Angesichts der menschlichen
Erfahrungen von Chaos und Anomalie und als Abwehr gegen sie gibt
es in den Religionen eine Tendenz zu absoluten Erkenntnissen, durch
die man unbezweifelbare Gewissheit gewinnen will. Mit dieser Sehn-
sucht korreliert die Notwendigkeit eines unfehlbaren Dogmatismus,
der prizis die Ordnungsgrenzen und Autoritétsprinzipien angibt.
So fithrt das Verlangen nach absoluter Gewissheit zu einem theologi-
schen Autoritarismus, der seinerseits die Zeichen und die Sprache
der Religion in apodiktische, unabénderliche Formen zu verfestigen
sucht. Vergote kommt zum Schluss: « Le durcissement rationaliste de
Pinfaillibilité ecclésiale reléve sans doute du méme processus. En
toute religion le désir de savoir fonctionnel risque de convertir
I’énoncé de la réalité originaire en systéeme clos.» Wenn dann dieses
System durch die Vernunft durchschaut und aufgedeckt wird, wobei
die Religionskritik den eigenstindigen Wert der Religion aber nicht
aufzeigt, sondern sie ablehnt, weil sie falsche Sicherheit bieten wolle,
stellen sich zwei mogliche Reaktionen ein: entweder tritt die Ver-
nunft als Halt fiir wahre Sicherheit auf, oder man lehnt es ab, iiber-
haupt nach absoluten Erkenntnissen zu suchen, bevorzugt die Nega-

8 Siehe Beitrag « L’ Infaillibilité entre le désir et le refus de savoir», S.375
ff. des in Anm. 5 genannten Sammelbandes.



— 279 —

tivitit des «non-sens» und die Unsicherheit als notwendige Voraus-
setzung menschlicher Freiheit, Autonomie und der Moglichkeit der
Selbsttranszendierung. Die Gefahrist dann, dass der Mensch als « pas-
sion inutile» betrachtet wird und dass Absurdititsgefiithle Raum be-
kommen.

Dies Zweite ist die Situation, mit der wir heute konfrontiert
sind ; der zuerst genannten Reaktionsmoglichkeit standen die Viter
des Vaticanum I gegeniiber. Wollte man damals in Konkurrenz zur
angeblichen Vernunftgewissheit glaubig bleiben, so suchte man in der
Religion einen letzten Halt. Dazu schien eine Instanz notwendig zu
sein, die mit klaren Urteilen auszusprechen vermochte, was recht
oder schlecht ist. Als solche Instanz liess sich das rémische Magiste-
rium prisentieren, so dass es, diesem Verlangen nachkommend, einer
dogmatischen und pastoralen Akribie verfiel und sich, namentlich zur
Zeit von Pius X11., wie ein Orakel verhielt, und zwar in zunehmender
Funktionsverengung in Richtung auf immer noch prazisere Defini-
tionen. Zweifellos kam es damit einem religiésen Bediirfnis entgegen.
Klar deutet das der hollaindische Kulturpsychologe Han Fortmann?
an: «Fiir ermiidete Sucher, auch fiir wissenschaftlich gebildete Gei-
ster bot die Kirche auf diese Weise gleich viel Ruhe und Ordnung
wie fiir oberflichliche Leute, die nie das Bediirfnis empfanden, sich
iiber derlei Dinge Gedanken zu machen. Der Preis, den man dafiir
bezahlte, bestand in einer Akzeptation, bei der Kritik ausgeschaltet
war.» Und: «Autoritire Gewalt, die sich nicht nur auf Gott beruft,
sondern auch jede Diskussion verbietet, ruft einem autoritiren Ge-
horsam, der weder Ungewissheit bei sich selbst noch abweichende
Meinungen bei andern ertriagt. Damit lernten die Gléubigen wih-
rend so langer Zeit, dass ihr zeitliches wie ewiges Heil an bestimm-
ten wortlichen Formulierungen und ihrer traditionellen Erklarung
hinge, dass sie in hochste Angst geraten, wenn sich am System
etwas zu dndern droht. Manch andere wiren zwar bereit, dies zu
akzeptieren und eine Wendung zu vollziehen, wenn nur der Papst
sagte, dass dies nun gestattet sei. Dies ist genau die Definition
autoritiren Denkens: Denken ohne eigenen inneren Halt.»

Diese Bemerkungen betreffen aber nicht nur die Autoritatsent-
wicklung in der romisch-katholischen Kirche; sie zeigen vielmehr,
was jeder autoritdren Machtposition in der Kirche inhdrent ist. Wie

? In «Als ziende de Onzienlijke», 3.b, Geloof en geestelijke gezondheid,
S.248 und 249. Die Zitate sind vom Verf. aus dem Hollandischen tibersetzt.



— PR —

viele Glaubige erwarten nicht vom Pfarrer oder Bischof ein «letztes
Wort» ? Und wie naheliegend ist es, dieser Erwartung entsprechen
zu wollen, nicht zuletzt da, wo die eigene Position als fragwiirdig er-
fahren wird ? Und wie viele wandten sich nicht nach dem Vatica-
num I, ganz im Sinn der von Vergote skizzierten Dialektik, in
Gleichgiiltigkeit oder rationalistischer Freiheit von der Religion
ab ? Ganz abgesehen davon, ob wir die Lésung, die das Vaticanum I
wahlte, bezweifeln oder verwerfen, zeigen diese Fragen, wie sehr
die Probleme, die den «Sitz im Leben » des Vaticanum I bestimm-
ten, uns weiterhin zu schaffen machen. Sei es, dass die Positionen
sich so sehr geindert haben, dass sie aufs neue einen Ruf nach
Autoritdt und eine Abneigung gegen Progressivitit und jegliche
Anderung bewirken, sei es, dass sie, genau gegenteilig, die Tendenz
zur Ablehnung jeder Autoritidt zugunsten formeller Progressivitét
und Freiheit auf die Spitze treiben. Deshalb stellt sich die Frage,
mit der sich das Vaticanum 1 befasste, die es aber, wie die Praxis
zeigte, nicht wirklich zu lésen vermochte, von neuem: Was ist das
Wesen und die Funktion des Lehramtes und der Lehrautoritét ?
Es kommt denn auch nicht von ungeféahr, dass sowohl Rahner
als auch Congar die Frage an Kiing richteten, ob er nicht der Mei-
nung sei, die Kirche bediirfe eines Amtes oder einer Instanz, um
konkret die Gewissheit zu erlangen, dass Gott sie in alle Wahrheit
fithrt. In seiner Antwort an Rahner wiederholt Kiing die schon in
seinem Buch eingefithrte Unterscheidung zwischen «Leadership by
proclamation» und «Scholarship by investigation» und betont wie-
derum, dass der Glaube nicht auf von vorneherein unfehlbare Sétze
angewiesen sei. Wenn ich recht verstehe, geht er aber damit nicht
auf das Anliegen Rahners ein. Seine Frage ist: Gibt es in der Kirche
Instanzen, die auf Grund ihres Auftrags und ihrer Position die Ver-
pflichtung haben, angesichts einer gewissen Situation auszuspre-
chen, dass und inwiefern theologische Aussagen den Zusammen-
hang zwischen dem Christusereignis und den von ihm her zu be-
stimmenden Zielrichtungen gefihrden ? In &dhnlichem Sinne fragt
Rahner auch: Wer entscheidet im Konfliktsfall bei der Glaubensin-
terpretation, der Bischof oder der Professor? Darauf antwortet
Kiing: Das letzte Wort ist Gottes. Das tént zwar gut und fromm, ist
aber wenig konkret, geht der Schwierigkeit aus dem Weg und lisst
eher vermuten, Kiing wolle jede Autorititsinstanz prinzipiell ab-
weisen. Die Wahrheit eines Glaubenssatzes ist von keiner Instanz
abhéingig; wie es sich immer mit historischen Differenzen verhalte,



ist die Autoritdt einer Aussage durch ihre wesentliche Indentitét
mit dem apostolischen Zeugnis bestimmt. Dann l&sst sich fragen,
wie und durch wenn dies verifiziert werde. Fragen und Antworten
héufen sich aufeinander.

Vielleicht kommt Kiing in dieser Sache darum nicht weiter, weil
er zu sehr in der Aufstellung von Gegensétzen verhaftet bleibt, die in
der westlichen Theologie gingig ist. Der Gedanke, dass die Kirche
eine Instanz haben kann, welche zur Kommunikation im Glauben
eine dogmatische Sprachregelung vorzunehmen hat, die den Glaubi-
gen eine Orientierung bietet, auf Grund deren die Kirche nicht so sehr
zum blossen Assens als vielmehr zur Entscheidung im Glauben aufge-
rufen und instand gesetzt werden soll — dieser Gedanke wird von
Kiing vollig iibersehen. So wird auch die Wechselwirkung zwischen
einem solchen Amt und der aktiven Rezeption durch die Glaubigen
zuwenig beachtet. Und Kiing gerit insofern auch in eine Inkonse-
quenz, als er einerseits die Rechtskompetenz angreift, andererseits
doch von Mitspracherecht spricht®. Dieses Dilemma kann iiberwun-
den werden, wenn es in der Kirche diese Instanz gibt, die nicht
kraft einer Kompetenz die Fragen entscheidet, sondern auf Grund
ihres Auftrags den Glaubigen die Orientierung gibt, die sie zur
Glaubensentscheidung einladt und sie ihnen ermdoglicht®. In diese
Richtung weist meines Erachtens auch Metz!% Nach seiner Sicht
hat sich die kirchliche Lehrautoritit zu einer autonomen, dezisioni-
stischen Vaterautoritit entwickelt, wodurch sie zu einer fiir sich
stehenden Grosse wurde, die einerseits von den Glaubensinhalten
abgelost, andererseits gegeniiber der (laubensgeschichte des Kir-
chenvolkes isoliert ist. Oder, umgekehrt gesagt: Die Isolierung von
der Glaubensgeschichte des Kirchenvolkes und die Ablésung von
den Glaubensinhalten, die bezeugt werden sollten und immer Frei-
heit bewirkende Inhalte sind, zu einer fiir sich stehenden Grosse,
fithrte zu dem Effekt, dass die Lehrautoritit viel zu dezisionistisch
wirken musste. Dieser Entwicklung gegeniiber pladiert Metz fir
eine «Zeugnisautoritit, die in sich selbst das institutionell-repréisen-
tative Element nicht ausschliesst, die es aber unmittelbar mit den
Grundelementen dessen verbindet, was man vielleicht ,ethische

8 So Stalder in « Der Bund», Bern, Nr.36 vom 14.Februar 1971.

® Vgl. die « Bonner Thesen», IKZ 1969, S.294 f.

10 Siehe: «Kirche im Prozess der Aufkldarung», Miinchen 1970, den Bei-
trag «Kirchliche Autoritdt im Anspruch der Freiheitsgeschichte», vor allem
S.64 ff. und 79 ff.



— 282 —

Autoritit’ nennen konnte». Als Leitbild fiir solche Macht des Wir-
kens dient dabei das Martyrium; denn: «diese Form der Zeugnis-
autoritit bindet kirchliche Autorititsformen auch deutlich zuriick
an die Autoritit Jesu selbst, der die in ihm begriindete Uberliefe-
rung der Freiheit und der Hoffnung durch das Zeugnis seiner
Selbstiiberlieferung am Kreuz in ihrem Anspruch abdeckt und
autorisiert».

Ist die Autoritatsfrage vom Zeugnis her zu verstehen, so hat
das auch Folgen fiir die Unfehlbarkeitslehre. Um sie klar darstellen
zu konnen, ist noch viel Arbeit erforderlich, die ich noch nicht zu
leisten vermochte. Zur Anregung der Reflexion und des Gesprichs
seien aber wenigstens einige Andeutungen gemacht.

In einem Zeugnis kann das konzeptuelle Moment nicht fehlen.
Es griindet jedoch primér nicht in rational-sicherer Erkenntnis und
kann deshalb nicht dem Bediirfnis nach absoluter theoretischer Ge-
wissheit dienstbar gemacht werden. Das Zeugnis zielt auf das
«Ameny, und der Glaube verhalt sich korrelativ zu ihm. Es grindet
in einem dem Menschen widerfahrenen Geschehen, in Offenbarung,
fiir Christen also in der Offenbarung der Wahrheit Gottes in Jesus
Christus. Diese- Wahrheit aber ist nicht priméir die Mitteilung
kognitiver Inhalte oder Sicherheiten, sondern die in Jesus Christus
als Person geschenkte, das Leben begriindende und orientierende
Verheissung. Diesem Verheissungsgeschehen dient das Zeugnis, in-
dem es auf seine Wahrheitsquelle und ihre fiir die aktuelle Existenz
orientierende Bedeutung weist. Die Zuverlissigkeit des Zeugnisses
liegt im Wahrheitsgeschehen selbst, das im ¢«Amen»-Sagen aner-
kannt wird. Die Zuverlissigkeit kann somit nicht durch theoreti-
sche Verifikation festgestellt werden. Der eschatologische Charak-
ter der Verheissung schliesst dies aus. Es ist vielmehr die Praxis des
Glaubenslebens, in der sich das Zeugnis als zuverldssig erweist.
Dies zeigt auch der altchristliche Martyria-Begriff.

In diesem Zusammenhang lisst sich vielleicht auch der Begriff
der Unfehlbarkeit situieren und deuten. Er steht in Korrelation
zum Glaubensakt im Sinne der Annahme des bezeugten Zeugen
Gottes und seiner Zuverldssigkeit. Das besagt nicht, dass solche
Annahme risikolos wire. «L’infaillibilité authentique représente
I'assomption pléniére du risque»™; aber gerade dieses Risiko durch-
schreitend, gelangt der Glaube zur wahren Gewissheit. Im Glau-

11 So Panikkar, am oben Anm.5 genannten Ort, S.445.



bensakt wird das rational-menschliche Gewissheitsbediirfnis tiber-
stiegen. Die wahre Gewissheit wird darum nicht gewonnen, indem
man die Ungewissheit verbannt, sondern nur indem die der Ver-
heissung entsprechende Grundentscheidung vollzogen wird!2.

Das normative Modell solcher Entscheidung ist Jesus Christus
selbst als Quelle des Glaubens. Er erscheint in bezug auf das mensch-
liche Gewissheitsbediirfnis als Zeichen des Widerspruchs, da er, der
den Anspruch erhebt, die letzte Wahrheit und Gewissheit zu sein, in
menschlicher Machtlosigkeit zugrunde geht. In dem Mass aber, in
dem er die menschliche Ungewissheit nicht abwehrt, sondern durch-
schreitet, eroffnet er den Zugang zur letzten Gewissheit: der Knecht
ist der Herr. So zeigt er, was Vergote als fiir den christlichen Glau-
bensakt konstitutiv erachtet: eine grosse Durchsichtigkeit, eine
letzte « Armut im Geiste» , ein so radikales Vertrauen in die gittliche
Wahrheit, dass er das méchtige menschliche Bediirfnis nach Sicher-
heit aufzugeben vermag.

Von dieser Sicht her kann es in der Kirche keine Autoritiat geben,
die, rein von oben kommend, einfach Glanbenszustimmung zu for-
dern hitte. Sie kann zum Glauben einladen und aufrufen, und in der
Wechselwirkung von Zuspruch und Anerkennung kann im Glaubens-
akt Unfehlbarkeit Ereignis werden. Die Aufgabe aber des Lehramtes
wird es sein, die der Kommunikation des Glaubens mit dem Inhalt
des Zuspruchs entsprechende kirchliche Struktur zu schaffen. Man
koénnte dies mit Jiingel'® als eine «betende» Autoritat umschreiben,
die, gerade weil und indem sie betend ist, ihre Untriiglichkeit erweist.

Die pastoralen I'olgerungen aus diesen Einsichten diirften, wie
ich meine, klar sein. IThre Verwirklichung erfordert jedoch von denen,
die in der Kirche eine besondere Instanz darzustellen haben, eine fun-
damentale sachliche und persénliche Ausbildung, starken Glauben
und kritische Selbstreflexion, damit bei der Autoritiatsausiibung kei-
ner der Wege eingeschlagen wird, die sich so leicht «von selbst anbie-
ten» und oft so verfehlt sind. Die Befolgung dieser Einsichten konnte
zweifellos einen durch nichts anderes ersetzbaren Beitrag zur Uber-
windung der heutigen menschlichen N6te mit sich bringen.

Von unsern Analysen des Vaticanum I herkommend, haben wir
uns, wie uns wohlbewusst ist, bis jetzt nur mit den sog. formellen

12 Wir begegnen somit dem dieser Ebene entsprechenden Theorie-Pra-
xis-Problem.

13 Siehe im oben Anm.5 genannten Sammelband die Arbeit «L’autorité
du Christ suppliant», 5.201-209.



Aspekten der Unfehlbarkeitsfrage beschaftigt. Wir haben uns des-
halb auch noch dem von Kiing so energisch bezweifelten Gedanken
zuzuwenden, es kénne und miisse Sétze geben, fiir die von vornherein
der Anspruch auf Unfehlbarkeit zu erheben sei. Nun ist es gewiss eine
Frage, ob man iiberhaupt von unfehlbaren Sitzen sprechen kénne.
Personen oder Instanzen kénnten allenfalls unfehlbar sein, in bezug
auf Satze wire es sinnvoller, zu fragen, ob sie wahr oder falsch sind.
Kiing stellt aber, ungeachtet dieses Problems, die Frage, ob es fiir den
Glauben notwendig sei, sich auf Satze stiitzen zu kénnen, die aus sich
selbst die Wahrheit klar und evident auszusagen vermogen. Man
sollte meinen : da die Wahrheit unabéinderlich ist, seien auch die Sitze
unabénderlich wahr, welche die Wahrheit aussagen. Sind Satze wahr,
die einmal formuliert wurden, so bleiben sie wahr. Aber eben diese
These wird von Kiing auf Grund sprachanalytischer Uberlegungen
angefochten. Er verweist auf die Unadaquatheit menschlicher Spra-
che. Sétze sind deshalb fiir Fehlinterpretationen und Bedeutungséan-
derungen anfillig und vermogen somit nicht, die Wirklichkeit wahr
auszusagen. Darum konnen sie auch nicht a priori unfehlbar = wahr
sein. Besonders defensiv-polemische Sitze kénnen wahr und falsch
sein. So hat denn das Lehramt manche Aussagen gemacht, die sich
hinterher als irrig erwiesen. Auch Glaubenssétze bleiben folglich kor-
rekturbediirftig.

Kiing betont, von seiner Intention her verstiandlich, unseres Er-
achtens aber zu einseitig, die negativen Pradikationen menschlicher
Satze. Thre positive Funktion in der Wahrheitsaussage wird von ihm
zuwenig beachtet und untersucht. Daran stosst sich nicht nur Rah-
ner, sondern auch Jiingel'4. Man kann sagen: zu sehr befangen von
der Unfehlbarkeitsproblematik, begibt sich Kiing, «mangelhaft be-
schuht», auf die Ebenen der Hermeneutik. Damit ist ein Gesichts-
punkt visiert, der mit der Autoritatsfrage zusammenhéngt : denn die
Zeugnisautoritit, die wir befiirworten, muss sich auch in der Sprache
verwirklichen, wenn das, was im Zeugnis zur Sprache zu bringen ist,
nicht nur kommunikabel, sondern auch effektiv sein soll. Rahner und
Jiingel weisen denn darauf hin, dass die Indefektibilitét der Kirche in
der Wahrheit, in der Kiing die Losung des Problems sieht, im Dienste
der Verkiindigung ebenfalls auf wahre Aussagen angewicsen sei. Auch
wenn von der Frage einer unfehlbaren Garantie abgesehen wird, sind
absolut bejahbare Sitze notwendig. Von der Anthropologie her zeigt

1 In «Evangelische Kommentare» 1971, 5.75 ff.



Rahner!>, wie der Mensch nicht existieren kann ohne Grundent-
scheidungen, die er mit absolutem Engagement und damit als undis-
kutabel vollzieht. Diese Entscheidungen lassen sich in Sétzen aus-
driicken, die mit demselben Engagement vorgebracht werden wie die
Grundentscheidungen selbst. Die Sétze, die aus dem Vollzug und der
Reflexion des Glaubensaktes heraus ihre Gestalt gewinnen, partizi-
pieren an der Absolutheit des Aktes, dem sie sich verdanken.

Kiing bleibt jedoch auch dieser Uberlegung gegeniiber bei seiner
These, dass dazu immer noch keine a priori unfehlbaren Satze nétig
seien, und sagt: «In der konkreten Situation zeigt ein Satz, was er
taugt, zeigt er sein wahres Gesicht. An der Wirklichkeit ist der Satz so
zu messen, dass sich zeigt, ob und wiefern er wahr ist. Der Satz in der
konkreten Situation sagt (oder sagt nicht) Wirklichkeit aus, ist (oder
ist nicht ) wahr!6,» Aber Rahner betont in seiner Replik, fiir einen ver-
pflichtenden Glaubenssatz geniige es nicht, dass er von einem Theolo-
gen durch historische Verifikation an Schrift und Tradition als
zuverlissig aufgewiesen wird. Auch das aktuelle Glaubenshewusst-
sein ist ihm eine theologische Instauz, die sich in Glaubensassens for-
dernden Lehrentscheidungen des ordentlichen und ausserordent-
lichen Lehramtes dussert. Der Theologe ist in dem Sinn an dieses
Glaubensbewusstsein gebunden, dass er jederzeit bereit sein muss,
seine Glaubensinterpretation der Kirche vorzulegen, damit sie sich -
dariiber dussern kann, ob sie ihr Glaubensbewusstsein in seiner Inter-
pretation wiedererkennt. Dass Theologie in der Gemeinschaft der
Kirche getrieben wird, soll dadurch gewahrleistet werden, dass es als
infallibel pradizierte Glaubensséitze des Lehramtes gibt.

Es ist bemerkenswert, dass Rahner das Problem sofort wieder
auf die Ebene der formellen Lehrautoritat zuriickfiihrt. Gregory
Baum!” bemerkt zu dieser Diskussion zwischen Rahner und Kiing,
dass sie stark durch ein konzeptualistisches Wahrheitsverstiandnis
bestimmt sei, wihrend, nach Baum, das Evangelium in der Kirche
auf verschiedenen Ebenen tradiert wird, nicht nur lehrméssig. Er
versteht die Weitergabe des Evangeliums als «a multileveled pro-
cess», der sich mit dem Begriff der «traditio vitalis» bezeichnen

15 Siehe seine Aufsidtze in « Stimmen der Zeit» 1970 und 1971, nun auch
abgedruckt im Sammelband ¢«Zum Problem der Unfehlbarkeit» (vgl.
Anm. 1).

18 Antwort an Karl Rahner in «Stimmen der Zeit», 1971, S.110 (vgl.
Anm. 15).

17 In «The Ecumenist », Vol.9 (1971), Nr. 3.



— 286 —

lasst und durch ungeniigend begriindete oder gar irrtiimliche Sétze,
die als Glaubenssitze vorgebracht werden, nicht gefiahrdet werden
kann. Uberdies ist die religiose Wahrheit symbolisch und kann
darum nie vollig objektiviert werden. Dass dies unmdéglich sei, be-
tont auch Mulders!®, wobei er hauptsiachlich darauf hinweist, dass
das ganz Eigene der Offenbarung die Identitat von Verkiindiger und
Verkiindigtem sei. Sie ist nicht Mitteilung einer fiir sich stehenden
Botschaft, sondern Mitteilung einer Person. Und weil die Verkiindi-
gung die Person des Herrn zum Inhalt hat, mehr noch: selber die
Gegenwart dieses Herrn ist, ist ihr eine Kraft eigen, durch die sie
mehr ist und bleibt als die verschiedenen Interpretationen. Die Ver-
kiindigung vermittelt darum nicht theoretische Inhalte, sie appelliert
vielmehr an den Entscheidungsgrund des Menschen. Weil der In-
halt der Verkiindigung eine Person ist, hilt sie sich kraft der pneu-
matischen Gegenwart des Herrn in der ekklesialen Realitit durch
die Geschichte hin durch. Diese Realitét zeigt sich in verschiedenen
Formen (Verkiindigung, Feier, Lebenspraxis, Glaubensreflexion)
und lidsst sich nicht eindeutig festlegen. Sie zielt nicht nur auf
Orthodoxie, sondern vor allem auf Orthopraxie. Denn Gottes
Wahrheit selber zielt auf Stiftung einer neuen Ordnung, auf Ge-
meinschaft, auf eschatologisches Recht.

In diesen grissern Zusammenhang sollte die Frage der Unfehl-
barkeit situiert werden. Dies wird aber sowohl von Kiing als auch
von Rahner zuwenig ins Auge gefasst. Bei beiden wird nicht klar
genug bestimmt, welches die Funktion der Glaubensreflexion und
damit auch des Dogmas und welches Ort und Bedeutung der Lehr-
entwicklung im Ganzen des Traditionsprozesses, der «traditio vita-
lis», sei. Manchmal bekommt man beispielsweise bei Kiing den Ein-
druck, dass er die grundsitzliche Bedeutung des historischen
Moments der Glaubenssidtze zu negativ beurteilt, so dass er das
darin mitklingende Wahrheitsmoment nicht mehr recht zu verneh-
men vermag und so seine hermeneutische Arbeit zu negativ be-
treibt. Dabei miissen wir allerdings zugeben, dass das vatikanische

18 Zum folgenden vgl. Jac. Mulders, «De term ,onfeilbaarheid‘» in:
«Onfeilbaarheid, Annalen van het Thijmgenootschaap», Hilversum, 1968,
S.7ff. — Nochmals sei an dieser Stelle unterstrichen, dass wir uns genau be-
wusst sind, wie sehr die hier folgenden Betrachtungen einer weitern Bearbei-
tung bediirfen. Im Rahmen unserer Aufgabe meinten wir aber, auf diese
Problematik eingehen zu miissen und es auch, im Sinne einer Diskussionsan-
regung, mit diesen bloss knappen Andeutungen tun zu diirfen.



— 287 —

Dogma selber dazu den Anlass gibt; denn es ist in seiner Explika-
tion der oben skizzierten « Unfehlbarkeitswirklichkeit» mangelhaft
und selber einseitig, so dass das mitschwingende transzendentale
Wahrheitsmoment vom Kategorialen verfinstert, wenn nicht voéllig
verdeckt wird. Vielleicht wurde Kiing dadurch zu einer These ver-
fithrt, die nicht haltbar ist, da sie den assertorischen Charakter der
Glaubenssédtze zu negieren droht. Es gibt ja doch in der Kirche ab-
solut bejahbare Sitze, die nach dem Zeugnis und der Glaubenser-
fahrung der Kirche, gepriift am normativen apostolischen Zeugnis,
der Glaubensorientierung und Glaubensentscheidung dienen miis-
sen. In dem Masse, in dem dies geschieht, zeigt sich ihre Wahrheit.

Auch die Glaubensreflexion hat das Ziel, die aktuellen kommu-
nikativen Strukturen zuzubereiten, damit die gottliche Wahrheit
gehort, akzeptiert und wirksam sein kann. Dass dies bleibend
in der Kirche und durch sie geschieht, konnen wir mit dem Begriff
der «Unfehlbarkeit» bezeichnen. Obwohl das Lehramt die Ver-
pflichtung hat, der internen Kommunikation in der Kirche zu die-
nen, kann es aber, weil es sich dabei um einen ¢«multileveled pro-
cess» handelt, doch keinen exklusiven Unfehlbarkeitsanspruch er-
heben, der in der Gefahr stiinde, solipsistisch und ideologieanféllig
zu werden. Darauf aufmerksam gemacht und so eine Neubesinnung
gefordert und in Gang gebracht zu haben, bleibt das Verdienst
Kiings, auch wenn er bei seinen sprachanalytischen Uberlegungen
die Unterschiede des Sprachgeschehens auf seinen verschiedenen
Feldern verkannt und deshalb die Problematik nicht zu einer be-
friedigenden Losung gefithrt hat. Zudem hat er — ein weiteres Ver-
dienst — wesentlich dazu beigetragen, die pastorale Relevanz von
Lehre und Amtsausiibung gebiihrend in Sicht zu bringen??.

Jan Visser

19 In der Linie des Gesagten trédte nun die Frage von Einheit und Plu-
ralitdt in Lehre und Leben ins Blickfeld. Sie zu erdrtern hétte jedoch zu
weit gefiihrt.



	Überlegungen zu Hans Küngs Buch "Unfehlbar?"

